
298 | Die Polemik der Restauration 

Folge dazu antritt, diesen Irrtum zu korrigieren, unternimmt er abermals die vom 

analytischen Polemikbegriff angesetzte Metabetrachtung auf den scheinbaren Dis-

kurs, deren Ergebnis lautet, dass derselbe beendet sei. Diese Diskursbeendigung ge-

schieht im vorliegenden Fall jedoch unter umgekehrten Vorzeichen: Zunächst hat 

Haller selbst erst Grundzüge seiner Naturordnung unterbreitet; die prinzipielle Be-

gründung derselben steht bisher noch aus. Dass der „konkurrierenden“ Lesart dieser 

Thematik, welche die „Philosophen“ verbreiten, seitens der Leserschaft aber kein 

Gehör mehr zu schenken sei, wird zunächst nicht durch ein entsprechend einge-

rahmtes, manipulatives „Bild“ von deren Gegenstand verdeutlicht, sondern – der 

Verschwörungstheorie vergleichbar – durch die suggestive Behauptung verborgener 

Antworten, auf die von den aufklärerischen Denkern aufgeworfenen, bisher jedoch 

nicht in zufriedenstellender Weise beigelegten Probleme. 

 

4.2.3 Die Gestalt der Naturordnung und die Herrschaft  

des Mächtigeren 

 

Mit den beiden „Naturgesetzen“ des geselligen Lebens, dem „Machtgesetz“ sowie 

dem „Pflichtgesetz“,590 erhält das Ordnungskonzept von Hallers „Restauration“, 

welches anhebend mit der „Naturzustandspolemik“ als Gegenentwurf zum spätauf-

klärerisch-frühliberalen Denken formuliert wurde, vom 13. Kapitel an seine theore-

tische Grundlage. Wie sich zeigen wird, ist das erste dieser „Naturgesetze“, dasje-

nige von der „Herrschaft des Mächtigeren“, von vorrangiger Bedeutung sowohl für 

die Gestalt der Naturordnung als auch für ihre argumentative Stoßrichtung im Initi-

alband der Schrift, weshalb ihm überwiegende Aufmerksamkeit zuteilwird. Ferner 

vervollständigt sich mit der Darlegung dieser prinzipiellen Grundlagen schließlich 

das manipulative Bild, das der Verfasser im Rahmen seiner polemischen Beeinflus-

sung der Leserschaft vorlegt. Im Folgenden sind die beiden Gesetze sowie ihre 

Kontexte und Implikationen als die konstitutiven Aspekte dieser Ordnungskonzep-

tion eingehender zu betrachten, um den Zusammenhang von Hallers Herrschafts-

verständnis, seinem Machtbegriff und dem darin verkörperten Ordnungsdenken 

einschließlich seiner politischen Stoßrichtung zu erhellen. 

 

Das vorausgeschickte Herrschaftsverständnis 

Zum Ende des zwölften Kapitels hat Haller die Grundsätze der Naturordnung zu-

nächst nur in ihren konkreten Elementen eingeführt, in Form der Überlegenheit und 

des korrespondierenden Bedürfnisses, woraufhin er dem Geflecht von geselligen 

 

590 Wobei zu beachten ist, dass das Pflichtgesetz im engeren Sinne kein Naturgesetz sei, 

sondern eines der Sittlichkeit, des Herzens und des Gewissens, wie der Verfasser sich 

ausdrückt, welches von ihm unter diesem weiteren Begriff lediglich angekündigt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 299 

und ungeselligen Verhältnissen eine prägnante äußere Kontur gibt. Dies geschieht, 

indem er die jeweiligen Rollen oder sozialen Positionen, in denen er die Protagonis-

ten jener Verhältnisse regelmäßig wiederfinde, in ihrer konkreten, „lebensweltli-

chen“ Beschaffenheit genauer bestimmt. 

Wie die Natur die geselligen Bande durch Verschiedenheit und Bedürfnisse 

knüpft, so bringe sie in diesem Zuge auch notwendig Herrschaft und Abhängigkeit, 

Freiheit und Dienstbarkeit, als deren Formen hervor:591 „Sie macht die einen Men-

schen abhängig, die anderen unabhängig, die einen dienstbar, die anderen frey“.592 

Würden etwa nicht das Kind, der Arme, der Schwache oder der Unwissende durch 

ihre Natur abhängig, so wie der Reiche und der Mächtige frei würden, soweit es 

ihnen ihre gottgegebenen Kräfte erlauben? „So herrschet noch heut zu Tag, wie vor 

Alters, der Vater über sein Weib und seine Kinder, der Herr über seine Diener, der 

Anführer über seine Begleiter, der Lehrer über seine Schüler und Jünger“ und so 

weiter.593 Betrachte man diese Verhältnisse näher, stelle man fest, so Haller, dass 

diese Arten der Herrschaft nicht durch gemeinschaftliche Vereinbarungen entste-

hen, sondern, wie oben schon angeführt, „durch die Natur von selbst“ oder durch 

„einzelne (individuelle) Dienstverträge“;594 sie entstehen insbesondere nicht von un-

ten herauf, sondern von oben herab: „Keiner von jenen Herrschenden hat seine 

Existenz und seine Macht durch seine Untergebenen erhalten, sondern er besitzt sie 

durch sich selbst von der Natur, d.h. durch die Gnade Gottes; sie ist ihm entweder 

angeboren oder von ihm erworben, mithin eine Frucht des angebornen“.595  

Zum Abschluss des 12. Kapitels der „Restauration“ ist dem Verfasser daran ge-

legen, die scheinbar evidente Rechtmäßigkeit und Billigkeit seiner Konzeption her-

auszustreichen, noch bevor er das eigentliche Prinzip seiner Herrschaftslehre dem 

Leser unterbreitet. Bei dieser Argumentation geht er in bekannter Manier wiederum 

vom Einzelnen aus: Da jeder Beteiligte eines herrschaftskonstituierenden, geselli-

gen Verhältnisses, ob freier Herr oder abhängiger Knecht, beim Zustandekommen 

desselben nur über sein eigenes Vermögen und Eigentum entscheidet – ob man 

Schutz gewährt oder seine Arbeitskraft verkauft –, werde niemand durch diese Art 

der Herrschaft in seinem Besitz oder seiner Freiheit geschmälert, niemand müsse 

sich gegen seinen Willen regieren lassen und niemand verfügt über Dinge, die nicht 

die seinen sind.596 Erneut wird sichtbar, dass der Blick auf den Einzelnen und sein 

„Eigentum“, die körperlichen und geistigen Fähigkeiten eingeschlossen, also auf 

 

591 Vgl. Haller, 1820a: 351. 

592 Haller, 1820a: 351. 

593 Haller, 1820a: 351. Hervorhebung A.K. 

594 Vgl. Haller, 1820a: 352. 

595 Haller, 1820a: 352. Hervorhebung im Original. 

596 Vgl. etwa Haller, 1820a: 338, 352. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 | Die Polemik der Restauration 

seine „Ressourcen“ der Macht, die grundlegende Sichtachse von Hallers Denken 

bildet.597 Nicht nur im Rahmen seiner Kritik, sondern auch beim Aufbau seines ent-

gegengestellten Konzepts bedient er sich eines partikularistischen Standpunkts, der 

die jeweils besondere Stellung des Einzelnen in sozialen Zusammenhängen hervor-

hebt und seine Grenze erst im größeren Rahmen der Naturordnung findet. 

Aus der Perspektive seines Partikularismus befindet Haller vorgreifend, dass die 

auf jene Weise jeweils von den Einzelnen geknüpften ungleichen, geselligen Bande 

durchaus gerecht seien, allein da sie sich letztlich ohne einseitigen Zwang bilden 

würden und niemand dabei seine Freiheit (freiwillig) aufopfern müsse: Die Abhän-

gigkeit oder Dienstbarkeit entstehe entweder „durch die Natur“ – jemand kann nicht 

frei bleiben – oder eben durch den Willensentschluss des Bedürftigen und des Ver-

mögenden insbesondere,  

 

„jeder contrahirt wie er will, nach seinem Bedürfniß, seinem Zweck. […] Hier ist alles frey, 

natürlich und ungezwungen, es besteht kein ungerechter Zwang weder bei dem Eintritt in das 

Verband, [...] noch bey der Verlassung desselben; das Verhältnis kann wieder aufgelöst, der 

individuelle Vertrag gegenseitig aufgesagt werden.“598 

 

Dennoch seien diese Abhängigkeits- und Herrschaftsverhältnisse als Ganzes „na-

turnotwendig“, mag auch jedes einzelne gesellige Band zufällig und wandelbar 

sein: „Der Mächtigere herrschet, auch wenn er es nicht will und nicht sucht; der 

Bedürftige dient oder muß dienen, auch wenn [...] die ganze Welt ihn frey lassen 

wollte.“599 Der Ungelehrte, im Beispiel Hallers, folgt der Autorität anderer, auch 

wenn ihn niemand zwingt oder er sich selbst für einen Verständigen hält.  

Mit Blick auf die angeblich gerechte Vereinbarungsform derjenigen geselligen 

Bande, die die freien Individuen selbstständig hervorbringen, muss auffallen, was 

auch einige seiner Kritiker und Interpreten ihm zum Vorwurf gemacht haben:600 

nämlich, dass Haller einem seiner eigenen Hauptkritikpunkte am spätaufklärerisch-

frühliberalen Denken untreu wird, ja ihm letztendlich selbst unterfällt. Es seien 

schließlich „einzelne (individuelle) Dienstverträge“,601 die die geselligen Verhält-

 

597 Vgl. dazu: Sonntag, 1929: 58f.; Faber, 1978: 63. Kritisch dazu im Vergleich mit Ed-

mund Burke: Leo, 1844: 764. Zur Seltenheit dieser von Haller vertretenen Eigentums-

auffassung, vgl. Jellinek, 1960: 200f.; Rittstieg, 1975: 212. 

598 Haller, 1820a: 353. 

599 Haller, 1820a: 359. 

600 Vgl. Ancillon, 1820: 21; Warnkönig, 1839: 159; Mohl, 1856: 550; Roscher, 1870: 94; 

Sonntag, 1929: 74f.; Guggisberg, 1938: 123; Weilenmann, 1955: 70; Schoeps, 1979: 

129. 

601 Haller, 1820a: 352. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 301 

nisse hervorbringen und es wären diese deshalb in gegenseitiger Freiheit, „unge-

zwungen“, geschlossen worden, weil „der individuelle Vertrag gegenseitig aufge-

sagt werden“ könne.602 Im Urteil Friedrich Ancillons stellt sich diese vorgebliche 

Bewahrung der natürlichen Freiheit wie folgt dar:  

 

„An die Stelle dieses allgemeinen Urvertrags sezt Herr von Haller eine Menge kleinerer Ver-

träge zwischen den verschiedenen Ständen und dem Herrscher, zwischen ihm und den ver-

schiedenen Personen, und auf solche gründet der Verfasser alle Hoheitsrechte. Es ist gewis-

sermaaßen die Scheidemünze des gesellschaftlichen Vertrags, die er uns statt des gesell-

schaftlichen Vertrags selbst, dieses Schaustücks oder dieser vermeintlichen Goldbarre der 

neueren Politik, darreicht.“603 

 

Anhand seiner Zurückweisung der Vertragstheorie wurde gezeigt, dass Haller die 

normbegründende Verwendung des Vertragsgedankens nicht unbekannt geblieben 

sein konnte, sondern dass er dieselbe dort schlicht ablehnt. Sein eigenes Zurück-

greifen auf die Figur des Vertrags muss insofern freilich höchst fraglich erschei-

nen.604 Während Ancillons konservativ motivierte Kritik auch den Hallerschen In-

dividualvertrag, angesichts der Notwendigkeit einer einheitlichen und vernunftge-

mäßen Staatsgewalt, ablehnt,605 ist Mohl bemüht, Hallers Widerspruch mit dem 

Gange seiner eigenen Argumentation aufs Genaueste zu erhellen. Eine Grenze fin-

det der Vorwurf der Inkonsequenz darin, dass seine Verträge grundsätzlich nicht 

dazu dienen, eine allgemeine Staatsgewalt oder eine öffentliche Ordnung zu legiti-

mieren,606 sondern dazu, das Zustandekommen der Feinstruktur der Naturordnung, 

die Umsetzung der einzelnen Machtverhältnisse darin zu erläutern, was Haller 

 

602 Haller, 1820a: 353. 

603 Ancillon, 1820: 21. 

604 So etwa Robert von Mohl (1856: 550) dazu: „Allein das Schlimmste für die Beweisfüh-

rung Haller’s ist, dass er selbst der Vertragstheorie nicht entgeht […] und hierbei 

nimmt er, zwar nicht als einzige erlaubte und thatsächlich eintretende Möglichkeit, aber 

doch als rechtlich denkbar und geschichtlich sich ereignend, vertragsmässige Vereini-

gung an.“ 

605 Vgl. Ancillon, 1820: 22; ähnlich: Raumer, 1826: 205; Bluntschli, 1867: 497. Dazu 

wiederum kritisch: Sonntag, 1929: 76f. 

606 Mancher Kritiker scheint Haller tatsächlich erst an dieser Stelle seiner Schrift den all-

gemeinen Charakter der Staatsgewalt und den damit verbundenen Staatsbegriff verab-

schieden zu sehen, vgl. etwa: Roscher, 1870: 94. Vgl. hierzu auch den Hinweis bei 

Kondylis (1986: 267f. [Fn. 277]) mit Blick auf Sonntag (1929: 75ff.), dass Haller aus 

dem hier genannten Grunde freilich nicht zum rechten Vertragstheoretiker werde. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 | Die Polemik der Restauration 

meint „Recht“ nennen zu können.607 Die „lokale“ Beschränktheit dieser Verträge 

entspricht dabei seinem durchgängigen, aufs Einzelne bedachten Fokus. 

Leopold August Warnkönig hat Hallers Inanspruchnahme der Vertragsfigur 

nicht nur als Folgewidrigkeit, sondern im Lichte von dessen eigenen Überlegungen 

gelesen:  

 

„Er nimmt blos die angeborne Freiheit und Gleichheit der Menschen nicht an, dagegen eine 

jedem angeborne privatrechtliche Ungleichheit, läßt also eine größere und geringere persönli-

che Unabhängigkeit zu, und stützt dann alle übrigen Rechte auf gegenseitige Concessionen,  

d. h. auf eine Menge kleinerer Verträge, welche die Stelle des Rousseauschen hier vertre-

ten.“608 

 

In Warnkönigs Beschreibung der Hallerschen Verträge wird deren besondere Prob-

lematik offenbar: Anders als dies im naturrechtlichen Denken der Aufklärung in der 

Regel der Fall ist, schließen bei Haller ausdrücklich freie Ungleiche miteinander 

Vereinbarungen ab. In der Situation des persistierenden Naturzustands werden die-

selben als in einer erheblich ungleichen (z.B. materiellen) Lage befindlich gedacht, 

weshalb sie in unterschiedlichen Ausgangspositionen für die Abmachung sind. Wie 

er selbst umfänglich ausführt, sind es mitunter nicht wenig dringliche Bedürfnisse, 

die die Einzelnen aufeinander verweisen und zu den geselligen Banden der Un-

gleichheit führen, sodass diese nicht allein bloße Willensentschlüsse motivieren 

dürften. 

In seiner Kontraktualismusstudie hat Wolfgang Kersting die Grenzen einer sich 

aus dem Begriff eines gegenseitigen Vertrags ergebenden „Vertragsmoral“ heraus-

gearbeitet, welche nicht verletzt werden dürfen, wenn derselbe für ausdrücklich frei 

konzipierte Individuen als ordnungsstiftendes und verpflichtendes Instrument ge-

dacht werden soll. Nachdem Haller wiederholt deutlich macht, dass die Individuen 

im Naturzustand keinerlei Freiheiten aufgeben und da auch einfache, zweiseitige 

Verträge den grundlegenden Anwendungsfall der Vertragsmoral bilden, sollten de-

ren moralische Prinzipien ohne weiteres auf die Überlegungen der „Restauration“ 

anwendbar sein, ohne dabei den Boden der vom Verfasser verwendeten Begriffe zu 

verlassen. 

Als vorrangige Bedingung wird von Kersting zunächst die Freiwilligkeit des 

Zustandekommens der Übereinkunft benannt. Dabei bleiben die Grenzen der Ver-

tragsmoral freilich recht unscharf, da kaum eine exakte und über alle Zweifel erha-

bene Abgrenzung zwischen freiwilliger und unfreiwilliger Zustimmung erreicht 

 

607 Vgl. Thilo, 1861: 265. 

608 Warnkönig, 1839: 159. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 303 

werden kann, wie Kersting vorausschickt.609 Dennoch sei es aber möglich, „Zumut-

barkeitsbedingungen“ von Verträgen zwischen freien Vertragspartnern zu formulie-

ren,  

 

„die in der Verhandlungssituation […] erfüllt sein müssen, damit die förmlich gegebene Zu-

stimmung zum Vertrag auch als freiwillig geleistet bewertet werden kann, und deren Verlet-

zung – beispielsweise durch Zwangsanwendung und Erpressung oder durch eine die persönli-

che Entscheidungsfreiheit drastisch einschränkende und somit eine Freiheits- und Macht-

asymmetrie zwischen den Vertragspartnern bewirkende Notlage – eine sittliche Ungültig-

keitserklärung legitimieren.“610 

 

Des Weiteren zählt Kersting zu den Bedingungen der Vertragsmoral die hinrei-

chend symmetrische Ausgangsposition der Vertragspartner und den fairen Aus-

tausch der vereinbarten Leistungen. Während man für die von Haller skizzierte Si-

tuation eines solchen Vertragsschlusses über bestimmte individuelle Leistungen 

(Schutz, Führung, Lehre, Bezahlung etc. gegen Gefolgschaft, Gehorsam, Arbeit 

usw.) von einem funktionierenden Austausch und, freilich mit einigem Wohlwol-

len, einer wenigstens näherungsweisen Adäquatheit der getauschten „Güter“ ausge-

hen könnte,611 verletzt allein die von ihm angesetzte, regelmäßige Ausgangssituati-

on der individuellen Vertragsschlüsse den ersten Teil dieser zweiten Bedingung: So 

versucht Haller, Freiheits- und Machtasymmetrien nicht nur nicht von den Ver-

tragsvereinbarungen auszuschließen; er nimmt sie (indirekt) sogar zu deren natur-

gesetzlich gegebener Voraussetzung. Die Vertragsschließenden sind bei Haller von 

vornherein und generell Ungleiche, auch da einander Gleiche, vom Ausnahmefall 

der Korporation abgesehen, voneinander unabhängig sind. 

Haller lässt in seinen Verträgen also auch eine größere und geringere persönli-

che Unabhängigkeit zu, wie Warnkönig dies ausdrückt, und verstößt damit überdies 

gegen die Voraussetzung dafür, dass ein Vertrag als frei und ungezwungen ge-

schlossen betrachtet werden darf, und somit auch gegen die erste Zumutbarkeitsbe-

dingung der Vertragsmoral. Indem es nämlich auch mehr oder weniger lebenswich-

tige bzw. Grundbedürfnisse sein können, die etwa Schwache, Hungernde, Kranke 

 

609 Vgl. Kersting, 2005: 44. 

610 Kersting, 2005: 44. Hervorhebung A.K. 

611 Wobei berechtigte Zweifel angebracht sind, ob jede der vom „Bedürftigen“ eingefor-

derten Leistungen, das im Gegenzug auf dessen entsprechendes höheres „Vermögen“ 

gestützte Recht des Mächtigeren zu herrschen, auch rechtfertigen mag: So „herrsche“ 

nach Haller beispielsweise auch der Lehrer über seine Schüler oder der Arzt über seine 

Patienten, was ein fragwürdiges Verständnis der moralischen Grenzen des Ausnutzens 

von Abhängigkeitsverhältnissen offenbart. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 | Die Polemik der Restauration 

oder Schutzbedürftige dazu bewegen bzw. dazu zwingen, sich in gesellige Verhält-

nisse mit Mächtigen (oder Reichen oder Heilkundigen z.B.) zu begeben,612 ist da-

von auszugehen, dass deren Entscheidungsfreiheit angesichts ihrer eventuellen Not-

lage drastisch eingeschränkt ist.613 Mag die obige Annahme auch eine spezifische 

Auffassung von wesentlichen Grundbedürfnissen an den Text herantragen, die un-

befriedigt zu lassen den Einzelnen nicht völlig frei steht,614 so dürfte dennoch klar 

sein, dass Haller seine Vertragslehre nicht als „frey, natürlich und ungezwungen“ 

bezeichnen kann,615 ohne damit wenigstens solchen Mindeststandards der Sozialität 

gerecht zu werden. 

Da man für Hallers Konzeption der Individualverträge zwischen ungleichen 

Freien also weder von echter Freiwilligkeit, noch von einer symmetrischen Ver-

handlungsposition ausgehen kann, lässt sich derselben jene (offenkundig aufkläreri-

schen Prinzipien nachgebildete) moralische Gültigkeit oder Reziprozität nicht zu-

sprechen, die er mit seinen Deklamationen gleichbleibender Freiheit und Unge-

zwungenheit beim Knüpfen dieser geselligen Verhältnisse für sich beanspruchen 

möchte.616 Ferner zeigt sich, dass eine vollgültige aber ungleiche Freiheit letztlich 

 

612 Vgl. Haller, 1820a: 352. 

613 Hallers beiläufige Erläuterung, dass jene Schwächeren oder Bedürftigen sich letztlich 

deshalb in die Herrschaft der Mächtigeren zur Stillung ihres Bedürfnisses fügten, „um 

das Leben leichter und angenehmer durchzubringen“ (Haller, 1820a: 352), muss ange-

sichts seiner Aufnahme von „Bedürfnissen“ wie etwa Krankheit oder Hunger unter die 

Beweggründe der Vertragsschlüsse geradezu zynisch wirken. Wollte Haller diese letz-

teren Bedürfnisse auch stattdessen den durch die Natur „von selbst“ geknüpften Banden 

zuordnen und nicht den willkürlichen, wovon sich an Ort und Stelle jedoch kein Anzei-

chen finden lässt, so ließe sich die gleiche kritische Einwendung dennoch anhand ande-

rer, nicht weniger grundsätzlichen Bedürfnissen machen. 

614 Haller äußert sich zu dieser Frage menschlicher Grundbedürfnisse nur ein einziges Mal 

im ersten Band der „Restauration“: „Das erste und allgemeinste Bedürfniß der Men-

schen ist zu leben und angenehm zu leben, das zweyte geschüzt, das dritte belehrt zu 

werden.“ (Haller, 1820a: 374) Ob der Verfasser diese Reihung aber auch tatsächlich im 

Sinne von Prioritäten verstanden wissen will oder was er sich genau unter einem ange-

nehmen Leben vorstellt, geht beides Male nicht weiter aus der Passage hervor. Statt-

dessen wird die Bedeutung dieser Grundbedürfnisse eher verunklart, wenn Haller ganz 

im Sinne seiner Auffassung der geselligen Verhältnisse erklärt: „Ueberhaupt herrscht 

allemal diejenige Macht deren man am meisten benöthiget ist.“ (Haller, 1820a: 374) 

615 Vgl. Haller, 1820a: 353. 

616 „Hinwieder hat keiner der Untergebenen seine Freyheit oder irgend ein früheres Recht 

aufgeopfert; [...] Die Unteren haben ihrem Oberen nichts gegeben, dieser hat ihnen 

nichts genommen, sie helfen und nüzen sich wechselseitig; beyde haben nur ihre eige-

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 305 

nicht plausibel gedacht werden kann, zumindest dann nicht, wenn mit diesem Be-

griff ähnliche moralische Implikationen bewirkt werden sollen, wie sie im aufkläre-

rischen Denken gemeinhin anzutreffen sind. Insgesamt mag Haller schließlich eine 

tatsächliche Knüpfung geselliger Verhältnisse auf die beschriebene Art und Weise 

annehmen, doch kann er diese nicht im Sinne der Reziprozität als gerecht bezeich-

nen. Dass dieserart Problematik Haller jedoch kaum bekümmerte, zeigt beispielhaft, 

dass er mit ähnlichen Argumenten im dritten Band der „Restauration“ schließlich 

auch die Sklaverei als unter bestimmten Umständen gerechtfertigt ausgeben will.617  

Nicht nur mangelt es den angeblich freiwillig geschlossenen geselligen Banden 

also an freiheitlichem Sinn, sondern es erscheint darüber hinaus auch ihre gleichzei-

tige Naturnotwendigkeit (wie auch die der weiteren, „durch die Natur von selbst“ 

geknüpften geselligen Verhältnisse) im Blickwinkel von Kerstings metakontraktua-

listischen Betrachtungen als fragwürdig. Auch für die Naturordnung als Ganze, ihre 

geselligen und Herrschaftsverhältnisse, führt Haller mehrfach an, dass dieselbe 

„allgemein, nothwendig, unzerstörbar [sei], wie alles was göttlich ist.“618 Die Be-

gründung, die er hierfür anführt, klingt bekannt:  

 

„Bliken wir auf die Erfahrung und Geschichte, so bestätiget sie uns allenthalben die nemliche 

Wahrheit, die sich schon durch die Vernunft aus der Natur des einzelnen Menschen erkennen 

läßt. Es mögen uns diejenigen, welche die menschliche Gesellschaft für ein willkührliches 

Institut ausgeben, ein Land auf dem Erdboden zeigen, wo sie nicht bestanden hätte, oder uns 

beweisen wenn ? wo ? und von wem sie eingeführt worden sey? Fraget die Natur um ihre 

Probe, schauet in des Allmächtigen Offenbarung hinein: was sehet ihr anders als ein unend-

lich verschlungenes Aggregat menschlicher Verknüpfungen? Wo hat es je ein Land auf dem 

Erdboden oder einen Zeitpunkt in der Geschichte ohne Ehen, ohne Familien-Verhältnisse, 

ohne Abhängigkeit der einen von den anderen, ohne wechselseitige Hülfleistungen, ohne 

Hausherren, Anführer und Lehrer, oder ohne Vereinigung von allem diesem gegeben?“619 

 

Abgesehen von der abermaligen Gleichsetzung von Natur und Schöpfung, finden 

wir wiederum den recht breit gehaltenen Erfahrungsbegriff Hallers vor, welcher das 

„naturnotwendige“, weil überall und niemals anders gekannte Auftreten der be-

 

nen Befugnisse, gleich an angebornen [!], ungleich an erworbenen Rechten, üben sie 

beyde ihre rechtmäßige Freyheit nach eigenem Willen und bestem Vermögen aus.“ 

(Haller, 1820a: 352) Die hierin angesprochene Gleichheit ursprünglichen Rechten 

kommt weiter unten zur Sprache. 

617 Vgl. Haller, 1821: 209ff. 

618 Haller, 1820a: 359. 

619 Haller, 1820a: 348. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 | Die Polemik der Restauration 

schriebenen geselligen Verbindungen und ihrer herrschaftlichen Unterordnung be-

stätige.620  

Auch wenn er als Gründe dieser von der Natur „von selbst“ gestifteten Verbin-

dungen, die zwingen oder zwingend entstehen,621 also keine objektiven Verpflich-

tungen annehmen zu wollen scheint, denen Folge zu leisten den Individuen nicht 

frei stünde, so stellt sich dennoch ein weiteres Problem ein bezüglich der weiter ge-

fassten Ansicht Hallers, dass diese beiden Formen geselliger Verhältnisse insgesamt 

naturnotwendig seien und sich alles in allem einstellen müssen.622 Sofern die ganze 

Naturordnung in ihrer Struktur nämlich dennoch einer objektiv gebotenen Ordnung 

entspricht, ihre einzelnen Bestandteile von den Individuen letztlich also ausgebildet 

werden müssen, obgleich es irrelevant ist, wer dieselben konkret knüpft, wie er an-

deutet,623 so würde sein oben diskutierter Anspruch, dass die individualvertraglich 

gebildeten geselligen Verhältnisse frei und ungezwungen zustande kommen, aber-

mals konterkariert. 

Wie Wolfgang Kersting zeigt, ergibt die Annahme freiwilliger Selbstverpflich-

tungen zur Erfüllung objektiv gebotener Pflichten, wie sie Vertragsschlüsse über 

naturnotwendig einzugehende Verbindungen im Grunde darstellen würden, letzt-

endlich keinerlei Sinn;  

 

„als freiwillige ist eine Selbstverpflichtung zu einer Pflichthandlung logisch und moralisch 

unmöglich, da Freiwilligkeit die Möglichkeit impliziert, darauf zu verzichten, sich durch 

Selbstverpflichtung zu binden, hingegen die objektive Pflicht diesen Freiheitsspielraum per 

 

620 Vgl. Weilenmann, 1955: 70. 

621 „Der große Gelehrte z.B., der Mann von Genie der in wichtigen Dingen nüzliche 

Wahrheiten und Regeln entdekt und bekannt macht, herrschet, ist Autorität für eine 

Menge von Gläubigen [!], Urheber ihrer Entschlüsse und Handlungen, auch wenn er sie 

nicht sucht, ja nicht einmal kennt; und der Ungelehrte, der Geistes-Arme dient, er fol-

get der Autorität anderer, auch wenn niemand ihn zwingt und wenn er sich noch so sehr 

für einen Selbstdenker ausgiebt. Laßt einen Reichen und einen Armen, einen Weisen 

und einen Thoren, einen Starken und einen Schwachen in Berührung kommen, es sey 

daß sie einander nöthig haben oder nicht, laßt sie sogar Verträge schließen, welche ihr 

immer wollt: Ihr werdet allemal die Freyheit und Herrschaft auf jener, die Abhängig-

keit oder Dienstbarkeit auf dieser Seite finden.“ (Haller, 1820a: 359f. Hervorhebung im 

Original.) 

622 So wie er es deutlich macht, wenn er ausruft: „laßt sie sogar Verträge schließen, welche 

ihr immer wollt“ (Haller, 1820a: 360), immer werde man Herrschaft und Abhängigkeit 

vorfinden. 

623 „die Personen können änderen [sic], aber die Sache selbst ist unzerstörbar“ (Haller, 

1820a: 353). 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 307 

definitionem nicht zuläßt; als Selbstverpflichtung ist sie dagegen redundant, da sie der Ver-

bindlichkeit der objektiven Pflicht keinerlei Normativitätszuwachs beschert.“624 

 

Während Haller die Knüpfung geselliger Verhältnisse als „naturnotwendig“ begrei-

fen will, wird dieser wichtigsten Pointe seines Vertragsgebrauchs durch den ihr in-

newohnenden Widerspruch von Freiwilligkeit und objektiver Normativität dennoch 

der Boden entzogen. 

Von diesen begründungstheoretischen Engpässen seiner Argumentation abgese-

hen, liefert der Verfasser in der zunächst zu betrachtenden, zentralen Passage des 

13. Kapitels schließlich eine Definition von Herrschaft, indem er feststellt,  

 

„daß da wo Macht und Bedürfniß zusammentreffen ein Verhältniß entsteht, kraft welchem 

der ersteren die Herrschaft, dem lezteren die Abhängigkeit oder Dienstbarkeit zu Theil wird, 

das aber deßwegen nicht minder der Gerechtigkeit ganz gemäß und zu beyderseitigem Vort-

heil abgeschlossen ist.“625 

 

Als Ausdruck der Herrschaft etablierenden höheren Macht führt Haller eine relative 

Überlegenheit (bzw. und vice versa eine relative Unterlegenheit) an, die durch den 

Besitz eines „nützlichen Vermögens“ beim Einen und ein Bedürfnis beim Anderen 

entsteht, welches diesem Vermögen entspricht.626 Im Zusammentreffen eines sol-

chen Bedürfnisses und der Möglichkeit des diesbezüglich Überlegenen, dasselbe 

entweder zu stillen oder unbefriedigt zu lassen, besteht für Haller ein jedes Macht-

verhältnis, basierend auf der Macht, die Abhängigen durch und mittels ihrer Be-

dürftigkeit zu kontrollieren. „Der Mann herrschet über sein Weib, weil er es ange-

worben, in seinen Schuz aufgenommen hat, weil es gewöhnlicher Weise von ihm 

ernährt wird“ etc.627 Dabei ist für ein jedes gesellige bzw. Herrschaftsverhältnis ein 

anderer Vermögens- bzw. ein anderer daraus sich ergebender Machtunterschied 

konstitutiv, eine möglicherweise wertende Reihenfolge der Bedürfnisse stellt Haller 

zwar an einer späteren Stelle einmal auf,628 doch macht er dort ebenso deutlich, dass 

diese Reihung nicht als allgemeingültig angesetzt werden kann, sondern jedes Ab-

hängigkeitsverhältnis durch seine jeweilige „Differenz“ in der Macht begründet 

wird: „Ueberhaupt herrscht allemal diejenige Macht deren man am meisten benö-

 

624 Kersting, 2005: 22f. Hervorhebung im Original. 

625 Haller, 1820a: 359. 

626 Vgl. Haller, 1820a: 357. 

627 Haller, 1820a: 357. 

628 Vgl. Haller, 1820a: 374. So sei das „erste und allgemeinste“ Bedürfnis der Menschen 

zu leben und angenehm zu leben, das zweite beschützt zu sein und das dritte belehrt zu 

werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 | Die Polemik der Restauration 

thiget ist.“629 Hier zeigt sich wiederum seine Weigerung, den Menschen in allge-

meingültiger Weise zu beschreiben, und stattdessen von der Erfahrung über densel-

ben auszugehen, die jeweils unterschiedlich ausfallen kann. 

„Der gottgewollte tatsächliche Machtbesitz ist also der einzige Entstehungs-

grund und zugleich die einzige Legitimation des ‚Rechts‘ (des Stärkeren) zur Herr-

schaftsausübung“,630 wie Alfred von Martin Hallers Herrschaftsbegriff treffend be-

schreibt – auch wenn dieser gerade nicht vom einem Herrschaftsrecht des bloß 

Stärkeren gesprochen haben will. Für seine eigene politische Lehre meint Haller 

keiner komplexen Argumentations- und Begründungsstruktur zu bedürfen, wie sie 

die zurückgewiesene Vertragstheorie darstellt; vielmehr könne Herrschaft als eine 

Folge des Faktums der Macht immer schon vorausgesetzt werden. Bei wem sich 

aber wenig oder gar keine Macht finden lässt, bei dem ist folglich auch keinerlei 

Herrschaft anzutreffen. Die ersten Konsequenzen für den Staatsbegriff Hallers lie-

gen auf der Hand; einen prinzipiellen Unterschied zwischen „Hausherrschaft“ bei-

spielsweise und politischer Herrschaft kann es auf dieser theoretischen Grundlage 

nicht geben.631  

Wie die Intensität oder die Reichweite von Herrschaft in diesem Lichte zu den-

ken sind, wird deutlich, wenn Haller ferner erläutert, dass die Art und das Ausmaß 

der Herrschaft der Art und dem Grade der sie bedingenden Überlegenheit und Be-

dürftigkeit immer aufs genaueste angemessen seien, denn es gehorche dem Reichen 

nur der Arme usw.: „Je größer (intensiver), je ausgedehnter, je fortdauernder die 

Macht, desto größer und fortdauernder die Herrschaft“,632 selbiges gelte für die Ab-

hängigkeit. Gleichermaßen betreffe dies die Dauer der Herrschaft: sie bestehe nur 

so lange, wie die höhere Macht oder das Bedürfnis anhalten.633 Wird der Reiche 

arm, der Schwache stark oder der Weise töricht, fallen Herrschaft oder Dienstbar-

keit sogleich weg bzw. werden erneuert und tauschen die Plätze, wie dies ferner 

impliziert. In der Gesamtschau zeigt sich wiederum der „System“-Charakter der 

Hallerschen Naturordnung, welche ein insgesamt stets im Wandel begriffenes Gan-

zes darstellt, dessen konkrete Teile wechseln, das selbst aber in seiner Struktur un-

veränderlich ist.634 Die hierin veranschaulichte, direkte Verknüpfung von Herr-

 

629 Haller, 1820a: 374. 

630 Martin, 1978: 149. 

631 Vgl. Dreitzel, 1991: 762. 

632 Haller, 1820a: 364. 

633 Vgl. Haller, 1820a: 365. 

634 Vgl. Haller, 1820a: 353 und insbesondere 387: „Sehen wir nicht in der ganzen Welt, 

durch die ganze Geschichte einen beständigen Wechsel aller Dinge, Reiche arm und 

Arme reich, Mächtige schwach und Schwache mächtig werden, dunkle Geschlechter 

zum Glanz emporsteigen und berühmt gewesene in Dunkelheit versinken, wahrlich 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 309 

schaftsverhältnis und der sie bedingenden „Tatsache“, der Macht, läuft angesichts 

ihrer Beständigkeit und Wirkweise auf eine unbeschränkte Beliebigkeit im Herr-

schaftsrecht zu,635 wobei der Begriff des „Rechts“ insofern freilich vage bleibt.636  

Diese problematische Offenheit seines Herrschaftsbegriffs hat Haller indes in 

sein Geschichtsbild zu integrieren versucht,637 was ihm von seinen Kritikern freilich 

zum Vorwurf gemacht wurde.638 Die scheinbar widersinnigen Implikationen seines 

Konzepts mögen dabei durchaus intendiert oder zumindest toleriert worden sein, 

wie Christfried Albert Thilo in Erinnerung bringt, wollte Haller schließlich vor al-

lem eine „ursprüngliche Gewalt“ begründen, worin letztlich sein „Verdienst“ zu se-

hen sei, denn „eine bloss übertragene Macht würde nicht feststehen, also nicht wirk-

lich Macht sein.“639 Von daher wäre ein immer prekäres Offenbleiben der Herr-

schaftsverhältnisse zugunsten der bloßen „Tatsache“ der Mächtigkeit Einiger nach 

Haller angemessen gewesen.640  

 

nicht immer durch ungerechte Gewalt, sondern auch durch den gewöhnlichen Lauf der 

Natur.“ (Hervorhebung A.K.) 

635 Der Sache nach hatte dies auch Krug erkannt, wenn er diesbezüglich feststellt: „Es hilft 

auch gar nichts, hinterher zu sagen, daß eigne Macht und eignes Recht eigentlich Got-

tes Macht und Recht sei. Denn da die Restaurazion […] sehr richtig bemerkt, daß jede 

Macht, auch die des Privaten, von Gott komme, obwohl nicht unmittelbar und überna-

türlich, sondern mittelbar und natürlich: so sind wir wieder auf demselben Flecke, und 

der offenbarste Usurpator ist dann ebensowohl von Gott eingesetzt, als der rechtmä-

ßigste Herrscher.“ (Krug, 1817: 75f.) 

636 Vgl. Thilo, 1861: 265: „Da er nun lehrt, dass jeder soviel Recht habe, als er ursprüng-

lich Macht hat, der Mächtigere also mehr als der Schwächere, dieser aber doch auch so 

viel Recht, als eben seine Macht reicht“, ergebe sich überdies die Folge, dass die Herr-

schaft auch im Staat letztlich nur von Privatinteressen und -rechten bestimmt wird. 

637 Vgl. Haller, 1820a: 261ff. 

638 Vgl. beispielsweise: Krug, 1817: 76; Leo, 1844: 765; Thilo, 1861: 264; Meinecke, 

1922: 225; Guggisberg, 1938: 124; Jellinek, 1960: 195f.; Stahl, 1963: 561: „Es wäre 

damit jede Usurpation gerechtfertigt, selbst die des französischen Volks; denn wäre es 

nicht das Stärkere gewesen, so hätte es seinen König wahrlich nicht entthront.“ 

639 Thilo, 1861: 265. 

640 Treffend und weitsichtig hat Georg Jellinek diesen Zusammenhang im größeren Kon-

text der Traditionslinie einer „Machttheorie“ zur Rechtfertigung des Staates beurteilt: 

„In Wahrheit verfehlt also die Machtlehre ihr Ziel. Sie rechtfertigt den Staat nicht, son-

dern sie vernichtet ihn, sie ebnet der permanenten Revolution die Wege. Diese Er-

kenntnis entdeckt uns eine hohe Ironie, die ja oft die Geschichte der ethischen und poli-

tischen Theorie durchwaltet hat. Die von der deutschen Reaktion einst so bewunderte 

‚Restauration der Staatswissenschaften‘ hat zwar nicht den mittelalterlichen Staat wie-

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 | Die Polemik der Restauration 

Herrschaft in einem rechtstaatlichen oder überhaupt „bedingten“ Sinne, als ein äu-

ßeres Gewaltverhältnis, das sein Bestehen und die Verbindlichkeit seiner Regeln 

durch Gründe rechtfertigen kann, die auf gemeinnützige Zwecke verweisen, ist mit 

Hallers Begriff von Herrschaft sicherlich nicht zu vereinen. Herrschaft finde sich 

stattdessen in mannigfaltigen Beziehungen in einem natürlich-geselligen Verband 

jeweils in der Form individueller oder stillschweigender „Vereinbarung“, die im In-

teresse der Beteiligten liege, soll häufig aber zugleich nur auf dem Vorliegen eines 

Gewaltgefälles beruhen, das bedrohen oder beschützen kann. Letztendlich wird bei 

Haller dasjenige, was andere Autoren durch den Vertragsgedanken zum Beispiel 

erst legitimieren wollen, zu seiner eigenen Voraussetzung: Indem Haller die Macht 

naturalisiert, machtförmige Herrschaftsverhältnisse in seinen Naturzustand ver-

pflanzt, geht ihm die Möglichkeit am Ende vollkommen abhanden, sie durch ihnen 

innewohnende Zwecke zu rechtfertigen. 

 

Von der allgegenwärtigen Macht zu zwingen 

Einem durchgängigen Unterton der Argumentation gleich erhebt Haller von Anfang 

an den Anspruch, eine vollgültige Gegenposition zum spätaufklärerisch-frühli-

beralen Staatsdenken zu liefern. Diesen spiegeln sowohl der dualistische Aufbau 

der Schrift, verdeutlicht durch den Gegensatz von aufklärerischem „Radikalirrtum“ 

und der „rechten Idee von der Natur des Staates“, als auch Hallers früheste pro-

grammatische Bekenntnisse wider. Jene „Staatsidee“ wurde zuerst in den methodo-

logischen Überlegungen Hallers als Leitgedanke seiner „Staatenkunde“ eingeführt. 

Nachdem dieselbe dann zunächst als Fluchtpunkt der Hallerschen Kritik diente, hat 

die Grundlegung der Naturordnung einen ersten Eindruck davon vermitteln können, 

wie „Staatlichkeit“ unter den Vorzeichen der „Restauration“ gedacht wird. Hallers 

Herrschaftsverständnis findet seine theoretische Fundierung schließlich im „Macht-

gesetz“ des 13. Kapitels. Dieser eigentliche Höhepunkt seiner „Doktrin“ setzt die 

für alle Herrschaft konstitutiven Machtunterschiede in einen systematischen Zu-

sammenhang mit der Charakterisierung geselliger Verhältnisse:  

 

„Was liegt dann allen jenen Verhältnissen zum Grund, wenn man sie näher betrachtet? [...] 

Oeffnet die Augen und Ihr werdet es erkennen. Offenbar nichts anders als eine höhere Macht, 

natürliche Ueberlegenheit an irgend einem nüzlichen Vermögen auf der einen Seite, und auf 

der anderen ein Bedürfniß [...], welches jener höheren Macht entspricht und durch sie befrie-

diget wird.“641 

 

der herzustellen vermocht, wohl aber ist ihr Grundgedanke der Leitstern erneuter Revo-

lutionsbestrebungen geworden.“ (Jellinek, 1960: 196. Hervorhebung A.K.) Mit Letzte-

rem hebt Jellinek in der Tat auf das sozialistische Denken seiner Zeit ab. 

641 Haller, 1820a: 357. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 311 

„Überlegenheit“ und „Bedürfnisse“ werden hier als die konkreten Erscheinungs-

formen relativer Unterschiede in den „Machtvermögen“ Einzelner aufgezeigt; sie 

strukturieren die Gesellschaft und verweisen auf ihr eigentliches Prinzip. Wie be-

reits beim persistierenden Naturzustand erkennbar wurde, ist die angedachte Ord-

nung eine der Ungleichheit zwischen den Menschen, da sie durch Über- bzw. Un-

terlegenheit gekennzeichnet ist. Wiederum stützt sich Hallers Beweisführung dabei 

auf die scheinbare „Offensichtlichkeit“ des Gezeigten und darauf, dass es sehr all-

gemeine, verbreitete und mit vermeintlicher Regelmäßigkeit auftretende Erschei-

nungen sind,642 an die Jedermann mit seiner eigenen Erfahrung anknüpfen möge:  

 

„Der Mann herrschet über sein Weib, weil er es angeworben […] hat, weil es gewöhnlicher 

Weise von ihm ernährt wird […]. Der Vater gebietet über seine Kinder […] weil er ihnen in 

jeder Rüksicht an Alter, an Verstand, an Kraft an Vermögen u. s. w. überlegen ist und sie die-

ser seiner Macht jeden Augenblick bedürfen: der Herr über seine Diener, weil er sie bezahlen 

und ernähren kann […]; der Anführer über seine Begleiter und Getreuen, weil er sie an Ge-

schiklichkeit übertrifft oder weil er sie aus seinem höheren Vermögen besoldet […]; der Leh-

rer herrschet über seine Schüler und Jünger, weil er ihnen in der Wissenschaft oder der Kunst 

überlegen ist […]. Warum unterwerfen sich die Kranken der Herrschaft des Arzts, warum ge-

horchen sie allen seinen Befehlen, als wegen dessen Ueberlegenheit an Kenntniß der Krank-

heiten oder derselben Heilungs-Mittel, und wegen ihrem Bedürfniß?“643 

 

Diese scheinbaren Alltäglichkeiten verwiesen alle auf den „wahren Sinn des großen 

und unzerstörbaren Natur-Gesezes, daß nur der Ueberlegene, der Mächtigere herr-

sche“,644 welches das zweite und wesentliche Prinzip der Lehre Hallers darstellt und 

den dritten Wegpunkt der argumentativen Dramaturgie seiner Schrift markiert.645 In 

der Hallerliteratur ist dieses, in Anlehnung an die Naturrechtstradition vom Verfas-

ser so genannte „Naturgesetz“, präzisierend als „Machtgesetz“ bezeichnet wor-

 

642 Der Charakter der Naturgesetzlichkeit des Aufzuzeigenden kündigt sich hierin deutlich 

an: „Was ist das Eine und Aehnliche was bey allen Mannigfaltigen immer wieder er-

scheint, das Bleibende und Wesentliche, wovon nur die Formen und Gestalten wech-

seln, das Ewige in allem Wandelbaren, das Unsichtbare unter allem Sichtbaren, das 

Göttliche unter den Menschen?“ (Haller, 1820a: 357. Hervorhebung im Original.) 

643 Haller, 1820a: 358. 

644 Haller, 1820a: 359. 

645 Ausführlicher formuliert besage es nach Haller, „daß da wo Macht und Bedürfniß zu-

sammentreffen ein Verhältniß entsteht, kraft welchem der ersteren die Herrschaft, dem 

letzteren die Abhängigkeit oder Dienstbarkeit zu Theil wird, das aber deswegen nicht 

minder der Gerechtigkeit ganz gemäß und zu beyderseitigem Vortheil abgeschlossen 

ist.“ (Haller, 1820a: 359) 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 | Die Polemik der Restauration 

den.646 Mit demselben tritt dem Leser die erste der angekündigten Gesetzmäßigkei-

ten entgegen, die Haller seinem Ordnungsdenken zu Grunde legt und welche ihn 

von späteren, ebenfalls der konservativen Richtung zugerechneten Autoren unter-

scheidet, die ihrerseits z.B. Tradition und Herkommen (der Ständeordnung etwa) 

eine vergleichbare Stellung in ihrem Denken einräumen. 

Mit Blick auf diese elementare Rolle der Macht ist das Hallersche Konzept als 

eine „Metaphysik der Macht“647, eine „naturalistische Machttheorie“648 bzw. ein 

„Machtnaturalismus“649 oder als eine „Naturlehre der Staatsmacht“650 bezeichnet 

worden. Gedacht wird sie als die vermeintlich voraussetzungslose Möglichkeit oder 

Fähigkeit eines Menschen, über einen anderen Menschen auf Grund einer Überle-

genheit an einem für sie nützlichen „Gut“ zu gebieten:651 Machtverhältnisse beste-

hen im Zusammentreffen eines Bedürfnisses und der Möglichkeit des diesbezüglich 

„Überlegenen“, dasselbe entweder zu stillen oder unbefriedigt zu lassen, darin also, 

die Bedürftigen mittels ihrer Bedürftigkeit zu kontrollieren oder bzw. und die in ei-

nem Abhängigkeitsverhältnis zum Vorschein kommende Verfügungsgewalt be-

wusst auszunutzen.652  

 

646 Vgl. beispielsweise: Weilenmann, 1955: 48; Roggen, 1999: 38. 

647 Huber, 1975: 329; Faber, 1978: 63; Faber, 1982: 914. 

648 Guggisberg, 1938: 125; Maltzahn, 1979: 155; Stolleis, 1992: 144. Vgl. zu Begriff einer 

solchen „Machttheorie“: Jellinek, 1960: 192ff.; Faber, 1978. 

649 Erstmals wohl: Rexius, 1911: 521. Vgl. auch: Kraus, 1994: 123; Kraus, 1996: 228. 

650 Stolleis, 1992: 145. Vgl. zu diesem Begriff auch: Leo, 1948. 

651 Vgl. Haller, 1820a: 357ff. Wie Weilenmann (1955: 53) bemerkt, hat Haller in einem 

ganz anderen Zusammenhang den Ursprung dieser Macht hinsichtlich ihrer „Natürlich-

keit“ wortwörtlich auf die „Natur der Dinge“ zurückgeführt (vgl. Haller, 1820a: 87), 

sodass die Möglichkeit, Andere mittels einer natürlichen Überlegenheit an einem nütz-

lichen Vermögen zu kontrollieren oder von eigenen Willen abhängig zu machen, allem 

Anschein nach schlicht als mit dieser Überlegenheit gegeben verstanden und von da an 

nicht weiter hinterfragt wird. Heinrich Leo vergleicht das Hallersche Denken in diesem 

Punkt mit demjenigen Edmund Burkes und sieht zwar auch ihn eigentlich den Besitz 

zur Basis des Staates nehmen, doch habe Haller sich dabei in der Folge „entsetzlich 

vergriffen“, da er für diesen „keine andere Begründung sucht oder findet als die vor-

handene Macht, also ursprünglich die Gewalt oder den Zufal.“ (Leo, 1844: 764) 

Dadurch gelange er einerseits zu seinem (verfehlten) privatrechtlichen Staatsbegriff 

und könne andererseits der fortwährenden Umwälzung der politischen Verhältnisse 

nichts entgegensetzen. 

652 Neben mannigfacher berechtigter Kritik, insbesondere an den moralischen Implikatio-

nen dieser Ansicht, hat dieselbe unter Hallers Interpreten zuweilen aber auch Lob für 

die Schärfe ihrer Beobachtung gefunden, vgl. beispielsweise: Meinecke, 1922: 228,  

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 313 

Nachdem die Ausgangspositionen der Individuen dabei „natürlichen“ Ursprungs 

seien, meint Haller „gerechte“ Ergebnisse der Interaktionen ansetzen zu dürfen, da 

deren Voraussetzungen im vorgeblich sinnhaften Walten einer größeren, menschli-

chem Handeln insgesamt entzogenen Naturordnung verbürgt sind. Die „Macht“ 

präsentiert sich als das Substrat dieser Ordnung, als dasjenige Element, anhand des-

sen der Mensch die Natur und seine durch sie gegebenen Vermögen und Grenzen 

erfährt und erlebt, sie allein verkörpert alle seine gesellschaftlichen Bindungen, un-

abhängig davon, in welcher Gestalt sie auftritt. In ihrer Beschaffenheit liegt somit 

der Schlüssel zum Verständnis der Naturordnung verborgen. 

Hallers Rede von der Natur, von den natürlichen Grundlagen der Gesellschafts-

ordnung, umfasst Bezüge und Beispiele aus den verschiedensten Kontexten. „Die 

Natur“ wird dabei einerseits im Ganzen eingeführt als ein geschlossenes, sich selbst 

tragendes System von Erscheinungen und Wirkzusammenhängen, das das immer 

Gleiche stets aufs Neue hervorbringt.653 Als „natürlich“ treten dem Leser anderer-

seits nicht nur die menschlichen Bande der Gesellschaft entgegen, sondern insbe-

sondere auch immer wieder die gesamte, sowohl biologisch als auch physikalisch 

begreifliche „Außenwelt“ der menschlichen Kultur. „Allein wie alle Natur-Geseze, 

so geht auch dieses [Gesetz von der Herrschaft des Mächtigeren] durch die ganze 

Schöpfung hindurch“,654 heißt es im 13. Kapitel der Schrift. Machtunterschiede 

kommen so etwa auch in unwirtlichen Witterungsverhältnissen zum Ausdruck, wie 

Haller unterstellt: „[W]arum weichen wir der Hize, dem Frost, dem Feuer, den 

Stürmen und Gewässern oder fügen uns nach ihren [der Natur] Gesezen, als wegen 

der Gefahr sonst von ihrer unwiderstehlichen Gewalt empfindlich gestraft ja gar 

vernichtet zu werden?“655 Dem Tierreich schreibt Haller eine „Brückenfunktion“ 

zur sozialen Ordnung zu, insofern sich in seinen „vermachteten“ Verhältnissen die 

menschliche Gesellschaft bereits deutlich wiedererkennen ließe:  

 

„Betrachtet die Thiere des Feldes und die Vögel in der Luft, von dem Adler und dem Ele-

phanten bis zu dem Insekt und bis zu dem Gewürm das auf der Erde kreucht: überall herr-

schet die stärkere Classe über die schwächere, und unter Geschöpfen gleicher Art das männli-

 

oder Metzger, 1917: 275, wo es heißt: „Das muß man sagen, für die sozialpsychische 

Struktur dieses Herrschens und Dienens, das ja faktisch in den allermannigfachsten 

Formen – bald mehr augenfällig hervorgekehrt, bald mehr versteckt und verhüllt – alles 

menschliche Leben durchzieht, hat Haller mehr als irgend einer seiner Zeitgenossen 

Verständnis gehabt.“ 

653 Vgl. hierzu Schrettenseger, 1949: 31f.; Faber, 1981: 264. 

654 Haller, 1820a: 361. 

655 Haller, 1820a: 361. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 | Die Polemik der Restauration 

che Geschlecht über das weibliche, die Aelteren über die Jungen, das Muthige über das 

Furchtsame, das Vollkommene über das Unvollkommene.“656 

 

„Natur“ und „Schöpfung“ bzw. Lebenswelt, Tierreich und Umwelt (aus heutiger 

Perspektive) sind in diesem Ordnungsdenken zu einem den Menschen umschlie-

ßenden und ihn bestimmenden Kontinuum verschmolzen, insofern es eine unter-

schiedslose Gleichsetzung von physikalischen, biologischen und gesellschaftlichen 

Kräften und „Zwängen“ mit sich bringt.657 Am Rande dieser unterbestimmten (und 

insgesamt unterbestimmt bleibenden) Naturvorstellung wird dennoch der Bedeu-

tungskern der Hallerschen „Macht“, in der Voraussetzung jener pauschalen Über-

tragung auf die Menschenwelt, erkennbar, insofern die Form der Gewalteinwirkung 

in allen benannten Vorgängen dieselbe ist: Kaum scheint es zum Beispiel zwi-

schenmenschlich akkumulierte Handlungsmacht zu sein, die begrifflich in die tieri-

sche und physische Umwelt hinein verlängert wird, sondern im Gegenteil typi-

scherweise das Walten einer Gewalt, erfüllenden Zwangs, gleich dem Wirken phy-

sikalischer Kräfte, welches in den klingenden Namen der Macht gehüllt wird. 

Besonders deutlich wird dies etwa, wenn Haller von der „unwiderstehlichen 

Gewalt“ der auf den Menschen wirkenden Naturkräfte spricht,658 sowie anhand des 

Gegensatzes, den er aus „Macht“ und „Gewalt“ ausdrücklich bildet, um die erstere 

näher zu bestimmen:659 „Zwischen der Macht und der schädlichen Gewalt ist der 

nemliche Unterschied wie zwischen dem können und dem unrecht thun, zwischen 

Vermögen und der Art seiner Anwendung.“660 Er impliziert damit, dass jede 

„Macht“ in gewisser Hinsicht zunächst Gewalt ist: allein ihre Verwendung be-

stimmt über ihren Charakter. Nur die „nützliche Macht“ lässt er als rechtmäßig gel-

ten, nicht aber die schadende Gewaltanwendung, die Missbrauch darstelle. Letzt-

endlich ist alles Wirken zwischen Ungleichen also der Form nach als ein „Gewalt-

handeln“ beschreibbar, welches entweder durch Zwang oder Unterlassen, Gewäh-

ren oder Vorenthalten, durch eigenes Tätigwerden oder das passive Sich-auswirken-

lassen entsprechend ungünstiger Umstände ausgeübt wird. Abgehoben ist demnach 

weniger auf die Vorstellung „roher“ Gewalt, sondern eher auf die Gewaltsamkeit 

 

656 Haller, 1820a: 362. 

657 Ein Umstand, mit dem schon Hallers früheste Interpreten zu ringen hatten, so etwa 

Krug: „Aber das Wort Natur spielt überhaupt in dieser Restaurazion eine so zweideuti-

ge Rolle, daß man am Ende nicht weiß, was sie eigentlich darunter versteht.“ (Krug, 

1817: 98) 

658 Vgl. Haller, 1820a: 361. 

659 Vgl. Haller, 1820a: 388f. 

660 Haller, 1820a: 390. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 315 

unwiderstehlichen Zwangs.661 Auch zeigt die Unterscheidung Hallers, dass die frag-

liche ethisch-normative Qualität der geselligen Bande nicht in ihrer eigenen Be-

schaffenheit und nicht im engeren Machtbegriff, sondern in ihrem normativen Kon-

text innerhalb der „Doktrin“ zu finden sein muss.662  

Es ließe sich einwenden, dass dieser Gewaltaspekt allein auf die Herrschafts-

verhältnisse „dinglicher“ Art zutreffen mag, wo ein Vater seine Kinder ernährt, ein 

Herr seine Diener bezahlt (oder nicht) usw., und sich die Macht sozusagen „körper-

lich“ auswirkt, durch den vermeintlich prekären Erhalt von Leib und Leben. Doch 

auch anhand der „weichen“ Spielart der Machtausübung, der geistlichen Herrschaft 

eines Lehrers über seine Jünger, der Herrschaft „über die Gemüther“,663 welche 

Haller erst im vierten Band der „Restauration“ eingehender erläutert, kann er den 

Gewaltcharakter seiner Machtvorstellung nicht verhehlen. Die Abhängigkeit schaf-

fe in diesem Falle das bei allen Menschen angelegte Bedürfnis, der Seele „Nahrung 

und Ruhe“ zu verschaffen, Orientierung im Handeln zu geben.664 Zwar bemerkt 

Haller an einer Stelle von der geistigen Macht, der Überlegenheit an Weisheit und 

Verstand, dass sie sich nicht aufdringe, „sie kann nicht erzwungen werden“,665 heißt 

es sogar. Dennoch hat er schon wenig früher klar gemacht, dass auch die Seele kon-

trolliert werden könne, dass er in denjenigen Machtverhältnissen, die ihm vor Au-

gen stehen, durchaus erfüllenden Zwang wirken sieht. So habe die geistige Macht 

nämlich 

 

„gleichwohl eine unermeßliche Kraft, weil sie auf den Willen und den Verstand der Men-

schen, als der Quelle aller ihrer freyen Handlungen, wirkt, und mithin dieselben gleichwie 

durch einen unsichtbaren Zauberstab zu lenken und zu bestimmen vermag. Willig und freudig 

gehorchen die Menschen aus allen Kräften, indem sie frey und bloß aus eigenem Trieb zu 

handeln wähnen.“666 

 

Wo geistige Macht ausgeübt wird, sind die Abhängigen eben auch nicht frei, son-

dern sie gehorchen dem religiösen Lehrer bzw. dem durch ihn lediglich „bekannt-

 

661 An späterer Stelle des Initialbands beschreibt Haller die Wirkung des Machtgesetzes 

selbst einmal so, vgl. Haller, 1820a: 393, wo explizit vom Zwang der „äußeren Natur-

Geseze“ die Rede ist. 

662 Stattdessen wird der Nutzwert eines sozialen Verhältnisses betont, welcher ansonsten 

mehr formal für die vermeintliche „Rechtmäßigkeit“ der Verbindung angeführt wird, 

ansonsten aber unbedacht bleibt. 

663 Haller, 1822: 19. 

664 Vgl. Haller, 1822: 13f. 

665 Haller, 1822: 31. 

666 Haller, 1822: 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 | Die Polemik der Restauration 

gemachten“ Willen Gottes,667 wie es der Idealfall Hallers vorsieht. Die Gehorchen-

den wähnen sich allenfalls frei.668 Überhaupt habe es immer schon geistige Führer 

gegeben, die „über ihre Jünger und Gläubigen gleichsam mit unumschränkter Auto-

rität herrschten“,669 ganz unabhängig von der Qualität oder Provenienz ihrer Lehre. 

Der Unterschied zwischen rechter Führung und böswilliger Irreführung liege auch 

hiernach in der Art der „Macht“- bzw. Gewaltanwendung, d.h. in den Kriterien für 

dieselbe, welche den normativen Sinn der Strukturen der Naturordnung eigentlich 

enthalten. Alles in allem mag Haller seine Vorstellung rechtmäßiger Macht dort 

verwirklicht sehen, wo ein Abhängigkeitsverhältnis in vermeintlich „edler“ Weise 

gestaltet wird, etwa ein Starker einen Schwachen stützt; die schon im Initialband 

der Schrift dabei angebrachte Klausel, dass er die Anforderung edler Gesinnung 

(bzw. der richtigen Anschauung) nicht als Kritik- oder Schwachpunkt seiner Be-

griffsbildung gelten lassen will,670 mag dennoch für sich allein genommen nicht 

überzeugen. 

Schon Hegel hat erkannt, dass der Hallersche Machtbegriff im weitesten Sinne 

als „Gewalt der Umstände“ gelesen werden kann, nachdem er im Rahmen seines 

berühmten Verdikts über den „Restaurator“ erklärt,  

 

„‚daß dies also die ewige unabänderliche Ordnung Gottes sei, daß der Mächtigere herrsche, 

herrschen müsse und immer herrschen werde‘ – man sieht schon hieraus und ebenso aus dem 

Folgenden, in welchem Sinne hier die Macht gemeint ist: nicht die Macht des Gerechten und 

Sittlichen, sondern die zufällige Naturgewalt.“671 

 

Ein normativer Sinn wohnt den geselligen und ungeselligen Verhältnissen, der 

durch Haller „machtmechanisch“ gedeuteten empirischen Situation von Über- und 

Unterlegenheiten nicht unmittelbar inne. Dennoch ist er mit seiner Natur- und Ge-

setzesrhetorik und insbesondere mit der immer wiederkehrenden Anrufung des 

göttlichen Ursprungs der Naturordnung freilich bemüht, einen anderen Eindruck zu 

erwecken. Als „natürlich und göttlich“ verbürgt wird die Ordnungskonzeption sei-

ner „Doktrin“ im gesamten Initialband der Schrift bezeichnet, „Gott und Natur“ 

 

667 Vgl. Haller, 1822: 15. 

668 Vgl. Haller, 1822: 12: „Selbst im Reiche der Geister giebt es keine Freyheit und 

Gleichheit“. 

669 Haller, 1822: 13. 

670 Vgl. Haller, 1820a: 390: „Ach! Freylich ist keine Lehre so heilig und so wahr, daß der 

Unverstand oder die Bosheit der Menschen sie nicht verdrehen, nicht mißbrauchen 

könne […] und wenn der gute Geist von ruhiger, unschuldiger ja wohlthätiger Macht 

spricht: so schaffet der Böse sich eine thätliche und schädliche Gewalt daraus.“ 

671 Hegel, 2013: 403 (Fn. zu § 258). Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 317 

werden immer wieder als deren Quelle und Beleg angeführt. Auch hier legt Haller 

eine enge Verbindung nahe, beginnend etwa im Rahmen der programmatischen Er-

klärung der Vorrede, nicht mehr die Menschen über die politischen Doktrinen be-

fragen zu wollen, sondern „allein Gott, in seiner Schöpfung, der Natur“,672 oder in 

der wiederkehrenden Wendung vom „Ausspruch der Natur, [das ist] das Wort Got-

tes selbst“,673 genauso wie in der regelmäßigen Bestimmung, „daß in unsern gesel-

ligen Verhältnissen und Verpflichtungen alles Erzeugniß der Natur, einfache Ord-

nung Gottes sey“.674 Heinz Weilenmann liest die Verbindung, die Haller hier zieht, 

als den rationalistisch gefärbten Glauben an einen Gott, „dessen Wirken in der Na-

tur erkennbar ist, der nur in der Natur als seiner Schöpfung erfahren werden 

kann.“675 Wilhelm von Sonntag hat seine Glaubenshaltung indes mit Blick auf das 

Wirken der Naturkräfte ausgedeutet: „Die Erkenntnis der Naturgesetze bedeutet für 

Haller zugleich die höchste religiöse Erfahrung, eine Offenbarung Gottes, die 

Wahrheit selbst, die ihre Bekräftigung in den gesellschaftlichen Erfahrungstatsa-

chen teils unter naturwissenschaftlicher Sicht findet.“676 Für den vorliegenden Zu-

sammenhang bedeutsam ist die Funktion, die diesem Bezug in der Herleitung der 

„Macht“ zukommt. 

Nachdem der Konnex von Natur oder Schöpfung und dem Willen ihres göttli-

chen Urhebers über die Länge ersten Bands durchgängig, wenngleich oberflächlich, 

in Anspruch genommen wird, ohne auch nur an einer einzigen Stelle eingehender 

mit Gehalten christlicher Überlieferung oder kirchlicher Tradition unterfüttert zu 

werden,677 konkretisiert ihn Haller gegen Ende hinsichtlich der Bedeutung der 

Macht in der Naturordnung. Beim Versuch, aufklärerische Vorstellungen staatsbür-

gerlicher Gleichheit zu widerlegen, erklärt er:  

 

„Es ist eigentlich nicht der Mensch der über Euch herrschet, sondern die Macht die ihm gege-

ben ist, die Kraft der Natur, über die er zu Eurem Nuzen und Schaden gebieten kann, die er 

aber nur zu ersterem gebrauchen soll. Und wenn Ihr also die Sache genau und philosophisch 

betrachtet: so ist und bleibet Gott der einzige Herr, theils als Schöpfer, theils als Gesetzgeber 

und Regulator aller unter die Menschen verteilten Macht.“678 

 

672 Haller, 1820a: IX. 

673 Haller, 1820a: XXV. 

674 Haller, 1820a: XXVI. Vgl. ferner beispielsweise Haller, 1820a: 19, 87, 300f., 340, 348 

u.v.m. Nicht zuletzt ist dieser Zusammenhang freilich schon im Titel des Werks vorge-

legt, wenn von einer „entgegengesezten Ordnung Gottes und der Natur“ die Rede ist. 

675 Weilenmann, 1955: 51. 

676 Sonntag, 1929: 41. 

677 Vgl. dazu auch Guggisberg, 1936: 211f. 

678 Haller, 1820a: 386. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 | Die Polemik der Restauration 

In dieser Engführung der die gesellschaftlichen Bindungen verkörpernden „Macht“ 

und der Urheberrolle Gottes für deren Ordnung kulminiert das „Nebeneinander“ der 

beiden Elemente in Hallers Denken: Erstere „herrscht“ als Naturkraft, letzterem 

wird die Rolle des „Regulators“ angesichts der offenkundig regulierten Machtlagen 

schlicht zugeschrieben. Ein engerer Zusammenhang als derjenige, den Schöpfergott 

hinter den Kräften der Natur zu verorten, wird im Initialband der „Restauration“ al-

lerdings nicht hergestellt. Dabei ist auch die göttliche Regulierung der Macht für 

den Menschen vor allem mittelbar, d.h. anhand ihrer Distribution bekannt. Eine ir-

gend geartete „Ermächtigung“ spielt für Haller keine Rolle: Er lehnt jede simplifi-

zierende Vorstellung des Gottesgnadentums an einer früheren Stelle ausdrücklich 

ab, „als ob die Einsezung der Fürsten und Obrigkeiten, ich weiß nicht auf welche 

übernatürliche und wunderbare Weise, unmittelbar von Gott selbst geschehen wä-

re, wozu dann freylich die Erfahrung gar keinen Beleg lieferte.“679 Im Gegenteil ha-

be man bis zum Aufkommen der „falschen Systeme“ der Aufklärer unter dem Her-

kommen der Obrigkeiten „von Gott“ vielmehr nichts anderes verstanden, „als daß 

die Macht der Fürsten, so wie die Verschiedenheit der menschlichen Kräfte und 

Glüksgüter, […] durch die Natur der Dinge, d.h. durch die göttliche Ordnung von 

selbst gegeben sey.“680 Von der in der „Restauration“ bestenfalls randständigen 

christlichen Offenbarung zunächst abgesehen,681 ist Gottes Wirken dem Menschen 

insofern hauptsächlich durch die „Macht“ bekannt. Es scheint von daher berechtigt, 

dem göttlichen Willen in der Hallerschen Naturordnung einstweilen eine sekundäre 

Rolle zuzuschreiben, der Verfassersuggestion gerade entgegengesetzt. Dabei ver-

weist jenes „Nebeneinander“ von „Macht“ und göttlichem Willen freilich auf seine 

spätere Aufhebung. 

Indes hinterließ schon die Betrachtung des „Methodenkapitels“ der Schrift den 

Eindruck, dass Hallers Rede von Gott vor allem der Bezugnahme auf eine formale 

Appellationsinstanz dient, welche eine Ordnungskonzeption beglaubigen soll, die 

überdies wesentlich diesseitiger Natur sei, durch Vernunftgebrauch erkennbar und 

verständlich. In der Erklärung der verdunkelten Herkunft wie auch der konkreten 

Verteilung der „Macht“ – und damit dem Antlitz der Naturordnung – geht Haller 

überhaupt vom Weltlichen zum Göttlichen und nicht umgekehrt, was Friedrich 

Meinecke nicht ohne Spott für die beliebigen Implikationen seines Herrschaftskon-

zepts pointiert hat: „Deswegen gebrauchte er auch den lieben Gott nicht nur, um die 

 

679 Haller, 1820a: 87. Hervorhebung im Original. 

680 Haller, 1820a: 87. Hervorhebung A.K. 

681 Vgl. Martin, 1978: 148, sowie insbesondere die Untersuchung von Guggisberg, 1936: 

198ff. Im Allgemeinen haben sich mit den religiösen Aspekten des Hallerschen Den-

kens eingehender (und in erhellender Weise) befasst: Sonntag, 1929; Guggisberg, 

1936; Weilenmann, 1955. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 319 

Macht an sich zu sanktionieren, sondern auch, um ihrem Laufe die nötigen Hemm-

schuhe anzulegen, damit er eben da einhalte, wo das Mittelalter stehen geblieben 

war.“682 In ähnlicher Richtung hat der Haller eigentlich geneigte Heinrich Leo des-

sen Gottesbezug im Begründungsgang früh damit kritisiert, dass bei Selbigem hin-

ter „Kraft und Zufal und privatrechtlichen Vertrag […] nur immer der liebe Gott als 

warer Deus ex machina hingemalt wird“.683  

Nicht zuletzt kann ein erneuter Blick auf den Gang der Konzeption der Haller-

schen „Doktrin“ die Sekundarität des Gottesbezugs darin verdeutlichen. Haller will 

seinen Gedankengang von der Vorrede der Schrift an so verstanden wissen, dass er 

beim Erweisen der Bildung aller Herrschaft „von oben nach unten“ an der Erfah-

rung mit der vermeintlich überlegenen politischen Idee – der „rechten Idee von der 

Natur des Staates“ – zur „Wirklichkeit“ schreitet, um jene an dieser zu verifizieren. 

Vermieden werden soll damit der Makel des spätaufklärerisch-frühliberalen Staats-

denkens, mit der „Gestalt der Welt“ immer über Kreuz zu liegen. Während dieses 

Vorgehen im Initialband der Schrift nur im Allgemeinen, für die Herrschaftsentste-

hung überhaupt, erläutert wird, führt Haller es (fast zeitgleich mit der Zweitauflage 

der „Restauration“) an anderer Stelle, im seinerzeit aufsehenerregenden „Brief an 

seine Familie“ von 1821, näher aus. Seine Erkenntnis die „Macht“ geistlicher Her-

ren betreffend exemplifiziert er dort wie folgt:  

 

„Ich dachte mir daher auch eine vorher bestehende geistige Macht oder Autorität, den Stifter 

einer religiösen Lehre, wie er Schüler um sich sammelt, sie als Gesellschaft vereinigt, um die-

se Lehre aufrecht zu erhalten und zu verbreiten, wie er ihnen Gesetze und Institutionen gibt, 

wie diese religiöse Gesellschaft allmählig Grundeigenthum erwirbt […], wie sie selbst zu ei-

ner äußern oder weltlichen Unabhängigkeit gelangen kann u. d. gl. Als ich nachher die Ge-

schichte und die Erfahrung zu Rathe zog, fand ich, daß dieß der wirkliche Gang der katholi-

schen Kirche war; und diese Beobachtung allein war hinreichend, um ihre Notwendigkeit, ih-

re Wahrheit, ihre Rechtmäßigkeit zu erkennen.“684 

 

Indem Haller die Beglaubigung der wahren Kirche und zugleich seiner Machtidee 

am historischen bzw. empirischen Beispiel finden will, zeigt er indirekt, dass er an 

der Gegenfrage, nämlich der dahingestellten Übereinstimmung seiner „Doktrin“ mit 

der christlichen Überlieferung und Lehre, weniger interessiert ist. Seine politische 

Idee soll sich an der Erfahrung verifizieren lassen; damit hat diese, auch was ihre 

Bedeutung für das Christentum anbelangt, ihren Dienst getan. „An der Überliefe-

rung ist ihm nicht das Richtige, sondern das Wichtige entscheidend, das, was seine 

 

682 Meinecke, 1922: 225. 

683 Leo, 1844: 765. Hervorhebung im Original. 

684 Haller, 1991b: 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 | Die Polemik der Restauration 

Auffassung bestätigt“,685 resümierte Kurt Guggisberg entsprechend. Hallers „Res-

tauration“ verfolgt insofern allenfalls mittelbar religiöse Ziele und scheint nicht in 

erster Linie der Verteidigung des Christentums gegen die Anfechtungen des Revo-

lutionszeitalters zu dienen. 

Bei den zahlreichen Stellen der Schrift, anhand derer sich ein gegenteiliger Ein-

druck einstellen kann, dürfte es sich vielmehr um eine Rhetorik zur Unterstreichung 

der Bedeutung des eigenen Vorhabens handeln, welche zuletzt Ronald Roggen in 

seiner Studie zur „Restauration“ nachgezeichnet hat.686 Die insgesamt spärlichen 

Änderungen von der Erst- zur Zweitauflage des Initialbands legten diese Deutung 

nahe: „Dazu passten die neu vermerkten Bibel- und Augstinuszitate, der Einbezug 

der Evangelisten zwecks Abstützung seiner Lehre, das Erkennen der ,Hand Gottes, 

die allein den Schwachen (hier: Haller) aufrichtete‘ und das Bekenntnis, ein ,Hörer 

göttlicher Rede‘ geworden zu sein.“687 Zwar spielt der religiöse Hintergrund freilich 

eine Rolle für Hallers Restaurationsvorhaben, doch ist dieser tatsächlich eher zweit-

rangig; die christliche Botschaft ist ihm kein Selbstzweck. 

Am Ende hat sich Haller selbst dahingehend geäußert, dass sein vorrangiges 

Anliegen politischer Natur ist und letztlich der Rechtfertigung der Machtvermögen 

durch ihre Einbettung in eine Ordnungskonzeption gilt. In der Vorrede zum vierten 

Band der Schrift, welcher im selben Jahr wie die Zweitauflage des Initialbands er-

schien, hält der Verfasser den Leser dazu an, „bey Beurtheilung dieses Werks nie 

zu vergessen, daß sein nächster und eigentlicher Zwek mehr politisch als theolo-

 

685 Guggisberg, 1936: 204. Ein beredtes Beispiel für sein eigentümlich einseitiges Interes-

se an der christlichen Tradition liefert schon Hallers kleine, aber wohl weitgehend un-

beachtete Schrift oder Textsammlung mit dem Titel „Politische Religion oder biblische 

Lehre über die Staaten“ von 1811 in der er Bibelstellen zusammentrug „als eine äussere 

Bestätigung der Richtigkeit seiner Sätze“, wie schon Robert von Mohl richtig erkennt 

(Mohl, 1856: 536). Exemplarisch ist in dieser Hinsicht auch eine Stelle im Vorwort der 

„Restauration“, vgl. Haller, 1820a: XL. Vgl. darüber hinaus: Martin, 1978: 147f. 

686 Dafür spricht beispielsweise eine der seltenen Änderungen am Text der „Restauration“ 

zwischen der Erst- und der Zweitauflage. Wie Roggen bemerkte, war Haller im Zuge 

der Bearbeitung der zweiten Auflage bemüht, den generellen Stellenwert der Religion 

in der Schrift zu erhöhen (was er in einen Zusammenhang mit den Arbeiten am vierten 

Band des Gesamtwerks bringt, vgl. Roggen, 1999: 24), wobei etwa gerade der charak-

teristische Passus „Gott, d. h. die Natur“ (Haller, 1816: IX) in der Vorrede durch „Gott, 

in seiner Schöpfung, der Natur“ (Haller, 1820a: IX) ersetzt wurde. „Aus der unbedach-

ten Gleichsetzung von Gott und Natur wurde eine bewusst abgeleitete Hierarchie“, ur-

teilt hier Roggen (1999: 24). 

687 Roggen, 1999: 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 321 

gisch ist, so sehr er auch […] von religiösem Gefühl durchdrungen seyn mag.“688 

Dem Plan zufolge, „welcher dieser ganzen Restauration der Staatswissenschaft zum 

Grunde liegt“, heißt es weiter, gelte es nicht etwa Kirchenrecht zu begründen, son-

dern es gehe darum, die göttliche Ordnung zu entwickeln und eine Theorie geistli-

cher Herrschaft zu liefern. Vor diesem Hintergrund kann es kaum verwundern, dass 

der „weltlichen“ Wirksamkeit seiner „rechten Idee von der Natur des Staates“ grö-

ßeres Augenmerk als ihrer vorgeblichen göttlichen Abkunft zuteilwird. 

Haller differenziert politische und religiöse Zwecke ausdrücklich, was sich auch 

in der Intention der Schrift widerspiegelt, wie er einräumt: „Hier ist es also weniger 

um die Lehre und den Glauben zu thun (die sehr verschieden seyn können und oft 

sogar einander entgegengesezt sind) als vielmehr um den Ursprung, die Natur und 

die Organisation des geselligen Verbandes“,689 zu dessen Formen nicht zuletzt auch 

alle Kirchen und „Sekten“, also religiöse und „geistige“ Vereinigungen, zählten. In 

seinem weiten Religionsbegriff ist das Christentum, bzw. dessen seines Erachtens 

nach einzig wahrer Exponent, die katholische Kirche, nur ein „illustrirendes Bey-

spiel“, wenn freilich auch „das reinste und glänzendste von allen“.690 Mag sich auch 

die wahre Gestalt geistlicher Herrschaft im Gehorsam dem Willen Gottes gegen-

über finden – so wie Haller diesen „mittelbaren Gehorsam“ für sich konzipiert ‒,691 

so ist dennoch unverkennbar, dass das Primärziel seiner „Restauration“ in der Ver-

kündigung und Befestigung der „besseren Doktrin“ besteht, die wesentlich politi-

sche Zwecke verfolgt, welche von religiösen Zwecken unterschieden werden. 

Diese Unterscheidung, die schon im „Nebeneinander“ von „Macht“ und göttli-

cher Herleitung derselben angelegt war, lässt sich in konkreterer Form zu Beginn 

des vierten Bands der „Restauration“ finden, wenn Haller die eine Form der Macht, 

die nun als „weltlich“ benannt wird, schließlich der anderen, „geistigen Macht“ un-

terordnet; er zieht also eine Trennlinie zwischen Spielarten seines Substrats des So-

zialen, dessen gleichartige Wirksamkeit zu illustrieren, zunächst lange, redundante 

Passagen des Initialbandes ausfüllt. Die geistige Macht, heißt es nun, „raget über sie 

[die weltliche Macht] hervor wie die Seele über den Körper, wie das Unsichtbare 

über das Sichtbare, und wie das Ewige über alles Vergängliche“.692 Der Zweck die-

ser Differenzierung ist ein normativer, da die geistige Macht „in der That die Quelle 

und der lezte Zwek aller menschlichen Handlungen [ist]: sie regelt, leitet und si-

 

688 Haller, 1822: VI. Wortgleich zu Haller, 1820c: VI. 

689 Haller, 1822: VI. Wortgleich zu Haller, 1820c: VIf. 

690 Haller, 1822: VII. 

691 Nämlich allein in Form der geistlichen Herrschaft, die wiederum eine recht „weltliche“ 

Erscheinung und wenig spirituellen Charakter zu haben scheint, wie im Folgenden zu 

zeigen ist. 

692 Haller, 1822: 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 | Die Polemik der Restauration 

chert den freyen Gebrauch aller irdischen Güter und Kräfte“.693 Dies beruht freilich 

auf einer anderen, vorangehenden Abstufung, welcher Haller an dieser späten Stelle 

des Gesamtwerks zum ersten Mal ausdrücklich eine Bedeutung zumisst, nämlich 

der Unterscheidung von Körper und Geist:  

 

„Die Ordnung der Körperwelt, dieser eine Theil der Offenbarungen Gottes, ist in ihrer ganzen 

Herrlichkeit vor uns ausgebreitet; in diesem unermeßlichen Brunn der Erkenntniß ist jedem 

zu schöpfen erlaubt […]. Auch der göttliche Wille in Absicht des Gebrauchs unserer Kräfte 

und unserer Freyheit ist eben nicht verborgen noch ferne von uns; er ist in unser Herz ge-

schrieben, er offenbaret sich durch die Stimme des Gewissens.“694 

 

Während die Erkenntnisleistung der Erfahrung ausdrücklich auf die „Körperwelt“ 

beschränkt wird, schreibt Haller der Führung der Handlungen durch das „Herz“ ei-

nen neuen Stellenwert zu. Im Initialband wird dieserart Führung vergleichsweise 

nebensächlich behandelt, nämlich in Gestalt des zweiten, noch zu erläuternden der 

„Naturgesetze“ der menschlichen Sozialwelt, des „Pflichtgesetzes“. Doch diese 

vermeintliche Erweiterung der Perspektive wird sogleich wieder eingeschränkt, in-

sofern er die richtige Anschauung der geistigen Dinge auf eine bestimmte Lesart 

derselben limitiert wissen will: „Aber das Wesen, der Geist, die verborgenen Gese-

ze und Zweke der Natur, bleiben dennoch dem sinnlichen Auge verschlossen, und 

die meisten Menschen, blos von den Sorgen für ihre physische Existenz getrieben, 

lassen die Wunder Gottes vor sich unbeachtet.“695 Das Körperliche und das Geistige 

scheinen sich also sowohl hinsichtlich des Erkenntniswerts als auch der allgemei-

nen Würdigkeit zu unterscheiden. Mit jener Limitierung werden im Gesamtwerk 

bisher ungehörte Töne angeschlagen: „Nachdenken und Beobachtung der Natur, 

das richtige Auffassen und Darstellen ihrer unsichtbaren Geseze ist übrigens kein so 

leichtes Geschäft, als viele wähnen.“696 Die meisten Menschen seien dafür zu sehr 

in ihren unmittelbaren Nöten und weltlichen Begierden befangen. Verhielte es sich 

jedoch anders, schickt Haller voraus, könnten sie einander aber auch nicht helfen, 

etwa belehren. 

Auch wenn diese späte Einschränkung augenfällig geeignet ist, die wiederho-

lungsreich stark gemachte Offensichtlichkeit der in der Welt eigentlich waltenden 

Gesetzmäßigkeiten zu konterkarieren (obwohl sie die polemische Wendung von 

den „geistigen Augen“ aufgreift), wird an diesem Beispiel wiederum deutlich, wie 

die besagte Hierarchie der differenzierten Machtformen bzw. der auf ihr basieren-

 

693 Haller, 1822: 23. 

694 Haller, 1822: 4. 

695 Haller, 1822: 4. 

696 Haller, 1822: 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 323 

den Herrschaft zu verstehen ist: Die Führung der weltlichen Macht habe sich nach 

derjenigen der geistigen zu richten und der „Wille Gottes“ liefert wiederum die ein-

zige Richtschnur, an die sich die Führung geistiger Macht zu halten hat.  

 

„Gewissermaßen sind beyde Schwerdter, d.h. beyde zum Schuz der Menschen nöthige Kräfte, 

die geistliche und die weltliche Gewalt in den Händen der erstern. Jene ist, um in unserer heu-

tigen Sprache zu reden, gleichsam die gesezgebende, diese die ausübende oder gesezvollstre-

kende Behörde, und hier allein ist eine solche, wenn auch zum Theil unsichtbare, Trennung 

möglich. Jene soll von dem Reich Gottes, seinen Diener und Gehülfen, diese für dasselbe ge-

braucht werden; jene durch die Hand des Lehrers oder seiner Nachfolger, diese durch die 

Hand der Fürsten und aller mehr und minder mächtigen Menschen, aber nach der milden und 

unmerklichen Leitung des Lehrers.“697 

 

Das traditionsreiche Bild der zwei Schwerter benutzend, stellt Haller im vierten 

Band gewissermaßen einen „theokratischen“ Rahmen seiner „besseren Doktrin“ 

auf, welcher den primären politischen Zweck derselben in einem weiter gehenden, 

freilich „höheren“, religiösen Zusammenhang, im „Reich Gottes“, verankern soll,698 

und der dem Initialband der Schrift in dieser Anschaulichkeit noch unbekannt war. 

Das gesuchte Kriterium der Unterscheidung der rechten Anwendung der „Macht“ 

von der schädlichen Gewalt ist zugleich mit diesem Rahmen gegeben, heißt es doch 

ausdrücklich, dass „der göttliche Wille in Absicht des Gebrauchs unserer Kräfte 

und unserer Freyheit […] nicht verborgen noch ferne von uns [ist]; […], er offenba-

ret sich durch die Stimme des Gewissens, welches allen Menschen Gerechtigkeit 

und thätiges Wohlwollen gebietet“.699 Die Macht entsprechend dem höchsten Wil-

len zum Guten und „Gerechten“ verwenden und frommen Gehorsam vorleben – wo 

man ganz oben steht, noch Gott gegenüber –, dies ist die Richtschnur, die die 

„Macht“ von der Gewalt scheide. 

Das scheinbare „Nebeneinander“ der Macht im Allgemeinen und ihres ferneren 

göttlichen Ursprungs wird damit im Endzweck der geistigen Macht aufgehoben, 

welcher auch für den Gebrauch der weltlichen maßgeblich ist. Sichtlich differieren 

die praktische (bzw. politische) Relevanz und der normative Status der verschiede-

nen Machtvermögen dabei. Obgleich die geistige Macht einen unmittelbaren Zweck 

verfolgt – worin sich die geistliche Herrschaft auch von der weltlichen unterschie-

det,700 welche keinen Zweck habe –,701 betont Haller dennoch ihre konkrete Bildung 

 

697 Haller, 1822: 24f. Hervorhebung im Original. 

698 Bemerkenswert ist, dass Haller eine durchaus eigenständige Leitung durch die „geistli-

che Gewalt“ anzudenken scheint und nicht lediglich eine Ausführung höheren Willens. 

699 Haller, 1822: 4 

700 Vgl. Haller, 1822: 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 | Die Polemik der Restauration 

aus menschlichen Abhängigkeitsbeziehungen. Wiederum tut sich dabei die Hierar-

chisierung von vorrangigem politischem Zweck und religiösem Rahmen seiner 

„Doktrin“ auf erhellende Weise auf: So ruhe der „geistige Gehorsam“ auf dem 

edelsten aller Bedürfnisse,  

 

„das nur der Freye oder frey seyn wollende fühlt, der eine Stüze oder ein Steuerruder für sei-

ne eigene Macht und Freyheit sucht, aber dabey nicht den Menschen, sondern nur dem Gese-

ze der obersten Macht und der obersten Weisheit dienen will; der die Erquickung seines Geis-

tes, die Ruhe seiner Seele wünscht, welche dem Sterblichen nur dann zu Theil wird, wenn er 

den höchsten Grund und Zwek aller Dinge kennt, und in dem Sturme dieses Lebens, in dem 

Meere der ihm selbst überlassenen Handlungen mit Zuversicht weiß, was er zu glauben, zu 

thun oder zu hoffen hat, vermeiden oder suchen soll.“702 

 

Die mittelbare Führung des Mächtigen durch den Willen Gottes verheißt also eine 

„Stütze“, letztlich eine Art Legitimation zweiter Ordnung, von dessen immer schon 

eigener Macht und der Selbstständigkeit, welche diese mit sich bringt. Robert von 

Mohl hat hierin – wohl nicht ohne Spott – Hallers ganz eigene Konzeption eines 

„Gottesgnadentums“ erkennen wollen.703 Doch mit dieser Sicherheit nicht genug: 

Es scheinen überhaupt alle Fragen und Probleme der Herrschaft zu einem Ende zu 

gelangen, wo der Mächtige sich jener höchsten Gewissheit sicher sein kann und 

sich das Meer der Ungewissheit beruhigt; Hallers „Doktrin“ richtet sich insofern 

schon gegen die Relevanz politischen Denkens als solches. In dieser Abstützung 

seiner Naturordnung, welche letztendlich dazu dient, empirische Gewaltlagen und  

-vermögen theoretisch zu fassen und aus sich selbst heraus zu „berechtigen“, in ei-

ner religiösen Konzeption göttlichen „Gewolltseins“, die die Kriterien der rechten 

Art der Machtanwendung bereitstellt, kulminiert der „natürliche und göttliche“ 

Charakter der Hallerschen „Macht“.704 Die Polemikanalyse wird weiterhin zeigen, 

 

701 Vgl. Haller, 1820a: 470. 

702 Haller, 1822: 33. Hervorhebung A.K. 

703 „Dieser Besitz einer Macht sei aber nicht etwa nur eine Thatsache und ein irrationaler 

Zufall, sondern vielmehr ein zu achtender und Berechtigung gebender Ausfluss der 

Weltregierung. Wie nun alle menschlichen Schicksale und Güter von Gott kommen, so 

auch der Besitz einer zur Regierung geeigneten Gewalt; und jeder Herrscher sei somit 

allerdings von Gottes Gnaden.“ (Mohl, 1856: 540f.) 

704 In scharfem Tonfall fasst Friedrich Meinecke ein ähnliches Urteil über die religiösen 

Züge des Hallerschen politischen Denkens: „Derb und unverblümt pries er das Glück 

der alten Gewalthaber, eigene Macht und eigenen Reichtum zu besitzen und frei zu ge-

nießen. Ein materialistischer und egoistischer Zug durchweht seine Lehre, und wo sie 

Gott und göttliche Dinge zu Hilfe ruft, geschieht es ohne jede Mystik und selbst ohne 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 325 

wie sich dieser größere Rahmen, mit seiner Zurichtung geistlicher „Macht“ und 

Herrschaft auf das „Reich Gottes“, zu den durch die Argumentation des Initialbands 

vorgezeichneten Bahnen verhält. Die demgegenüber mangelnde normative Bedeu-

tung von Hallers Naturrhetorik hatte schon deren konstitutive Indifferenz bedingt: 

Wo alles natürlich ist, verliert der Terminus schließlich seine ganze Unterschei-

dungs- und Bestimmungskraft.705 Gerade das lässt aber wiederum viel Raum für 

ganz willkürliche Bestimmungen des als natürlich Angeführten. 

Die ideengeschichtlichen Ursprünge des Hallerschen Machtbegriffs liegen indes 

weitgehend im Dunkeln. „Nicht oft ist das Wesen der Macht als so naturbedingt er-

klärt und ihr Wert so freimütig bejaht worden wie in H[aller]s systematischem Ge-

dankenbau; es führen von hier verschlungene Wege zu Darwins Lehre von der na-

türlichen Auslese und zu Nietzsches Verherrlichung des Herrenmenschen“,706 wie 

ein Biograph Hallers hellsichtig urteilte. Georg Jellinek hat Haller seinerseits in die 

Traditionslinie einer „Machttheorie“ zur Rechtfertigung des Staates eingeordnet.707 

Die Herkunft seiner zentralen Ideen, nicht nur seines Machtverständnisses, ist nur 

schwerlich nachzuzeichnen, wie Kurt Guggisberg beklagt hat: So sei die Verwandt-

schaft seines Denkens mit „früheren Systemen“ kaum je in allen Punkten zu klä-

ren.708 „Ihre Enthüllung ist deshalb so schwierig, weil Haller immer das Bewußtsein 

 

innere Religiosität, vielmehr in jener selbstzufriedenen Stimmung, die in dem eigenen 

Besitze und in der Weltordnung, die ihn verbürgt, Gottes Fügung und Segen klärlich 

geoffenbart sieht.“ (Meinecke, 1922: 224f.) 

705 Vgl. Strauss, 1977: 84. 

706 Bonjour, 1966. Ähnlich auch Meinecke, 1922: 225. 

707 Vgl. Jellinek, 1960: 192f., in welche er außerdem Hobbes, Spinoza und die sozialisti-

sche Gesellschaftslehre seiner Zeit stellt. Vgl. dazu auch als durchaus erhellend: Hage-

mann, 1931: 32ff. 

708 Robert von Mohl und andere Interpreten haben sich vereinzelt bemüht, nicht nur Vor-

bilder seiner Ordnungsvorstellungen, sondern konkrete Erfahrungen und Beweggründe 

für die Ausbildung seiner zentralen Positionen zu identifizieren. Auch der ansonsten so 

aufschlussreiche Mohl kommt dabei aber nur so weit, beispielsweise festzustellen, dass 

Haller „durch den Bernerstaat und durch das Bedürfniss, denselben aus allgemeinen 

Grundsätzen zu rechtfertigen, auf seine Lehre von dem Entstehen der Staaten aus dem 

Anschließen Schwacher an mächtige, physische oder moralische, Personen gebracht“ 

worden ist. (Mohl, 1856: 535) Vgl. dazu auch Weilenmann, 1955: 12ff.; Oppenheimer, 

1964: 91. Klaus Epstein (1973: 346) will ferner eine Anlehnung Hallers an Justus Mö-

ser ausmachen können, zumindest was seinen Begriff des Privatrechts anbelangt. Be-

merkenswert ist der bei Anton Hagemann (1931: 5f.) zu findende, ausdrückliche Ver-

weis auf Platons „Gorgias“, in welchem eine solche „Lehre vom Naturrecht des Stärke-

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 | Die Polemik der Restauration 

hatte, etwas ganz Neues und Selbständiges hervorgebracht zu haben, und aus die-

sem Grund die Spuren, die zu frühern Werken führen, nicht scharf gezeichnet 

hat.“709 Er habe zwar vieles aufgegriffen, was seinerzeit „in der Luft lag“, doch sei-

en seine Gedanken „in der Form, die er ihnen gab, […] doch sein volles geistiges 

Eigentum“ –710 zumindest in dem Maße bzw. der Gestalt, wie es bzw. sie seine pro-

phetische Selbstdarstellung erfordern mochte. 

 

Eine ungleiche Ordnung 

Sofern die Hallersche Naturordnung vordringlich darauf hin angelegt ist, empiri-

sche Gewaltlagen und -vermögen theoretisch zu fassen und zu „berechtigen“, wird 

die Verteidigung der Möglichkeit, wenn nicht vor allem aber des Bestehens gesell-

schaftlicher Ungleichheit als allgemeines Anliegen hinter dem politischen Zweck 

der „besseren Doktrin“ erkennbar. Von daher ist die Ungleichheit als Struktur-

merkmal der Naturordnung in ihrem Charakter und ihrer politischen Funktion näher 

zu beleuchten. Dazu ist wiederum der Verbindung dieser Funktion mit Hallers 

Herrschaftsbegriff und seinem Machtdenken sowie insbesondere der politiktheore-

tischen Motivation nachzugehen, mit welcher diese göttlich sanktionierte, dezidierte 

Ungleichheitsordnung aufgestellt wird.  

Für dieses Vorhaben erweist es sich als aufschlussreich, die Anlage der  

Naturordnung mit den entsprechenden Anschauungen eines derjenigen Verschwö-

rungstheoretiker zu vergleichen, welche Haller vorrangig rezipiert hat, nämlich den-

jenigen Augustin Barruels, welchen er für „stärker und lehrreicher“ hält als alle an-

deren und von dem ein gewisser inhaltlicher Einfluss auf Haller ausgegangen ist.711 

Im vierten Band von dessen „Denkwürdigkeiten zur Geschichte des Jakobinismus“ 

benennt der – nach Robert von Mohl „verrückte“ Jesuiten-Abbé –712 Barruel einige 

„Grundwahrheiten“, welche die Aufklärungsphilosophen (allen voran Jean-Jacques 

Rousseau) verdunkelt hätten, und an welche es sich zu erinnern gelte, wolle man 

die Gefahr der Revolution für die Zukunft bannen. Ihm zufolge habe Gott,  

 

„der die Menschen für bürgerliche Gesellschaft geschaffen hat, […] ihnen die vorgeblichen 

Rechte der Gleichheit und Freyheit, die Grundlagen der Unordnung und der Anarchie, nicht 

beygeleget. Der Gott, der diese Gesellschaft nur durch weise Gesetze in ihrem Wesen erhält, 

hat dir die Macht, Gesetze zu geben und zu sanctioniren, nicht der Unerfahrenheit und dem 

 

ren“, wie sie auch bei Haller zu finden sei, schon einmal vorgelegt wurde. Vgl. auch 

Jellinek, 1960: 193. 

709 Guggisberg, 1938: 94. 

710 Guggisberg, 1938: 95. 

711 Vgl. Haller, 1820a: 142 (Fn. 32). 

712 Vgl. Mohl, 1856: 539. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 327 

Eigendünkel des großen Haufens preis gegeben. Der Gott, der uns die Herrschaft und die 

Aufrechterhaltung der Gesetze, nur in der Subordination der Staats-Bürger unter die Obrig-

keiten und die Regenten, wahrnehmen lässet und zeiget, hat nicht jeden einzelnen Staats-

Bürger zum Regenten und zur Obrigkeit gemacht.“713 

 

Vermittelt durch den vom Autor präsupponierten Willen Gottes wird mittelbar eine 

vor- bzw. vielmehr antirevolutionäre Ordnung skizziert, die insbesondere der Auf-

fassung zu wehren scheint, dass (wie es vice versa in Hallers politischem „Leitsatz“ 

formuliert wird) der Staat von unten herauf und nicht von oben herab gebildet wird. 

Während die vielleicht unerwartet modern erscheinende Rede von Staatsbürgern 

und allgemeinen Gesetzen zwar einen merklichen Unterschied zu Haller andeutet, 

mutet die sogleich folgende Grundlage dieser Zurückweisungen wiederum sehr ver-

traut an:  

 

„Der Gott, der die Classen oder Abtheilungen der bürgerlichen Gesellschaft durch die Ver-

schiedenheit der Bedürfnisse, untereinander verbunden hat, und der für diese Bedürfnisse, 

durch die Verschiedenheit der Talente, der Handtierungen und der Künste sorget, hat nicht 

dem Handwerker und dem Hirten das Recht des Fürsten verliehen, der öffentlichen Wohlfahrt 

oder des gemeinen Wesens vorzustehen.“714 

 

Die Verschiedenheit, die sie in ihren Leistungen und Bedürfnissen aufeinander 

verweist, die abermals insofern bestimmte Ungleichheit der Menschen ist es letzt-

lich auch bei Barruel, welche die allermeisten von ihnen von der Obrigkeit und da-

mit von der Herrschaft ausschließt; der Ausgangspunkt dieses Gedankens liest sich 

nur zu ähnlich in der „Restauration“.715 Obwohl die Schlussfolgerung bei Haller et-

was anders gedacht wird, da doch jeder, auf „seiner“ Stufe der Gesellschaft, ein 

wenig Herrschaft ausübt, ist es doch derselbe Grundgedanke, der beiden dazu dient, 

die den aufklärerischen oder „revolutionären“ Denkern zugeschriebene Auffassung 

abzulehnen, dass die Herrschaft durch Zusammentritt der ihr Unterworfenen ge-

formt und begründet und von daher als ein Erzeugnis menschlicher Willkür gedacht 

werden kann. Im Vergleich wird deutlich, dass die Grundannahme einer von Un-

gleichheit geprägten, „natürlichen“ und unveränderlichen Gesellschaftsstruktur da-

 

713 Barruel, 1800-1803: (Vierter Theil) 585. 

714 Barruel, 1800-1803: (Vierter Theil) 585. 

715 Vgl. Haller, 1820a: 301: „Außerdem hat sie [die Natur] auch die erwachsenen Men-

schen mit unendlich verschiedenen Kräften und Fähigkeiten ausgestattet, auf daß sie in 

allen Dingen einander helfen und sich das Leben wechselseitig angenehm machen. 

Diese Ungleichheit bewirkt wieder Verschiedenheit des Erwerbs, des Vermögens, des 

Eigenthums als der Früchte des angebornen“. (Hervorhebung A.K.) 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 | Die Polemik der Restauration 

zu dient, die Menschen in ihrer Mehrheit von der Herrschaft und dem Recht dazu 

auszuschließen. Wären die Individuen in der Gesellschaft hingegen immer und 

prinzipiell Gleiche, wäre ein solcher Ausschluss, wie beide ihn für das Ordnungs-

modell des Ancien Régime voraussetzen wollen, grundsätzlich rechtfertigungsbe-

dürftig. 

Im Verlaufe der vorliegenden Untersuchung präsentierten sich Hallers An-

schauungen von der Ungleichheit bzw. Gleichheit der Menschen aber als zwiespäl-

tig und durchaus verschieden von denen Barruels. Haller zufolge bestehe in der 

„ewigen unveränderlichen Ordnung Gottes“ einerseits keine allgemeine Unabhän-

gigkeit oder Gleichheit der Menschen,716 während es andererseits aber doch „ange-

borene Rechte“ gebe, an denen er wiederum eine „natürliche Gleichheit“ aller Men-

schen ganz ausdrücklich festmachen will.717 Heinz Weilenmann hat diese vermeint-

liche Erklärung für die Rechte des Menschen ideengeschichtlich eingeordnet:  

 

„Er scheint in dieser Hinsicht im Banne der Aufklärung zu stehen, seine Lehre auf dem Na-

turrecht dieser Epoche zu gründen, einem Recht, das dem mit Vernunft begabten Menschen 

von Natur gegeben ist, das unabhängig vom positiven Recht in der Natur des Menschen 

liegt.“718 

 

Die besagte Ambivalenz zwischen diesem vorpositiven Recht der Menschen und ih-

rer Ungleichheit lässt sich im Initialband der „Restauration“ von Anfang an auffin-

den,719 ohne dass diese Spannung im Verlaufe desselben einmal explizit aufgelöst 

werde. Indem Gleichheit und Ungleichheit eine Gesellschaftsordnung im Allgemei-

nen aber nicht gleichermaßen und zu gleicher Zeit prägen können, muss vom Vor-

liegen einer bisher nicht ausdrücklich gewordenen Unterscheidung derselben unter 

einem bestimmten, ebenfalls noch nicht zur Sprache gebrachten Gesichtspunkt aus-

gegangen werden. 

 

716 Vgl. Haller, 1820a: 340. 

717 Vgl. Haller, 1820a: 304. 

718 Weilenmann, 1955: 59. 

719 „Was konnte aber jene Unterordnung zwischen den Menschen veranlassen? Wie sind 

diese Verhältniße von Freyheit und Herrschaft auf der einen, und von Abhängigkeit  

oder Dienstbarkeit auf der anderen Seite entstanden? Nach welchem Gesez werden sie 

gebildet, erweitert, und wieder aufgelöset? Sind sie nicht der Natur des Menschen und 

seinen angebornen Rechten zuwider? Wie können sie rechtmäßig entstehen, da doch 

jeder Mensch, als solcher, dem andern gleich ist, und wenn man von allen übrigen Ver-

schiedenheiten, Bedürfnißen und Verträgen absehen will, keiner das Recht haben kann 

den freyen Willen des andern zu nöthigen?“ (Haller, 1820a: 7. Hervorhebung A.K.) 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 329 

Der von Haller weitestgehend beschwiegene Immanuel Kant hat in seiner oben 

schon einmal herangezogenen Schrift vom Gemeinspruch eine zumindest für das 

spätaufklärerische Denken wohl mustergültige, frühliberale Konzeption bürgerli-

cher Gleichheit vorgelegt. In dieser geht er zunächst von einer allgemeinen Rechts-

gleichheit aus,720 so wie sie sich beim „Restaurator“ Haller zumindest dem Begriffe 

nach ebenfalls findet,721 und von welcher er einzig das Staatsoberhaupt ausnimmt 

(welches hier vernachlässigt werden kann).722 Neben diese erste Form der Gleich-

heit bzw. diese Dimension, in welcher sich die Staatsbürger zueinander verhalten, 

stellt Kant daraufhin eine zweite Dimension, unter welcher betrachtet dieselben 

zumeist Ungleiche seien:  

 

„Diese durchgängige Gleichheit der Menschen in einem Staat, als Untertanen desselben, be-

steht aber ganz wohl mit der größten Ungleichheit der Menge und den Graden ihres Besitz-

tums nach, es sei an körperlicher oder Geistesüberlegenheit über andere, oder an Glücksgü-

tern außer ihnen, und an Rechten überhaupt (deren es viele geben kann) respektiv auf ande-

re.“723 

 

Die gesellschaftliche, „positiv gegebene“ oder empirische Ungleichheit hat indes 

dieselben Folgen für das Verhältnis der Einzelnen zueinander, wie Haller sie ins 

Zentrum seiner „Doktrin“ gestellt hat. Diese Ungleichheit bewirke oder bedinge 

freilich, „daß des einen Wohlfahrt sehr vom Willen des anderen abhängt (des Ar-

men vom Reichen), daß der eine gehorsamen muß (wie das Kind den Eltern oder 

das Weib dem Mann) und der andere ihm befiehlt, daß der eine dient (als Tagelöh-

ner), der andere lohnt usw.“724 Die Menschen sind also auch für Kant in asymmetri-

scher Weise einander untergeordnet und voneinander abhängig, nur dem Rechte 

nach sind sie alle einander Gleiche. 

Diese Anerkennung z.B. materieller Ungleichheit der Menschen im gesell-

schaftlichen Leben geht mit einer normativen Begrenzung einher, welche sie im 

Auge Kants überhaupt erst statthaft macht. Er stellt klar, dass dieses Nebeneinander 

von Gleichheit im rechtlichen und Ungleichheit im sozioökonomischen Bereich, im 

Bereich des Besitzes und des Erwerbs etc., nämlich nur dadurch gerechtfertigt wer-

den kann, dass die Ungleichheit in letzterem nicht auf den ersteren Bereich der 

 

720 Vgl. Kant, 1992: 22f. 

721 Vgl. Haller, 1820a: 304, 341. 

722 „Es ist aber alles, was unter Gesetzen steht, in einem Staate Untertan, mithin dem 

Zwangsrechte gleich allen andern Mitgliedern des gemeinen Wesens unterworfen“ 

(Kant, 1992: 23. Hervorhebung im Original.) 

723 Kant, 1992: 23. 

724 Kant, 1992: 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 | Die Polemik der Restauration 

Gleichheit durchschlagen darf.725 Die Ungleichheiten des Besitzes und des Vermö-

gens (in verschiedenster Hinsicht) dürfen die rechtliche Ordnung der Gesellschaft 

und die Rechte der Einzelnen nicht tangieren und letztere insbesondere nicht 

asymmetrisch einschränken oder sie in ihrer Ausübung hemmen. Als das für Kant 

gegenwärtige Negativbeispiel einer dem zuwiderlaufenden gesellschaftlichen Un-

gleichheit, die also zugleich rechtlich fixiert und geschützt wurde, führt er den Adel 

oder dessen Privilegien an. Selbst formuliert er die besagte Begrenzung indes posi-

tiv, nämlich in Form der Möglichkeit „sozialer Mobilität“, wie man es heutzutage 

ausdrücken würde:  

 

„Jedes Glied desselben [des Gemeinwesens, A.K.] muß zu jeder Stufe des Standes in demsel-

ben (die einem Untertan zukommen kann) gelangen dürfen, wozu ihn sein Talent, sein Fleiß 

und sein Glück hinbringen können; und es dürfen ihm seine Mituntertanen durch ein erbliches 

Prärogativ (als Privilegien für einen gewissen Stand) nicht im Wege stehen, um ihn und seine 

Nachkommen unter demselben ewig niederzuhalten.“726 

 

Der Grund für diese notwendige „Offenheit“ der Sozialordnung berührt den libera-

len Kern der Kantischen Gleichheitsidee:  

 

„Denn da alles Recht bloß in der Einschränkung der Freiheit jedes anderen auf die Bedingung 

besteht, das sie mit der meinigen nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen kön-

ne, und das öffentliche Recht (in einem gemeinen Wesen) bloß der Zustand einer wirklichen, 

diesem Prinzip gemäßen und mit Macht verbundenen Gesetzgebung ist […]: so ist das ange-

borne Recht eines jeden in diesem Zustande (d.i. vor aller rechtlichen Tat desselben) in Anse-

hung der Befugnis, jeden anderen zu zwingen, damit er immer innerhalb den Grenzen der 

Einstimmung des Gebrauchs seiner Freiheit mit der meinigen bleibe, durchgängig gleich.“727 

 

 

725 Dieses dezidiert normative Verständnis bürgerlicher Gleichheit ist es auch, welches 

Wilhelm Traugott Krug (als Kants Nachfolger und insbesondere Schüler) in seiner Kri-

tik der Restauration der Hallerschen Zurückweisung der liberalen Grundsätze der Frei-

heit und Gleichheit unmittelbar entgegenstellt. Dieser sieht darin gleichsam auch eine 

Aufgabe des Staates: „Diese [die Staatsgewalt, A.K.] soll nämlich Gewähr leisten, daß 

die, an sich unvermeidliche, empirische Ungleichheit der [individuellen] Freiheitskreise 

nicht in Vernichtung des einen durch den andern oder, wie man gewöhnlich sagt, in 

Unterdrückung des Schwächern durch den Stärkern ausschlage. Die Ungleichen wer-

den also nun wieder gleich vor dem Gesetze und dessen unparteiischem Handhaber.“ 

(Krug, 1817: 62) 

726 Kant, 1992: 24. 

727 Kant, 1992: 24. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 331 

Gleichheit und Freiheit bedingen sich daher gegenseitig. Weil Geburt aber 

schlichtweg keine Tat desjenigen sei, der geboren wird, und dadurch auch keine 

Ungleichheit begründet werden könne, dürfe es auch keine „angeborenen“ Standes-

vorrechte für Einzelne geben, welche die rechtliche Gleichheit der Menschen ver-

letzen.728 Für seine Zeit bezieht Kant damit eine die Gesellschaftsordnung des An-

cien Regime nicht geringfügig in Frage stellende, republikanische Position.729  

Ebenso zeigt dies, inwiefern der Gedanke grundsätzlicher Rechtsgleichheit von 

der Möglichkeit abhängt, diese Gleichheit auch einzufordern und verwirklichen zu 

können.730 Innerhalb eines so beschaffenen Gemeinwesens wird die rechtliche 

Gleichheit für Kant sogar zum eigentlichen „Geburtsrecht“, welches dasjenige des 

Standes ablöst. Jenseits dieser Schranke sieht er aber freilich Raum und Möglich-

keit für „eine beträchtliche Ungleichheit in Vermögensumständen unter den Glie-

dern eines gemeinen Wesens (des Söldners und des Mieters, des Gutseigentümers 

und der ackerbauenden Knechte usw.)“, wobei man eben nur nicht verhindern kön-

ne, dass die Einzelnen „wenn ihr Talent, ihr Fleiß und ihr Glück es ihnen möglich 

macht, sich nicht zu gleichen Umständen zu erheben befugt wären.“731 Wäre dies zu 

verhindern aber von einer Seite möglich, würde der Zwang kein gegenseitiger sein 

und die Rechtsgleichheit der Individuen verletzt. 

Anhand dieses Seitenblicks auf Kant wird deutlich, dass der vernunft- oder na-

turrechtliche Gleichheitsbegriff, wie er im spätaufklärerischen politischen Denken 

angetroffen werden kann, nicht vorrangig auf die relative, natürliche „Ausstattung“ 

der Menschen abstellt. „Er besagt vielmehr, daß alle Menschen unter naturgegebe-

nen Bedingungen, d. h. unter Absehung von den geschichtlichen Entwicklungen, in 

ihrem Verhältnis zueinander gegenseitig gleichen Wert und gleiches Recht ha-

 

728 Es könne also „kein angebornes Vorrecht eines Gliedes des gemeinen Wesens als Mit-

untertans vor dem anderen geben; und niemand kann das Vorrecht des Standes, den er 

im gemeinen Wesen inne hat, an seine Nachkommen vererben, mithin, gleichsam als 

zum Herrenstande durch Geburt qualifiziert, diese auch nicht zwangsmäßig abhalten, 

zu den höheren Stufen der Unterordnung [...] durch eigenes Verdienst zu gelangen.“ 

(Kant, 1992: 24) 

729 Vgl. zu den republikanischen Implikationen des naturrechtlichen Gleichheitsbegriffs 

beispielsweise: Dann, 1975: 1010. 

730 Vgl. auch Kant, 2009: 130f., wo bürgerliche Gleichheit definiert wird als das Attribut 

des Staatsbürgers, „keinen Oberen im Volk in Ansehung seiner zu erkennen, als nur ei-

nen solchen, den er ebenso rechtlich zu verbinden das moralische Vermögen hat, als 

dieser ihn verbinden kann“. Wie oben schon für Krug angeführt (vgl. Krug, 1817: 62), 

erwächst auch nach Kant dem Staate hieraus freilich eine wichtige Aufgabe, diesen 

freiheitserhaltenden Zwang zu gewährleisten. 

731 Kant, 1992: 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 | Die Polemik der Restauration 

ben“,732 wie Otto Dann in den „Geschichtlichen Grundbegriffen“ resümiert: „Der 

naturrechtliche Gleichheitsbegriff ist ein sozialer Rechtsbegriff, kein anthropolo-

gisch-naturkundlicher Lehrbegriff.“733 Somit ist der Fokus auf die rechtliche 

Gleichheit nicht einfach nur zufällig: Er ist stattdessen charakteristisch dafür, wie 

Gleichheit (und Ungleichheit) unter aufklärerischen Vorzeichen gedacht wird. Die-

se Bedeutungsverschiebung geschieht freilich nicht grundlos: So wurden Vorstel-

lungen von natürlicher Gleichheit, die bisher Gegenstand philosophisch-

moralischer Anschauungen waren, in der Frühen Neuzeit zu Rechtspositionen  

weiterentwickelt und dies mit entsprechenden Absichten; „,Gleichheit‘ war zu ei-

nem operationablen Rechtsbegriff geworden, zu einem sozialrechtlichen Postulat, 

das auf seine Einlösung wartete.“734 

Den Blick von diesen allgemeinen Überlegungen auf Haller zurückgewendet, 

ergibt sich ein zunächst möglicherweise irritierendes Bild: Liest man die eingangs 

attestierte Ambivalenz von Gleichheit und Ungleichheit in der Naturordnung vor 

deren Hintergrund, scheint bei Haller sowohl die besagte „juristische“ oder Rechts-

gleichheit angesprochen zu sein,735 als auch die ebenso von Kant eingeräumte empi-

rische Ungleichheit.736 Auf der einen Seite wurde die theoretische Indienstnahme 

der durch die Erfahrung festgestellten Ungleichheit bei Haller bereits hinreichend 

aufgezeigt; es geschah dies anhand des ungleichen Zugangs der Individuen zu den 

„Ressourcen“ der Macht. Offenkundig sind die Wirkungen, die Haller dieser Un-

gleichheit zuschreibt, dieselben wie auch Kant sie anerkennt, indem dieser ein-

räumt, „daß des einen Wohlfahrt sehr vom Willen des anderen abhängt […], daß 

der eine gehorsamen muß […] und der andere ihm befiehlt“,737 während jener hier-

bei einerseits natürliche und andererseits eigentlich erst kulturell bedingte Quellen 

der Ungleichheit nicht zu unterscheiden scheint. Letzteres ließ sich aus der spezifi-

schen Breite von Hallers Machtbegriff, der gewaltförmigen Wirkung erfüllenden 

Zwangs, erklären. 

Auf der anderen, von ihm weniger präsent gemachten Seite der Naturordnung 

will Haller aber auch eine vorgebliche „natürliche“ und insbesondere aber „juristi-

sche“ Gleichheit zwischen den Menschen als grundsätzlich immer gegeben aner-

kennen: Diese bestehe zum einen in immer vorhandenen, „angebornen Rechten“, 

der „natürliche[n] Gleichheit der Menschen […], welche nie geläugnet worden ist, 

untern allen Umständen gehandhabet werden kann und soll, und jezt noch so gut als 

 

732 Dann, 1975: 1009. 

733 Dann, 1975: 1009f. Hervorhebung A.K. 

734 Dann, 1975: 1010. 

735 Vgl. Haller, 1820a: 341. 

736 Vgl. dazu auch: Krug, 1817: 62. 

737 Kant, 1992: 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 333 

ehmals besteht“,738 und zum anderen im gegebenenfalls vorliegenden ungeselligen 

Verhältnis oder „außergeselligen Zustand“, welcher zwischen Menschen zu finden 

ist, die „wechselseitig gegen einander weder Obere, noch Untergebene […], mithin 

in juristischem Sinn einander gleich, von einander unabhängig sind“.739 Letztere 

Form der Gleichheit wird an Ort und Stelle jedoch auch als das Verhältnis bezeich-

net, welches „zwischen Mensch und Mensch“ stattfindet und die Grundlage des 

„natürlichen Privat-Rechts“ bilde,740 letztendlich also mit ersterem Begriff der 

Gleichheit identisch sein soll.741 Ob Haller diese Gleichheitsrechte seines „natürli-

chen Privatrechts“ ausdrücklich, einem Postulat gleich, vorausgesetzt wissen will 

oder diese Rechte doch nur lediglich „immer schon“ bekannt und geachtet worden 

wären, lässt er bewusst offen. Hier sind dieselben jedenfalls als natur- bzw. sozial-

rechtliches Postulat zu nehmen. Das Verhältnis dieser Gleichheitsidee Hallers zu 

seinem Ungleichheitsdenken ist im Folgenden zu klären, um zu erhellen, weshalb 

die Menschen in ihrer Mehrheit von der Herrschaft ausgeschlossen sind (und dies 

auch sein sollen), ihnen also kein gleiches Partizipationsrecht zugestanden werden 

muss, angesichts der Tatsache, dass er selbst dennoch von einer grundsätzlichen 

Gleichheit der Einzelnen ausgeht. 

Beim vergleichenden Blick auf die „juristische Gleichheit“ ist zunächst klar, 

dass er keine Begründung für dieselbe ähnlich der Kantischen ansetzen möchte, das 

heißt keine Gleichheit, die in der gleichen Freiheit der Menschen begründet ist.742 

Haller spricht stattdessen zwar auch von einer ursprünglichen Freiheit, die im natür-

lich-geselligen Verband nicht notwendigerweise und insbesondere nicht bei allen 

gleichermaßen eingeschränkt sei. Da er diese Freiheit in jedweder Hinsicht schlicht 

voraussetzt, erscheint sie zunächst unbestimmt.743 Bald bezieht er in diesem Punkt 

 

738 Haller, 1820a: 304. 

739 Haller, 1820a: 341. 

740 Vgl. Haller, 1820a: 341. 

741 Terminologisch bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang, dass Haller an späterer 

Stelle, im zweiten Band der Schrift, den Charakter des „menschlichen Gesetzes“ an-

hand verbindlicher Anordnungen von Herren an Untergebene erklärt, vgl. Haller, 

1820c: 175ff. 

742 Vgl. Kant, 1992: 24. 

743 Weilenmann (1955: 107) möchte hier und in der im Folgenden aufgezeigten Lesart ei-

nen „voraufklärerische[n] und vorabsolutistische[n] Freiheitsbegriff“ vorfinden, der 

sich an der kollektiven Autonomie von Korporationen, also Hallers mutmaßlichem 

Schweizerischen Vorbild orientiert, den auch er aber in einer Spannung mit seinem 

„Individualismus“ stehen sieht. Möglicherweise lässt sich in diesem Freiheitsbegriff 

auch bereits das spätere konservative bzw. das (mit Weilenmanns Vorstellung zusam-

menhängende) traditionell mit dem Ständewesen verbundene Freiheitsverständnis wie-

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 | Die Polemik der Restauration 

jedoch eine der Kantischen geradezu entgegengesetzte Position, insofern er die 

Freiheit der Einzelnen begrenzt sein lassen will, in dem Maße, in dem diese sich 

von Anderen in geselligen Verhältnissen abhängig machen (müssen): Allein die 

Mächtigen eines geselligen bzw. die Oberen eines Herrschaftsverhältnisses werden 

in solchen Beziehungen freier und dies wiederum genau so weit reichend, wie sie 

mächtig sind oder Herrschaft ausüben, während die Bedürftigen bzw. Unteren dabei 

im gleichen Maße abhängiger oder unfreier werden.744 Hallers Abweichung vom 

aufklärerischen Maßstab ist hier unverkennbar.  

 

„Das Naturrecht der Aufklärung betont das aus der Vernunft abgeleitete Gesetz, daß die Men-

schen gleich und frei seien. Für Haller gibt es nur eine abgestufte Freiheit, also keine Gleich-

heit der Menschen. Das Naturrecht der Aufklärung gründet auf der abstrakten Idee von den 

naturhaft gleichen und freien Menschen. Haller leitet die Naturgesetze nicht aus der Vernunft, 

sondern aus der lebendigen Anschauung ab.“745 

 

Die „abgestufte Freiheit“ der Menschen ergibt sich aus ihren unterschiedlichen 

Machtvermögen. Was Weilenmann ferner aber als „lebendige Anschauung“ fasst,746 

kann mit Hallers so benannter „historischer“ Konkretion identifiziert werden, in de-

ren Blickwinkel keine bloßen Individuen, sondern immer nur Kinder, Arme, Eltern, 

Schwache, Unwissende, Lehrer oder Reiche etc. existieren. 

Während rechtliche Gleichheit und Freiheit beim Aufklärer Kant indes aufei-

nander bezogen sind, auseinander hervorgehen, indem die Gleichheit Folge der 

gleichen Freiheit ist und die Rechtsgleichheit diese Freiheit wiederum bewahren 

soll, korrelieren Freiheit und Gleichheit bei Haller in vollkommen entgegengesetz-

tem Sinne miteinander: Die Einzelnen sind bei ihm zwar insofern Gleiche, insofern 

sie auch gleich frei sind; sind sie aber tatsächlich ungleich, so ist auch der eine frei-

er als der andere und im Regelfalle deshalb dessen Herr. Der Gesichtspunkt dieser 

 

derfinden, welches Hans-Christof Kraus jüngst umrissen hat als „Freiheit im Rahmen 

der Einbindung in die seit Urzeiten vorhandene soziale und politische Ordnung, d.h. 

Freiheit als eine Art korporativer Libertät, […] die jedem einzelnen sozialen Stand sei-

nen eigenen Raum zur freien Selbstentfaltung einräumt. Freiheit wird also aufgefasst 

als Freiheit innerhalb einer bestimmten, sozial und politisch stets genau abzugrenzen-

den Sphäre.“ (Kraus, 2013: 20. Hervorhebung im Original.) 

744 Vgl. hierzu: Kraus, 2013: 20f. 

745 Weilenmann, 1955: 60. 

746 Ebenso Meinecke, 1922: 227. Stahl (1963: 560) will eine solche „lebendige Anschau-

ung“ bei Haller gerade nicht erkennen und deutet ihn demgegenüber vorrangig als ei-

nen Rationalisten, der dem aufklärerisch-frühliberalen Denken eine „systematisch 

durchgebildete Theorie“ entgegenstellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 335 

tatsächlichen, nur der Erfahrung zugänglichen, empirischen Gleich- oder Ungleich-

heit steht bei Kant dagegen außerhalb dieser Erwägung, weil er durch die Soll-

Gleichheit auf dem Gebiete des Vernunftrechts in seiner politischen Brisanz ent-

schärft und zugleich gerechtfertigt wird, neben dem von ihm nicht tangierten Recht 

also (begrenzt) fortbestehen kann. Haller hingegen lässt genau das zu, was Kant 

durch die Schranke der Rechtsgleichheit verhindern will: er lässt die gesellschaftli-

che, empirische Ungleichheit auf den Bereich der Rechte übergreifen, lässt die (aus 

Kants Perspektive) eigentlich außerrechtlichen Machtverhältnisse die Rechtssituati-

on – in Form des gezeigten „Herrschaftsrechts“ – verformen, wodurch ungleich 

„berechtigte“ Individuen vorliegen können, die in der dadurch ermöglichten Ge-

mengelage von Rechts- und Eigentumsungleichheiten mehr oder weniger frei bzw. 

mehr oder weniger abhängig sein können.747  

Dies bedeutet allerdings, dass Hallers eigener, dem eigentlich entgegenstehen-

der Begriff der Rechtsgleichheit in einer entscheidenden Weise seinerseits begrenzt 

oder beschränkt sein muss. Der Verformung dieser „Rechteordnung“ muss eine 

gewisse Verformbarkeit der zur Anwendung kommenden Rechtsmaterie zu Grunde 

liegen, die nur durch eine „Schwächung“ oder eine Begrenzung derselben erklärt 

werden kann. Genau in diesem Punkt wird der „Restaurator“ ausnahmsweise recht 

deutlich, wenn er am Ende des zwölften Kapitels erklärt,748 dass die Beteiligten ei-

nes geselligen Verhältnisses, „gleich an angebornen, ungleich an erworbenen Rech-

ten, [...] ihre rechtmäßige Freyheit nach eigenem Willen und besten Vermögen 

aus[üben].“749 Offensichtlich wird hier eine wenn auch nicht notwendigerweise zeit-

liche, so doch zumindest „genetische“ Unterscheidung zwischen verschiedenen, 

möglichen Rechtsstatus der Einzelnen unternommen: Haller sieht die naturrechtli-

che Gleichheit der Menschen demnach auf eine, bei jedem Individuum immer wie-

der gegebene, anfängliche Lage der „Gleichheit von Geburt“ begrenzt. Gleichheit 

als Rechtsgleichheit (oder gleiche „Rechtsfähigkeit“) kommt den Menschen als 

Menschen also zwar grundsätzlich, d.h. als Anspruch zu, sei in der Praxis bzw. im 

gesellschaftlichen Leben aber normalerweise kaum von Bedeutung, da die Indivi-

duen ganz vorrangig in ihrer historisch-konkreten, nur durch Erfahrung erschlosse-

 

747 Diese charakteristische Abweichung Hallers von der üblichen Denktradition seiner zu-

meist implizit bleibenden, aufklärerischen Grundlagen und ihrer Begrifflichkeiten trat 

schon im Rahmen seiner Naturrechtsrezeption sowie anhand seiner Konzeption der 

normbegründenden Individualverträge zu Tage. 

748 Vgl. beispielsweise: Haller, 1820a: 7, 304, 352. 

749 Haller, 1820a: 352. Hervorhebung A.K. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 | Die Polemik der Restauration 

nen sozialen Position oder Rolle in Betracht gezogen werden750 und in dieser immer 

schon unterschiedlich „berechtigt“ sind. 

Anders formuliert werden den Einzelnen also bestimmte Rechte – „Menschen-

rechte“, wie es Haller an einer Stelle ausdrücklich macht – zugestanden,751 doch 

können sie dieselben hernach nicht in gleicher Weise ausüben, was auch Anton Ha-

gemann in seiner spezifischen Bedeutung für Hallers Denken erkannt hat.752 Dafür, 

dass Haller diese ursprüngliche, fiktiv bleibende Gleichheit, was ihren „Berechti-

gungscharakter“ anbelangt, dennoch aber allen Menschen im natürlich-geselligen 

Verband zuschreiben will, spricht seine wiederholte Rede von den Ressourcen der 

Macht, den nützlichen Vermögen, die die spätere Rechtsstellung ausmachen, als 

„Glücksgütern“.753 Dieselben seien Güter, die potenziell jedem schicksalhaft oder 

dem unerforschlichen göttlichen Willen nach zufallen können,754 was sogar so weit 

geht, dass auch die höchste Macht, die Unabhängigkeit (oder Souveränität), einem 

jedem zukommen könne, wenn es der gesellschaftliche „Lauf der Natur“ ergibt:755 

 

750 Möglicherweise ist Haller in dieser Hinsicht wiederum älteren Auffassungen der Lehr-

tradition des deutschen Naturrechts verhaftet: Wie Otto Dann gezeigt hat, neigten Na-

turrechtsdenker der Frühen Neuzeit (wie insbesondere Samuel Pufendorf) dazu, den be-

sagten sozialkritischen Gleichheitsbegriff historisch zu relativieren, um ihn mit den be-

stehenden Gesellschaftsstrukturen versöhnen zu können (vgl. Dann, 1975: 1011f.). Dies 

hatte zur Folge, dass der naturrechtliche Gleichheitsbegriff im 18. Jahrhundert mitunter 

„zu einem stereotypen, eine vergangene Stufe gesellschaftlicher Entwicklung bezeich-

nenden Lehrtopos zurückgebildet [war].“ (Dann, 1975: 1012f.) 

751 Auch erklärt sich diesem Lichte die betont nebensächliche Behandlung, welche der 

Gedanke der Menschenrechte im Kontext seiner Kritik des aufklärerischen Naturzu-

standstheorems erfährt, indem sie erst gar nicht in den Fokus der Betrachtung gerückt 

werden sollen, aus dem sie hernach ohnehin wieder verschwinden müssten. 

752 „Haller kennt nun zwar auch angeborene Menschenrechte, als welche er […] die Rech-

te aus Freiheit und Eigentum bezeichnet, aber es ist zu beachten, daß es nach ihm von 

der naturverliehenen Macht und Gewalt des einzelnen abhängt, wieweit er die Befug-

nisse dieser Rechte auszuüben vermag.“ (Hagemann, 1931: 38) 

753 Seine Auffassung vom Zusammenhang zwischen den Rechten der Untertanen und den 

„Glücksgütern“ hat Haller im zweiten Band der „Restauration“ eingehender erläutert, 

vgl. Haller, 1820c: 417ff. 

754 Im Schlusswort des Gesamtwerks, im sechsten Band, verdunkelt Haller diese Interpre-

tation der „Glücksgüter“ indes ein wenig, nachdem diese dort vor allem kraft „guten 

Willen“ vom Schicksal erworben werden könnten, vgl. Haller, 1825: 590. Es scheint, 

als könne man dies im Sinne eines machiavellistischen Ringens mit dem Glück deuten. 

755 Vgl. Haller, 1820a: 387. Die sich hierin ausdrückende Gleichsetzung von göttlichem 

Willen und „Machtverteilung“ wurde weiter oben bereits thematisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 337 

„zu ihrem möglichen Besiz ist zwar jeder Mensch, wenn ihn die Umstände begüns-

tigen, von Natur berechtiget [!], aber sie kann wie alle hohen und seltenen Glücks-

güter nur von wenigen erreicht werden“.756 Nicht der tatsächliche Besitz, sondern 

zunächst nur die Möglichkeit, Besitzender zu sein, scheint also in der Rechtsgleich-

heit angesprochen. 

Jene verschiedenen sozialen Stellungen, in denen sich die Menschen befinden, 

markieren für Haller die immer anders beschaffenen, normalerweise nicht weiter 

hinterfragten „Normalfälle“ des menschlichen Daseins. In diesen Positionen verfü-

gen die Individuen über unterschiedliche, angeborene oder erworbene Machtver-

mögen und sind somit Ungleiche, wonach sie schließlich durch individuelle Verträ-

ge oder individuellen Erlass auch unterschiedliche Rechte (innerhalb geselliger 

Verhältnisse) genießen und wahrnehmen können. Anhand dieser ungewöhnlichen 

Konzeption der Rechtssubjekte hat etwa Christfried Albert Thilo Hallers „Doktrin“ 

von der Naturrechtstradition geschieden:  

 

„Haller unterscheidet sich also vom Naturrecht nur darin, dass dieses die Staaten aus abstract 

gleichen Menschen, er aber aus ursprünglich an Macht und Recht verschiedenen Menschen 

zusammensetzt. Daher steht er der Wirklichkeit allerdings etwas näher; aber nicht der jetzi-

gen, sondern einer vergangenen.“757 

 

In jedem Falle ergibt sich allerdings ein Widerspruch in dieser Lehre gesellschaft-

lich bedingt ungleicher Rechte,758 sofern nicht zu übersehen ist, dass bei den Quel-

len der Ungleichheit auf der Seite der Machtvermögen durchaus kein Unterschied 

zwischen angeborenen und erworbenen Vermögen gemacht werden soll: Haller zu-

folge ist man ebenso „natürlicherweise“ stark oder hungrig, wie man einmal Ge-

lehrter, Kranker oder Heerführer ist (worunter manches aber zweifellos auf „Erwer-

bungen“ in verschiedentlichem Sinne beruht). Wie gezeigt wurde, macht sein ge-

waltförmiges Machtverständnis dabei keine Unterscheidungen. Dennoch soll hier 

alles in gleicher Weise zu entsprechend unterschiedlichen „Berechtigungen“ führen. 

 

756 Haller, 1820a: 484. Hervorhebung im Original. 

757 Thilo, 1861: 266. 

758 Auch Anton Hagemann (1931: 38f.) ist auf diesen Widerspruch aufmerksam geworden, 

wenngleich er ihn in einer anderen Richtung deutet, nämlich hin auf ein grundsätzliches 

Verfehlen des Naturrechtsgedankens durch Haller: „Nach der naturrechtlichen An-

schauung, jedenfalls der hergebrachten, indessen hat die Natur jedem Menschen nicht 

nur die gleichen Rechte, sondern auch die gleiche Ausübungsmöglichkeit bezüglich ih-

rer rechtlichen Befugnisse gegeben. Eine den Machtverhältnissen der einzelnen ent-

sprechende Abstufung hinsichtlich der Möglichkeit, die gleichen rechtlichen Befugnis-

se auszuüben, ist dem Naturrecht unbekannt, muß ihm begrifflich unbekannt sein.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 | Die Polemik der Restauration 

Während er also voraussetzt, dass das „Recht“ aus der Macht hervorgehe und ein 

gewisses „Grund-Recht“ der Gleichheit immer zunächst allen zustehe, auch weil 

jedem Macht zuteilwerden könne, übersieht er den Umstand geflissentlich, dass, so-

fern man die Rechte nach angeborenen und erworbenen Rechten unterscheidet (und 

diese Ausfluss der Macht sein sollen), um auf diese Unterscheidung eine „Rechte-

ordnung“ zu begründen, man dies ebenso von den Vermögen und Machtressourcen 

tun müsste, die entweder angeborener oder erworbener Natur sind: Letzteres muss 

sich folglich in der strukturellen Beschaffenheit der „Rechteordnung“ niederschla-

gen, etwa nach der Art wie dies bei Kants Rechtsordnung geschieht, wenn mit der 

Geburt eben kein rechtlich relevanter „Erwerb“ desjenigen einher gehen darf, der 

geboren wird und damit allein keine rechtliche Ungleichheit begründet werden 

könne.759 

In diesem Missverhältnis von Macht und Recht drückt sich das ganze, mit dem 

Gesamtzusammenhang seiner „Doktrin“ durchaus schlecht abgestimmte Überge-

wicht der Macht gegenüber dem Recht aus: Hallers vager Rechtsbegriff bezahlt sei-

ne Unterordnung unter die äußerst heterogen konzipierten und wechselhaften 

Machtvermögen mit seiner Konsistenz, wobei sich dies nicht darin ausdrückt, dass 

es bei Haller überhaupt kein gleiches Recht auf gleiche Dinge gäbe, sondern darin, 

dass in seiner „Doktrin“ keine unverlierbare, grundlegende Rechtsgleichheit exis-

tiert (obwohl eine solche offen behauptet wird).760 Wo Recht aber in derartige Ge-

mengelagen und Einzelfälle hin aufgelöst wird, verliert es seine allgemeine Rege-

lungs- und Ordnungsfunktion, auf die in Hallers Konzept allerdings auch offenkun-

dig kein Wert gelegt wird und nach der, angesichts der entsprechenden Funktion 

der bloßen Macht, auch kein Bedarf zu bestehen scheint. 

Dieses inhomogene, empirisch-normative Mosaik von Macht und Recht ist alles 

in allem nichts weiter als das Ergebnis des Vermengens des Naturzustandsgedan-

kens (als möglicher Soll-Gleichheit) und der Vorstellung eines gesellschaftlichen 

Zustands (als empirischer Ungleichheit) im Konzept des persistierenden Naturzu-

standes und gewinnt durch den notwendig vage bleibenden Rechtsbegriff Hallers 

nicht wesentlich an Klarheit. Deutlich geworden ist hingegen die Wirkung seiner 

Verschiebung und Umdeutung der frühneuzeitlich-naturrechtlichen Gleichheitsidee, 

insofern im Vergleich erkennbar wird, dass Haller in der Hinsicht, in der Kant die 

immer in Rechnung zu stellende gesellschaftliche Ungleichheit zu Gunsten einer 

Rechtsordnung begrenzt, welche die ursprüngliche Freiheit der Menschen in 

 

759 Abgehoben ist ferner also auf den Unterschied zwischen einer allein faktischen „Ord-

nung“ von Rechten, einer „Rechteordnung“, so wie sie bei Haller vorliegt, und einer 

Rechtsordnung, die sich in ihrem Bestand und insbesondere ihrer Beschaffenheit auf 

Zwecke berufen kann. 

760 Vgl. Hagemann, 1931: 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 339 

Gleichheit bewahrt, seinerseits die Ungleichheit zu Lasten der Rechte (und letztlich 

nicht nur der Gleichheit sondern auch der Freiheit) der Einzelnen entfesselt. Der 

Aufklärer beschränkt also die Wirkung empirischer Ungleichheit, wohingegen der 

konterrevolutionäre Haller die als Rechte gedachten moralischen Ansprüche der In-

dividuen durch jene begrenzt sehen will. Es mag dieses Konzept zwar einigermaßen 

irrational wirken, insofern sich mit ihm das prinzipiell gleiche Individuum hinter 

den verschiedenen Menschen nicht denken lässt; doch verweigert sich Haller sol-

cher Einsichten ganz absichtlich, wie mittlerweile deutlich geworden sein sollte. 

Die Vernunft will er in seinem Konzept tatsächlich nur entsprechend begrenzt wal-

ten lassen, auf dass sie nichts in das politische und gesellschaftliche Denken einfüh-

re, was seine „Erfahrung“ nicht erkennen könne. Sein offener Erfahrungsbegriff 

dient nicht zuletzt dazu, solcherlei „Empirie“ des gesellschaftlichen Lebens über die 

möglichen Abstraktionen der Vernunft zu stellen. 

Um die Motivation hinter dieser Reihe von begrifflichen Um- und Neudeutun-

gen und insbesondere von Hallers Herrschaftsbegriff nachzuvollziehen, ist ein Blick 

auf ihre rechts- und institutionentheoretische Voraussetzung angezeigt: Die ent-

scheidende Bedingung dieses unvermittelten Nebeneinanders von angeborener 

„Rechtsgleichheit“ und sich in der Gesellschaft zu ihren Ungunsten voll ausprägen-

der Ungleichheit ist freilich das völlige Fehlen einer äußeren oder übergeordneten, 

mit Sanktionsgewalt durchgesetzten Rechtsordnung bzw. das Fehlen einer öffentli-

chen Gewalt, die diese aufrichtet und erhält,761 so wie sie sich bei Kant aus dem Er-

fordernis der rechtsförmigen Gewährleistung der gleichen Freiheit Aller ergibt.762 

Im herkömmlichen aufklärerischen Verständnis öffentlicher Ordnung, wie man es 

im Ansatz schon bei Thomas Hobbes, insbesondere aber bei Kant ausgeprägt finden 

kann, kommt dem Träger der Staatsgewalt die Aufgabe zu, die grundlegenden 

Rechte der Einzelnen, um deren Wahrung Willen die staatliche Gemeinschaft be-

steht, in ihrer Geltung sicherzustellen. Die Rechte können verstanden werden als 

Ansprüche gegenüber dem Staat. Eine solche Aufgabenzuschreibung ist im Haller-

schen Konzept aber offenkundig nirgends zu finden, sieht doch schon die Einfüh-

rung seines „Staates“ entweder als schlichtes Ganzes des geselligen Verbandes oder 

im engeren Sinne als „Haus und Hof“ des mächtigsten Herren keinerlei derartige 

Funktionszuschreibungen vor. Haller streitet jeden Staatszweck und jedwede all-

gemeine Verpflichtung des Fürsten oder „Staatsoberhaupts“ sogar ausdrücklich 

ab.763  

 

761 Vgl. zum Verhältnis von Recht und Staat mit Blick auf diesen Kontext die Überlegun-

gen bei Hagemann, 1931: 39f. 

762 Vgl. Kant, 1992: 20f.; Kant, 2009: 126. 

763 Vgl. Haller, 1820a: 312, 329f., 463ff., 478ff. Sowohl Staatszwecke im Allgemeinen 

lehnt Haller ab, als auch eine entsprechende organisatorische Einrichtung und Ausge-

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 | Die Polemik der Restauration 

Dass sich auf Basis der partikularistischen,764 antiegalitären Prämissen von Hallers 

Rechtsdenkens der Ungleichheit von Anfang an keine intersubjektive, „künstliche“ 

Ordnung etablieren lässt, welche sich vom präsupponierten Willen oder den Inte-

ressen einander gleicher Individuen (in ihrer Gesamtheit) ableitet, ist so besehen 

freilich kein Zufall.765 Auch Wilhelm Metzger hat in dieser Konsequenz bzw. jener 

„Leerstelle“ ein wesentliches „Etappenziel“ des Hallerschen Begründungsgangs er-

kannt, wenn er bei seinem Vergleich desselben mit demjenigen Thomas Hobbes’ 

feststellt: „Den Tatbestand des Staates – als einer der ‚Natur‘ überlegenen kompli-

 

staltung der Staatsgewalt, wie in den späteren Kapiteln der Schrift ausgeführt wird: 

„Die Wahrheit aber ist, daß die Staaten, als solche, eigentlich gar keinen oder doch kei-

nen gemeinschaftlichen Zweck haben, eben weil sie von den übrigen natürlich-

geselligen Verhältnissen nur dem grade nach verschieden sind.“ (Haller, 1820a: 470) 

Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang ferner Hallers Verständnis des Terminus 

der „Regierung“: „Eben so unrichtig ist es, wie man seit etwa dreyßig bis vierzig Jahren 

zu thun pflegt, alle Fürsten und Republiken lediglich Regenten und Regierungen zu 

nennen. Dieser semirevolutionäre Ausdruk [!], der nicht ohne Absicht den alten und 

wahren Benennungen substituirt worden, hat aber erstlich den Fehler, daß er nicht von 

der Hauptsache, sondern von einem einzelnen Nebenumstand, einer bloßen Accidenz 

hergenommen ist; denn die Regierung ist kein abgesondertes Wesen, sie ist ein bloßer 

Ausfluß der Privat-Rechte des Herrschenden, die natürliche Folge der Macht und des 

besizenden Eigenthums“. Außerdem verleite dieser Ausdruck die Fürsten zum Despo-

tismus, „indem sie sich, des Namens wegen, einbilden alle möglichen Dinge und Pri-

vat-Angelegenheiten regieren zu müssen, alldieweil sie von Rechtens wegen nur ihre 

eigene Sache regieren“. (Haller, 1820a: 477) Ausführlicher hierzu für Hallers Herr-

schaftsmodell der Republik: Haller, 1825: 192ff. 

764 An dieser Stelle wird abermals deutlich, wieso mit dem hier so bezeichneten Partikula-

rismus Hallers kein herkömmlicher methodischer Individualismus gemeint sein kann, 

wie er als typisch moderne Prämisse in der Regel etwa der kontraktualistischen Theo-

riebildung zu Grunde liegt. Hallers Partikularismus vereinzelt die Individuen anhand ih-

rer theoretisch nicht einholbaren, immer schon vorhandenen und konkreten sozialen 

Existenz und macht sie einander im Ergebnis zu wesentlich Ungleichen (auch wenn er 

eine grundsätzliche, „juristische“ Gleichheit der Menschen als Rechtspersonen aner-

kennen will, vgl. Haller, 1820a: 341). 

765 Mancher Interpret wollte in diesem Vorgehen eine bewusst fragmentarisch bleibende 

Anlehung an die Vertragstheorie sehen: „Naturrechtlich ist seine Lehre insofern von 

höchster Potenz, als sie auch, wie die Naturrechtler, vom Naturzustande ausgeht und 

dabei eigentlich stehen bleibt und den Schritt zum Gesellschaftsvertrage, den jene tun, 

nicht mitmacht.“ (Meinecke, 1922: 226 [Fn. 3]. Hervorhebung A.K.) 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 341 

zierten Rechtsorganisation – nach Möglichkeit zu eliminieren: das ist [...] der ei-

gentliche Sinn von Hallers ‚staatswissenschaftlicher‘ Konstruktion.“766  

Der vermeintliche Defekt der „Rechteordnung“ scheint vom Verfasser vielmehr 

mitsamt seinen Folgen beabsichtigt zu sein: Geht man von frühneuzeitlich-

aufklärerischen Staatlichkeitsvorstellungen aus, so wie es Haller bei aller Kritik of-

fenkundig dennoch tut,767 so können die empirischen Ungleichheiten erst durch den 

Verzicht auf eine Freiheit und Rechtsgleichheit der Einzelnen gewährleistende In-

stanz, hier: den öffentlich-rechtlich verfassten Staat des frühliberalen Staatsdenken, 

voll auf die Ordnung und die Beschaffenheit der Rechte durchschlagen.768 Ohne sie 

werden die Folgen der Ungleichheit überdies gar nicht ohne weiteres als Problem 

anerkannt, womit sich Haller unbeabsichtigter Weise wiederum den Zuständen des 

Ancien Régimes annäherte. Ferner könnte ein in individuelle Ermächtigungen, An-

ordnungen und Einzelabsprachen aufgelöstes positives Recht ohne eine solche In-

stanz auch nur schwerlich als Problem erfasst werden, allein weil seine Inhomoge-

nität und Inkonsistenz von keiner übergeordneten Position aus als solche attestiert 

oder kritisiert werden müsste.  

Nachdem Haller angesichts der von ihm selbst angesetzten primären Gleichheit 

der Menschen eine ursprüngliche und permanente Soll-Ungleichheit derselben nicht 

annimmt, lässt er die empirische, durch die natürlichen und nichtnatürlichen Unter-

schiede zwischen den Menschen begründete Ungleichheit in diese Rolle einrücken 

(welche dann wiederum, wenn auch nicht notwendigerweise, „immer schon“ beste-

he). Anders als Barruel, welcher den Schöpfergott bemüht, um die politisch bedeut-

same Ungleichheit zwischen den Menschen zu begründen, weicht der abtrünnige 

„Krypto-Aufklärer“ Haller dazu auf eine etwas umständliche „Befreiung“ der ge-

sellschaftlichen Ungleichheit aus ihren angedachten rechtlichen Schranken aus. 

 

766 Metzger, 1917: 274. 

767 Ersichtlich wird dies etwa daran, dass Haller sein Konzept des „Patrimonialstaats“ im-

mer in Abwendung und Abweichung vom aufklärerisch-frühliberalen Staatsdenken 

entwirft und sich dabei durchaus nicht irgend gearteter mittelalterlicher, ständisch-

feudaler Ordnungsvorstellungen oder -elemente bedient, die zumindest im Initialband 

der „Restauration“ völlig abwesend sind. Ferner wird dies gestützt durch seinen mehr 

oder weniger durchgängigen Gebrauch im Grunde aufklärerischer Ideen (als da wären: 

Naturzustand, Vertragstheorie, Rechtsgleichheit etc.). 

768 Die Beobachtung Franz Oppenheimers, dass Haller damit die „Klassenordnung“ 

schlichtweg voraussetze, die er eigentlich erklären will, scheint den Kern seines Ge-

dankengangs insofern nicht ganz zu treffen: Vielmehr ermöglicht Haller lediglich die 

volle Ausprägung einer „von Natur aus“ immer möglichen Ungleichheit (die bei Kant 

etwa eingeschränkt werden soll), ohne dass diese von vornherein schon notwendig vor-

liegen muss, vgl. Oppenheimer, 1964: 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342 | Die Polemik der Restauration 

Erst durch das beschriebene Vorgehen ist der „Restaurator“ in der Lage, eine Ge-

sellschaftslehre auf der Basis aufklärerischer Begrifflichkeiten vorzulegen, die den 

egalitären Implikationen des neuzeitlich-naturrechtlichen Gleichheitsgedankens und 

insbesondere seiner politischen Konsequenz entgeht, nämlich der Notwendigkeit 

einer solchen Ordnung, die dem Anspruch des Schutzes und der Wahrung der na-

türlichen Rechte der Einzelnen gerecht wird.769 Die begründungstheoretischen 

„Kosten“ dieses Unterfangens treten offen zu Tage: Hallers Begrifflichkeiten sind 

unscharf, sein Rechtsbegriff ist unklar oder sogar inkonsistent;770 indem er die Herr-

schaft mit der Bindung an die bloße Macht zunächst von jedem Zweck entkleidet, 

kann er wiederum nicht verhindern, dass dieses Machtdenken jedwede Herrschaft 

würde „rechtfertigen“ müssen, also auch diejenige, die zu bekämpfen er ursprüng-

lich angetreten war. 

Ferner spricht Hallers Betonung des ausgleichenden, ja vermeintlich rechtferti-

genden „System“-Charakters seiner Naturordnung und gerade auch der Volatilität 

ihrer Verhältnisse für seine schon im Kontext seiner Individualverträge sichtbar 

gewordene, fast naiv scheinende Anhänglichkeit an das Pathos aufklärerischer Ge-

rechtigkeitsvorstellungen,771 auch wenn er diesen selbst in der Sache freilich nicht 

gerecht werden kann. Das sich hierin ausdrückende Bedürfnis, trotz oder wegen 

seines unechten Bruches mit der aufklärerischen Tradition, als „moderner“ Denker 

wahrgenommen zu werden, lässt sich noch an anderen Punkten festmachen: Haller 

verzichtet offenkundig auf den positiven Bezug auf vormoderne politische Instituti-

onen: Einer der überraschendsten Aspekte des ersten Bandes „Restauration“ ist, 

dass Karl Ludwig von Haller nicht ausdrücklich Stellung für den Adel und den 

Feudalismus bezieht. Zwar mag man seine Lehre von der Herrschaft der Mächtige-

 

769 Darauf, dass eine solche „illiberale“ und in der ferneren Absicht konterrevolutionäre 

Umdeutung des naturrechtlichen Gleichheitsdenkens spätestens in der Epoche der 

Französischen Revolution durchaus anzutreffen war, hat Karl Bergbohm am Ende des 

19. Jahrhunderts hingewiesen: „Die effektvolle Form“, des positives Recht und politi-

sche Ordnung der Kritik unterwerfenden Naturrechts, „war aber offenbar gänzlich un-

abhängig von dem Inhalt, den sie bisher umkleidet hatte. Warum sollte sie nicht auch 

benutzt werden, um andersartigen Ideen eine ähnliche energische Wirkung [wie die 

Aufklärerischen, A.K.] zu sichern?“ Thomas Hobbes hätte ja auch schon dem Absolu-

tismus das Wort geredet: „Warum also sollte das neue Naturrecht oder Vernunftrecht 

durchaus nur Rousseau-Kantische Gedanken der Freiheit und der Souveränetät des 

Volkes sanktionieren können, warum nicht auch konservative, royalistische und belie-

bige andere, extreme oder vermittelnde?“ (Bergbohm, 1973: 174. Hervorhebung im 

Original.) 

770 Vgl. Hagemann, 1931: 38. 

771 Vgl. Haller, 1820a: 387. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 343 

ren und dem natürlich-geselligen Verband, in dem Herren über Abhängige herr-

schen, leicht als ein Ideal oder ein Muster einer Ständegesellschaft interpretieren;772 

das Ständewesen oder feudale Privilegienordnungen werden als solche ausdrücklich 

aber nirgends favorisiert oder (bis zum dritten Band des Gesamtwerks) auch nur 

eingehender genannt.773 Man könnte sich sogar zu der Behauptung versteigen, dass 

Kants Forderung, dass es keine rechtlich sanktionierten Standesunterschiede in der 

Gesellschaft geben dürfe, bei Haller berücksichtigt wird – hätte er denn allein eine 

konsistente Rechtsordnung vorzuweisen, die die entsprechende „soziale Mobilität“, 

die sein „Lauf der Dinge“ vorsieht, auch dauerhaft und allgemein zu gewährleisten 

vermochte. 

 

Der äußerliche Staat 

Hinsichtlich der institutionellen Gestalt seines Gegenmodells zum vermeintlichen 

„Vernunftstaat“ der Revolution bzw. der Aufklärer bleibt Haller im Initialband der 

„Restauration“ zumeist vage: Während der Schwerpunkt seiner Kritik am Denken 

der aufklärerisch-frühliberalen Tradition zunächst auf deren Staatsbegründung und 

ihren Prämissen liegt, gerät diese engere Thematik spätestens mit der Darlegung 

seiner eigenen „Doktrin“ weitestgehend aus dem Blick, sodass vorrangig von Herr-

schaft und Gesellschaft im Allgemeinen die Rede ist, die Form der Staatlichkeit und 

insbesondere die Rolle des Fürsten aber erst einmal dahingestellt bleiben. 

Bis zum 13. Kapitel der Schrift mag diese Unbestimmtheit dem Anspruch Hal-

lers geschuldet sein, dem zurückzuweisenden aufklärerischen Denken zuerst auf 

gleicher Ebene zu begegnen,774 nämlich derjenigen der Herleitung der Prinzipien 

der Gesellschaftsordnung. Im Weiteren lässt sich diese „Sprachlosigkeit“ in puncto 

Staat dagegen seinem tieferliegenden Interesse zuschreiben, die Art und Weise zu 

verändern, wie Staatlichkeit und Herrschaft grundsätzlich gedacht werden: Dazu 

gehört es, dass die „Repräsentanten“ aus dem Verantwortungsverhältnis für das 

„Staatsganze“ herausgelöst werden, um den Staat als Adressat von subjektiven 

Rechten der Herrschaftsunterworfenen überhaupt zu neutralisieren; der Fürst (bzw. 

eine irgend geartete Obrigkeit) ist bei Haller gerade nicht „erster Diener des Staa-

tes“.775 Den Staat als ein Ganzes, als äußere Form der durch die Naturordnung kon-

stituierten „Herrschaftsordnung“, kennt seine „Doktrin“ freilich durchaus: ist diese 

 

772 Oder man mag in dieser besonderen Form der Bildung gesellschaftlicher Stratifikation 

das mutmaßliche schweizerische Vorbild seiner Lehre, mit seinen mehr patrizialen, 

denn feudalen Oberschichten, wiedererkennen, was hier nicht weiterverfolgt werden 

muss, vgl. dazu etwa Weilenmann, 1955: 106f. 

773 Vgl. Haller, 1821: 239ff. 

774 Vgl. hierzu auch Stahl, 1963: 560. 

775 Eine Vorstellung, die er nicht zufällig ausdrücklich kritisiert, vgl. Haller, 1820a: 24ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344 | Die Polemik der Restauration 

Gesamtheit aller geselligen und ungeselligen Verhältnisse doch die ihn selbst her-

vorbringende Struktur. 

Dennoch wird Haller erst im 16. Kapitel des Initialbandes hinsichtlich des 

Staats konkret. Zuvor ergeht lediglich der Hinweis, dass im Rahmen der Fügung der 

natürlichen Verhältnisse zueinander, wenige Individuen „das höchste Glük ganz 

frey zu seyn“ erreichen und infolgedessen „den in sich selbst vollendeten und ge-

schlossenen Menschenverein [krönen], den man einen Staat zu nennen pflegt.“776 

Dieser Staat ist sowohl vom Verfasser selbst, zum Beispiel an einer Stelle der „Re-

volutionsgeschichte“ im zehnten Kapitel, als auch in der Literatur, als „Patrimonial-

staat“ bezeichnet worden;777 ein hernach vielgebrauchter Begriff, den Haller selbst 

prägte, wie Georg von Below bemerkte.778 Schließlich aber führt er aus, was mit 

Blick auf die prinzipielle Grundlegung der Naturordnung im Machtgesetz ohnehin 

auf der Hand liegt: Wo es nämlich ausschließlich solcherart gesellige (und ungesel-

lige) Verhältnisse gebe, Obere und Untere, Freiere und Dienstbare, müsse einer 

auch der Oberste und Freieste von allen sein, da hier keine unendliche Stufenfolge 

vorstellbar ist: Jemand, der „außer Gott keinen Oberen mehr über sich hat; und sie-

he, da wo sich dieser Freye findet, da ist das Verband geschlossen und gekrönt, der 

Staat (das selbstständige Wesen) vollendet, der Fürst, die höchste Gewalt“.779 Auf 

diese Weise bringt der natürlich-gesellige Zustand mittelbar auch die Staaten her-

vor, in denen sich die Gesellschaften hinsichtlich ihrer Herrschaftsordnung in nähe-

rungsweise pyramidalen Strukturen vollenden,780 welche aus dem „freien Spiel“ der 

Machtverhältnisse in endloser Folge hervorgehen. 

 

776 Haller, 1820a: 356. 

777 Vgl. Haller, 1820a: 271: Napoleon Bonaparte habe mit seinem Aufstieg zur Macht im 

Verlaufe der revolutionären Umwälzungen oder besser gesagt, bei deren Ende, die „Na-

tional-Souverainität“ oder philosophische Republik wieder in einen „Patrimonial-Staat“ 

umgeschaffen, so Haller. Vgl. beispielsweise: Meinecke, 1922: 224; Weilenmann, 

1955: 77; Gablentz, 1984: 84; Stolleis, 1992: 144; Beyme, 2013: 56. Da Haller die 

Grundform des von ihm entworfenen, „natürlichen“ Staates mit dieser Bezeichnung be-

legt, ist diese pars pro toto schließlich für alle seine in den späteren Bänden der „Res-

tauration“ entwickelten Staatsarten verwendet worden, obgleich derselbe unter jenen 

zugleich auch einen eigenen Platz hat, vgl. Below, 1914: 1. 

778 Below, 1914: 6. Ihm zufolge dürfte es sich nicht nachweisen lassen, „daß jemand vor 

Haller vom Patrimonialstaat gesprochen hätte; aus dem einfachen Grunde, weil von 

niemand früher eine Anschauung vom Staat vorgetragen worden war, die der seinigen, 

durch jenes Wort so vortrefflich bezeichneten, entsprach.“ 

779 Haller, 1820a: 448. Hervorhebung im Original. 

780 Vgl. Schoeps, 1979: 128. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 345 

Was einen solchen Obersten, in dem der Staat ein persönliches „Oberhaupt“ hat, 

insbesondere auszeichnet, sei seine Unabhängigkeit,781 die sich schon aus dem Um-

stand ergibt, dass er derjenige ist, der „außer Gott“ niemanden mehr im geselligen 

Verband über sich hat, dessen Verhältnisse ja aber gerade als Abhängigkeiten und 

Unterordnungen gedacht werden. Mit dieser Position der Unabhängigkeit wäre ei-

gentlich der Begriff der „Souveränität“ zu verbinden, wie Haller im 19. Kapitel er-

klärt, welchen er jedoch nicht führt, allein da er dessen staats- bzw. öffentlich-

rechtliche Implikationen grundsätzlich nicht teilt.782 Auch dessen aufgeworfene  

religiöse Dimension spielt bei Haller keine prominente Rolle, grenzt er doch nur en 

passant ein, dass jene „nach dem religiosen Sprachgebrauch“ für einen Segen oder 

eine „Gnade Gottes“ gehalten werde.783 Vom Merkmal der Unabhängigkeit aus be-

trachtet dränge sich die wesensmäßige Gemeinsamkeit zwischen den Staaten und 

allen anderen, untergeordneten, „privatgeselligen“ Verhältnissen geradezu auf; „z. 

B. zwischen einem Fürsten oder König und jedem anderen begüterten Haus- oder 

Grundherren, zwischen einer Republik und allen übrigen Communitäten oder Cor-

porationen, ist in den meisten Rüksichten eine so auffallende Aehnlichkeit“,784 dass 

er kaum begreifen könne, weshalb diese Offensichtlichkeit von so wenigen Staats-

lehrern bemerkt worden ist. 

Als „Staat“ in einem engeren, körperschaftlichen Sinne erscheint hier allein der 

„Hof“, der Haushalt des Fürsten; so verstanden regiere dieser gerechterweise nur 

über sein eigenes Gut und verfüge über eigene Rechte.785 Führt er seine Herrschaft, 

indem er etwa Gesetze gibt, positives Recht setzt,786 befinde er über seine unmittel-

baren Untertanen (seine Untergebenen) lediglich aus eigener Machtvollkommen-

heit. Diese wiederum seien dem Fürsten aber nur soweit untertan, wie ihre Bedürf-

tigkeit seiner Herrschaft reicht, er habe kein Recht, sie in ihren sonstigen Rechten 

oder ihrem Eigentum zu schmälern. „Von einem unbedingten Gehorsame der  

Unterthanen sei natürlich keine Rede“, heißt es dazu weiters bei Mohl, „vielmehr 

 

781 Vgl. Haller, 1820a: 449; dazu auch: Weilenmann, 1955: 72. 

782 Stattdessen heißt es in einer Anmerkung zur Einleitung des 19. Kapitels: „Die Ausdrü-

ke Unabhängigkeit, vollkommene Freyheit, fürstliche oder höchste Gewalt, Souveraini-

tät, Majestät, Macht-Vollkommenheit u.s.w. sind im Grunde alle gleichbedeutend und 

drücken höchstens verschiedne Seiten der nemlichen Sache aus, je nachdem sie aus 

diesem oder jenem Gesichtspunkt betrachtet wird.“ (Haller, 1820a: 482) 

783 Vgl. Haller, 1820a: 484. 

784 Haller, 1820a: 449. 

785 Diesen Gedanken hatte Haller schon in der Vorrede der Schrift vorausgeschickt, vgl. 

Haller, 1820a: XIX. Vgl. zu diesen fürstlichen Eigentumsrechten: Rittstieg, 1975: 212. 

786 Vgl. hierzu auch die Problematisierung des Gesetzesbegriffs im konservativen Denken 

dieser Zeit bei Kondylis, 1986: 220. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346 | Die Polemik der Restauration 

gehe der Gehorsam nur soweit, als das Wesen des gegenseitigen Verhältnisses von 

Macht und Bedürfniss, [...] und einem Missbrauche der Gewalt dürfe der dadurch 

Verletzte entgegentreten, im Nothfalle ebenfalls mit Gewalt (wenn gleich letzteres 

schon selten rätlich sei).“787 Dieses im weiteren Verlauf der Schrift schließlich ex-

plizit gemachte Widerstandsrecht,788 welches als Konsequenz seines „partikularisti-

schen“ Zugangs gewertet werden muss, haben manche Interpreten durchaus positiv 

bemerkt. Eine letzte Grenze soll die fürstliche Macht fernerhin in dem zweiten Ge-

setz der Hallerschen Naturordnung finden, dem allgemeinen Pflichtgesetz, nieman-

dem zu schaden und allen zu nutzen. 

Das Verhältnis des Fürsten und der „Untertanen“, also der geringeren Herren 

sozusagen, sieht Heinz Weilenmann von Hallers „Individualismus“ geprägt (wel-

cher hier als Partikularismus bezeichnet wurde), demzufolge die private und die 

staatliche Sphäre insgesamt nur dem Grade nach verschieden seien.789 Dies spiegelt 

sich wider in der (bei ihm insgesamt unterbelichteten) Rolle des positiven Rechts,790 

welches zwischen den Individuen gilt und vom jeweils Oberen den Unteren gesetzt 

werden kann.791 Erst im zweiten Band der „Restauration“ hat Haller sich eingehen-

der mit dem „menschlichen Gesetz“ befasst. Dort heißt es, dass das Gesetz an sich 

zunächst lediglich „eine verbindliche Willens-Aeusserung, eine gebietende Regel 

des Verhaltens sey“,792 welche in ihrer „moralischen Verbindlichkeit“ schließlich 

vom gottgegebenen natürlichen Gesetz abhänge; letztere ist derweil freilich als die 

Verbindlichkeit mehr oder weniger direkten Zwangs erkennbar geworden. 

Sonntag bemerkte die unvermeidlichen Folgen einer solchen Rechtsauffassung 

für den Staatsgedanken: „Die rein rationalistische privatrechtliche Deutung aller 

Rechtsordnungen zeigt sich hier notwendig als nachteilig da sie ihrer Art nach nie 

die besondere Stellung der fürstlichen Gewalt zu rechtfertigen vermag, sondern sie 

notwendig zum Gewöhnlichen degradiert.“793 Diese könne dadurch nicht die Stütze 

finden, derer sie bedürfe. Schon der Gemäßigte Friedrich Ancillon hat Haller sei-

nerzeit in dieser Richtung kritisiert und ihm in Anbetracht seiner Lehre von den In-

dividualverträgen und seines Machtdenkens eine offene Schwächung der staatlichen 

 

787 Mohl, 1856: 541. 

788 Vgl. Haller, 1820a: 414. 

789 Vgl. dazu auch: Kondylis, 1986: 276f. 

790 Eine mehr beiläufige kritische Einschätzung desselben findet sich bei: Haller, 1820a: 

429, wo von einem „Schwall lästiger, das wahre Recht erstikender positiver Geseze“ 

die Rede ist, die durch „allzuviele Formen, Termine und Schreibereyen illusorisch ge-

macht“ würden. 

791 Vgl. Weilenmann, 1955: 76. 

792 Haller, 1820c: 175ff. 

793 Sonntag, 1929: 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 347 

Gewalt zum Vorwurf gemacht.794 Schärfere Kritik äußerte indes der spätere konser-

vative Vordenker Friedrich Julius Stahl: Haller habe die Staatsgewalt und die fürst-

liche Stellung durch seine Lehre „entheiligt“, gründe diese sich doch auf ihren „hö-

hern ethischen Beruf“.795 

Jede öffentlich-rechtliche Qualität der Staatsgewalt, die ihren Grund zum Bei-

spiel im präsupponierten Gemeinwillen einer Bürgergemeinschaft finden könnte, ist 

mit dem Herrschafts- und Staatsverständnis der Hallerschen „Doktrin“ letztlich un-

vereinbar. Wenn alles Recht privates Recht ist, verliert auch diese Eigenschaft 

mangels eines Gegensatzes in einer Konzeption des Öffentlichen letztlich an Be-

deutung.796 Die „Rechteordnung“ muss sich ganz allein tragen; ein Umstand, der 

immer auch als Ausweis ihrer vermeintlichen Natürlichkeit firmiert. Abgesehen 

freilich vom Gesetz der Natur, das jedem seine Stellung „anweist“, existiert für Hal-

ler kein umgreifender normativer Rahmen und in der Folge schließlich auch kein 

allgemeiner Staatszweck (den speziellen Zweck geistlicher Herrschaft ausdrücklich 

ausgenommen).797 Neben seinen religiösen Anschauungen, war es vor allem dieser 

Aspekt seines Staatsdenkens, der einige der (späteren) Konservativen auf Distanz 

zu Haller und seiner Lehre bringen sollte.798 Dem Liberalen Robert von Mohl zu-

 

794 „Es frägt sich also: nach welchen Grundsätzen, kann man die Zweckmäßigkeit dieser 

früheren, kleineren, besonderen Verträge, aus deren Aggregation Haller die heutigen 

Staaten entstehen lässt, beurtheilen und beweisen? [...] was wird aus der Einheit des 

Staats, aus der souveränen Gewalt, die alles vernunftmäßige im Staat gebieten oder 

verbieten darf?“ (Ancillon, 1820: 22) Für Ancillon ist dieser Sachverhalt klar: „Es muß 

also eine solche Ordnung der Dinge eingeführt werden, welche die rechtmäßigen Hand-

lungen erzwingen könne, da wo die Gesinnungen, welche dieselben eingeben sollten, 

gänzlich abgehen oder doch nicht ausreichen.“ (Ancillon, 1820: 25) 

795 Vgl. Stahl, 1963: 565. Die Staatsgewalt beruhe Stahl zufolge „in ihrem Ursprung wie in 

ihrer Fortdauer eben so sehr auf sittlichem Bewußtseyn, auf Pflicht und Gehorsam, als 

auf äußerer natürlicher Ueberlegenheit. […] Das Bewußtseyn der sittlichen Nothwen-

digkeit des bürgerlichen Verbandes und seiner Zwecke, das Bewußtseyn der bestimm-

ten Obrigkeit unterthan zu seyn aus bestimmten Vorgängen […], mithin das Moment 

der Vernunft, d. i. der Sitte, ist ein gleich wesentliches Moment der Entstehung der 

Staaten.“ (Stahl, 1963: 564f.) 

796 Vgl. dazu: Hagemann, 1931: 39f. 

797 Vgl. Haller, 1820a: 470f. Bei Jellinek (1960: 241) heißt es dazu treffend: „Die angebli-

che Zwecklosigkeit des Staates löst sich [...] in Wahrheit in den Gedanken auf, daß die 

Unveränderlichkeit der bestehenden Gesellschaftsordnung, die Verhinderung der Ver-

breitung und des Sieges revolutionärer Ideen Zweck des Staates sei.“ 

798 Vgl. Ancillon, 1820: 25; Savigny, 1840: 32; Leo, 1948: 80; Stahl, 1963: 565f.; Huber, 

1975: 335; Schoeps, 1979: 131; Schoeps, 1981: 7; Kraus, 1994: 124f. Ernst Ludwig 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348 | Die Polemik der Restauration 

folge leugne er damit geradewegs, was gemeinhin als die besondere Qualität der 

Staatlichkeit begriffen werde, nämlich,  

 

„dass der Zweck des Staates dahin gehe, die sämmtlichen kleineren Vereine und Beziehungen 

der Mitglieder des Volkes in einen einheitlichen Organismus zu fassen, die Widersprüche un-

ter denselben zu beseitigen, die mangelhaften Schutz- und Beförderungsmittel zu ergänzen, 

hierdurch aber ein höheres Gesammtleben und eine gesteigerte Gesittung der Menschen zu 

schaffen.“799 

 

Nach Hans-Joachim Schoeps bedeutet dies nichts weniger, als dass Haller in seinem 

Hauptwerk „die ganze Entwicklung des Staatsbegriffes seit der Renaissance, einge-

schlossen das Naturrecht, widerrufen [hat].“800 Allein mit diesem Rückschritt, wenn 

man so will,801 endet seine Sonderstellung aber noch nicht, vielmehr stehe der „Res-

taurator“ mit seinen staatstheoretischen Positionen insgesamt allein da:  

 

„Die ganze abendländische Tradition hatte zudem die fürstliche und königliche Gewalt immer 

als eine übertragene aufgefaßt, nun wurde sie zu einer eigenen privaten des Königs, beruhend 

auf seinem persönlichen Vermögen und höchstens insofern noch gottgewollt, als alle Macht 

von Gott gewollt ist. Gegen die staatsrechtlichen Konstruktionen des Mittelalters [!], die von 

einer göttlichen translatio imperii ausgingen, wirkt dies ausgesprochen ärmlich.“802 

 

Im Lichte der aufklärerischen Tradition findet sich die politiktheoretische Bedeu-

tung dieser Staatsvorstellung schon im Urteil Hegels besonders treffend gefasst. 

 

von Gerlach etwa schrieb 1854 für seine „Johannis-Rundschau“ der Neuen Preußischen 

Zeitung: „Dieses Hervorheben des ‚Privaten‘ drückte dem ganzen Hallerschen System 

einen gewissen (eigentlich mehr scheinbaren) Charakter von Egoismus oder wenigstens 

von engherzigem, bloß der nächsten Praxis dienendem Wesen auf, einen Charakter, der 

den in kühnen patriotischen Idealen (‚Chimären‘) schwelgenden Liberalismus beson-

ders hart vor den Kopf stieß.“ (Gerlach, 1855: 97) 

799 Mohl, 1856: 553. 

800 Schoeps, 1979: 128. Wobei statt von einem Widerruf eher vom Versuch einer Umdeu-

tung des Naturrechts zu konterrevolutionären Zwecken auszugehen ist, wie weiter oben 

gezeigt wurde. 

801 Auch Mohl (1856: 553f.) impliziert eine solche Rückschrittlichkeit des Hallerschen 

Staatsdenkens, dessen privatrechtliche Auffassung bei einer weniger entwickelten Ge-

sellschaft als der seinerzeitigen vielleicht einmal angemessen gewesen sein mochte, wie 

es ausdrücklich heißt. Ganz ähnlich lautet das abschließende Urteil über Haller bei Ha-

gemann, 1931: 51. 

802 Schoeps, 1979: 128. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 349 

Dieser hatte 1821 in seinen „Grundlinien der Philosophie des Rechts“ missfällig auf 

Hallers „Gedankenlosigkeit“ hingewiesen,  

 

„die nichts davon ahnt, daß beim Gesetz und Staate davon die Rede sei, daß ihre Institutionen 

überhaupt als vernünftig an und für sich notwendig sind und die Form, wie sie entstanden und 

eingeführt worden, das nicht ist, um das es sich bei Betrachtung ihres vernünftigen Grundes 

handelt.“803 

 

So zutreffend dieses Urteil im Allgemeinen sein mag,804 so einseitig bleibt es aber 

in dem Aspekt, in dem Haller von der aufklärerisch-frühliberalen Denktradition 

bewusst abweicht: nämlich dem Umstand, dass er zur Grundlage seiner Herr-

schaftskonzeption nicht rationale Begründungen, sondern ein ganz eigenes Ord-

nungsdenken setzt, um jene gerade zu vermeiden. Neben der prinzipiellen Kritik 

der „historisierenden“ Herangehensweise, mit welcher Hallers Vorgehen durchaus 

korrekt charakterisiert werden kann,805 nimmt Hegel sich die Fokussierung auf die 

 

803 Hegel, 2013: 374. Hervorhebung A.K. 

804 Auch der Haller ansonsten durchaus zugeneigte Heinrich Leo stimmt diesem harschen 

Vorwurf bei: „Die Gedankenlosigkeit ja! der Gedankenhaß, die Hegel Haller vorwirft, 

sind wirklich vollkommen bei ihm vorhanden; ja! mehr fast als das; denn nachdem er 

sein Schema wie einen äußerlichen Maßstab hergestelt (und das konte mit wenigen 

Worten geschehen) arbeitet er nun in einem langen und langweiligen Buche wie auf ei-

ner Hobelbank den ganzen Bereich der politischen Welt nach diesem Maßstabe durch“. 

(Leo, 1844: 766) 

805 Wenn auch wohl noch nicht direkt auf Haller bezogen, schließt Hegel im § 258 der 

Rechtsphilosophie an die Einführung seines Staatsbegriffs (Der Staat als an und für 

sich Vernünftiges etc.) Überlegungen zur Bedeutung der Staatengeschichte vor diesem 

allgemeinen Hintergrund an: „Welches nun aber der historische Ursprung des Staates 

überhaupt oder vielmehr jedes besonderen Staates, seiner Rechte und Bestimmungen 

sei oder gewesen sei, ob er zuerst aus patriarchalischen Verhältnissen, aus Furcht und 

Zutrauen, aus Korporation usf. hervorgegangen und wie sich das, worauf sich solche 

Rechte gründen, im Bewußtsein als göttliches, positives Recht oder Vertrag, Gewohn-

heit und so fort gefaßt und befestigt habe, geht die Idee des Staates selbst nicht an, 

sondern ist in Rücksicht auf das wissenschaftliche Erkennen, von dem hier allein die 

Rede ist, als die Erscheinung eine historische Sache; in Rücksicht auf die Autorität ei-

nes wirklichen Staates, insofern sie sich auf Gründe einläßt, sind diese aus den Formen 

des in ihm gültigen Rechts genommen.“ (Hegel, 2013: 399f. Hervorhebung A.K.) 

Hiermit hat Hegel genau die Unzulänglichkeit des Hallerschen Ansatzes bezeichnet, die 

zahlreiche seiner Interpreten nachzuweisen bemüht waren, vgl. etwa Ancillon, 1820: 

22ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 | Die Polemik der Restauration 

den Staat nur „äußerlich“ betreffenden Gegenstände vor, wonach Haller eine be-

merkenswerte Prominenz zuwächst:  

 

„Das andere Gegenteil von dem Gedanken, den Staat in der Erkenntnis als ein für sich Ver-

nünftiges zu fassen, ist, die Äußerlichkeit der Erscheinung, der Zufälligkeit der Not, der 

Schutzbedürftigkeit, der Stärke, des Reichtums usf. nicht als Momente der historischen Ent-

wicklung, sondern für die Substanz des Staates zu nehmen. [...] Solcher Einfall, das an und 

für sich Unendliche und Vernünftige im Staat zu übersehen und den Gedanken aus dem Auf-

fassen seiner inneren Natur zu verbannen, ist wohl nie so unvermischt aufgetreten als in 

Herrn v. Hallers Restauration der Staatswissenschaft.“806 

 

Nicht nur habe dieser auf die gedankliche Erfassung, das Begreifen des vernünfti-

gen Wesens des Staates verzichtet, sondern gegen dasselbe sogar „mit leidenschaft-

licher Hitze gestürmt“. In ihrer ganz eigenen Polemik stellt Hegels Kritik eine zu 

guter Letzt zu beachtende „Leistung“ des Hallerschen Staatsbegriffs heraus, die ihm 

einige seiner späteren Interpreten zugutehielten: ist sein Blick auf Herrschaft und 

Staatlichkeit doch in anderer Perspektive gedeutet worden als eine „Physiologie“ 

des Staats.807  

Schon Stahl hat betont, dass Hallers Lehre, obgleich „nach ihrer ethisch-

politischen Seite völlig unhaltbar“, das große Verdienst zukomme, „die Naturseite 

von Recht und Staat zum deutlichen Bewußtseyn gebracht und mit Erfolg gepflegt 

zu haben.“808 Dabei spielt auch dessen Machtdenken für ihn ausdrücklich eine Rol-

le.809 Heinrich Leo bedient sich in seiner „Naturlehre des Staates“810 für Hallers 

 

806 Hegel, 2013: 401. Hervorhebung im Original. 

807 Vgl. zu diesem Begriff mutmaßlich erstmals Schmelzing, 1817; ferner: Leo, 1948: 60f. 

Sogar bei Mohl finden sich Hinweise auf die zugegebenermaßen spärlichen, positiv zu 

bewertenden Beiträge Hallers zum Staatsdenken, welche zumindest der Sache nach in 

eine ähnliche Richtung gehen, wie das im Folgenden Aufgezeigte, vgl. Mohl, 1856: 

551ff. Wiederum kritisch zu dieser Herangehensweise: Hagemann, 1931: 27. 

808 Stahl, 1963: 568, wo es ferner heißt: „Ueber die natürlichen Ursachen und Wirkungen 

und Bedingungen sowohl für die oberste Staatsgewalt als für die innere sociale Struktur 

des Gemeinwesens (Grundherrschaften, Korporationen) giebt Haller reichliche und 

treffende Beobachtungen, die an sich sowohl als gegenüber der abstrakten Auffas-

sungsweise, an der wir zu dieser Zeit leiden [!], fruchtbar gemacht werden können, 

wenn man sie löst von jenem falschen Gesichtspunkt der privatrechtlichen Herrscher-

gewalt, auf welchen sie in Hallers System durchgängig bezogen sind.“ 

809 Wobei Stahl die „Macht“ Hallers in ihrer nahezu unbegrenzten Stellung auch kritisch 

beurteilt: „Der Gedanke selbst, daß die natürlichen Machtverhältnisse auch nach höhe-

rer sittlicher Ordnung eine Grundlage der politischen Verhältnisse, also der sittlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 351 

Staatskonzept des entsprechenden Terminus der „Staatsphysiologie“ und auch 

Christfried Albert Thilo ordnet ihn dieser Strömung zu, wobei er wiederum Hegels 

Urteil im Sinne zu haben scheint:  

 

„Was er, wenn auch bei weitem nicht genügend, leistet, gehört auf das Gebiet einer Physiolo-

gie des Staats, einer Wissenschaft, die an und für sich gar nicht auf ethischem Boden liegt, 

und erst dann mit der ethischen Rechts- und Staatswissenschaft zu verbinden ist, wenn es sich 

um eine im Concreten anzuwendende Staatskunst handelt.“811 

 

Thilo zufolge hätten die Rechtslehrer vor Haller dabei gefehlt, diese Physiologie bei 

ihren naturrechtlichen Staatstheorien in Rechnung zu stellen, was sich in mangeln-

der Anwendbarkeit derselben niedergeschlagen habe. Jener wollte dieser Unzuläng-

lichkeit mit seinem Konzept von der Herrschaft des Mächtigeren gerade entgehen, 

doch sei ihm dies am Ende nicht geglückt: „Haller verfällt nun aber in die entge-

gengesetzte Einseitigkeit, indem er die Staatsphysiologie für die ganze Staatswis-

senschaft hält, und nur nach deren Lehren die wirklichen Staaten eingerichtet wis-

sen will.“812 Die problematischen Konsequenzen seines Herrschaftsbegriffs seien 

dafür verantwortlich zu machen, dass Hallers Machtdenken den Staat als eine 

„wirkliche sittliche Gemeinschaft“ letztendlich auflöse. 

 

Die Abrundung der „Doktrin“ mit dem Pflichtgesetz 

Der Schlussstein der Hallerschen „Doktrin“ wird durch das zweite Gesetz der  

Naturordnung, das so genannte „Pflichtgesetz“, gebildet.813 In der Gesamtanlage der 

Argumentation Hallers kommt diesem letzten Abschnitt, welcher sich dem Kapitel-

titel zufolge den „Schranken aller Macht“ widmet,814 eine sichtlich randständige 

Rolle zu; freilich ist er dennoch zu behandeln, nicht zuletzt, da in diesem Teil des 

Initialbands der „Restauration“ Einiges sozusagen nachgereicht wird, was die „ent-

gegengesetzte Doktrin“ inhaltlich abrundet. Als strukturgebendes Prinzip des so ge-

nannten persistierenden Naturzustands wurde im 13. Kapitel der „Restauration“ das 

 

Gehorsamsverhältnisse bilden, ist durch Haller zum Bewußtseyn gebracht worden, 

wenn auch unter jener Uebertreibung, daß er sie selbst für den Rechtsgrund und die 

ausschließliche Bedeutung und Richtschnur derselben ausgiebt.“ (Stahl, 1963: 568) 

Vgl. zu diesem Urteil auch Meinecke, 1922: 228, der Haller ein „gesundes, reales Ver-

ständnis für tatsächliche Machtverhältnisse“ attestiert. 

810 Vgl. Leo, 1948: 81. 

811 Thilo, 1861: 264. 

812 Thilo, 1861: 265. Hervorhebung A.K. 

813 Vgl. Haller, 1820a: 394. 

814 Vgl. Haller, 1820a: 388. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352 | Die Polemik der Restauration 

Machtgesetz eingeführt. Dieses alle gesellschaftlichen Verhältnisse regulierende 

und als Machtbeziehungen auch zueinander hierarchisch etablierende Gesetz wird 

in der Folge mit allerlei „Empirie“ des menschlichen und tierischen Lebens 

exemplifiziert,815 um es als eine zugleich natürliche und gottgeschöpfte Regelmä-

ßigkeit im Weltenlauf erkennbar werden zu lassen. 

Eine solche „Doktrin“ der Macht, wie Haller sie mit seiner Restaurationsschrift 

vorlegt, musste auf Seiten seiner Kritiker freilich ärgste Bedenken wecken; dies 

nicht allein ihrer konterrevolutionären Stoßrichtung wegen, als vielmehr auch we-

gen ihren politiktheoretischen Konsequenzen das Phänomen der Herrschaft betref-

fend:816 entsteht dabei doch zwangsläufig der Eindruck, dass er eine Apologie un-

begrenzten Herrschaftsrechts betreibt, wenn er erläutert, wie und weshalb dem in 

irgend einer von allerhand Hinsichten „Mächtigerem“ immer und überall in 

menschlichen Verhältnissen die Herrschaft zufalle und diese ein ihm frei zur Ver-

fügung stehendes „Eigentum“ sei. Nicht nur unbegrenzte Herrschaft, sondern auch 

die Rechtfertigung jeglicher Willkür scheint innerhalb dieses weiten Verständnisses 

Platz finden zu können. Erwartungsgemäß hat man den Verfasser hernach auch für 

einen Absolutisten gehalten oder einen Freund des Despotismus gescholten.817  

Entsprechende Anfechtungen vorwegnehmend und um dem anfänglichen Feh-

len moralischer Schranken in seiner Gesellschaftsordnung beizukommen, hat Haller 

seiner „Doktrin“ im Initialband seiner Schrift eine Art „Korrektiv“, eine vermeintli-

che Begrenzung der Macht und ihrer Ausübung beigegeben. Dieses weitere „Natur-

gesetz“ leistet zweierlei zugleich: So soll mit seiner Hilfe erstens Macht von 

„schädlicher Gewalt“ abgegrenzt werden und zweitens überhaupt eine innere Be-

grenzung einer jeden Macht gefunden sein. Ersteres erscheine ihm selbst nötig, 

müsse man doch „in unseren Tagen bey jeder aufgestellten Wahrheit ihrem Mißver-

stand oder ihrer absichtlichen Verdrehung [!] sorgfältig vorbeugen“.818 Wie oben 

bereits ausgeführt wurde, zieht Haller diese Abgrenzung „zwischen Vermögen und 

der Art seiner Anwendung. Alles ist gegenseitig: nur eine nüzliche Macht (potentia) 

herrschet rechtmäßig und nicht eine schädliche Gewalt (vis).“819 Das entscheidende 

 

815 Vgl. Haller, 1820a: 361ff. 

816 Vgl. hierzu allgemein: Mohl, 1856: 553ff. 

817 Vgl. Beyme, 2013: 55. Bei Wilhelm Traugott Krug heißt es hierzu beispielsweise: „Er 

ist kein Freund des Despotismus, wenn auch seine politischen Grundsätze in strenger 

Konsequenz daraufhin führen möchten.“ (Krug, 1817: 17) Einige der kundigeren Inter-

preten, darunter beispielsweise Robert von Mohl (1856: 556f.), Friedrich Julius Stahl 

(1963: 567), Heinz Weilenmann und Klaus von Beyme, kommen zu vergleichbaren 

Einschätzungen. 

818 Haller, 1820a: 388. 

819 Haller, 1820a: 390. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 353 

Kriterium ist der „Nutzen“, der von einer Handlung oder einem Verhältnis für die 

Beteiligten ausgehe. Es wurde gezeigt, dass jede „Macht“ bei Haller zunächst Ge-

walt ist: allein ihre Verwendung bestimmt über ihren Charakter. Nur die „nützliche 

Macht“ gilt als rechtmäßig, nicht aber die schadende Gewaltanwendung, die Miss-

brauch sei. Letztendlich ist aber alles Wirken zwischen Ungleichen der Form nach 

als ein „Gewalthandeln“ beschreibbar.  

Für den Initialband der „Restauration“ wird diese Abgrenzung, in welcher zu-

gleich eine Definition der Tyrannei liegt,820 vorläufig in einem weiteren „Gesetz“ 

verankert, welches den Menschen und ihrem freien Willen vorgegeben sei. Anders 

als im Falle des Naturgesetzes von der Machtherrschaft wird dieses nun deutlich als 

ein moralisches Gesetz, ein nicht durch die Natur gesetztes Prinzip eingeführt: „Es 

 

820 Nun kann es aus der Sichtweise von Hallers „Doktrin“ zwar kaum eine illegitime 

Macht geben, da jede wirkliche Macht ihre Berechtigung immer schon mit sich bringe; 

jedoch hat ihr Urheber dennoch das Bedürfnis, diesen Umstand nicht so erscheinen zu 

lassen, als ob er deshalb jede Art und Weise der Machtausübung rechtfertigen würde. 

Um dies zu verdeutlichen, hat Haller bereits am Ende des 13. Kapitels eine Bestim-

mung des Tyrannen innerhalb seiner Lehre gegeben, welche zunächst besagt, dass Ty-

rannen „allemal schwache Menschen waren, die durch sich selbst nicht mächtig, nur 

durch Zufall von anderen einen Glanz oder eine Gewalt erborgten, die ihre Schultern 

nicht zu tragen gewöhnt waren, die daher in jedem einzelnen einen gefährlichen Feind 

zu sehen glaubten, […] oder beständig gegen eine gährende Uebermacht kämpfen muß-

ten.“ (Haller, 1820a: 383. Hervorhebung im Original.) Die prekäre Situation, in wel-

cher sich ein jeder Tyrann befände, ist für Haller also die Ursache ihrer „tyrannischen“, 

gegebenenfalls gewalttätigen Herrschaftsweise. Ihr Grund jedoch liegt darin, dass eine 

jede Macht eigentlich aus der Verfügung über eigene „nützliche Vermögen“ ersteht und 

sich der Machthabende offenbar dann, wenn er über etwas verfügt, was in Wirklichkeit 

nicht sein eigen ist, gewissermaßen übernimmt und die ihm dadurch zu Teil werdende 

Macht nur noch unter größten Anstrengungen zu halten vermag. „Mit einem Wort, aus 

seinem eigenen, natürlichen oder erworbenen Befugniß herauszutreten, in das Gebiet 

anderer gewaltthätig einzugreifen, fremde Rechte zu beleidigen, Bedürfnisse zu schaf-

fen statt sie zu befriedigen: das ist Ungerechtigkeit, das ist Mißbrauch der Gewalt, 

(Despotismus) von dem Fürsten bis zu dem geringsten Diener und Privat-Mann herab.“ 

(Haller, 1820a: 408) Somit ist ein „Missverhältnis“ von „Oberem“ und „Unterem“ der 

eigentliche Ursprung der Tyrannei: „Es ist eine constante Erfahrung, [...] daß der Des-

potismus im Großen allemal dann entsteht, wenn die Ordnung der Natur sich umkehrt, 

wenn der Mächtiggewesene bedürftig wird, sich doch behaupten will und die Macht die 

ihm mangelt bey seinen Untergebenen liegt.“ (Haller, 1820a: 384) Wie es aber unter 

der Geltung der von Haller angenommenen Naturgesetzlichkeiten der menschlichen 

Sozialität überhaupt zu einem solchen Missverhältnis kommen könnte, bleibt offen. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354 | Die Polemik der Restauration 

zwingt zwar nicht wie die äußeren Natur-Geseze [!], aber es gebietet vernehmlich 

und heilig im Inneren des Gemüths“.821 Es sei weder durch Verabredung entstan-

den, noch erlassen, sondern angeboren, „mit flammenden Buchstaben nicht sowohl 

in die Vernunft [!] als in das Herz geschrieben“,822 sei also angesichts seines sittli-

chen Charakters nicht der geistigen Erkenntnis zu verdanken. Dabei widerspreche 

es dem Machtgesetz keineswegs, sondern begrenze dieses lediglich; es sei „ein Ge-

sez das die Herrschaft des Mächtigeren nicht aufhebt, aber ihre Ausübung regelt 

und leitet“.823 Sein Inhalt wird nach längeren Ausführungen knapp umrissen: 

„‚Meide Böses und thue Gutes.‘ ‚Beleidige niemanden, sondern nüze wo du kannst,‘ 

mindere die Güter, die Besitzungen, die Befugnisse anderer nicht, sondern mehre 

sie nach deinem Vermögen.“824 Weilenmann hebt die Besonderheit dieses Gesetzes 

im Vergleich mit möglichen Vorbildern, wie etwa Kants Sittengesetz, darin hervor, 

dass Haller eine materielle Bestimmung seines Inhalts angibt und vorschreibt: „Das 

Pflichtgesetz Hallers hat nicht eindeutig Selbstzweck, sondern es ist auch Mittel 

zum Zweck. Das Sittengesetz Kants dagegen kennt keinen zu erfüllenden 

Zweck.“825  

In diesem bündigen Aufruf zu wohlwollendem, gesellschaftliche Beziehungen 

stabilisierendem Verhalten, einer Verpflichtung der Freiheit des Einzelnen auf das 

„Gute“, erschöpft sich das Pflichtgesetz.826 Das Gebot, zu Nutzen und nicht zu 

schaden, tritt damit als moralische Pflicht zum gewissermaßen „physisch“ gegebe-

nen Wesen aller Sozialbeziehungen hinzu, „verabredete“ oder bzw. und de facto-

Verhältnisse von Vermögen und Bedürfnis, Vermögendem und Bedürftigen, zu 

sein, also gegenseitigen Nutzen zum alleinigen Inhalt zu haben. Gerechtigkeit und 

Liebe seien ferner der allgemeine Inhalt des Gesetzes und werden an Ort und Stelle 

wortreich in ihrem Bezug aufeinander beschworen.827  

 

821 Haller, 1820a: 393. 

822 Haller, 1820a: 393. Hervorhebung im Original. 

823 Haller, 1820a: 391. Hervorhebung A.K. 

824 Haller, 1820a: 397. Hervorhebung im Original. 

825 Weilenmann, 1955: 88f. Vgl. dazu auch Metzger, 1917: 273. 

826 Welches er, wie er in einer Fußnote bekennt, bewusst nicht als ein „Sitten-Gesez“ be-

zeichnet, da er diesen kantischen Ausdruck, wie er sagt, seiner „Mattig- und Herzlosig-

keit“ wegen, die „nur auf äußere Sittlichkeit, auf bloßen Schein“ hindeutet, nicht leiden 

kann (vgl. Haller, 1820a: 394 [Fn. 13]). Bemerkenswert ist dies allein, da explizite Be-

züge auf Kant in der „Restauration“ überhaupt spärlich gesät sind, während in diesem 

Kapitel der Schrift sogar drei zu finden sind. Vgl. zu Hallers Auseinandersetzung mit 

Immanuel Kant in diesem Punkt: Weilenmann, 1955: 89ff. 

827 Vgl. Haller, 1820a: 398f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 355 

Als Geltungsgrund des Gesetzes wird vom Verfasser der Wille Gottes erkannt, der 

ferner als bevorzugter Gegensatz sowohl zum „allgemeinen Volks-Willen“ und 

dem Gedanken des Gemeinwohls, als auch zum Prinzip der menschlichen Stiftung 

bemüht wird,828 und auf den schon das Vorhandensein der Macht und ihre Vertei-

lung mittelbar zurückgeführt worden ist. Seine abschließende Begründung erhält 

das Pflichtgesetz, als göttlich verbürgte Richtschnur der Führung der Machtvermö-

gen, erst im „theokratischen“ Rahmen der „Doktrin“, welchen Haller an späterer 

Stelle des Gesamtwerks schließt. Dabei verweist es bereits auf das Gebot, das der 

rechten Führung der würdigsten Form der Macht, derjenigen des Geistes, gegeben 

ist, welche mit dem Gehorsam dem göttlichen Willen gegenüber zusammenfällt: 

Allein wer die Wahrheit lehre und damit dem Abhängigen nütze und nicht schade, 

folgt dem Willen Gottes und ist allen anderen Mächtigen Vorbild. 

Im Gesamtzusammenhang der Argumentation des Initialbandes kann Hallers 

vergleichsweise spätes Anbringen der Erforderlichkeit einer Beschränkung des 

Machthandelns verwundern, ist er doch während der Darstellung seiner „Doktrin“ 

durchaus bemüht, die hinreichende Stabilität und Selbständigkeit der Naturordnung 

zu versichern. Seine Zuversicht erscheint nun etwas bescheidener: Habe man erst 

einmal das „Faktum anerkannt“, so schreibt Haller, dass 

 

„die Natur oder ihr allmächtiger Schöpfer die Menschen in mannigfaltigen Beziehungen mit 

und neben einander auf diese Welt gesezt, und dieselben zugleich theils mit einem freyen 

Willen, theils mit mancherley sehr verschiedenen Kräften ausgestattet, um jenen Willen zu 

vollbringen und dadurch ihr selbstbeliebiges Wohlseyn zu förderen“,829 

 

so müsse man „schon durch die bloße Vernunft weiter erkennen“, dass dies „viele 

Collisionen und ewige Kriege“ zur Folge haben werde, so Verschiedenheit und der 

„Antagonismus der menschlichen Kräfte und Neigungen“ schrankenlos walten.830 

Allein ein allgemeines Gesetz, eine allgemeine Regel über den Gebrauch von Frei-

heit und Macht könnte dem letztlich wehren. 

Diese Passage ist bemerkenswert, wird Haller doch in einer Hinsicht ungewöhn-

lich explizit, in anderer Hinsicht widersprüchlich: Zum einen zeigt er, dass er um 

den streitbaren Charakter seiner „Doktrin“ weiß, in dem er, obgleich er ihren Inhalt 

als „Faktum“ bezeichnet, wie beiläufig die Notwendigkeit von deren „Anerken-

nung“ einräumt. Im Rahmen einer Schrift wie der Hallerschen, deren Verfasser auf 

demonstrativ unbescheidene Weise zu verstehen gibt, dass er von einem Standpunkt 

klarster und schlüssigster Sicht aus zu argumentieren meint, muss diese beiläufige 

 

828 Vgl. Haller: 1820: 403ff. 

829 Haller, 1820a: 392. Hervorhebung A.K. 

830 Vgl. Haller, 1820a: 392. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356 | Die Polemik der Restauration 

Bemerkung entsprechend kontextsensibel interpretiert werden. Zum anderen wirft 

die obige Passage Fragen hinsichtlich der Konsistenz seines Ordnungsdenkens bzw. 

seines Argumentationsgangs auf: Unklar ist, inwiefern die Naturordnung als solche 

dauerhaft und, wie behauptet, zum Beispiel gerecht sein kann, wenn Haller zugleich 

einräumt, dass es in ihr und auf Grund ihrer eigenen Beschaffenheit zu ständigem 

Konflikt unter den Menschen käme. Die Ordnung moderiert deren Konflikte also 

nicht nur, sondern sie bringt sie auch hervor. Eine Ursache derselben liege zwar in 

den Merkmalen der Individuen (die sie eigentlich kooperativ aufeinander verweisen 

würden): nämlich in ihrer Verschiedenheit. Dennoch lässt sie sie aber mehr oder 

weniger unreguliert aufeinandertreffen: Als freie Ungleiche entstünden schließlich 

notwendigerweise Kollisionen zwischen ihnen. 

Dieses Problem soll das Pflichtgesetz lösen, indem es die Konflikte durch mora-

lische (ausdrücklich nicht machtvermittelte) Schranken verhindert oder zumindest 

begrenzt. So heißt es im elften Kapitel, dass die Natur „einem jeden ein göttliches 

Gesez ins Herz gegraben [hat], welches die Regel seiner Freyheit ist und ihm mit 

starker Stimme zuruft: ‚Ehre in jedem Menschen deines gleichen, beleidige nie-

mand der dich nicht beleidiget hat, fordere nichts von ihm als was er dir schuldig 

ist.‘“831 Ferner räumt Haller im folgenden zwölften Kapitel ein, dass es nicht allein 

die durch die jeweiligen Bedürfnisse vermittelte wechselseitige Verwiesenheit auf-

einander wäre, die die Menschen dazu bringt, mit Ihresgleichen friedvoll zu leben, 

sondern, „wären auch alle seine physischen Bedürfnisse befriediget, so würde ihn 

das in sein Herz geschriebene Gesez der Liebe und des Wohlwollens mit anderen 

verbinden“.832 Letztlich scheint sich die konfliktträchtige Situation des persistenten 

Naturzustands durch derartige moralische Verpflichtungen allenfalls notdürftig be-

frieden zu lassen, zumal außerdem nur das Machtgesetz auf Grund seiner Ausprä-

gung in faktischen sozialen Verhältnissen (eben als „äußeres Naturgesetz“) die  

Fähigkeit besitze, die Einzelnen wirklich zu zwingen und so entsprechende Ergeb-

nisse sicherzustellen.833  

Schon das Urteil Friedrich Ancillons zeigt, dass diese Schranke der Macht nicht 

einmal bei Hallers entfernteren Gesinnungsgenossen überzeugen konnte: „Allein 

dieses sind Züge eines idealischen Zustands, dem die Wirklichkeit nie entsprechen 

wird, noch entsprechen kann.“834 Wilhelm Metzger möchte ihm in diesem Punkt 

 

831 Haller, 1820a: 305. Hervorhebung A.K. 

832 Haller, 1820a: 346. 

833 Vgl. beispielsweise Haller, 1820a: 306, 391ff. Vgl. hierzu auch: Weilenmann, 1955: 

86f. 

834 Ancillon, 1820: 25. Dabei stimmt dieser Hallers grundsätzlicher Annahme freilich bei: 

„Wären die Gesinnungen, die allein die stete und willige Befolgung des Gesetzes si-

chern, allgemein, so würden die rechtmäßigen Handlungen gethan, die unrechtmäßigen 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 357 

zwar Verständnis entgegenbringen, betrachte dieser das Problem der faktischen 

Herrschaft und der Begrenzung ihres Missbrauchs doch „nur unter sehr einseitigen 

Gesichtspunkten – höchst optimistisch, friedsam, sentimental.“835 Letztendlich kann 

die Begrenzung der Macht freilich auch ihn nicht überzeugen.836  

Unwillkürlich erinnert die beschriebene Lage der Einzelnen in der Hallerschen 

Naturordnung – vielleicht nicht ganz zufällig – an die Ausführungen des Thomas 

Hobbes bezüglich der „natürlichen Bedingung der Menschheit im Hinblick auf ihr 

Glück und Unglück“, die weiter oben bereits in den Vergleich gezogen wurden. In 

Hobbes’ Beschreibung des Naturzustands im 13. Kapitel des „Leviathan“ ist es das 

Streben nach Gütern, unter welchem die Menschen miteinander in Konflikt geraten, 

welches den hypothetischen „Grundzustand“ des menschlichen Lebens zu einer  

äußerst konfliktträchtigen Situation macht. Auch hier fehlt anfangs jedwedes frie-

dens- oder ordnungsstiftende Element.837 Anders jedoch als im vorliegenden Fall, in 

dem Haller in der Ungleichheit der Menschen recht unversehens die Ursache der 

„Collisionen“ erblickt, benennt Hobbes die körperliche wie geistige Gleichheit der-

selben als die Ursache dafür, dass man wegen der aus dieser entspringenden 

„Gleichheit der Hoffnung, unsere Absichten erreichen zu können“,838 füreinander 

zum Konkurrenten um knappe Güter werde.  

Bemerkenswert ist ferner, dass die Konfliktträchtigkeit des (persistierenden) 

Naturzustandes an dieser Stelle als problematisch erachtet wird und der moralischen 

Regulierung durch die Einführung eines zweiten Gesetzes der Naturordnung bedarf, 

während jene weiter oben, im Rahmen der Kritik des aufklärerischen Naturzu-

standstheorems, als Ansatzpunkt für die durch die Wiedervergeltung vermittelte, 

natürliche Sozialität angesetzt wurde. Im Zuge der Plausibilisierung der Wiederver-

geltung als Sicherungsmittel des Friedens muss er dessen Konflikthaftigkeit also als 

weniger gravierend und moralisch regulierungsbedürftig bewertet haben, als dies 

 

vermieden werden, und trotz der großen Ungleichheit der Kräfte die Gleichheit aller 

bestehen.“ Nach Weilenmann (1955: 86f.) steht Haller in diesem Punkt gar in Berüh-

rung mit dem Idealismus. 

835 Metzger, 1917: 275. 

836 So stellt Wilhelm Metzger völlig berechtigt, wenn auch mit merklicher Nachsicht, fest: 

„Daß die Dinge sich auch anders verhalten können; daß gerade die stärkste Macht nicht 

in einem ‚Vermögen‘ zu nützen, sondern zu schaden besteht; daß die Beherrschten den 

Herrschenden vielmals nur aus Not und Furcht zu Willen sind, dabei aber sich bedrückt 

und vergewaltigt fühlen: diese Kehrseite der Sache hat Haller kaum jemals berührt, 

sondern naiver- und harmloserweise [!] darüber hinweggesehen.“ (Metzger, 1917: 275) 

837 Vgl. Hobbes, 1966: 94f. 

838 Hobbes, 1966: 94f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358 | Die Polemik der Restauration 

hier der Fall zu sein scheint.839 Auch diese gewisse Beliebigkeit bei der Bewertung 

der Konfliktursachen legt die nachgereichte Einführung dieses zweiten Gesetzes 

aus „theoriestrategischen“ bzw. polemischen Gründen nahe. 

Dennoch sei es nach Haller das bloße Pflichtgesetz und mit ihm – nur, möchte 

man sagen – eine moralische und insbesondere individuelle Begrenzung, welche 

dem Machtmissbrauch wehrt. Während er wiederholt bemerkt, dass dieses Gesetz 

nicht direkt und selbstmächtig zwinge und insbesondere deshalb selbst nicht zum 

Maßstab politischer Ordnung taugen mag,840 ist es ihm aber trotzdem wichtig, zu 

betonen, dass es, auch da es mit dem Gewissen verbunden zu sein scheint,841 alle 

betreffe, sich insofern niemand davon frei machen könne.842  

Erneut muss offenbar die Evidenz der Hallerschen „Erfahrung“ ihre Beweis-

kraft entfalten. Nicht nur, dass es eigentlich immer gekannt und geachtet gewesen 

ist, es kann sich eben auch niemand seiner Wirkung entziehen (obgleich das Gesetz 

nicht zu zwingen vermag). Hallers Erklärung für dieses scheinbare Paradoxon lau-

tet, dass es für die wirklich „Mächtigen“ – also diejenigen, bei welchen die Miss-

brauchsgefahr eigentlich erst als ernsthaft drängend erscheinen mag – letztlich 

durchaus von „natürlichen Belohnungen“ und insbesondere Strafen begleitet werde, 

es in diesen ein „verborgenes Princip der Wiedervergeltung“ gebe.843 Haller reiht 

dieselben beiläufig in einer Fußnote aneinander; zu ihnen zählt er dabei: „Ver-

 

839 Die teilweise Übereinstimmung zwischen Haller und Hobbes, was die Situation der In-

dividuen im Naturzustand anbelangt, wurde nicht als zufällig interpretiert, sondern als 

Ausgangspunkt einer ersten, polemisch motivierten Um- und Neudeutung der Grunde-

lemente der Vertragstheorie und des aufklärerischen Staatsdenkens im Sinne Hallers. 

840 Anders urteilt hier Weilenmann (1955: 86), der im Pflichtgesetz auch ein Ordnungs-

prinzip der öffentlichen Sphäre sehen will, was für seine Schrankenfunktion gegen den 

Missbrauch der Gewalt freilich einleuchtet. 

841 Vgl. Haller, 1820a: 394f. Vgl. dazu auch: Weilenmann, 1955: 87. 

842 „In allen Ländern, zu allen Zeiten, unter allen Nationen und Classen von Menschen war 

dieses Gesez beständig als Regel anerkannt und zur Norm des Urtheils über die Ge-

rechtigkeit oder die Ungerechtigkeit, die Schändlichkeit oder Verdienstlichkeit der 

menschlichen Handlungen genommen.“ (Haller, 1820a: 395.) 

843 Dieses „Princip der Wiedervergeltung“, welches er in der Welt wirken sieht und das die 

Menschen an das „Pflichtgesetz“ bindet, ob sie dies wollen oder nicht, bedeutet ihm 

beispielsweise: „der Gerechte will Frieden und erhält ihn; dem Gütigen wird was er 

wünscht Wohlwollen und Liebe wiedergegeben; der Arbeitsame und Wirthschaftliche 

sucht Reichthum und findet ihn […]. Dagegen sucht der Wollüstling lauter Vergnügen, 

er findet Krankheiten und Schmerz; der Verschwender will nur genießen und muß bald 

das Nöthige entbehren; der Betrüger wünscht Glauben und verliert ihn“. (Haller, 1820a: 

406 [Fn. 41].) 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 359 

schwendung welche die Macht selbst als das Fundament aller Herrschaft verzehrt. 

Weichlichkeit und Wollust, die alle Anstrengung, alle Entbehrung verabscheut; 

Ungerechtigkeit, die sich überall Feinde macht; Treulosigkeit, die alles gegenseitige 

Vertrauen raubt“;844 wie viele Fürsten hätten diese „Strafen“ schon zu Grunde ge-

richtet! Diese in ihrer Tragweite doch eher bloß ungünstigen, mehr pragmatisch-

funktional schädlichen Handlungsfolgen, welche eher an einen Fürstenspiegel den-

ken lassen, träfen jeden, der sich der natürlichen Pflicht zu Gerechtigkeit und 

(Nächsten-)Liebe widersetzt. 

Für ein Element von derartiger Bedeutung für die Plausibilität des ganzen Kon-

zepts erscheint seine Behandlung an dieser späten Stelle und seine bis auf dieses 

Kapitel spärliche Erwähnung schließlich als bemerkenswert. In der Gesamtschau 

muss der Eindruck entstehen, dass das zweite Gesetz seiner „Doktrin“ vom Verfas-

ser gewissermaßen nachgereicht werde: Es ist zu ergänzen, weil es das Ordnungs-

modell komplettiert. Dabei möchte Haller mutmaßlich nicht offen als Apologet un-

gehemmter Willkür erscheinen, worin er ein Hemmnis für den „Indoktrinationser-

folg“ seiner Lehre vorausgeahnt haben mag; doch soll dieses Gesetz einerseits auch 

nicht im Zentrum der Aufmerksamkeit stehen, mit seiner mäßigenden Wirkung und 

Bedeutung gar nicht zu präsent sein. Andererseits ist in diesem Zusammenhang zu 

bedenken, dass das Pflichtgesetz kein Gesetz der Natur in Hallers Sinne, sondern 

eines der Moral oder Sitte, ein „Gewissensgesetz“ für einen jeden Einzelnen sei, 

und es von daher im Kontext des Machtgesetzes zunächst keinen „natürlichen“ 

Platz hat. Letzten Endes dürfte es allerdings – ganz im Gegenteil – einen Vorgriff 

auf die fernere „theokratische“ Fundierung des Machtdenkens darstellen, welche ih-

rerseits noch keinen Ort im Argumentationsgang des Initialbands hat und selbst 

wiederum, von der Warte der vorrangig machtregulierten Naturordnung aus, als 

nachgereicht erscheint. 

 

4.2.4 Die Polemik der Erfahrung der bloßen Macht 

 

Dem Machtgesetz und dem in ihm formulierten Primat der bloßen Macht in allen 

sozialen Zusammenhängen kommt die zentrale Rolle innerhalb Hallers Polemik zu. 

Als „Herzstück“ der „Doktrin“ vervollständigen die beiden „Gesetze der Natur“ das 

konterrevolutionäre Ordnungsdenken der „Restauration“, indem insbesondere das 

Machtgesetz eine Begründung für die im persistierenden Naturzustand verkörperte 

Naturordnung liefert. Zusammen mit dem Pflichtgesetz, das derselben eine (freilich 

mehr behelfsmäßige) „moralische“ Orientierung an die Seite stellt, vollendet sich in 

der Darlegung der beiden Gesetze einerseits die argumentative Dramaturgie, die der 

Verfasser seinem Werk zu Grunde gelegt hat. Andererseits ist damit zugleich das 

 

844 Haller, 1820a: 407f. (Fn. 44). 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014 - am 12.02.2026, 23:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

