Materielle Kultur und Literatur.
Orhan Pamuks Masumziyet Miizes:
und Elif Safaks Baba ve Pi¢

Karin Schweifsgut, Berlin / Istanbul

Hogsobbet, die angenehme Unterhaltung, lautet die Devise dieser Festschrift zu Eh-
ren von Frau Prof. Erika Glassen. Unter diesem Thema mochte ich mich der scho-
nen Literatur zuwenden, die gewiss zu einer hogsobbet gehort. Ausgewihlt habe je
einen Roman von zwei zeitgendssischen tiirkischen Literaten, die zu den bedeu-
tenden Erzihlern des Landes gehoren: Orhan Pamuk und Elif Safak. Eingehen
mochte ich auf die beiden erfolgreichen und viel diskutierten Werke hinsichtlich
ihrer Aspekte der materiellen Kultur.

Zur Einfiihrung

Bisher wurden Analysen tiirkischer Literatur mit Studien der materiellen Kultur
und der Dinge des Alltags kaum in Verbindung gebracht. Der Blick auf materielle
Kultur hat sich in den letzten 20 Jahren jenseits der Grenzen einzelner Fachdiszi-
plinen als fruchtbarer Ansatz fiir innovative Erkenntnisse erwiesen. Entwickelt
wurden die theoretischen Ansitze vor allem in der Archiologie, Ethnologie, Sozio-
logie und den Kulturwissenschaften. Impulse gaben insbesondere Intellektuelle
und Wissenschaftler aus Frankreich und dem angloamerikanischen Raum.! Die
Definition materieller Kultur variiert. Zusammenfassend lisst sich jedoch festhal-
ten: “Material culture consists of any physical manifestation or product of cul-

1 Zur Entwicklung des theoretischen Konzepts materieller Kultur und seinen Anwendungen

siehe insbesondere die Einfiihrung von Christopher Tilley sowie die anderen Beitrige des
hervorragenden Sammelbandes: Christopher Tilley u. a. (Hg.), Handbook of Material Culture,
London u. a. 2006 (Tilley, ,Introduction®, 1-6). Siehe ferner Gudrun M. Konig, ,,Auf dem
Riicken der Dinge. Materielle Kultur und Kulturwissenschaft®, in: Kaspar Maase/Bernd Jiir-
gen Warneken (Hg.), Unterwelten der Kultur. Themen und Theorien der volkskundlichen Kulturwis-
senschaft, Koln u. a. 2003, 95-118. Eine der frithen Studien ist Jean Baudrillard, Das System
der Dinge. Uber unser Verbiltnis zu den alltiglichen Gegenstinden, aus dem Franzosischen von
Joseph Garzuly, 3. Auflage, Frankfurt am Main u. a. 2007. Zur Einfithrung in die materielle
Kultur allgemein siehe vor allem Tilley u. a. (Hg.), Handbook of Material Culture; Gudrun M.
Konig (Hg.), Alliagsdinge. Erkundungen der materiellen Kultur, Tiibingen 2005, und Tobias L.
Kienlin, (Hg.), Die Dinge als Zeichen: Kulturelles Wissen und materielle Kultur. Internationale Fach-
tagung an der Jobann Wolfgang Goethe-Universitit Frankfurt am Main, 3.-5. April 2003, Bonn
2005 (hauptsichlich den einleitenden Beitrag des Herausgebers: ,Die Dinge als Zeichen:
Zur Einfuhrung in das Thema“, 1-20), ferner Hans Peter Hahn, Materielle Kultur. Eine Einfiib-
rung, Berlin 2005.

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 KARIN SCHWEISSGUT

ture.”? Oder noch anders formuliert: “... materiality can mean substance ... The
concept of materiality is thus typically used to refer to the fleshy, corporeal and
physical, as opposed to spiritual, ideal and value-laden aspects of human exist-
ence.” Fir Christopher Tilley ist

.. understanding the relationship between subjects and objects, the central concern of
material culture studies. [...] Material culture is thus inseparable from culture and hu-
man society. [...] Persons and things, in dynamic relation, are constitutive of human
culture in general, societies and communities in particular ...%

Auf weitere theoretische Ausfiihrungen mochte ich verzichten und mich nun
dem Untersuchungsgegenstand zuwenden, den Romanen Masumiyet Miizesi (Das
Museum der Unschuld)> von Orhan Pamuk® und Baba ve Pi¢ (Der Bastard von Isian-
bul)” von Elif Safak®.

Die Idee, literarische Werke hinsichtlich des Materiellen, den Dingen des Alltags
zu untersuchen, verdanke ich Orhan Pamuk, der diesen interessanten Lektiire-
und Interpretationsansatz in seinem Werk Masumiyet Miizesi unterstreicht und

2 Daniel W. Ingersoll Jr., ,Material Culture®, in: William A. Darity (Hg.), International Ency-
clopedia of the Social Sciences 5, 2. Auflage (digitale Ressource), Detroit 2008, 12-18, hier 12.
Tilley, “Introduction”, 3.

Christopher Tilley, ,,Objectification®, in: Tilley u. a. (Hg.), Handbook of Material Culture,
60-73, hier 61.

Orhan Pamuk, Masumiyet Miizesi, Istanbul 2008. Auf Deutsch erschien der Roman unter
dem Titel Das Museum der Unschuld (ibersetzt von Gerhard Meier, Miinchen 2008, auch als
Horbuchversion vorhanden). Alle Seitenangaben beziehen sich auf diese beiden Ausga-
ben. 2009 wurde das Werk in einer englischen Ubersetzung verdffentlicht (Orhan Pamuk,
The Museum of Innocence, tibersetzt von Mauren Freely, New York 2009), Ubersetzungen in
weitere europdische Sprachen folgten bzw. sind angekiindigt.

Orhan Pamuk, geboren 1952, Literaturnobelpreistriger 2006 (siehe http://nobelprize.org/
nobel_prizes/ literature/laureates/2006/), ist heutzutage der bekannteste Schriftsteller der
Turkei. Zu seiner Person und seinem komplexen Gesamtwerk sieche unter seinem Namen
in TBEA 2001, Bd. 2, 680-683, KLfG und KLL sowie die Homepages zum Autor unter
www.orhanpamuk.net und www.orhan-pamuk.de.

7 Elif Safak, Baba ve Pi, 8. Auflage, Istanbul 2006. Den Roman verfasste Elif Safak auf Eng-
lisch, er erschien unter dem Titel The Bastard of Istanbul, New York u. a. 2007. Ins Tiirkische
wurde er von Asli Bicen uibertragen, von der Autorin durchgesehen und autorisiert. Die
tirkische Version weicht streckenweise von der englischen ab, worauf ich nicht niher ein-
gehen werde. Auf Deutsch liegt das Werk unter dem Titel Der Bastard von Istanbul vor (aus
dem amerikanischen Englisch von Juliane Gribener-Miiller, Frankfurt a. M. 2007; auch in
einer Version als Hoérbuch 2008). Der Roman wurde dariiber hinaus in weitere Sprachen
Ubersetzt (sieche englischsprachige Homepage unter www.metiskitap.com). Aufgrund der
Aussagen zum armenischen Genozid im Roman wurde Elif Safak 2006 wegen Beleidigung
des Turkentums, Paragraph 301 des Tiirkischen Strafgesetzes, angeklagt. Die Anklage wur-
de in der ersten Sitzung fallengelassen.

Elif Safak, auch Shafak, geboren 1971, ist eine der bedeutendsten innovativen zeitgendssi-
schen Schriftstellerinnen der Tiirkei. Zu ihrer Person und ihrem betrichtlichen Gesamt-
werk siehe unter threm Namen in TBEA 2001, Bd. 2, 755, KLfG und KLL sowie die
Informationen unter www.metiskitap.com (sowohl die tirkische als auch die englische
Version der Seite).

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 99

der in Interviews zum Roman immer wieder den Aspekt des Sammelns und Pri-
sentierens der Alltagsdinge und deren Bedeutung im Text, das Verhiltnis Roman
und Museum aufgreift.’ Die Istanbuler Alltagskultur ldsst er in die hohe Literatur
einfliefen. Ein anderer Roman, der sich eines ihnlichen Modells in Aufbau und
Struktur bedient, ist Baba ve Pi¢ von Elif Safak. Die Autorin wendet sich der Ess-
kultur zu.

Masumziyet Miizesi

Das Museum der Unschuld spielt in Istanbul, in der Zeit von 1975 bis 2007, mit
Streifziigen bis zu Beginn der 1950er Jahre. Erzidhlt wird aus der Perspektive des
egozentrischen Protagonisten Kemal, ein junger Mann aus der Oberschicht Nigan-
tasis, dem vormnehmen Viertel Istanbuls. Der Text selbst stammt aus der Feder
Orhan Pamuks (565, 569 ff./dt. 545, 548 ff.), der Teil der beschriebenen Welt des
Protagonisten ist (140, 567, 570 f./dt. 137 f., 547, 549 ff.). Der im Roman genannte
Pamuk scheint mit dem realen Schriftsteller Orhan Pamuk identisch zu sein (577,
585/dt. 556, 565), ein autobiographischer Hintergrund wird jedoch zuriickgewiesen
(569/dt. 548). Mehrere Plots schichten sich im Roman tibereinander. Zunichst ist
es die Liebesgeschichte zwischen Kemal (dt. der Vorziigliche) und Fiisun (dt. Zau-
ber, Reiz, Charme). Diese beginnt im Roman mit einem Happy End, einem gliick-
lichen auf3erehelichen Geschlechtsakt. Es folgen viele schmerzvolle Jahre der Tren-
nung, in denen Kemal um die Geliebte kreist. Es endet in der Katastrophe, dem
Tod der Geliebten. Eingebettet ist diese Liebesbeziehung in eine Reihe von The-
men wie sexuellen Praktiken zwischen Jungfriulichkeit und Ehe in einer islamisch
geprigten, sich modernisierenden Gesellschaft. Dariiber hinaus werden anhand der
Liaison Prozesse von Verwestlichung bzw. Amerikanisierung mit ihren Auswirkun-
gen auf das Individuum und das alltigliche Leben geschildert. Eine weitere Ebene
des Liebesverhaltnisses ist die Frage nach dem Gliicklichsein des Menschen.

Im Kontext der Liebesgeschichte will ich hier noch kurz auf den Themenkom-
plex der Sexualitit und auf beschriebene Machtstrukturen eingehen, da dies fiir die
weitere Interpretation beztiglich der materiellen Kultur hilfreich ist. Mit dem ver-
meintlichen Happy End zu Beginn des Romans, in dem Kemal Fiisun entjungfert,
steht die Welt Kopf wie sie durch den Wandel sexueller Praktiken fir islamische
Vorstellungen Kopf steht. Im Romantitel klingt dies mit der Unschuld (masumiyet)
an. Wie im Deutschen hat der Begriff neben der semantischen Ebene von Schuld-
losigkeit die Bedeutung der Unberiihrtheit und Jungfriulichkeit von Frauen. Der

9 Orhan Pamuk/Thomas Steinfeld, , Frankfurter Buchmesse 2008. Blaues Sofa. Das Museum
der Unschuld®, uibertragen vom Deutschlandradio Kultur am 16.10.2008. Siehe auch Tho-
mas Steinfeld/Kai Strittmatter, ,Das Museum der Unschuld®, in: Siddeutsche Zeitung Wo-
chenende 13./14.09.2008, I-VIII, sowie Orhan Pamuk/Angela Schader, ,Die Quittenreibe
und das Universum der Liebe“, Neue Ziiricher Zeitung 25.10.2008, http://www.nzzglobal.
ch/nzz/forms/page.htm.

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 KARIN SCHWEISSGUT

Verlust der Virginitit (bekdret) vor der Ehe hat fiir Flisun und andere weibliche Ro-
manfiguren negative soziale Folgen (Sibel, Belkis, Geliebte von Kemals Vater u. a.,
vgl. 73 ff./dt. 71 ff.). Fiisun heiratet einen Mann niedrigerer Position (i¢giivey), um
die Wahrheit zu vertuschen. Jungfriulichkeit gilt auch in der Oberschicht als weib-
liche Voraussetzung fiir eine Ehe (402, 507 und 535/dt. 388, 487 und 516). Fiir den
Mann hat eine voreheliche sexuelle Beziehung keine negativen Folgen. Kemal
kann sogar zeitgleich, ohne irgendwelche inneren Bedenken, mit seiner Verlobten
und seiner Geliebten geschlechtlich verkehren. Ein Roman, der mit einem ver-
meintlich vorweggenommenen Happy End beginnt, der plakativ islamische und
gesellschaftliche Normen mit dem unehelichen Geschlechtsakt missachtet, kann
nur in der Katastrophe enden. Auf einer Reise nach Europa verungliickt Fiisun tod-
lich, Kemal tiberlebt schwer verletzt. Sexuell gesehen misslingt die Reise nach Eu-
ropa, die sexuelle Befreiung funktioniert nicht. Fiisun kann sich den Traditionen
nicht entziehen, so dass Kemal - trotz ihrer jahrelangen Ehe - ihre einzige sexuelle
Beziehung bleibt (505 ff./dt. 487 ff.). Masumiyet Miizesi schildert die Schwierigkei-
ten und Probleme der Frauen (wie bekdret, sexuelle Beldstigungen 67 ff./dt. 64 ff.)
aus minnlicher Perspektive. Der egozentrische Protagonist sieht nicht nur die Din-
ge um sich in der Beziehung Subjekt-Objekt, sondern auch seine Mitmenschen.
Als reicher Verwandter dringt sich Kemal mit fast tdglichen Besuchen tiber viele
Jahre hinweg dem jungen Ehepaar auf, er notigt sie, bis die Ehe Fisuns schlieflich
scheitert. Kemal behindert Fiisuns Wunsch nach Studium und Beruf, so dass von
einer Selbstverwirklichung der Frau nicht die Rede sein kann. Thr Tod im Auto als
Selbstmord verstanden, verdeutlicht die Kluft zwischen Mann und Frau. Die Wut
und der Wunsch Fisuns, Kemal umzubringen, stof8t bei ihm auf volliges Unver-
standnis (536 f./dt. 516 f.). Der Wagen an sich und der Tod im Auto sind symbol-
trichtige Bilder.l® Das Auto kann in Verbindung gebracht werden mit Technik,
Moderne, Amerikanisierung, Fortschritt, Schnelligkeit, Kraft und dem Minnlichen.
Der todliche Unfall kann somit interpretiert werden als eine zu rasante Entwick-
lung, die im Desaster endet. Zentraler Punkt der Modernisierung wird — wie in der
kemalistischen Ideologie — die Rolle der Frau.

Die Beziehungen der Romanfiguren bilden unsymmetrische Machtverhaltnisse
ab. Auch hier zeichnet sich eine ,minnliche” Perspektive aus der Position der
Macht ab. Neben der Geschlechtszugehorigkeit spielen die Kategorien arm-reich,
das soziale Prestige und die Zugehorigkeit zur Oberschicht in Abgrenzung zu unte-
ren Schichten fir Kemal eine Rolle. Das einfithrende Zitat des Romans (5/dt. 7)
thematisiert dies: Armut sei nicht mit rein finanziellen Mitteln zu beheben. Das

10 Baudrillard, Das System der Dinge, 88 ff., vgl. ebd. S. 156 ff. In Masumiyet Miizesi ist der
amerikanische Wagen der Marke Chevrolet vor allem Statussymbol. Mit dem Wagen wird
die Stadt durchmessen, bei Ausfliigen hat das Auto soziale Funktion. Zugleich symbolisiert
der Chevrolet Freiheit und Unabhingigkeit sowie die Emanzipation der Frau. Die Uber-

reste des Chevrolets erwirbt Kemal als Museumsexponat, womit seine Kollektion ihren Ab-
schluss findet (555/dt. 534 f.).

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 101

Adjektiv masum in diesem angefithrten Zitat, hier im Sinne arglos, naiv, unwissend,
liefert einen weiteren Interpretationsansatz flir den Romantitel. Die Beschreibun-
gen, das Durchmessen der Stadt Istanbul, ihrer Viertel mit den jeweiligen Lokalen,
Geschiften, Kinos etc., ihrer sozialen Schichtung und allem, was fiir das alltdgliche
Leben von Bedeutung ist, kann beschriebenen Machtstrukturen zugeordnet wer-
den. Die Orte sind identititsstiftend. Der Mensch ist nicht zeit- und raumlos zu
denken.

Als nachrangigen Plot kann man den Roman als die Geschichte der Istanbuler
Alltagskultur (der Oberschicht) mit einem Fokus auf den Dingen des Alltags be-
trachten. Zu dieser Kultur gehort die Geschichte des Films in der Tiirkei, mit den
Produktionen von Yesilgam (288 ff./dt. 285 ff.). Die Alltagskultur wird Teil einer
Erinnerungskultur, die mit nostalgischem Blick auf die Vergangenheit schaut. Die
Erinnerung ist hier an konkrete Dinge gebunden, mit denen individuelle Gefithle
hervorgerufen werden. Die Alltagsdinge erhalten so eine Funktion im Prozess des
Sich Erinnerns, sie spenden Trost (teselli), sie fetischieren den Schmerz der unerfiill-
ten Liebe, sie sind Teil des eigenen Seins und stiften Identitit. Sie schaffen indivi-
duelle Subjektivitit, eine Subjektivitit, die nur mittels Materiellem méglich und
denkbar ist. Als weiteren Plot des Romans, der mit der Geschichte der Alltagskultur
eng in Zusammenhang steht, sind die Betrachtungen der Dinge an sich.

Die theoretische Literatur klassifiziert Dinge nach ihren Eigenschaften, ihren Be-
deutungen und ihrem Lebenszyklus, einem sozial und kulturell, individuell und
kollektivem Eigenleben. Material, Farbe, Grofle, Formung, Haltbarkeit, Dauer im
Gebrauch, Funktionalitit, Handhabung, Exklusivitit oder breite Streuung, Klang
und Geruch oder die Wahrnehmung durch alle Sinnesorgane sind hierbei rele-
vant. Hinzu kommt die dsthetische Dimension. Jean Baudrillard unterscheidet
objektive, subjektive und konnotative Kriterien.!! Wie alle wissenschaftlichen
Arbeiten explizit darlegen, sind Dinge vieldeutig, multirelational und ebenso
vielzdhlig sind ihre Kontextualisierungsmoglichkeiten. Sie rufen Emotionen her-
vor, sind ein gewichtiger Faktor fur die individuelle und kollektive Identitit und
die Erinnerungskultur. Dinge bieten Orientierung und Sinn. Ihre sozialkulturelle
Bedeutung schafft Distinktion durch Geschmack und Lebensstil.!”? Der Wohn-
raum spiegelt riumlich und moralisch Familien- und Gesellschaftsstrukturen
wieder, wie Jean Baudrillard (23 ff.) fur die patriarchale Ordnung darlegt. Orhan
Pamuk lisst in Masumiyet Miizesi mit geradezu analytischem Blick die vielfiltigen
Dimensionen materieller Kultur in ihrer Komplexitit sichtbar werden. Er be-
schreibt die Dinge mit ihrem Aussehen, ihrer Funktion und ihrer Biographie. Er

1 Baudrillard, Das System der Dinge.

12 Siehe Konig, ,Auf dem Riicken der Dinge®; Kienlin, ,Die Dinge als Zeichen®; Baudrillard,
Das System der Dinge; Janet Hoskins, ,Agency, Biography and Objects®, in: Tilley u. a. (Hg.),
Handbook of Material Culture, 74-84, sowie Tilley, ,Introduction®.

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 KARIN SCHWEISSGUT

hebt die individuelle emotionale Beziehung zu einzelnen Gegenstinden hervor,
bettet all dies in spezifische Erfahrungen des Protagonisten Kemal ein.

Als exemplarisches Beispiel kann das erste Exponat fir das Museum betrachtet
werden: ein Ohrring Fisuns (38/dt. 36). Dieser Ohrring ist eng verbunden mit der
sexuellen Beziehung zwischen Fiisun und Kemal (11 £, 538 f./dt. 9 f,, 518 f.). Der
Verlust des Ohrrings beim Geschlechtsakt am Anfang des Romans steht fiir den
Verlust der Jungfriulichkeit Fusuns und wiederholt sich wihrend eines erneuten
vorehelichen Akts vor ihrem Tod. Dass nur ein Ohrring abhanden kommt und
nicht beide, mag als die ambivalente Situation, in der sich Fsun zwischen Festhal-
ten und Ablegen traditioneller Normen befindet, interpretiert werden. Kostbare
Perlenohrringe verkorpern eine auflereheliche Beziehung von Kemals Vater. Kemal
schenkt diese Fusun (107 f./dt. 105 f.), wodurch symbolisch Fiisuns Status als Ge-
liebte bestitigt wird. Sie will jedoch statt der kostbaren Perlen ihren verloren ge-
gangen Ohrring, die Wiederherstellung der moralischen Norm, der Ehe. Eine Rei-
he weiterer Gegenstiande ist verbunden mit der Beziehung des Liebespaares. Ein
Schirm liefert den Vorwand, sich im Merbamet Apartman: zu treffen (33, 36/dt. 31,
34). Das Appartement der Barmberzigkeit ist eine von der Familie Kemals seit vielen
Jahren nicht mehr genutzte Wohnung. Angestaubt sind dort all die alten Dinge,
die nicht mehr benutzt werden. Sie sind beschrieben mit einer Palette von Eigen-
schaften und ihrem Lebenszyklus, sie fungieren als Gedéchtnis- und Gefihlsstiitze
und sie erinnern nostalgisch an Vergangenes.

Die Zugehorigkeit zur Oberschicht, ihren Statussymbolen, ihrer sozialen Praxis
und ihres Konsumverhaltens manifestieren sich durch eine Reihe von Produkten,
die zugleich das Verhiltnis zum Westen und ideologische Positionen ausloten.
Durch diese Produkte grenzt sich die Elite von unteren Schichten ab. Zum einen
geschieht dies durch den Preis. Eine franzosische Handtasche der Marke Jenny Co-
lon, die verwoben ist mit Kemals Beziehungen zu seiner Verlobten und seiner Ge-
liebten, kostet so viel wie sechs Gehilter eines jungen Beamten (15/dt. 13). Aus-
lindische Alkoholika, die nur unter Schwierigkeiten zu besorgen sind (109 f./dt.
107 f.), zeigen zum anderen nicht nur die finanzielle Seite, sondern verdeutlichen
Netzwerke wichtiger Beziehungen, in die die Oberschicht eingebunden ist. Ein-
heimische alkoholische Getrinke wie Likor sind eingebettet in Diskurse von Reli-
gion versus Zivilisation und Kemalismus (44 f./dt. 42 f.). Ein anderes lokales Ge-
trank ist die erste tiirkische Limonade namens Meltem, die dargestellt ist mit Pro-
duktion, Vermarktung, Verbreitung, Konsum und emotionalem Stellenwert. Sie
wird verdringt durch ein Produkt eines international operierenden Konzerns, der
Coca Cola. Aufstieg und Fall der einheimischen Limonade stehen stellvertretend
fur wirtschaftliche Entwicklungen in der Turkei und dem Einfluss der Globalisie-
rung.

Schichtiibergreifend, lokal und global in der Wohnkultur und in der Mode ei-
ner bestimmten Zeit verwurzelt sind im Roman genannte Porzellanhundefigiir-
chen (kopek biblosu 112, 417 f./dt. 110, 402 f.). Nippes dieser Art schafft Vertraut-

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 103

heit und Behaglichkeit (huzur 418). Das Kapitel Die Hunde, in dem diese Porzel-
lanhiindchen im Mittelpunkt stehen, berichtet neutral vom Putsch des 12. Sep-
tembers 1980 und seinen Folgen. Der Verlust der Porzellanfigiirchen fithrt zum
Verlust von huzur, ebenso im folgenden Kapitel Was ist das eigentlich? die Prisenz
der Militérs. Die dort beschriebene Quittenreibe, die mit Marmelade und Stiflem
assoziiert ist, wird zeitweise von den Soldaten beschlagnahmt. Fiir sie ist die Rei-
be ein Gerit mit scharfer Schneide und somit verboten (426/dt. 411), wodurch
u. a. die Absurditit militirischer Mafinahmen deutlich wird. Wihrend der nicht-
lichen Ausgangssperre bleibt Istanbul Meuten streunender Hunde tberlassen
(kdpek geteleri 426/dt. 411). Diese konnen zweifelsohne als Anspielung auf die Mi-
litdrs gesehen werden. Die Hunde zeigen wie subtil und geschickt Orhan Pamuk
politische Bewertung, hier eine Kritik am Putsch 1980, einbringt.
Zusammenfassend lésst sich festhalten: Orhan Pamuk blickt fast wie ein Wissen-
schaftler auf die Dinge des Alltags, wie ein Archiologe gribt er ihre historischen
Schichten aus, mit dem analytischen Blick eines Anthropologen, Zeithistorikers
und Kulturwissenschaftlers klassifiziert, beschreibt er die Gegenstinde, ordnet ih-
nen soziale, kulturelle, emotionale Bedeutungen und soziale Differenz zu.!3 Die
materielle Kultur wird zum Mapping einer Gesellschaft und ihrer Geschichte.

Im Laufe des Romans legt Kemal eine Sammlung an, die den Grundstock fiir sein
spateres Museum bildet. Diese Kollektion besteht zunichst aus Gegenstinden, die
er bei der Familie Fisuns einsteckt und mitnimmt. Spéter kauft er einzelne Expo-
nate hinzu. Der Beginn der Sammlung (ein Lineal, Kapitel 30) mag zufillig sein, er
fillt jedoch in die Zeit, in der Fusun verschwindet und fir Kemal verloren geht.
Danach wird die Nihe, wie sie im ersten Kapitel beschrieben ist, nicht mehr er-
reicht. Das Sammeln kann hier als Ersatzhandlung fiir die nicht erfiillte Liebesbe-
ziehung gedeutet werden. Mit der Zeit bemerkt Fisuns Familie die ,Diebstihle®,
sie schreitet nicht dagegen ein, obwohl sie wie anhand der Porzellanhiindchen ge-
zeigt, erbost dariiber ist. Auf die Frage des Warums, antwortet Kemal: ,,Onlar bana
i geliyordu,” [...] (535/ dt. ,Das hat mir eben gutgetan® [...] 515.). Er hat zwar
keine moralischen Bedenken, sich die Sachen anzueignen, dennoch ist er kein
Dieb im herkémmlichen Sinne. Kemal entzieht die Dinge ihrer bestimmten alltig-
lichen Funktion, wie beim Sammeln stets der Fall.1* Zugleich verdeutlichen die
,Diebstihle“ die Machtverhiltnisse zwischen Kemal als reicher Verwandter und
Fuasuns Familie: dem Fehlverhalten Oberer begegnet man in der tiirkischen Kultur
mit Groffimut. Hohepunkt des Sammelwahns bilden die 4213 gesammelte Zigaret-
tenkippen (Kapitel 68), die als “mabrem egyalar” — ,intime Gegenstinde“ gesehen
werden (438/dt. 422). Hier bekommt die Sammelleidenschaft eine starke erotische

13 Vgl. zu den Umgangsweisen mit materieller Kultur Konig, ,Auf dem Riicken der Dinge,

116 ff.
Vgl. die Definition des Sammelns bei Russell Belk, ,,Collectors and Collecting®, in: Tilley
u.a. (Hg.), Handbook of Material Culture, 534-545, hier 535.

14

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 KARIN SCHWEISSGUT

und fetischierte Komponente. Dartiber hinaus ist der Nikotinkonsum fester Be-
standteil der beschriebenen Alltagskultur. Die Sammlung ist vor allem eine person-
liche Kollektion Kemals. Sie reprisentiert aber auch die Alltagskultur Istanbuls in
einer gewissen Zeitspanne und ist Teil der Erinnerungskultur. Kemal ist der ideale
Sammler, wie ihn die theoretische Literatur beschreibt:!> Ein Mann mittleren Al-
ters,'® leidenschaftlich,!” mit einer Nostalgie fiir den Ursprung und einer gewissen
Versessenheit auf das Authentische der gesammelten Gegenstinde,!® der als roman-
tischer Held in einem rituellen, sakralen Akt die Objekte rettet.! Mit dem Sam-
meln ordnet er die Welt — und Orhan Pamuk seinen Roman.

Die letzten drei Kapitel des Romans stehen ganz im Zeichen des Museums, in
das Kemals Sammlung tibergeht. Er ist Stifter und Kurator. Mit der Prisentation
seiner Sammlung bewahrt er die Alltagsdinge vor dem Vergessen und Verschwin-
den. Im Allgemeinen sind Ausstellungsstiicke materieller Kultur in Museen de-
kontextualisiert.20 Masumiyet Miizesi bildet diesen fehlenden Kontext und liefert
Interpretationen fur die Exponate im Museum. Der Protagonist Kemal erkennt
im letzten Kapitel des Romans die Notwendigkeit eines ausfithrlichen Museums-
katalogs, der die Geschichte eines jeden Gegenstands verzeichnet. Dazu bittet er
Orhan Pamuk, seine Geschichte niederzuschreiben, dessen Ergebnis der vorge-
legte Roman ist, womit das Werk zu einer Art Museumskatalog wird (vgl. 565/dt.
544 f). Das Parallelisieren von Roman und Museumskatalog zeigt sich u. a.
durch die fiir einen Roman auflergewdhnlich vielen Kapitel, in denen die jeweili-
gen Gegenstinde im Mittelpunkt stehen, so dass die Kapitel wie einzelne Vitri-
nen wirken. Der Index der Figuren am Ende des Romans liefert eine Art wissen-
schaftliche Komponente wie sie fiir einen Museumskatalog denkbar ist. Dariiber
hinaus ist das Buch Werbung fiir Orhan Pamuks Museum.

Vorbild und Inspiration fiir ein persdnliches Museum?! bilden fiir Kemal ver-
schiedene kleinere Museen in Paris (547 ff./dt. 527 ff.). 5723 Museen, die Alltags-
dinge oder private Gegenstinde einzelner Personlichkeiten ausstellen, besucht er
weltweit (580/dt. 559; ca. 50 dieser Museen werden namentlich genannt). Nach der
Leidenschaft des Sammelns wendet sich Kemal der Passion des Museumsbesuchs
zu. Museen mit Alltagsdingen sind in der Tiirkei weitgehend unbekannt, so dass

15
16

Zum Sammeln allgemein siehe Belk, ,Collectors and Collecting”.

In verschiedenen Lebensphasen wird besonders gerne gesammelt, so im mittleren Alter ge-
schlechtsspezifisch von Minnern, vgl. Belk, ,Collectors and Collecting®, 539.

17 Zur Passion des Sammelns siche Baudrillard , Das System der Dinge, 110 ff.

18 Vgl. Baudrillard, Das System der Dinge, 98.

19" Belk, ,Collectors and Collecting®, 540 f.

20 Zur theoretischen Auseinandersetzung mit dem Thema Museum siehe Anthony Alan Shel-
ton, ,Museums and Museum Displays®, in: Tilley u. a. (Hg.), Handbook of Material Culture,
480-499, und Michael Rowland, ,Presentation and Politics®, in: Tilley u. a. (Hg.), Hand-
book of Material Culture, 443-445.

Orhan Pamuk betont in einem Interview seinen Anspruch, ein Museum sollte personlich
sein, vgl. Pamuk/Steinfeld, ,,Frankfurter Buchmesse 2008.

21

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 105

die Aufzihlung einer enorm hohen Zahl von Museen wie eine Rechtfertigung
Orhan Pamuks gegentiber seinen Landsleuten wirkt, die solch einem Ausstellungs-
konzept mit Unverstindnis begegnen konnten. Mit einem Museum der materiel-
len Alltagskultur findet Orhan Pamuk und mit ihm die Turkei Anschluss an eine
international bereits weit verbreitete Entwicklung. Doch nicht die Nachahmung
westlicher Modelle hat er im Sinn. Der Blick soll nicht auf das Fremde, sondern
auf das Figene gerichtet werden. So heifdt es im Roman hinsichtlich der Ausstel-
lung: “Tiirk milleti [...] kendi hayatin seyretmeli.” (578/dt. 558 ,Die Tiirken sollen
[...] ihr eigenes Leben sehen.®).

Masumiyet Miizesi parallelisiert mehrfach den Leseprozess mit dem Gang durch
das Museum. Anhand zweier verschiedener Medien, einem Text einerseits und Ge-
genstinden andererseits, wird die gleiche Geschichte ,erzihlt“. Beide Medien ba-
sieren auf der visuellen Wahrnehmung, jedoch ist beim Museumsbesuch das Visu-
elle elementar, beim Lesen kommt das Imaginare stirker zur Geltung. Beide Medi-
en erfordern spezifische Voraussetzungen. Der Gang durch das Museum ist an Ort
und Offnungszeiten gebunden. Das Lesen erfordert die Lesefihigkeit und Kennt-
nisse der Romansprache, und die Erzdhlzeit des Romans tibertrifft die Dauer des
Museumsbesuchs bei weitem. Lektiire und Besichtigung stimulieren individuelle
Erinnerungen und Gefiihle. Text und Gegenstinde ergdnzen sich in ihrer Wirkung:
Die Exponate authentifizieren das Fiktive, den Roman, und der Roman kontextu-
alisiert die Ausstellung. Masumiyet Miizesi gewinnt mit der Parallelisierung von Leser
und Besucher eine innovative Dimension.

Baba ve Pi¢

Elif Safak wihlte mit dem Roman Baba ve Pig, der vor Orhan Pamuks Museum der
Unschuld erschienen ist, einen andersartigen Weg in der Darstellung materieller
Kultur. Ihr Roman erzihlt die wechselvolle Geschichte zweier Istanbuler Grofifa-
milien, einer tiirkisch-muslimischen und einer armenischen, die sich ca. in den
1920er Jahren in San Francisco (USA) niedergelassen hatte. Uber vier Generatio-
nen, von 1915 bis 2005, ist das Schicksal beider Familien durch ein Meister-
Lehrlingsverhiltnis, mehrere Ehen und schliefflich einer Freundschaft miteinander
verwoben. Die armenische Grofifamilie ist mit dem osmanischen Intellektuellen
Ohannes Istanbuliyan?2 — dem Istanbuler - die iltere, jedoch fehlt ihr im Ver-
gleich zur tirkischen eine Generation, was sich als Folge des Genozids interpretie-
ren lisst. Riza Selim, Waise und Stammvater der tiirkischen Grofifamilie, war
Lehrling und Schiitzling des kinderlosen Levon, Schwager von Ohannes Istanbu-
liyan. Von ihm lernt er das Kesselmacherhandwerk. Das Verhiltnis zu seinem
Meister ist fir Riza Selim identititsstiftend. So nimmt er den Nachnamen Ka-

22 Die Namen der Figuren gebe ich gemif} der tiirkischen Version des Werkes wieder. Fiir
meine Interpretation nutzte ich die tiirkische Version.

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 KARIN SCHWEISSGUT

zanci, dt. Kesselmacher, an und gibt seinem einzigen Sohn den Namen Levon,
den er allerdings aufgrund o6ffentlichen Drucks in Levent abindert. Mit der Repu-
blik wechselt Riza Selim seinen Beruf und wird Fahnenmacher, wodurch er zu
Wohlstand und Ansehen kommt. Er steht stellvertretend fiir die junge Republik,
die Fahne symbolisiert die Nationalisierung. Mit seiner nicht existierenden osma-
nischen Vergangenheit reprisentiert er das offizielle Geschichtsbild, das in der
Tiirkei viele Jahrzehnte vorherrschte. Seine Nachfahren verkdrpern dann zwei La-
ger der tirkischen Gesellschaft. Sie sind laizistische Kemalisten oder religios orien-
tierte Muslime (310/engl. 299).

Baba ve Pi¢ diskutiert den armenisch-tiirkischen Konflikt mit allen denkbaren
Dimensionen und Standpunkten. Dies gelingt der Autorin durch die verschiede-
nen Figuren, die Figurenkonstellation und durch Unterhaltungen in Chatroom
Cafe Constantinopolis, in dem sich in den USA lebenden Enkel der ehemals christ-
lichen Minderheiten der Tirkei zusammenfinden. Die Figuren verkorpern die
individuelle Dimension der Geschichte; im Chatroom kommt eher kollektive Er-
fahrungen der Armenier zur Sprache. Neben den Auseinandersetzungen um den
armenischen Genozid und dessen Folgen wird immer wieder die Frage nach dem
Verhiltnis zur Vergangenheit thematisiert. Elif Safak zeigt hier das ganze Spek-
trum der Moglichkeiten vom Ausloschen und Verdringen der Vergangenheit,
{iber das Erforschen des Zuriickliegenden bis hin zur Uberhéhung und Fetischie-
rung vergangener Erfahrungen auf. Im Raum steht auch die Frage, wie mit dem
Wissen iiber die Vergangenheit umzugehen ist. Der Roman gibt mit diesen Dis-
kursen Denkanstofle und Handlungsanweisungen fiir beide Parteien.

Die materielle Kultur nimmt in Elif Safaks Roman eine ihnlich strukturierende
Rolle wie bei Orhan Pamuk ein. Sie fokussiert allerdings keine Alltagsdinge, son-
dern die Esskultur und hierbei besonders eine traditionelle Stffspeise namens
asure?. Das Rezept wird in den Erzdhltext aufgenommen (281 f./engl. 272 f.)
und die Zutaten bilden je eine Kapiteliiberschrift.?* In den ersten zehn Kapiteln
spielt die jeweilige Uberschrift eher eine periphere Rolle — oft wird diese Zutat
nur ein einziges Mal im Kapitel genannt. Dennoch sind diese Ingredienzien in
der Gesamtschau von Bedeutung. Die jeweilige Zutat ist eng verbunden mit ei-
nem einschneidenden Ereignis im Leben einzelner Figuren oder grofiter Intensi-

23 Name fiir den 10. Muharram (Monatsname im islamischen Mondkalender) und verschie-
dene Briuche dieses Tages, die auf judische Urspriinge zuriickgehen. Die Stfispeise agure
soll durch die in der Arche Noahs vorhandenen Lebensmittel entstanden sein. Fiir die
Schiiten ist es der Todestag Husains, der in der Schlacht von Kerbela umkam. Zu aure sie-
he Yusuf Sevki Yavuz, ,,A§ﬁr“‘ in: TDVIA 4, 24-26; Ph. Marcais, ,‘Ashara>, in: EP, 45,
ferner A. J. Wesinck, “Asara”, in: LA I, 710- 711.

Die Abweichung der ersten Zutat in der tiirkischen Version des Romans (44 nobut, 281
Jasulye) kommt durch die Ubersetzung zustande. Im Englischen handelt es sich sowohl im
Rezept als auch in der Kapiteliiberschrift um Kichererbsen (35 und 272 garbanzo beans). Die
deutsche Ubersetzung spricht von Garbanzobohnen (50 und 350), ein Wort, das in den
einschligigen deutschen Worterbiichern nicht verzeichnet ist.

24

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 107

tit ihrer Gefiihle. In einzelnen Passagen verdichten sich die Nennungen von asu-
re oder ihrer Zutaten. Die erhohte Frequenz ist spannungssteigernd und mit ihr
kommt die unschéne Vergangenheit der tiirkisch-muslimischen Seite ans Licht.
So wird in den beiden letzten Kapiteln agure um eine Zutat erginzt, die dem
letzten Kapitel die Uberschrift gibt: Kaliumzyanid, besser bekannt als Zyankali.
Asure gewinnt im Roman verschiedene sich iiberlagernde und erginzende Bedeu-
tungsschichten. Mit ihrem jidischen Ursprung und den verschiedenen Zutaten,
die eigentlich so gar nicht fiir eine Stiflspeise zusammenpassen wollen, symboli-
siert sie die multiethnische und multikulturelle osmanische Gesellschaft, deren
Whurzeln in fritheren Kulturen zu finden sind. Agure steht mit ihrer langen Tradi-
tion aber auch fiir die weit zuriickliegende Vergangenheit und zugleich fiir die
synkretistische Dimension religioser und alltiglicher Praxis in Kleinasien und
dem Vorderen Orient. Der letzte Zusatz, das Zyankali, vergiftet diese multikultu-
relle Atmosphire im wahrsten Sinne des Wortes. Es steht fiir den Genozid und
den Zusammenbruch des Osmanischen Reiches. Dies als Katastrophe begriffen,
ergibt sich eine weitere semantische Schicht fiir asure. Sie ist ein mahnendes
Uberbleibsel menschlichen Versagens schlechthin, verdeutlicht durch die Sintflut
und die Arche Noahs, in der die Si8speise aus Not entstanden sein soll (vgl. 315 £./
engl. 304 f.). Asure nimmt dariber hinaus eine zentrale Rolle in der Identitit der
turkischen Familie Kazanci ein. Sie identifiziert sich durch ihren Nachnamen mit
der Sufdspeise, fur deren Herstellung ein kazan, ein Kessel, notwendig ist (316).
Asure symbolisiert Bestindigkeit und Hoffnung (281/engl. 272), wichtiger Be-
standteil sozialer Beziehungen und kulturellen Lebens (298/engl. 288 f.). Fur
Mustafa Kazanci, der seit 20 Jahren in den USA lebt und in diesen Jahren alles
Turkische und die Tirkei aus seinem Leben verbannt hat, 16st agure gefihlvolle
Erinnerungen aus, denen er sich nicht entziehen kann (298 f. und 350/engl. 288
f.) und die sein personliches Fehlverhalten offenbaren. Als Kind durchbricht er
soziale Familienbeziehungen, in dem er die Suflspeise nicht den Nachbarn
bringt, sondern sie sich einverleibt (298 f./engl. 288 f.). Als Jugendlicher wird im
Traum asure zum Balsam seiner Wunden, die ihm der Vater als Strafe fiir das Mas-
turbieren zufiigte (326/engl. 314). Sein schwieriges Verhiltnis zur eigenen Minn-
lichkeit und zur tabuisierten Sexualitit endet in der familidren Katastrophe, die
mit der Sintflut verglichen wird (318/engl. 307): Er vergewaltigt seine jiingere
Schwester Zeliha (318-332/engl. 307-318). Die Siifispeise asure durchbohrt den
Panzer um sein Gewissen (350), so dass er dem Totungsverlangen seiner altesten
Schwester Banu nachkommt und die vergiftete Speise zu sich nimmt (351 f., 372
f./engl. 336 f. und 354 f.). Thre tiefe Gliubigkeit ermoglichte ihr, die Wahrheit
Uiber Mustafas Tat und den Genozid zu erfahren (193 ff., 229 ff./engl. 186 ftf.;
222 ff.). Fur die einzelnen Ingredienzien lassen sich vergleichbar komplexe Inter-
pretationsansitze wie hier fiir agure umrissen aufzeigen.

Neben der spezifischen Speise agure hat die Ess- und Trinkkultur, der Nikotin-
und Alkoholgenuss im Roman eine wichtige Funktion in der Darstellung des Le-

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 KARIN SCHWEISSGUT

bensstils, des Geschmacks, der kulturellen und sozialen Praxis, so dass vor allem
die Esskultur ein zentrales Moment der Identitdt — auch in der Migration - bil-
det.?> Verschiedene kulturelle Muster und eine Auseinandersetzung mit ihnen
zeigen sich vor allem in der Figur Armanus Cakmakgiyan.2¢ Thre Mutter, die
Amerikanerin Rose, trennte sich von ihrem Vater, einem Enkel Ohannes Istanbu-
liyans, und heiratete aus Rache an der armenischen Grofifamilie einen Tirken,
Mustafa Kazanci. Die junge Frau Armanus wichst mit zwei verschiedenen Kultu-
ren, mit der protestantischen Welt ihrer Mutter in Arizona und mit der armeni-
schen Grofifamilie ihres Vaters in San Francisco auf. Im Mirz 2005 reist sie zur
Familie ihres Stiefvaters nach Istanbul, um ihre armenischen Wurzeln zu erkun-
den (314/engl. 303). Anhand der Esskultur werden die drei Identititen — ameri-
kanisch, armenisch und tiirkisch — ausgehandelt. Wesentlich ist dabei die soziale
Funktion des Essens. Die beiden Grofifamilien (u.a. 30 f. und 134/engl. 22 f.
und 122; 60 ff., 110 und 113/engl. 50 ff., 97 und 100) werden so vorgestellt, er-
ginzt durch die Istanbuler Kneipenkultur mit ihrem Lebensstil (259 ff./engl. 252
ff.). Wihrend fiir Rose die zu erwartenden tiirkischen Speisen Angste hervorrufen
(294 und 296 ff./engl. 284 ff.) - Crépe mit Ahornsirup verkorpern ihre Essge-
wohnheiten (303/engl. 292) -, so ist es fiir Armanus das Verbindende und Ge-
meinsame zwischen tiirkischer und armenischer Kultur, wodurch sie sich nach ih-
rer Ankunft in Istanbul als Armenierin outet (166, 164 ff. und 173/engl. 158, 156
ff. und 165). Der lokale Bezug der Esskultur ist identititsstiftend. Die Ernih-
rungsgewohnheiten der armenischen Grofifamilie in den USA zeigen die Gren-
zen der Integration auf: der Geschmack lisst sich nicht integrieren. So enthilt ein
Test, in dem man den Grad seines Armenischseins messen kann, mehrere spezi-
fisch ,tiirkische® Speisen (126 f./engl. 114 f.) und Armanus nennt die tirkische
Kiiche ein Paradies fur jeden Armenier (189/engl. 182). Ganz andersartige Aspek-
te der eigenen Identitit riicken fiir die junge Frau Asya Kazanci durch die jahrli-
che Geburtstagstorte ins Bewusstsein. Es sind ihre ersten Erfahrungen mit dem
Schimpfwort pi¢ (dt. Bastard) (71 ff./engl. 60 ft.). Sie wichst ohne Wissen um den
eigenen Vater vaterlos auf, sie ist die Tochter der vergewaltigten Zeliha, die die
Identitit des Erzeugers Mustafa bis zu dessen Tod verheimlicht.

25 Zum theoretischen Hintergrund der Esskultur allgemein siehe unter dem Stichwort in

Meyers GrofSes Taschenlexikon, 10. Auflage, Mannheim 2006 (elektronische Ressource), zum
Themenkomplex Geschmack, Lebensstil und Identitit siehe Tilley, “Objectification”, 66
und Patricia Spyer, ,The Body, Materiality and the Senses. Introduction®, in: Tilley u. a.
(Hg.), Handbook of Material Culture, 125-129, sowie Judith Faryuhar, ,Food, Eating, and the
Good Life®, in: Tilley u.a. (Hg.), Handbook of Material Culture, 145-160, hier 146 ff. Im Eng-
lischen wird der kulturspezifische Nahrungsverzehr von Migranten in der Regel unter dem
Begriff Ethno-Food oder Ethnic Foods gefasst. Prigend fur die Esskultur sind neben ethni-
schen, religiose und lokal-regionale Aspekte.

Armanug trigt einen armenischen Vornamen, den Namen ihrer Urgroffmutter, der Frau
von Ohannes Istanbuliyan. Thr Nachname hingegen ist abgesehen von der Endung -yan
tirkischer Herkunft, dt. Waffenschmied, vgl. 167.

26

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 109

Weitere Dimensionen materieller Kultur finden sich in einer Vielzahl be-
schriebener Dinge, die allesamt dem Habitus, dem kulturellen und symbolischen
Kapital im Bourdieu’schen Sinne zuzurechnen sind. Dazu gehdren Wohnungs-,
Café- und Kneipeneinrichtungen inklusive der Wandgestaltung mit Bildern und
Postern, dazu gehoren die teilweise absolut unpassenden Souvenirs, die Rose der
Istanbuler Familie kauft (293/engl. 283 f.). Die charakterisierte Kleidung durch-
bricht die stereotypen Vorurteile Giber tiirkische Frauen und zeigt das ganze Spek-
trum der Art, sich in der Turkei zu kleiden. Armanus ist schockiert von Zelihas
markantem Kleidungsstil mit ihren Minirocken und hochhackigen Schuhen. Die
Schuhe Zelihas verkorpern ihre Identitit. Der Bruch eines Schuhabsatzes im ers-
ten Kapitel steht fiir den Bruch in ihrem Leben infolge der Vergewaltigung
durch ihren Bruder. Accessoires nehmen eine vergleichbare Funktion ein. Die
beiden armenischen Intellektuellen Ohannes Istanbuliyan und Aram, Zelihas
Lebenspartner, werden durch ihre Brille parallelisiert (242, 257). Beide - der eine
1915, der andere 2005 - halten unverbesserlich an Istanbul und threm Vertrauen
in die Menschen dort fest. Unter allen Dingen nimmt eine Brosche eine Sonder-
stellung ein. Sie ist in Form eines in der Mitte aufgebrochenen Granatapfels mit
leuchtenden Rubinen als Kerne, exquisit gearbeitet von einem armenischen
Kiinstler in Sivas (231/engl. 226). Seit dem Altertum ist der Granatapfel eine
symboltrichtige Frucht.?” Die Biographie der Brosche verdeutlicht mehrere Ebe-
nen dieser Symbolik und fiigt noch weitere hinzu. Ohannes Istanbuliyan kauft
das Schmuckstiick fiir seine Frau (231 f./engl. 226), was als Symbol der Liebe und
der Ehe gewertet werden kann. Erginzt wird das Bild des aufgebrochenen Gra-
natapfels noch mit einer anderen Bedeutung. Vor der Verhaftung Ohannes Istan-
buliyans will ein Freund ihn wachritteln, wozu er die Lage des Osmanischen
Reiches 1915 mit einem Granatapfel vergleicht: “Nar ortadan ayrilyp da parcalara
boliiniirse, bir daha miimkiinii yok yerine koyamazsin sagilan taneleri ...” (239/engl.
233) ,Wenn ein Granatapfel erst einmal aufgebrochen ist und seine Kerne in alle
Richtungen verstreut sind, kann man ihn nicht mehr zusammenfiigen.“ (dt. 300).
Folgt man dem Bild der geschlossenen Frucht als Symbol der Kirchengemein-
schaft, so ldsst sich die aufgebrochene Frucht auf die armenische Kirche tibertra-
gen, die zersprengt wird. Im angespannten Moment vor der Verhaftung Ohannes
Istanbuliyans ruft die Erinnerung an einen auf den Boden geworfenen aufgebro-
chenen Granatapfel Panik hervor (239/engl. 233). Das leuchtende Rot (kipkirmizi)
kann mit Blut assoziiert werden. Im kirchlichen Kontext verbildlicht der rote Saft

27 Der Granatapfel ist vor allem ein Fruchtbarkeitssymbol. Der Baum symbolisiert Liebe, Ehe
und Fruchtbarkeit, die geschlossene Frucht die Kirchengemeinschaft und das Offnen der
Frucht die Defloration. Das Rot des Inneren ist ein Symbol der Liebe und des Blutes,
damit des Lebens und des Todes. In der Kirche gilt der rote Saft des Granatapfels als Blut
der Mirtyrer. Als Frucht des Mittelmeerraums steht der Granatapfel im Roman fiir den re-
gionalen Bezug. Siehe unter dem Stichwort Granatapfel in Hans Biedermann, Knaurs Lexi-
kon Symbole, Miinchen 2004, 169-170, und Udo Becker, Lexikon der Symbole, Koln [2007],
106-107.

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 KARIN SCHWEISSGUT

des Granatapfels das Blut der Mirtyrer. Dementsprechend kann das Rot als Vor-
griff auf die folgenden Ereignisse, dem Tod Ohannes Istanbuliyans, interpretiert
werden. Die Brosche kann er nicht mehr seiner Frau schenken und sein Lebens-
werk, eine Sammlung armenischer Mirchen, nicht vollenden. Fruchtbarkeit, Lie-
be, die Uberlieferung der armenischen Traditionen erfiillen sich nicht. Das weite-
re Schicksal der Brosche steht exemplarisch fir die Geschichte der Armenier nach
1915. Susan, die Tochter Ohannes’, tiberlebt die Deportation, wird zwangskon-
vertiert und kommt schliellich in ein Waisenhaus in Istanbul, wo Riza Selim, der
ehemalige Lehrling Ohannes’ Schwagers, sie zufillig findet und heiratet. Susan
bringt einen Sohn zur Welt. Thr alterer Bruder macht sie ausfindig, tiberreicht ihr
die Brosche und nimmt sie mit nach Amerika. Susan lisst ihr Kind und das
Schmuckstiick als Erbe fiir ihren Sohn zurtick (339 und 341 ff./engl. 324 und 326
ff.). Mit der Brosche ldsst Susan das Erlebte, die schrecklichen Erfahrungen hinter
sich. Sie hinterldsst dieses Schicksal als Erbe den Tiurken. Die Brosche verbleibt
in der Tirkei wie all die Besitztimer der Armenier zuriick bleiben. Riza Selim
heiratet erneut und griindet so die Familie Kazanci. Der Sohn Susans ist sein
einziger Nachkomme, so dass die Brosche sich schliefflich im Besitz seiner iltes-
ten Tochter Banu befindet (318, 336 und 374/engl. 306, 321 und 355). Die Bio-
graphie der Brosche verkorpert die armenische Erfahrung. Sie ist das Beweisstiick,
das Zeichen der Authentizitit der armenischen Geschichte im Allgemeinen und
der Familien Istanbuliyan/Cakmakgiyan und Kazanci im Besonderen. Wie ihre
beiden Familiengeschichten mehrfach miteinander verquickt sind, so ist die tiir-
kische Geschichte nicht von der armenischen zu trennen. Der aufgebrochene
Granatapfel symbolisiert Leben und Tod. Granatapfelkerne sind eine der Zutaten
fur agure, so dass die symbolische Bedeutung der Brosche eingebettet ist in die
verschiedenen Bedeutungsschichten der Sufispeise (s. o.).

Elif Safak zeichnet die armenische, tiirkische oder amerikanische Kultur, in der
die Esskultur und der Lebensstil eine zentrale Rolle einnehmen, nie eindimen-
sional. Stets werden verschiedene Facetten sichtbar: Rose, die Vertreterin der
amerikanischen Kultur, ist durch den Ort ihrer Herkunft (Kentucky, 68/engl. 57)
und ihrem spiteren Leben in Arizona (293/engl. 284) ambivalent. Sie ist die Fi-
gur, die die beiden Familien zusammenbringt. Dies konnte als Handlungsanwei-
sung gelesen werden, welche Rolle die USA im tirkisch-armenischen Konflikt
Ubernehmen konnte. Die tiirkischen und armenischen Charaktere sind gleicher-
maflen verschiedenartig oder facettenreich geschildert. Die zwei Soldaten, die
Ohannes verhaften, haben unterschiedliche Verhaltensweisen (242/engl. 235).
Beide Grofifamilien sind sehr heterogen und auch in einer Generation zeigen
sich recht unterschiedliche Lebensstile. Barsam, Rose erster Mann armenischer
Herkunft, ist noch voll und ganz in die armenische Community und Familie in-
tergriert (287 ff./engl. 278 ff.), wihrend Mustafa, ihr zweiter Mann, mit der tiirki-
schen Kultur gebrochen hat (294 f./engl. 285). Mit ihrem Anderssein gehen sie
vollig unterschiedlich um. Es liefen sich noch zahlreiche weitere Beispiele anfiih-

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 111

ren. Materielle Kultur fungiert in Elif Safaks Roman Baba ve Pi¢ nicht nur, um
den Roman zu strukturieren und ihr Anliegen wie die Geschichte des armeni-
schen Genozids zu thematisieren, sondern sie nutzt Beschreibungen materieller
Dinge auch fiir die Zeichnung ihrer Figuren.

Fazit

Elif Safak und Orhan Pamuk bedienen sich in den untersuchten Romanen einer
vergleichbaren Technik, ihren Text anhand von Gegenstinden und Lebensmit-
teln zu strukturieren. Wihrend Elif Safak dies in klarer Form mit den Kapitel-
iiberschriften verdeutlicht, erscheinen in Orhan Pamuks Roman die materiellen
Giiter nicht so offensichtlich, wobei er dies mit metafiktionalen Methoden kom-
pensiert. Er thematisiert den Stellenwert der Gegenstinde fur seinen Erzihltext.
Beide Autoren verkniipfen die Dinge mit wesentlichen inhaltlichen Aspekten,
wobei Masumiyet Miizesi die nostalgische Erinnerung, Sexualitit und Baba ve Pi¢
Fragen der Identitit, das armenisch-tiirkische Verhiltnis fokussiert. Verkorpert Der
Bastard von Istanbul mit den gewihlten Figuren, einer Welt der Frauen, und in-
haltlichen Standpunkten das Weibliche, so steht Das Museum der Unschuld fur das
Minnliche. Analog hierzu ist der Beginn der Romane zu lesen: Der Geschlechts-
akt bei Pamuk, die missgliickte Abtreibung bei Safak.

Die behandelten Romane sind beide erfolgreiche und viel diskutierte Werke von
betrichtlichem Umfang, die in einer durchgehenden Erzihlung unterhaltsam und
spannend komplexe Sachverhalte thematisieren. Sowohl Masumiyer Miizesi als
auch Baba ve Pi¢ zeigen ein alternatives Bild der Vergangenheit jenseits der offiziel-
len Geschichtsdarstellung in der Tiirkei. Sie positionieren sich — u. a. mit ihrer Dar-
stellung von materiellen Kulturgiitern - in der tiirkischen Erinnerungskultur.

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37. per



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783858506772-97 - am 22.01.2026, 04:12:37.



https://doi.org/10.5771/9783956506772-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

