
An Interview with Barbara Honigmann, 
February 2013

Andrea Doser, Ed./Holly Eades/Matthew Hambro/ 
Heidi Hart/Patrick Lang/Claire Scott*1

In early 2013 contemporary German-language author Barbara Honigmann 
spent a month as author-in-residence at Duke University in Durham, North 
Carolina, on an invitation from the Duke University German Department. Du-
ring this period, students of the Carolina-Duke Graduate Program in German 
Studies participating in a seminar entitled Political Disengagement? Forays into 
Contemporary German Literature & Asthetics, led by Professor William Donahue, 
met with the author several times to discuss her novels. Toward the end of her 
stay, Mrs. Honigmann offered to record an interview with these students for 
publication in andererseits. 

andererseits:	
Die Verbindung zwischen Ort und Identität scheint in Ihren Büchern sehr wich-
tig zu sein. Viele Ihrer Figuren versuchen durch ihre Reisen diese Verbindung 
besser zu verstehen. Die deutliche Verbindung zwischen Israel und dem Ju-
dentum wird manchmal erwähnt, aber auch die Idee, dass es manchmal gut ist 
keinen Ort oder wirkliche Heimat zu haben. Zum Beispiel, in Alles, alles Liebe 
schreibt Anna: »Ich finde es eigentlich gut, dass das Judentum keinen Ort hat 
und das Innere, wie Du es nennst, ausschließlich Handlung, als etwas Bewegtes 
und vielleicht Bewegendes ist«. Denken Sie, dass Ihre Identität mit einem Ort 
(oder mehr als einem Ort) verbunden ist? Wenn ja, mit welchem? Wenn nein, 
warum nicht? Was sind Ihrer Meinung nach die Vorteile und Nachteile sich mit 
einem Ort zu identifizieren?

Honigmann: 
Das ist eine sehr komplexe Frage. Ich bin ja kein Philosoph, aber ich habe auch 
darüber nachgedacht. Ich misstraue einer Identität, die sehr an den Ort gebun-
den ist. Das kommt wohl auch so ein bisschen aus einer deutschen Tradition, 
dieses Anti-Scholle wie man sagt, aber man muss auch zur Kenntnis nehmen, 

*1Open Access Copyright License: cb Creative Commons Attribution 4.0; Editor’s E-
Mail: apd12@duke.edu.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020 - am 13.02.2026, 05:15:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | A ndrea Doser, ed., et al.

dass es sehr lange solche Biografien gab, dass eine Familie seit Generationen 
und Generationen an einem Ort lebt und auch nichts anderes kennt. Aber das 
Problem mit der Identität ist sowieso, finde ich, dass es mehrere Identitäten gibt 
und eine davon ist natürlich dann doch auch die »wo komme ich her« und das 
habe ich mir ja nicht ausgesucht. Genauso wie ich mir nicht ausgesucht habe 
Frau zu sein, Jude zu sein und so ganz in allerletzter Konsequenz überhaupt 
auf der Welt zu sein. Deswegen ist es eben so, dass du da hinein geworfen bist, 
an den Ort deiner Herkunft und vieles davon kannst du hinter dir lassen, aber 
vieles davon kannst du nicht hinter dir lassen.

Ich zum Beispiel bin sehr davon geprägt, dass ich in Berlin geboren und auf-
gewachsen bin, obwohl Berlin zugleich immer der Ort war von dem ich mich 
weggewünscht habe. Insofern glaube ich, ist das schon mal eine gebrochene 
Identität. Dazu gehört natürlich, dass es der Osten war, in dem man sich sowie-
so sehr eingeschränkt gefühlt hat und mit Recht, glaube ich. Aber ich bin eben 
mit der deutschen Sprache und der deutschen Kultur aufgewachsen und das hat 
mich geprägt, das hängt an mir. Vieles davon ist mir wirklich sehr vertraut, ist 
einfach das, was mir am aller vertrautesten ist. Dennoch – und das hängt dann 
wieder mit diesem Jüdisch, Deutsch, Osten, Mauer zusammen oder vielleicht 
mit Jugend ganz allgemein – ist es so, dass man sich immer auch wegträumt. 
Vielleicht war gerade Ostberlin so ein Ort von dem man sich besonders wegge-
träumt hat. Daher kommen diese Parallelwelten – Kunst, Theater und so wei-
ter – die dann auch im Buch beschrieben sind. 

Das ist eine Sache auf die ich jetzt mehr und mehr komme, dass Berlin 
mein Ort ist und eben dieser besondere Ort, an dem das Wichtigste eigentlich 
war, dass ich mich dort immer weggesehnt habe. Und ich muss sagen, ich bin 
ja jetzt sehr lange weg und ich sehne mich auch wirklich nicht zurück.

andererseits: 
Ihre Antwort bezieht sich bereits ein bisschen auf unsere nächste Frage. Sie 
haben erklärt, dass Sie aus Berlin ausreisen wollten und Ihre Romane thema-
tisieren häufig die negativen Seiten der DDR im Allgemeinen. Sie beschrei-
ben, wie die Menschen der oppressiven Politik eines diktatorischen Staates 
ausgesetzt waren, aber es gab auch die Sekundäreffekte dieser Politik wie die 
Auswanderung von Freunden und Familie. Sie und Ihre Familie sind 1984 aus 
der DDR ausgereist. Gab es ein bestimmtes Ereignis oder einen konkreten 
Auslöser?

Hongimann: 
Evolutiv, sozusagen. Aber es gab wirklich einen Turning Point und dass war die 
Ausweisung von Wolf Biermann 1976. Und gleichzeitig hatte die DDR 1975 die 
Verträge von Helsinki unterzeichnet, mit denen sie sich verpflichtet hatten, ein 
bisschen lockerer zu sein im Bezug auf Familienzusammenführung. Von dem 
Moment der Ausweisung von Wolf Biermann an begann so eine Art Exodus, 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020 - am 13.02.2026, 05:15:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Interview with Barbara Honigmann  | 227

das war der Tropfen, der das Fass zum überlaufen brachte. Und das ergab dann 
so eine Logik in sich. Der erste geht, der zweite geht, der dritte geht und dann 
denkst du: »Da werd ich ja wohl nicht hier alleine bleiben. Alle sind weg, um 
Gottes Willen ich muss auch weg.« Da hat sich so eine Dynamik der Ausreise 
entwickelt. Es gab diese Dynamik, dass man sagt, also hier geht jetzt gar nichts 
mehr. Hier bleibt dir die Luft weg. Und das war auch so, weil atmosphärisch hat-
te sich die Situation wirklich noch mal sehr verschlechtert. Plus diese Dynamik, 
wenn alle gehen, dann will ich hier nicht alleine zurückbleiben.

Eigentlich genau um diese Zeit habe ich angefangen zu schreiben und ko-
mischerweise das Erste, was ich geschrieben habe, war so ein Märchentheater-
stück nach einem Märchen von den Gebrüdern Grimm, Das singende, springende 
Löweneckerchen. Das ist ein sehr schönes Märchen, so ein bisschen wie La Belle 
et la Bête. Und es war poetisch, aber eben politisch vollkommen unangreifbar 
weil eben ein Märchen. Es wurde sehr viel gespielt, weil die Theater froh waren, 
dass es nicht sozialistisch-realistisch war. Es hatte so eine eigene Poesie ohne 
wirklich oppositionell zu sein und dadurch wurde es sehr viel gespielt. 

Es war auch finanziell erfolgreich, was für mich ja auch wichtig war. Ich 
konnte davon leben und hab noch zwei andere Sachen geschrieben: Einakter, 
aber die konnten dann nicht mehr gespielt werden. Dann habe ich auch ge-
merkt, wenn ich schreiben will und weiter arbeiten will als Künstlerin, habe ich 
hier keine Chance. Das Märchen war ja sehr schön und ich stehe dazu bis heute. 
Aber ich werde ja nicht immer nur Märchen schreiben und wenn ich weiter 
gehen will, dann habe ich hier keine Chance. 

andererseits: 
Wenn wir gerade vom Theater reden, haben Sie auch ähnliche Schwierigkeiten 
wie Eva oder Anna in Alles, alles Liebe erfahren, als Sie da angefangen haben?

Honigmann: 
Ja, das ist sehr autobiografisch. Schlüsselroman ist jetzt bisschen hochgegriffen, 
aber Eva ist meine Freundin. Sie heißt eigentlich Vera und das ist genau so, 
wie es war, also inklusive Hexe, ich musste immer die Hexen spielen. Das hat 
sich genauso abgespielt, dass die mir da »Zigeuner« nachgerufen haben. Das 
ist eben tiefste Provinz und Preußen, wo alle blond und blauäugig sind. Der 
Regisseur war Maxim Vallentin, die Eltern waren Juden, die waren dann in der 
Sowjetunion und der sah auch so aus. Also wir gingen dann da beide so etwas 
fremdartig aussehend und die riefen uns dauernd »Zigeuner« nach. Das war so 
irgendwie die Folklore da, die haben uns vielleicht auch für Zigeuner gehalten.

andererseits: 
Als Sie dann ausgereist sind, warum haben Sie sich entschieden nach Frank-
reich zu fahren, dort zu leben?

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020 - am 13.02.2026, 05:15:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 | A ndrea Doser, ed., et al.

Honigmann: 
Das war wegen des jüdischen Kontexts, sozusagen. Wir wollten irgendwohin ge-
hen, wo es viele Juden gibt, wo du auch nicht für verrückt erklärt wirst, wenn du 
sagst, ich will Schabbes machen oder ich will irgendwie halbwegs observant le-
ben, wo du dich integrieren kannst. Das war nicht Deutschland, da gab es keinen 
Ort, der interessant gewesen wäre. Und dann hat man uns von Straßburg erzählt 
und auch nicht nur, dass dort viele Juden sind, sondern dass es dort auch so eine 
Shiva des Etudiants, so ein Lehrhaus gibt, wo es einen etwas verrückten Rabbi 
gibt, der aus Marokko kommt. Der spielt nicht nur am Sonntag Fußball, was auch 
ungewöhnlich ist, aber der auch einen etwas ungewöhnlicheren Zugang zu den 
Texten hat, also nicht »hach und es ist ja alles so heilig, und alles so toll«, sondern 
erst mal die Bibel aufschlägt und sagt, »das ist ja alles incroyable und wie geht 
das« und dann wirklich nochmal die Texte neu liest. Das war natürlich auch et-
was, was für uns interessant war. Wir wollten ja nicht einfach irgendwie religiös 
werden, im Sinne von naiv, sondern uns auch den Texten zuwenden. Und das hat 
sich wirklich bewahrheitet. Das ist ein wichtiger Ort und das hängt mit Levinas 
zusammen und anderen jüdischen Intellektuellen, die nochmal einen interessan-
ten Zugang zum Judentum gefunden haben.

andererseits: 
Sie schreiben noch auf Deutsch, aber leben Sie sonst auf Französisch?

Honigmann: 
Mein soziales Leben findet auf Französisch statt. Aber ich bin ja auch zu Hause 
und da lese ich möglichst deutsch, ich schreibe deutsch, meine professionellen 
Kontakte sind deutsch, ich spreche in meiner Familie Deutsch. Also bleibt das 
Jüdische praktisch für Schabbes, wenn wir Gäste haben oder eingeladen sind 
oder wenn wir einen Kurs haben über ein Buch der Bibel oder den Talmud. 
Das jüdische Leben findet auf Französisch statt, ja ist ganz komisch, ja, ist ganz 
merkwürdig eigentlich! Aber ich arbeite ja nicht und habe Kollegen, aber ich 
gehe zum Yoga und ich gehe auch unter anderem deswegen, um dort auch mal 
richtige Franzosen zu treffen, die vielleicht auch mal nicht jüdisch sind.

andererseits: Ich finde es interessant, dass Sie sagen, dass Französisch eigent-
lich eine religiöse Sprache für Sie ist.

Honigmann: 
Früher und auch heute noch ist es ja so, dass in den sehr religiösen Jeshivot die 
Sprache Jiddisch ist, aber wir sagen oft unser Jiddisch ist Französisch. Verrückt!

andererseits: 
Denken Sie, dass es vielleicht in Zukunft die Möglichkeit gibt, so ein jüdisches 
Leben in Deutschland zu haben?

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020 - am 13.02.2026, 05:15:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Interview with Barbara Honigmann  | 229

Honigmann: 
Das sehe ich nicht. Die russischen Juden, die da jetzt angekommen sind, sind 
sehr fern. Der Eine oder Andere geht irgendwo auf eine Jeshiva und lernt und 
wird dann vielleicht auch Rabbiner und das sind ja auch schon einige, aber ins-
gesamt sehe ich das im Moment nicht. In Frankreich gibt es ja jetzt schon eine 
zweite Generation, wie mein Sohn und seine Freunde, die sind jetzt dreißig, die 
sind so eine Art Intellektuelle – sie sind auch nicht sehr zahlreich, übrigens –, 
die so eine bisschen »postmoderne religiöse Orthodoxie« vertreten. Was man 
hier modern orthodox nennt, hier in New York ist das vielleicht normal, aber 
in Frankreich ist das nicht so. Plus so etwas wie Levinas, dieser philosophische 
Zugang, das sehe ich in Deutschland nicht. Die russischen Juden müssen sich 
erstmal überhaupt als Juden wieder neu erfinden, glaube ich.

andererseits: 
Wie stehen Sie zu zeitgenössischer deutsch-jüdischer Literatur und insbesonde-
re Ihrer Beziehung zum Holocaust und zu Deutschland?

Honigmann: Ich finde es interessant, dass es das gibt und offentsichtlich im-
mer mehr gibt, dass es da auch schon wieder noch eine neue Generation gibt, 
finde ich interessant und wichtig! Aber es ist schwer zu sagen, wer ein deutsch-
jüdischer Autor ist. Die, die sich selber erstmal jüdisch sehen oder irgendeine 
jüdische Identität haben. […]

Als ich mein Buch veröffentlicht habe, Roman von einem Kinde, das hat mir 
Iris Radisch von der Zeit, irgendwann mal im Gespräch gesagt: »Wissen Sie, 
wie Ihr Buch erschien, das war das erste Mal, dass wir Deutschen irgendwie zur 
Kenntnis genommen haben: Ja stimmt, da gibts ja noch Juden und die haben 
sogar Kinder und die fangen jetzt an zu schreiben und erzählen von sich.« Da 
musste zur Kenntnis genommen werden, dass da überhaupt noch Juden sind.

andererseits: 
Wie ist das mit der Beziehung zum Holocaust? Ich frage mich manchmal, und 
das ist jetzt natürlich ein bisschen übertrieben, ob es möglich ist, dass ein jüdi-
scher Schriftsteller ein Buch schreibt, ohne irgendwie den Holocaust zu erwäh-
nen. Das kommt so oft vor, auch in Ihren Büchern.

Honigmann: 
Aber verhalten würde ich sagen. Es ist da, aber es ist nicht zentral. Wir sind 
einfach wahnsinnig davon geprägt als second generation und ich sehe es ja an 
meinen Söhnen, die sind ja wirklich dritte Generation, und da ist das auch sehr 
präsent. Aber das wird wohl noch ein paar Generationen dauern bevor das leich-
ter wird, glaube ich, der Schock war ein bisschen groß. Und übrigens das gilt ja 
für die Deutschen auch, nicht nur für die Juden. Das gilt für beide. Für die gilts 
ja vielleicht sogar noch mehr.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020 - am 13.02.2026, 05:15:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 | A ndrea Doser, ed., et al.

andererseits: 
Im Rahmen unseres Kurses mit Professor Donahue haben wir oft die Frage 
besprochen, was die Funktion und die Rolle der Kunst ist. Er meint, dass Kunst 
immer eine ethische Dimension hat und dass sie irgendeine Auswirkung in der 
Welt haben muss. Und einige Studenten haben die andere Position vertreten, 
dass Kunst an sich Wert hat und dass sie nicht unbedingt eine politische Aus-
wirkung oder eine ethische Dimension haben muss. Was ist Ihre Meinung zu 
dieser Frage?

Honigmann: 
Eigentlich glaube ich auch nicht, dass jetzt die Kunst in dem Sinne etwas Ethi-
sches bewirken kann. Weil sich das einfach zu oft bewiesen hat, dass die grau-
enhaftesten Dingen neben den schönsten Werken vorkamen. War das nicht die 
Antwort von Rousseau auf die Frage der französischen Akadamie, ob die Künste 
die Menschen verbessern. Und da hat er den ersten Preis gekriegt. Eigentlich 
glaube ich auch nicht daran, dass sie zur Verbesserung beitragen. Ich würde 
eher so sagen, da wo Kunst ist, ist irgendwie auch eine größere Öffnung zum 
Ethischen möglich. Aber das stimmt vielleicht auch nicht …

Ich fand dazu ganz interessant von George Steiner Grammars of Creation, 
Grammatik der Schöpfung auf Deutsch. Die Musik ist was ganz Anderes als die 
Literatur. Weil Musik muss man immer ein bisschen misstrauen, Musik bleibt 
so im Emotionalen und dann ist das möglich: Auschwitz und abends Beetho-
vens Quartette. Das geht zusammen. Bei Literatur bin ich mir nicht so sicher. 
Die großen Autoren, die wir bewundern und die wir groß nennen, weil wenn 
wir sie lesen, sie in uns sozusagen etwas zum Leben hin öffnen, die können 
nicht sein und sind nicht gleichzeitig ethische, moralische Monster. 

andererseits: 
Ich meinte etwas Didaktisches in Ihren Büchern erkannt zu haben. Nicht unbe-
dingt in dem Sinne, eine Moral beibringen zu wollen, aber bestimmte Informa-
tionen über einen bestimmten Teil der Bevölkerung. Insbesondere in Soharas 
Reise scheint es mir, dass Sie Ihren Lesern Unterschiede innerhalb den verschie-
denen jüdischen Bevölkerungsgruppen näher bringen wollen.

Honigmann: 
Nein.

andererseits: 
Also, Sie schreiben nie mit einem didaktischen Ziel in dem Sinne.

Honigmann: 
Nie, nie, nie. Nein, nie. [lacht] Nie, nein, überhaupt nicht. Nein, wirklich nicht. 
Also daran glaube ich gar nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020 - am 13.02.2026, 05:15:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Interview with Barbara Honigmann  | 231

andererseits: 
Was denken Sie über Literaturkritiker? … [Honigmann lacht] Lesen Sie ihre Ar-
tikel überhaupt? Wenn ja, haben sie irgendeine Wirkung?

Honigmann: 
Ich lese sie schon, natürlich. Ich bin auch einfach ein ganz normaler Mensch. 
Wenn sie schlecht sind, dann tut es mir weh. Das Böse tut mir sozusagen mehr 
weh als mir das Gute gut tut. Es ist wie bei allem im Leben, dass die negativen 
Sachen stärker wirken. Ich freue mich sehr, wenn jemand was Gutes schreibt, 
aber wenn jemand was Böses schreibt, das ärgert mich. Ja, ich versuche dann 
mir so zu sagen »das sind sowieso alles Idioten« … [lacht] … »verstehen nichts 
von Literatur« und so. Aber es tut trotzdem weh. Das sag ich so ehrlich.

andererseits: 
Und hat das eine Auswirkung auf das Schreiben?

Honigmann: 
Nee, nee, überhaupt nicht. Ich vergesse es auch. Ich vergesse es total. Ich ver-
gesse die Leute nicht, die von Anfang an, wie Bild zum Beispiel auch, aus der 
Ferne meine Literatur doch irgendwie aufmerksam begleitet haben und sich 
dafür auch eingesetzt haben. Das berührt mich und das ist für mich wichtig, 
dass es ein paar Leute gibt, die das von Anfang an gut gefunden haben, aus 
ihren Gründen. Das finde ich ganz toll. Natürlich in der Zeit eine große Kritik, 
das ist natürlich gut.

andererseits: 
Tut es vielleicht so weh, wenn etwas Böses geschrieben wird, weil es so viel 
autobiografischen Stoff in Ihren Büchern gibt? Das hat ja auch eine persönliche 
Dimension. 

Honigmann: 
Wahrscheinlich … aber das Problem ist noch tiefer. Schreiben ist eins, publizie-
ren ist das Zweite und publizieren heißt sich ja exponieren und eigentlich ist 
es ja sehr intim. Das Schreiben ist extrem intim und dieser Schritt aus dieser 
Intimität und dann gibst du es raus und dann kann es jeder lesen. Aber, nicht 
nur jeder kann es lesen, sondern jeder kann auch seinen Quatsch dazu sagen, 
jeder kann alles dazu sagen, was er will und schreiben und veröffentlichen. […]

andererseits: 
Sie sind nicht nur Schriftstellerin, sondern auch Malerin und für die Cover Ih-
rer Bücher werden diese Bilder verwendet. Welche Unterschiede gibt es, wenn 
Sie Ihre persönliche Beziehung zu Ihren Bildern mit der Beziehung zu Ihrem 
literarischen Werk vergleichen? Steht Ihnen ein Text näher als ein Bild oder 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020 - am 13.02.2026, 05:15:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 | A ndrea Doser, ed., et al.

umgekehrt? Welche Wechselbeziehungen zwischen Malerei und Literatur gibt 
es in Ihrem Werk?

Honigmann: 
Ein großes Kapitel… schwierig… Was steht mir näher? Na ja, sie sind parallel. 
Beim Malen habe ich, ehrlich gesagt, das Gefühl, da bin ich nicht so weit ge-
kommen oder vielleicht auch nicht so weit gegangen, wie ich hätte gehen kön-
nen oder gehen müssen. Ich will nicht sagen »ich bin gescheitert«, aber ich bin 
nicht wirklich weit gekommen. Beim Schreiben, ich will nicht sagen »ich bin 
weit gekommen«, aber ich habe das Gefühl, da bin ich meinen Weg gegangen. 
Beim Malen bleibt da eine gewisse kleine Bitterkeit oder Frustration. Ich hab 
meine Bilder natürlich gerne und so, aber ich hab angefangen und bin nicht 
wirklich richtig meinen Weg gegangen. Um es mal ganz deutlich zu sagen: ich 
bin nie wirklich Malerin geworden.

andererseits: 
In welchem Alter haben Sie angefangen, sich für Kunst zu interessieren?

Honigmann: 
Früh, also mit vierzehn, fünfzehn, schon in Gymnasium sozusagen. In der DDR 
war das so, die ersten acht Jahre und dann gab es noch die letzten vier Jahre, das 
hieß Oberschule und da war es schon sehr wichtig… Poesie, Literatur, Malerei, 
Johann Sebastian Bach. Auf eine naive Weise natürlich, aber war wichtig. 

andererseits: 
Nochmal zum Thema Schreiben. Sie sind jetzt »Writer in Residence« an der 
Duke University. Was sind die Vorteile davon »Writer in Residence« zu sein?

Honigmann: 
Also, hier ist der Vorteil, dass ich sozusagen auch in eine Ecke der Welt komme, 
in die ich wahrscheinlich sonst nicht kommen würde. Dann verdient man zum 
Beispiel auch was, was für einen freischaffenden Schriftsteller nicht unwichtig 
ist, weil du hast ja kein Salär. Hier ist es interessant, weil es eine ganz andere 
Ecke der Welt ist, aber es gibt auch viele solche Stellen gerade in Deutschland. 
Dann bist du da in ›Klein Poppelsdorf hinter der Eiche‹ und das ist dann glaube 
ich wirklich nur noch für Geld. Ein Bekannter von mir, der hat dazu mal sehr 
böse gesagt »Käfighaltung«. Ich hab da auch mehrmals Einladungen gekriegt, 
zum Beispiel in Calw, wo Herman Hesse geboren worden ist. Da kriegst du 
dann tausend Euro im Monat oder was, sollst aber da sein. Was soll ich denn 
in Calw? Das ist irgendwo hinter den Bergen im Schwarzwald. Was mach ich 
denn da? Ich hab da nichts zu tun. Es ist wie vieles sehr ambivalent. Hier ist es 
interessant, weil ich komm nach Amerika und ich komm nach North Carolina 
und das ist eben wirklich interessant. Aber in Deutschland, selbst nach Mainz. 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020 - am 13.02.2026, 05:15:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Interview with Barbara Honigmann  | 233

Was soll ich denn da? Die wollen, dass ich zwei Monate in Mainz sitze. Ich habe 
aber nichts in Mainz zu tun – nichts! Nichts interessiert mich da. 

andererseits: 
Ich habe noch eine Frage bezüglich des autobiografischen Schreibens. Wie weit 
glauben Sie, dass man sich von der Wirklichkeit entfernen darf? Also, in wel-
chem Fall darf man die Wirklichkeit ein bisschen erweitern? In welchem Fall 
nicht, Ihrer Meinung nach?

Honigmann: 
Naja, also, ich würde erstmal sofort sagen du darfst immer alles, aber du hast 
Recht… dass jemand sich eine Holocaust-Überlebenden Biografie schreibt… 
Das, was uns daran missfällt, ist, dass er sich selber als einen Holocaust-Über-
lebenden darstellt. Dass man zum Beispiel als Nicht-Jude und als nicht Holo-
caust-Überlebender einen Roman über den Holocaust schreiben kann, find ich 
durchaus – ja, warum nicht?

Es gibt ein sehr gutes Buch von einer französischen Autorin Soazig Aaron. 
Der Name ist nicht jüdisch, sondern bretonisch und sie hat ein Buch geschrie-
ben, das heißt »Klaras Nein«. Es ist eine Geschichte von einer Holocaust-Über-
lebenden, die hatte ein Kind und das Kind war dann versteckt und sie war aber 
deportiert und sie kommt dann zurück und was soll jetzt mit dem Kind ge-
schehen? Sie kann nach Amerika ausreisen und die Frage ist, nimmt sie das 
Kind mit oder nicht? Sie ist aber in so einem Zustand, dass sie zum Schluss 
sagt: »Nein, ich nehme das Kind nicht mit, weil ich bin in einem Zustand in 
dem …« so. Ich fand, ein sehr gutes Buch, sehr gut geschrieben von einer bre-
tonischen Autorin, die erst nach dem Krieg geboren ist. Da habe ich überhaupt 
kein Problem. Das ist nicht so eine – wie sagt man – usurpation einer Biografie, 
einer Autobiografie. Das ist dann wirklich obszön irgendwie. Wenn du dich als 
ein Auschwitzüberlebender darstelltst, das ist einfach obszön. Wobei, man darf 
auch obszön sein, aber an der Stelle mit Auschwitz ist das irgendwie schwer zu 
akzeptieren. Wenn man sonst irgendwie obszön sein will, dann ist man eben 
obszön. Das ist ja auch nicht an sich schlecht. Geschmacksfrage, ja? Ich würde 
sagen, dass man alles darf. Das ist ja das Schöne am Schreiben. Du bist keiner 
Wahrheit verpflichtet. Im Gegensatz zu, wenn du vor Gericht stehst… Selbst 
beim Analytiker, bei einer Psychoanalyse, da bist du ja auch auf der Suche nach 
einer inneren Wahrheit, aber beim Schreiben bist du eigentlich nicht auf der 
Suche nach einer inneren Wahrheit, sondern du kannst dann eben ganz ande-
re Entwürfe deines oder anderer Leben schaffen. Das ist ja die Freiheit beim 
Schreiben und ich glaube, dass es da keine Grenzen gibt. Obwohl die meisten 
Schriftsteller sich dann wohl doch auf ihre Erfahrungen beziehen. Das sind 
eben die, die du hast, die Erfahrung der Anderen, die hast du eben nicht und 
das bleibt dann wahrscheinlich auch ein bisschen… flach?

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020 - am 13.02.2026, 05:15:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 | A ndrea Doser, ed., et al.

andererseits: 
Unsere letzte Frage: Welche Ratschläge hätten Sie für sogenannte aufstrebende 
Schriftsteller? 

Honigmann: 
Also, für aufstrebende Schriftsteller hätte ich folgenden Rat: Erstens, viel lesen 
und schreiben. [lacht] Kurz. Mehr ist es nicht. Da kann ich mich erinnern an 
eine Diskussion mit meinem Sohn: »Naja, schreiben kann doch jeder und je-
der hat eine interessante Geschichte.« Ich sag »Ja, der Unterschied zwischen 
einem Schriftsteller und allen anderen ist aber, der Schriftsteller schreibt und 
alle anderen schreiben nicht.« Und so ein bisschen ist es auch irgendwie. Du 
musst einfach auch versuchen mit deiner Stimme zu sprechen und nicht mit 
der Stimme von anderen.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020 - am 13.02.2026, 05:15:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

