
IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

In der Reihe der hier ausgewählten Positionen ist Gilles Deleuze (1925–1995)

derDenker,der eineZeichen- undAffekttheoriemit einem topologischenAus-

drucksmodell zusammenführt. Dabei bindet er gewisse naturwissenschaftli-

cheTheorien in seine Argumentation ein; es lassen sich nicht nur Einflüsse aus

der Thermodynamik oder Mathematik nachweisen, es finden sich auch Ver-

weise auf die Kristalltheorie.1 Deleuze bezieht sich in seinen Schriften nicht

nur explizit auf Uexkülls Umweltforschung, sondern auch auf Schellings Kon-

zept der Potenzen. Sicherlich lässt sich Deleuze nicht als Naturphilosoph be-

zeichnen, doch behandeln seine Schriften Fragestellungen aus der Transzen-

dental- und Naturphilosophie.

Bekanntheit erlangte Deleuze als Philosoph der Postmoderne und Den-

ker des Poststrukturalismus. Insbesondere in den Kulturwissenschaften wird

zahlreich auf seine Publikationen verwiesen, wobei dabei unterschiedlich an-

spruchsvoll mit den philosophischen Begriffen Deleuzes umgegangen wird.

Seine Texte sind bis heute eine Inspirationsquelle für emanzipatorische und

politischeDiskurseaußerhalbderDisziplinderPhilosophie.Dazubeigetragen

hat nicht nur seine Strukturkritik oder sein radikaler Empirismus, sondern

seine Vorstellung von Philosophie, als ein der Welt zugewandtes Denken. Um

1 Gerade der Verweis auf die Kristalltheorie bezeugt eine Nähe zum naturphilosophi-

schen Diskurs. Vgl. Heuser-Keßler, Marie-Luise: »Schelling und die Selbstorganisation,

Darstellungder jüngstenRezeptionsgeschichte undneuer Forschungstrends«, in:Heu-

ser-Keßler/Jacobs (Hg.), Schelling und die Selbstorganisation (1994), S. 231–255, hier

S. 245, Verbindung zwischen »Naturphilosophie und Selbstorganisationstheorie ist die

dynamistische Kristalltheorie, […] die kurz nach 1800 in engemZusammenhangmit der

Naturphilosophie Kants, Schellings und weiteren Naturphilosophen entstand und die

imgesamten 19. Jahrhundert paradigmatisch für eineWissenschaft der physikalischen

Selbststrukturierung der Materie war«.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Technik als Problem des Ausdrucks

zu verstehen, so Deleuze, braucht es ein positives Verhältnis zur Nicht-Philo-

sophie, denn neben der Arbeit mit Begriffen, erlangt man bestimmtesWissen

nur über Affekte und Perzepte. Als politisch engagierte Person gab er diesem

Gedanken konkret Gestalt, was sich auch an seiner Lehrtätigkeit in Vincennes

und Denis zeigt. Deleuzes Veranstaltungen wurden stets »von Studierenden

undNicht-Studierenden, von Philosophen undNicht-Philosophenwie Künst-

lern, Architekten,Musikern etc. besucht«.2

AufdieZusammenarbeitmit FélixGuattariwerdenwir imKontext derMa-

schinentheorie noch näher eingehen, an dieser Stelle möchte ich nur anmer-

ken, dass ich bei dem Studium der Deleuze’schen Philosophie eine Vielschich-

tigkeit undDichte entdeckt habe, zu der Félix Guattari ganz offensichtlich bei-

getragen hat. Eine andere Beziehung, die ich für erwähnenswert halte, ist die

zu Michel Foucault. Die intellektuelle Freundschaft der beiden Zeitgenossen,

entfaltete sich im öffentlichen Raum und lässt sich bis heute anhand der ge-

genseitigen Rezensionen nachvollziehen. Beide Denker widmeten sich dem

ProblemderMacht, entwarfen nicht-identitäre Subjektbegriffe und engagier-

ten sich, teils gemeinsam, für denWandel der Institutionen der Moderne.3

Im Jahr 1977 veröffentlichte Deleuze, gemeinsam mit Claire Parnet, Jour-

nalistin, Lektorin und ehemalige Studentin, Dialoge, einen Band, in dem das

Gespräch als Methode Anwendung fand.4 Deleuze besaß den Glanz eines gro-

ßen Denkers und Intellektuellen, auch wenn er sich selbst nie als solchen be-

zeichnet hätte. Dazu beigetragen hat sicherlich auch die, auf seinen Wunsch

hin erst posthum veröffentlichte, Interviewseriemit Parnet. Im Jahr 1988, also

elf Jahre nachDialoge, fanden die Filmaufnahmen für Abécédaire – Gilles Deleuze

von A bis Z mit Claire Parnet statt; zu diesem Zeitpunkt war Deleuzes Gesund-

heitszustand schon sehr angegriffen.5

2 Balke, Friedrich/Rölli, Marc (Hg.): Philosophie und Nicht-Philosophie: Gilles Deleuze –

Aktuelle Diskussionen, Bielefeld: transcript 2011, S. 10.

3 Vgl. Drews, Ann-Cathrin/Martin, Katharina D. (Hg.): »Topologien des Körpers imWerk

von Gilles Deleuze und Michel Foucault«, in: dies. (Hg.), Innen – Außen – Anders,

Körper im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault, Bielefeld: transcript 2016,

S. 11–47, hier S. 11–24. Vgl. François Ewalds Vorbemerkung zu Deleuze, Gilles: »Begeh-

ren und Lust«, in: Friedrich Balke/Joseph Vogl (Hg.), Gilles Deleuze – Fluchtlinien der

Philosophie, München: Fink 1996, S. 230–240, hier S. 230f.

4 Deleuze, Gilles/Parnet, Claire: Dialoge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980.

5 Abécédaire – Gilles Deleuze von A bis Z mit Claire Parnet, (FR 1988/89, R: Pierre-

André Boutang).

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 129

Deleuze ist also alles andere als ein vernachlässigter Außenseiter, vor allem

nicht, seit dem Erscheinen einiger Monografien, die für eine systemisch-his-

torische Einordnung seiner Philosophie sorgten. Die dabei als transzenden-

taler Empirismus formulierte Theorie, verdankt sich Deleuzes umfassendem

Verständnis der Philosophiegeschichte, gepaartmit einemkonsequentenUm-

denken. Die Radikalisierung eines empirischen Ansatzes, erlaubt es die pri-

märe Einheit nicht als Transzendenz, sondern als Immanenz zu denken.6 Es

ging Deleuze wohl auch darum, sich dem, wie er es nannte, ›repräsentativen

Denken‹ zu widersetzen und über das nominale Denken hinauszugehen.

Im Folgenden wird Deleuzes feldtheoretisches und topologisches Aus-

drucksmodell, das er in Anlehnung an Leibniz entwickelt, im Kontext einer,

von Spinoza und Uexküll angeregten, Ontoethologie erläutert. Demnach ist

das genetische Prinzip eines Körpers nicht organisationslogisch zu erfassen,

sondernmuss als ein Gefüge von Zeichen und Affekten, im Sinne eines Ereig-

nis der Formwerdung begriffen werden. Deleuze erklärt Genese anhand von

Faltungen, wobei die ›kleinen Perzeptionen‹, die sich als Wahrnehmungspar-

tikel extensivieren, ausdrücken und verkörpern, die Ausdrucksmaterialien

begründen. Innerhalb dieses Entwurfs erfassen die Begriffe Ritornell, Milieu

und Territorium unterschiedliche Elemente des Ausdrucksvollzugs, der im

Übrigen alle Domänen unserer Existenz betrifft.

Welt, Struktur, Individuation

Im letztemKapitel haben wir gehört, dass Uexküll seine pluralistischeTheorie

subjektiver Umwelten, mit der Annahme eines natürlichen Gesamtplanes zu-

sammenführt. Erklärungsversuche dafür, warum sich die Welt uns in so har-

monischerWeise präsentiert, gibt es zahlreiche.Meistens wird dabei auf eine

Substanz verwiesen, auf die sich alles zurückführen lässt. Vor allem die Frage

danach, wie es möglich ist, dass zwei so unterschiedlich beschaffene Formen

des Seins, wie Geist und Materie, praktisch unlösbar miteinander verbunden

existierenkönnen, reichtweit zurück indiePhilosophiegeschichte.G.W.Leib-

nizbeispielsweise,befasste sichdamit,wie ebendieseHarmoniederAttribute,

6 Mehr zum Deleuze’schen Begriff der Immanenz siehe Rölli, Marc: »Gilles Deleu-

ze – Philosoph der Immanenz«, in: Balke/Rölli: Philosophie und Nicht-Philosophie,

S. 32–70, und Rölli, Marc: Immanent denken: Deleuze – Spinoza – Leibniz, Wien, Ber-

lin: Turia + Kant 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Technik als Problem des Ausdrucks

mit der Einzigartigkeit unserer Welt zusammenhängt.7 Er formulierte diese

Frage in einem neuen Kontext und widmete sich der Problematik der Inkom-

possibilität möglicherWelten.

In Die Falte, Leibniz und der Barock präsentiert Deleuze seine Sicht auf die

Leibniz’schen Argumente, und er erklärt dabei die Welt als eine Menge von

Ereignisstrukturen.8 Leibniz, der zunächst unendlich viele mögliche Welten

setzt, umgeht damit die platonische Dualität einer gutenWelt als Vorbild und

einer weniger gutenWelt als Abbild. Im nächsten Schritt macht er »aus unse-

rer relativen Welt die einzige existierende Welt, die, weil sie relativ ›die beste‹

ist, die anderenmöglichenWelten abweist«.9 Damit erklärt sich die berühmte

Aussage, dass unsereWelt die beste aller Welten darstellt.

Deleuze unterlässt es nicht die Idee der Präformation, also der vorbe-

stimmten weltlichen Harmonie, als Problem eines Diskurses des 17. Jahrhun-

derts zu erläutern. Auf Leibniz’ Argument hin, zieht Deleuze zunächst den

Umkehrschluss. »Wenn diese Welt existiert, dann nicht, weil sie die beste ist,

sondern vielmehr umgekehrt, sie ist die beste, weil sie ist, weil es diejenige

ist, die ist.«10 Sie ist die Version einer Welt die Neues hervorbringen kann.

Aber die Einzigartigkeit derWelt nur dialektisch, also als Alternative zum pla-

tonisch Guten zu denken, hilft nicht, die Kontingenz der Welt zu bewahren.11

Mit Kontingenz ist gemeint, dass die Welt nicht determiniert ist, also auch

ganz anders aussehen könnte, als sie es jetzt tut.

Es ist unbestreitbar, dass sich umuns herumGefüge zeigen, die, ungeach-

tet ihrer heterogenen Elemente, harmonische oder schlüssige Verschränkun-

gen aufweisen. Der Organismus beispielsweise, zeigt uns eine Existenzweise

inder physisches undgeistiges Sein vereint ist.Wie solcheZusammenschlüsse

7 Attribute, das sind unveränderlicheWesensmerkmale von etwas das Existiert. Uns be-

kannte Attribute sind die Ausdehnung, also die Materie, und das Denken, also der

Geist.

8 Tuinen, Sjoerd van/McDonnell, Niamh, »Introduction«, in: dies. (Hg.), Deleuze and

The Fold: A critical Reader, Basingstoke England, New York: Palgrave Macmillan 2010,

S. 1–24, hier S. 1, Deleuzes Die Falte: Leibniz und der Barock ist das Ergebnis einer lebens-

langen Auseinandersetzung mit Leibniz. S. 4, Die Falte bietet einen neuen Ansatz für

den Expressionismus in der Philosophie.

9 Deleuze, Gilles: Die Falte: Leibniz und der Barock, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006,

S. 100.

10 Ebd. S. 114, »[…] und das Beste blüht nur auf den Ruinen des platonischen Guten.«

11 Deleuze, Gilles: »Über Leibniz«, in: ders., Unterhandlungen 1972–1990, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1993, S. 227–236, hier S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 131

erklärt werden können, lässt sich sehr gut systemtheoretisch darstellen. Leib-

niz selbst diskutiert drei denkbare Systemvarianten für den harmonischen

Einklang physischer und geistiger Natur. Da ist zunächst der Interaktionis-

mus, bei dem sich die Gleichschwingung der zwei Daseinsweisen, durch die

Verbundenheit in der Ausdrucksebene ergibt. Illustriert wird dieser Gedanke

mit dem Bild zweier Pendeluhren. Die eine Uhr existiert in der Form eines

Gedankens, die andere besitzt eine physische Ausdehnung, beide sind an der-

selben Wandfläche befestigt, sie existieren also in einer gemeinsamen Welt.

In diesem Fall bildet die gegenseitige Resonanz eine reziproke Sphäre, in der

sich die Bewegungsrhythmen der beiden Uhren angeglichen haben. Dieses

horizontale Relationsmodell ist für Leibniz aber eine falsche und ›vulgärphi-

losophische‹ Annahme.12 In seinen Augen sind die Attribute, also das Denken

und die Materie, keinesfalls in der Lage sich im endlichen Modus auf diese

Weise zu beeinflussen.Mit anderenWorten, die physisch-geistige Harmonie,

wie wir sie erfahren, ist kein Ausdruck gegenseitiger Resonanz.

Eine weitere Theorie ist die des Okkasionalismus, in dem die Harmonie

der Attribute im Sinne eines Deus ex machina, also durch direkte göttliche Be-

einflussung erklärt wird. Jedes Ereignis, in demmein Denken undmeine phy-

sische Existenz im Einklang sind, verdankt sich der Maßnahme einer höhe-

ren Kraft. Esmüsste also jemand den Gleichklang der Uhren überwachen und

im Falle der Disharmonie eingreifen.13 Nach Leibniz liegt die göttliche Einmi-

schung aber im natürlichen System selbst; die Übereinstimmung ist bereits in

der kunstvollen und genauen Fertigung der Pendeluhren, also im Gesamtsys-

tem angelegt. Es gibt keine horizontalen Resonanzen und auch keinen Gott,

der von oben herab über den Gleichklang wacht. Leibniz schließt also auf ei-

ne dritte Variante, auf ein »vorgreifendes göttliches Kunststück«, das denWeg

der prästabilierten Harmonie bestimmt.14

Was uns dieseMetapher verdeutlicht, sind die unterschiedlich gerichteten

Vektoren existentieller Kräfte. Christiane Frémont bemerkt dazu, dass die ho-

rizontalen Relationen der Gefahr ausgesetzt sind, sich im totalen Gleichklang

12 Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Das neue System«, in: ders., Kleine Schriften zur Meta-

physik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 192–319, hier S. 243–245.

13 Schröder, Jürgen: Einführung in die Philosophie des Geistes, Frankfurt a.M. 2004, S. 12

Fn 5, Okkasionalismus geht zurück auf die »cartesianischen Idee, dass die materielle

und geistige Welt« ihr »kontinuierliche[s] Bestehen« allein nicht erhalten können.

14 Leibniz: »Das neue System«, S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Technik als Problem des Ausdrucks

oder der Kakophonie aufzulösen. Der Barock favorisierte darum auch die ver-

tikale Relation, während seit der Postmoderne »das Dickicht horizontaler Re-

lationen« und die Idee des Interaktionismus bevorzugt wird.15

Leibniz, der von einem einzigen System, also von einer Welt als geschlos-

sene, lückenlose Menge von Relationen ausgeht, sieht sich gezwungen die

Freiheit in Gott zu verorten.16 Auf diesen göttlichen, vertikalen Vektor wird

vor allem dann zurückgegriffen, wenn sich die Welt nicht anhand ihrer ho-

rizontalen Relationen erklären lässt. Ein geschlossenes System, dass nur

dem Ausdrucksprinzip der prästabilierten Harmonie unterliegt, schließt die

horizontale Beziehung als ideales Ereignis aus. Um das zu veranschauli-

chen, ziehen wir nochmals unser Beispiel der Pendeluhren heran. Von oben

nach unten geht ein Vektor der ideale oder göttliche Ereignisse initiiert.

Gott produziert also viele, aus unterschiedlichen Materialien und in unter-

schiedlicher Größe hergestellte Pendeluhren; diese Uhren hängt er dann alle

in einen gemeinsamen Raum und verschwindet. Mit anderen Worten, Gott

hat ein Gesamtsystem geschaffen, in der die heterogenen Elemente paral-

lel in Übereinstimmung schwingen. Die Pendeluhren existieren zwar unter

gemeinsamen Gesetzen, üben dabei aber keinen Einfluss aufeinander aus.

Deleuzes Aufmerksamkeit gilt dagegen den horizontalen Resonanzen,

und zwar als mehrdimensional geschichtete Ausdrucksstruktur innerhalb

eines offenen Systems.17 Zunächst greift Deleuze das auf, was er als »barocke

Lösung« bezeichnet, nämlich die Vermehrung der Regeln und Prinzipien,

nach denen sich die Welt zusammensetzt.18 Im Barock paarte sich das me-

15 Frémont, Christiane: »Komplikation und Singularität«, in: Balke/Vogl (Hg.), Gilles De-

leuze – Fluchtlinien der Philosophie (1996), S. 61–79, hier S. 67.

16 Deleuze erkennt darin den Akt der Rettung Gottes, die Krise des Barocks zeigt sich

in der Vervielfältigung der Prinzipien, bevor dann mit Nietzsche alle Prinzipien ver-

schwinden. Vgl. Lærke, Mogens: »Four Things Deleuze learned from Leibniz«, in: van

Tuinen/McDonnell (Hg.), Deleuze and The Fold: A critical Reader (2010), S. 25–45, hier

S. 25, Nach Lærke ist Deleuzes Leibniz ein ›Dionysianischer Leibniz‹.

17 Lindley: Das Ende der Physik, S. 307, Auch in der theoretischen Physik oder Kosmologie

ist die Annahme eines geschlossenes Universums eine ästhetische Vorliebe, die sich

physikalischnur unvollständig rechtfertigen lässt. In der theoretischenPhysikwird ver-

sucht das Gravitationsgesetz in einem globalen quantentheoretischen System als all-

gemeine Theorie zu beschreiben, dabei ermöglicht die Randannahme eines geschlos-

senen Universums logische Wiedersprüche zwischen allgemeiner Relativitätstheorie

und Quantenmechanik aufzulösen.

18 Deleuze: Die Falte, S. 112 und S. 114, Deleuze erkennt in der Vervielfachung einen »Au-

genblick der Krise« der mit dem Verlust der Prinzipien einhergehen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 133

chanistischeWeltbild mit einer idealistischenMetaphysik. Dies spiegelte sich

zunächst in der, als ›bizarr‹ erachteten, interdisziplinären Kunst und einem

Überschuss der Geste wider. Der Welt wurde also eine viel größere Hetero-

genität zuerkannt. Gilles Deleuze, dessen Philosophie als eine Theorie der

Vielheiten zu verstehen ist, schätzt insbesondere den Akt der Vervielfältigung,

und er liest den Leibniz’schen Begriff des Fortschritts als »eine Amplifikati-

on, eine Intensifikation, eine Erhöhung des Vermögens, ein Wachstum an

Dimensionen, einen Gewinn an Unterscheidung«.19

Noch einleuchtender werden Leibniz’ Theorien vor dem Hintergrund sei-

nerMathematik. Insbesondere dieMonadologie, die Leibniz der dualistischen

Struktur Descartes entgegensetzt, lässt sich gut im Kontext seiner Infinitesi-

mal- oder Differentialrechnung verstehen. Leibniz verdankt sich der »Kunst-

griff kalkülisierender Problemlösungsverfahren«,20 was so viel bedeutet, dass die

mathematischen Symbole keinen inhaltlichen, sondern einen rein operativen

Wert besitzen. Sybille Krämer hat sich ausführlichmit demThema beschäftigt

und benennt einen bedeutsamen zeichentheoretischen Gesichtspunkt, näm-

lich den, dass »die Kontrolle über die Richtigkeit der mathematischen Ope-

ration unabhängig wird von der inhaltlichen Deutung der Infinitesimalsym-

bole«.21 Jetzt dreht es sich nicht mehr um die Beziehung zwischen Symbolen,

denenwir einen festenWert zuschreiben, sondern umein von denWerten un-

abhängiges Verfahren. Dabei, und das ist interessant, können die Symbole ei-

nes operationalen Verfahrens auch den Wert gegen Unendlich besitzen. Dies

trifft auch für den Fall der Differentialrechnung zu. Das Differential bezeich-

net die funktionale Abhängigkeit von Elementen einer Funktion und erlaubt

es zum Beispiel Abschnitte einer Kurve zu berechnen. Sehr vereinfacht könn-

19 Ebd. S. 123 und S. 118f., Das Gegenwärtigen versteht sich als unabgeschlossene Tat,

als Fortschritt im Sinne eines Werdens. Vgl. Deleuze, Gilles: »Über die Philosophie«,

in: ders., Unterhandlungen 1972–1990 (1993), S. 197–226, hier S. 224f., Deleuze spricht

über Leibniz’ »fast verrückte Begriffsschöpfungen«.

20 Krämer, Sybille: Berechenbare Vernunft: Kalkül und Rationalismus im 17. Jahrhundert,

Berlin, New York: De Gruyter 1991, S. 89, Herv. i. Org.

21 Krämer, Sybille: Zur Begrünung des Infinitesimalkalküls durch Leibniz«, in: Bernulf

Kanitscheider u.a. (Hg.), Philosophia Naturalis, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann

1991, S. 117–146, hier S. 120, Leibniz ist Rationalist, mit der Kalkülisierung wird Wahr-

heit zu einemmathematischen Problem und »zurückführbar auf Richtigkeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Technik als Problem des Ausdrucks

te man sagen, dass die Differentialrechnung in der Lage ist, formtheoretische

Probleme innerhalb eines Systems zu berechnen.22

Kommen wir nun auf den Leibniz’schen Begriff der Monade zu sprechen.

Eine Monade müssen wir uns im Sinne eines ursprünglichen Kraftpunktes

vorstellen, dem man keinen individuellen Wert zuordnen kann. Wie das

Symbol in der Kalkülisierung, steht die Monade für die unbegrenzte Menge

von Werten; in diesem Sinne ist die Monade ein reiner Punkt, ohne Aus-

dehnung oder Wert. Die Leibniz’sche Monade ist »die Seele«, sie ähnelt dem

»Subjekt als metaphysischem Punkt« und sie vereint ein »Einhüllungs- und

ein Entwicklungsvermögen«.23 Das Enthüllungsvermögen liegt in der rela-

tionalen Struktur, alle Kraftpunkte stehen in einem operationalen Verhältnis

zueinander, so dass sie sich als Raum ausdrücken können. Der Prozess der

Aktualisierung der Welt verdankt sich der Operation der Verteilung von

Kraftpunkten, die ein Feld bilden.24 Deleuze greift diesen feldtheoretischen

Gedanken auf und knüpft ihn an das Konzept der virtuellen Strukturen als

vor-subjektive Realität von Erfahrung. Anstelle einer platonischen Form oder

eines formalen Apriori, nimmt Deleuze eine noch unbestimmte, virtuelle

Strukturmehrdimensionaler Relationen an.25 Dabei ist der Ausdruck, also die

Strukturen des Realen, kein Abbild unzugänglicher, ursprünglicher Formen,

sondern bezeugen ein dynamisches Modell.

»[…] denn die Struktur definiert sich in keiner Weise durch eine Autonomie

des Ganzen, durch eine Prägnanz des Ganzen über die Teile, durch eine Ge-

stalt*, die sich im Realen und in der Wahrnehmung auswirkte; die Struktur

definiert sich im Gegenteil durch die Natur bestimmter atomischer Elemen-

22 Mit der Differentialrechnung lässt sich berechnen, wie ein Feld f, beschrieben durch

die Variablen x y, sich um einen Punkt P herum verändert, wenn die Variablen x und y

verschoben werden. Vgl. Auhser, Ferdinand: Die Macht der Form, Versuch einer dyna-

mischen Ontologie, Bielefeld 2015, S. 177, Das Differentialkalkül wird zum Werkzeug

und zu einer Art mehrdimensionaler Produktionseinheit. »Es sind Kurven, Krümmun-

gen, Flexionen in der Monade, nicht in Raum und Zeit, sondern Raum und Zeit krüm-

men sich mit der Kurve, die Ereignisse beugen, krümmen die Raum-Zeit, relativieren

Verhältnisse.«

23 Deleuze: Die Falte, S. 43.

24 Ebd. S. 162, »Die Monaden sind Verteilungs-Einheiten, gemäß einem Verhältnis Gan-

zes-Teil, während die Körper Kollektive sind, Herden oder Aggregate, gemäß einem

Verhältnis die einen – die anderen.«

25 Rölli: Gilles Deleuze, S. 216.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 135

te, die sowohl von der Bildung des Ganzen wie von den Veränderungen sei-

ner Teile zeugen.«26

Die Parallelität der Reihen wird dabei erhalten und die Aktualisierung der vir-

tuellen Strukturmit der Realisierung der Körper verschränkt. Es gibt also eine

virtuelle Aktivität, die mit den Prozessen des aktualisierten Raums in Bezie-

hung steht.Nach diesemModell arrangieren sich Singularitäten als intensives

Feld, sie verlängern und strecken sich, bis sie sich mit anderen Singularitä-

ten verbinden und Mannigfaltigkeiten und Formen bilden.27 Die Singularität

steht hier als Gegensatz zum Gewöhnlichen, sie ist »ihrem Wesen nach prä-

individuell, nicht-persönlich, un-begrifflich« und neutral.28 Wird diese Feld-

theorie in einem offenen System gedacht, muss konsequenterweise auch auf

leere Stellen geschlossen werden. Kraftpunkte selbst besitzen keine Ausdeh-

nung, und wenn sie als Feld operieren, sind sie mehr als Kraftpunkte.29 Für

Deleuze wäre ein solches Vakuum keineswegs eine transzendierende Fläche

als virtueller Grund, sondern die reine Leerstelle als Paradox und notwendige

Randannahme.30

In Logik des Sinns widmet sich Deleuze dem Aspekt der Genese, er unter-

scheidet zwischen Bedeutungsstruktur und Sinn, und er verdeutlicht das Pa-

radoxe im Ausdruck. Nach Deleuze charakterisiert sich Sinn anhand zweier

wichtiger Gesichtspunkte. Erstens besitzt er eine innere und äußere »Neu-

tralität« und eine »Gleichgültigkeit« gegenüber allen Bestimmungen.31 Zwei-

26 Deleuze, Gilles: »Woran erkennt man den Strukturalismus?«, in: ders., Die einsame

Insel: Texte und Gespräche von 1953 bis 1974 (2003), S. 248–281, hier S. 252, *[im Org.

deutsch]. Vgl. Deleuze: Die Falte, S. 167.

27 Deleuze: Die Falte, S. 140, »Die jeder Monade eigenen Singularitäten verlängern sich

in jeder Richtung bis zu den Singularitäten der anderen. Jede Monade drückt daher

die ganze Welt aus, wenn auch dunkel und verworren, da sie endlich ist und die Welt

unendlich.«

28 Deleuze, Gilles: Logik des Sinns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S. 76, Deleuzes perzi-

pierende Körper unterscheiden sich von den sinnlichen Subjekten Uexkülls insofern,

als dass Deleuzes Körper als dynamische Doublette unbewusster Individuationspro-

zesse eine besondere Nähe zu den Möglichkeiten der Welt besitzen.

29 Esfeld: Naturphilosophie als Metaphysik der Natur, S. 61–64, Das ›Loch-Argument‹ be-

trifft die Position der Raumzeitpunkte als Seiendes. Eswendet sich gegenNewtons An-

nahmeeines absolutenRaumesundeiner absolutenZeit ohne eigenephysikalische Ei-

genschaften. Die einzelnen Raumzeitpunkte könnten demnach auch ohne metrische

Eigenschaften, als ein ›dies-da‹, im Sinne einer primitiven Diesheit, begriffen werden.

30 Deleuze: »Woran erkennt man den Strukturalismus?«, S. 269, 274.

31 Deleuze: Logik des Sinns, S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Technik als Problem des Ausdrucks

tens ist er produktiv und er enthält ein genetisches Potential.32 Am Beispiel

der Sprache lässt sich das gut veranschaulichen; ein Satz muss zunächst der

neutralen Form der Grammatik entsprechen, damit er einen, wie auch immer

geartetenWert oder Inhalt generieren kann.Wenn ich also sage,DieMaus ver-

reist mit der grünen Bahn, dann ist dieser Satz unwahr, aber er besitzt dennoch

einenSinn.Wenn ichnun sage,DieMausgrünt gernemit der verreistenBahn,dann

ist das nicht nur unwahr, sondern Unsinn. Dieser Unsinn allerdings, ist auch

Ausdruck, und er generiert darum noch stehts Sinn.Wenn Deleuze auf Lewis

Carrolls Alice inWunderland verweist, dann tut er das, weil sich dort genau die-

ses Paradox bei der Genese des Sinns offenbart.33

Der Sinn besitzt einerseits die Neutralität der einzelnen Elemente und

generiert andererseits Form und Bedeutung im Ausdruck. Bei dieser Genese

weist der neutrale Sinn selbst keine Ähnlichkeit mit seinen Ausdrucksstruk-

turen auf. In seiner Argumentation verweist Deleuze auf »außergewöhnliche

Augenblicke«, wenn Denker wie Schelling, Schopenhauer oder Nietzsche

den »Ungrund zum Sprechen« brachten.34 Beklagt aber, dass im »formlosen

Grund oder den undifferenzierten Abgrund mit seiner ganzen trunkenen

und aufbrausenden Stimme« nur das Individuum und die Person erkennbar

sind.35 Das Verständnis der »Welt unpersönlicher und präindividueller Singu-

laritäten«,36 so Deleuze, eröffnete sich erst mit Nietzsches Willen zur Macht

und dessen »DionysischerMaschine zur Sinnproduktion, in der derNichtsinn

und der Sinn nicht länger in einfachem Gegensatz stehen, sondern in einem

neuen Diskurs einander ko-präsent sind«.37

32 Ebd. S. 134, Husserl war es, der den Sinn imAusdruck erkannte. Allerdings kritisiert De-

leuze ihn dafür, die Genese des Sinns nicht vom Paradoxen her zu denken. Im phäno-

menologischen Denkansatz Husserls wird der noematische Sinn als prädikatives At-

tribut (z.B. Farbe ohne wirkliches Objekt) und neutrales Sinnelement bestimmt; das

generische Moment wird in die Beziehung zwischen Attribut und Objekt verlegt. Hus-

serl bewahrt eine Grundform alsUrdoxa und gesteht dem Sinn selbst keinen neutralen

Aspekt zu. Vgl. Rölli: GillesDeleuze, S. 140. ZuHusserls Affektionstheorie siehe S. 135ff.,

Rölli skizziert hier das Verhältnis von Affektion und Rezeption, und erläutert das Kon-

zept des voraffektiven Bereichs und der Gradualität der Affektionen im Bezug zu Hus-

serl.

33 Deleuze: Logik des Sinns. S. 13, 17. Vgl. Deleuze, Gilles: »Lewis Carroll«, in: ders., Kritik

und Klinik (2000), S. 35–36.

34 Deleuze: Logik des Sinns, S. 140.

35 Ebd.

36 Ebd.

37 Ebd. S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 137

Organismus und Körper

Bei der Frage nach dem Organismus setzt Deleuze dort an, wo die klassische

Naturforschung sich offensichtlich uneinig ist, bei der Genese. Ablesen lässt

sich das unter anderem an den Verweisen auf Etienne Geoffroy, einem Kolle-

gen Lamarcks und Cuviers. Denn was das Problem der Embryogenese betraf,

bestand zwischen Geoffroy, Cuvier und Von Baer Uneinigkeit über den Wert

der von Ernst Haeckel formulierten genetischen Grundregel. Geoffroy war

im Gegensatz zu Cuvier davon überzeugt, dass die genotypischen Formen

die jeweils vollkommene Form im Einklang mit der Umwelt darstellen und

sich nichtmit der phylogenetischen Abstammungsgeschichte erklären lassen.

Ontologisch gesehen, steht Geoffroys Annahme für eine ereignisorientierte

Deutung der embryonalen Entwicklung, welche mit der Katastrophentheorie

Thoms vereinbar ist.38

Für Deleuze reicht die übliche Arbeitsweise der Naturforscher aber nicht

weit genug, da sie zum größten Teil in der Subsumierung und Bewertung von

Differenzen besteht. Die Eigenschaften der Tiere werden in Gruppen oder

Serien nach ihren Ähnlichkeiten angeordnet; die Verwandtschaftsverhältnisse

und Abstammungslinien, die dabei in Erscheinung treten, verdanken sich in

erster Linie aktiver Vorstellungsarbeit. Es ist die »zielgerichtete Phantasie«,39

die über eine Kette, eine Beziehung zwischen a und d herstellt: a ähnelt b,

b ähnelt c, c ähnelt d.40 Die Abweichungen und Unterbrechungen werden da-

bei herausgefiltert, um zu einer schlüssigen Entwicklungslinie zu gelangen.

Mit dieser seriellen Ordnung entstehen eine Richtung und eine Hierarchie

der organischen Formen, mit der auch die Begriffe Progression, Regression

oder Degradierung verbunden sind.

EineweitereMethode desVergleichs,die sich imÜbrigenCuvier verdankt,

basiert zwar ebenso auf dem Bestimmen von Ähnlichkeiten, allerdings liegen

38 Deleuze: Die Falte, S. 23 Fn 25. Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 67–70, Ge-

offrey sagte, »daß die Materie, im Sinne ihrer äußersten Teilbarkeit, aus Teilchen von

abnehmbarer Größe, aus elastischen Strömen oder Flüssigkeiten besteht, die ›sich ver-

teilen‹, indem sie in den Raum ausstrahlen«. Deleuze/Guattari loben Geoffrey für sein

»grandioses Konzept der Schichtung«, seinen Humor, »(ja, Hühner haben tatsächlich

Zähne, der Hummer hat Haut auf seinen Knochen etc.)«, und dass er im Gegensatz zu

Cuvier »topologisch denkt«.

39 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 320.

40 Ebd. S. 319.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Technik als Problem des Ausdrucks

diese in der Proportionalität.41 Das heißt, a verhält sich zu b, so wie c sich zu

d verhält. Die Ähnlichkeit betrifft nun die innere Differenz einer Struktur, und

sie ist darum eine Analogie. Dass die Proportion und der Maßstab wichtige

Variablen für den Körperbau darstellen, wusste schon Galilei.

»Daher wird der Riese unter dem Gewicht seines eigenen Körpers zusam-

menbrechen, wenn seine Größe auf ein Vielfaches der Größe eines norma-

lenMenschen anwächst. Ist das Lebewesen aber sehr viel kleiner als ein nor-

maler Mensch, so wird sein Körperbau nicht in gleichem Maße schwächer.

Denn je kleiner der Körper ist, um so größer ist seine relative Belastbarkeit.

Ein Hund kann drei Hunde gleicher Größe tragen, aber ein Pferd kaum ein

gleichgroßes.«42

Die Lebensfähigkeit eines Riesenwie er in Jonathan SwiftsGullivers Reisen vor-

kommt, ist damit tatsächlich auszuschließen. Die körperlichen Fähigkeiten

bestimmen sich also nicht nur anhand der Anatomie, sondern ebenso über die

Dimension der Verhältnisse. Da Größe, Zusammensetzung und Belastbarkeit

relational abhängig sind, besitzen große und kleine Körper gezwungenerma-

ßen andere Bauweisen und andere Vermögen.

Gilles Deleuze erachtet sowohl die serielle als auch die proportionale Ver-

gleichsformals unzureichend.»Naturgeschichte kannnur inBegriffen vonBe-

ziehungen zwischen A und B denken, aber nicht in Begriffen der Produktion

von A zu x.«43 Der Prozess von A zu x ist der Individuationsprozess, der sich

Bündnissen verdankt. Das Beispiel der Paarung der Orchidee und der Wes-

pe entspricht einem solchen Ereignis. Unter diesem Gesichtspunkt, offenbart

sich die Morphogenese als Abfolge von Ereignissen des Anders-Werdens und

nicht als evolutionäre Reihe. Das betrifft auch dieWachstumsphasen des Em-

bryos, die demnach keine evolutionären Entwicklungstypen, sondern Form-

typen darstellen.44 Die Veränderungen folgen keinem Entwicklungsplan hin

zu einer Vervollkommnung, vielmehr handelt es sich dabei um milieuabhän-

gige Ausgleichsaktivität. In diesem Sinne gibt es keine organische Materie als

41 Vgl Ebd. 347.

42 Galilei, zitiert nach Grehn, Joachim (Hg.): Physical Science Study Committee: Physik,

Braunschweig: Vieweg 1974, S. 33f.

43 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 319, Herv. i. Org.

44 Ebd. S. 70, Die Formtypen sind »Populationen, Meuten oder Kolonien, als Kollektivi-

täten oder Mannigfaltigkeiten« zu verstehen. Die Entwicklungsstufen sind Geschwin-

digkeiten, Quotienten oder differentielle Beziehungen.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 139

Grundmaterial des Lebens, sondern nur Falten und Schichten, aus denen die

organischen Formen hervorgehen.

»Daß die Materie nicht aus Körnchen besteht, sondern wie Leibniz sagt, aus

immer kleineren Falten – dieser Hypothese kann die Physik der Elementar-

teilchen und Kräfte ihren Sinn geben. Und dem Phänomen, daß der Orga-

nismus Schauplatz und Agens endogener Faltungen ist, begegnet die Mole-

kularbiologie nun auf ihremGebiet, wie vorher schon die Embryologie: Mor-

phogenese hat immer mit Faltung zu tun, man sieht es bei Thom.«45

Hier wird deutlich, dass Deleuze, wie RenéThom, die Genese der organischen

Formen für ein topologisches Ereignis hält. Es geht hier um den Moment des

Werdens, nicht als Nachahmung, sondern als Individuation.Werden ist dann

real und wirklich, wenn es nicht erscheint als ob, sondern sich als Intensiv-,

Tier- oder Unsichtbar-Werden ausdrückt; dabei ist es nicht intentional oder

evolutionär, sondern produziert nur sich selbst. In diesem Vorgang konsoli-

dieren sich die Beziehungen und Bündnisse nicht organisch, sondern rhizo-

matisch.

Schelling erklärt die Individuationsprozesse mit den Potenzen, während

Deleuze mit Bezug auf Leibniz das Modell der Falte bemüht. Lebewesen sind

für Deleuze vor allemKörper,wobei das Organische nur ein strukturelles Phä-

nomen darstellt. Hier wird deutlich, dass für Deleuze Organismus weder ei-

ne transzendentale Maxime noch eine Kategorie des Lebens darstellt. Orga-

nisation ist eine produktive Struktur im physischen Ausdruck, wobei sich die

unterschiedlichen Variationen dem Prozess des Faltens verdanken. Um einen

Körper anhand von Faltungen zu erklären,müssenwir eine Plastizität voraus-

setzen; denn ich kann nur etwas falten,wenn die Beschaffenheit desMaterials

es zulässt. Es ist offensichtlich, dass eine ScheibeKnäckebrot auseinanderbre-

chen würde, sie vermisst die nötige Flexibilität, um gefaltet zu werden. Der

lebende Körper beispielsweise, besitzt »einen Grad an Härte ebenso wie ei-

nenGrad an Flüssigkeit«, die sich der Spannkraft und komprimierendenKraft

der Ausdrucksmaterie verdankt.46 Im Unterschied zum Knäckebrot, erlaubt

die Plastizität des lebenden Körpers topologische Veränderungen. Sogar beim

Vorgangdes kristallinenWachstums,alsonicht amkristallinenKörper an sich,

lässt sich eine Form des Faltens erkennen.

45 Deleuze: »Über Leibniz«, S. 230. Vgl. Deleuze: Die Falte, S. 152

46 Deleuze: Die Falte, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Technik als Problem des Ausdrucks

»In einer kristallinen Schicht beispielsweise liegt das amorphe Milieu, die

Mitte, außerhalb des Kerns, solange das Kristall sich noch nicht zusammen-

geschlossen hat; aber das Kristall schließt sich zusammen, indem es die

Massen des amorphen Materials einschließt und aufnimmt. Umgekehrt

muß das Innere des Kristallkerns in das Äußere des Systems wandern, wo

die amorphe Masse sich kristallisieren kann (die Fähigkeit, eine andere

Organisationsform zu übernehmen). Sogar bis zu dem Punkt, daß der Kern

von außen Kommt. Kurz gesagt, Außen und Innen sind im Inneren der

Schicht.«47

LautDeleuze bilden sich die vororganischen Faltungen in einer formlosenMa-

terie, die wir uns als aufgeladene Energie-Materie vorstellen müssen. Es han-

delt sich also nicht um eine Kontinuität als Ansammlung diskreter Elemente,

wie es bei einer Wasserwelle oder einer Dünenlandschaft der Fall ist. Im Cha-

osoderLabyrinthdesKontinuumsverdichten sich elastischeBewegungen,aus

denen sich eine flexible Schicht herausbildet. Die intrinsische Unruhe und die

ursprüngliche Spannkraft derMaterie führen zu plastischen Faltungen,wobei

eine untrennbare Einheit andersgearteter Bereiche entsteht.

Topologisch gesehen erhalten wir durch die Falte eine neue Mannigfal-

tigkeit, und zwar weil der Außenraum zu einem Innenraum wird. Der Akt

der Faltung birgt das Vermögen, existentielle Veränderungen hervorzubrin-

gen. Dabei werden durch Zug und Spannung nicht nur einfache Falten und

Umhüllungen gebildet, durch Ausdehnung und Entspannung gibt es Rückfal-

tungen, Entfaltungen und komplizierte Verwicklungen.48 Die anorganische

Materie geht auf eine einfache Falte zurück, während die organische Materie

aus inneren, verkomplizierten Faltungen hervorgeht.49 Darum ist die Evo-

lutionsgeschichte der wissenschaftlichen Serien trügerisch, sie unterwirft

die Ontogenese der Phylogenese und übersieht dabei, dass Materie sich in

Faltungen sprunghaft verändert.

47 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 72f.

48 Vgl. Deleuze: Die Falte, S. 20.

49 Ebd. S. 18, »Anorganisch oder organisch, es ist dieselbe Materie, es sind aber nicht die-

selben aktiven Kräfte, die auf sie wirken.« Mehr über Faltung als allgemeine Strategie

in der Entwicklung biologischer Systeme siehe Guiducci, Lorenzo/Dunlop, John W.C./

Fratzl, Peter: »An Introduction into the Physics of Self-folding Thin Structures«, in: Mi-

chael Friedman/Wolfgang Schäffner (Hg.), On Folding, Towards a New Field of Interdi-

sciplinary Research, Bielefeld: transcript 2016, S. 175–210.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 141

Aus einer Sphäre wird durch Faltung ein Torus mit einem Loch (Genus 1)

und in der nächsten Faltung ein Torus mit zwei Löchern (Genus 2).

Deleuze unterscheidet also einfache Materie und organische Anordnung

als unterschiedliche Arten der Faltung, wobei er die Organisation als Ein-

schreibung von Bezüglichkeiten und Infrastrukturen charakterisiert. Es ist

klar, dass damit dem Organismus auch spezifische Grenzen und Zwänge

auferlegt sind. Aus diesem Grunde möchte ich auf Deleuzes Konzept des

organlosen Körpers zu sprechen kommen. Um gleich Missverständnisse

auszuräumen, der oK, wie er auch bezeichnet wird, dient dazu ein philo-

sophisches Problem darzustellen. Der Begriff verweist auf das Paradox des

leeren Feldes in der Feldtheorie, also auf die problematische Idee, welche

nicht aufgelöst, sondern mitgedacht werden muss. Der organlose Körper ist

der Aspekt des Neutralen, das die Ordnungsstrukturen ermöglicht. Deleuze

spricht sich gegen die Herrschaft organlogischen Denkens aus, denn wird

der Organismus oder die organische Anordnung als Maxime festgeschrieben,

erscheinen alle Körper unter diesem Regime.

»Der Organismus ist keineswegs der Körper, der oK, sondern eine Schicht

auf dem oK, das heißt ein Phänomen der Akkumulation, der Gerinnung und

der Sedimentierung die ihm Formen, Funktionen, Verbindungen dominan-

te und hierarchisierte Organisationen und organisierte Transzendenzen auf-

zwingt, um daraus eine nützliche Arbeit zu extrahieren. Schichten sind Bin-

dungen, Zangen.«50

Der Körper, ohne die Idee des Zweckhaften, und ohne Einschreibung von Be-

deutung, ist der organlose Körper, als Feld von Potentialen.51 Ein Körper ist

nicht lebendig, weil er ein Organismus ist, im Gegenteil, die Organisation ist

eine ordnendeKraft bei der Lebenkanalisiert, eingeschränkt oder inder Starre

abgetötet wird.

50 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 218. Vgl. Balke, Friedrich: Gilles Deleuze, Frank-

furt a.M.: Campus 1998, S. 136.

51 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 208–211.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Technik als Problem des Ausdrucks

Eine Besonderheit der Organismen ist es, dass sogar die ganz einfach

strukturierten in der Lage sind, Eindrücke aufzunehmen. Schon Proteine

bezeugen »eine Aktivität der Perzeption, des Auseinanderhaltens und der

Unterscheidung [.], kurz, eine ›ursprüngliche Kraft‹« mit der sich Zeichen in

einer doppelten Struktur verdichten.52

»Und es sind diese kleinen dunklen, verworrenen Perzeptionen, die unsere

Makroperzeptionen zusammensetzen, unsere bewußten, klaren und deutli-

chen Apperzeptionen: niemals tauchte eine bewußte Perzeption auf, wenn

sie nicht eine unendliche Gesamtheit kleiner Perzeptionen integrierte, wel-

che die vorangegangene Makroperzeption aus dem Gleichgewicht bringen

und die folgende vorbereiten. Wie könnte auf Lust Schmerz folgen, wenn

nicht tausend kleine Schmerzenoder vielmehrHalbschmerzenbereits in der

Lust verstreut wären und sich im bewußten Schmerz vereinigten?«53

Anders ausgedrückt, es gibt eine Dimension, in der sich eine Menge, Gruppe

oder Meute von Gefühlsquanten verdichtet, und ab einem bestimmten Grad

der Sättigung als Sinneseindruck ins Bewusstsein tritt.Dabei dürfenwir nicht

vergessen, dass das Perzept eine eigene Dimension einnimmt, es ist mehr

als die Sinneseindrücke, es überlebt den Wahrnehmenden.54 Deleuzes Ent-

wurf enthält keinen göttlichen, vertikalen Vektor der horizontale Relationen

zusammenstellt, vielmehr lässt sich ein feldtheoretisches und topologisches

Modell erkennen. Wir können uns das ungefähr so vorstellen, als ob sich

neutrale Punktzeichen zu einem unregelmäßig gewebten Stück Stoff oder

Filz verdichten und sich falten. Die Oberflächenstrukturen besitzen dabei

unterschiedliche Qualitäten und sind doch in einem Gewebe verschränkt.

Das bedeutet, dass sich auf der Ebene des Körpers analoge Ordnungsver-

hältnisse zeigen. Die unbewussten Punktzeichen oder kleinen Perzeptionen,

52 Deleuze: Die Falte, S. 149. Vgl. ebd. S. 150–154, Die Körper perzipieren und sortieren,

und das zeigt sich insbesondere in den klarsten oder ausgezeichneten Perzeptionen.

Im Fall der Zecke sind es dieser drei. Vgl. Rölli: Gilles Deleuze Philosophie des tran-

szendentalen Empirismus, S. 219 Fn 265. Die Zecke und ihre drei Singularitäten der Af-

fektfähigkeit, Licht, Geruch undWärme.

53 Ebd. S. 141 und

54 Abécédaire – Gilles Deleuze vonA bis Zmit Claire Parnet, (FR 1988–1989, R: Pierre-

André Boutang), siehe »I wie Idee«. Vgl. Auhser: DieMacht der Form, Versuch einer dy-

namischen Ontologie, S. 176, Gleichzeitig ist »eine Perzeption nie für sich selbst, son-

dern immer nur in ihrer Differenz zum Abgrund«, und sie selbst muss außerdem im-

mer »als Differenz vieler kleiner Perzeptionen gedacht werden«.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 143

verhalten sich zu den bewussten Sinneseindrücken, wie die Materieschwin-

gungen zu denOrganen.Bei der Verwandtschaft handelt es sich aber nicht um

eineRepräsentation, sondernumeineProjektion als »Grundeines ›Verhältnis-

ses der Ordnung‹«.55

Affekte und Zeichen

Wir werden sehen, dass Deleuze seine zeichentheoretischen Überlegungen

mit dem Konzept der Falte verbindet, wobei er sich dabei bemüht den Begriff

des Körpers vom Konzept des Organismus zu unterscheiden. Für seine Theo-

rie des Ausdrucks zieht er Leibniz und Spinoza heran, denn bei beiden finden

sich Modelle in denen Implikation und Explikation im Ausdruck eingeschlos-

sen sind.56 Leibniz erklärt die Bindung im Ausdruck mit der Projektion oder

Asymptote, also mit einer, sich dem Unendlichen annähernden Linie. Spino-

zas Entwurf gründet sich auf der Univozität der Attribute, wobei Ausdruck in

Gestalt paralleler Reihen in Erscheinung tritt.57

Deleuze zieht Spinozas Ausdrucksmodell heran, eben weil dort die Attri-

bute parallele, isomorpheReihen bilden, die als Identität im Individuum ihren

Ausdruck haben.58 Die zwei, ihremWesen nach unterschiedlichen Reihen, al-

so die Attribute, sind dabei aber selbst das Ausdrückende. Ziehen wir ein Bei-

spiel heran, um das etwas zu veranschaulichen. Generell unterscheiden wir

zwischen dem Maulwurf, der in meinem Garten lebt, und dem Begriff oder

dem Konzept eines Maulwurfs. Ersterer ist ein Individuum, ein konkretes Le-

bewesen, das frisst und schläft. Der Begriff des Maulwurfs dagegen, ist eine

Idee, die ausmeiner Vorstellung hervorgeht; einMaulwurf ist ein kleines Säu-

getier mit Fell und schaufelartigen Vordergliedmaßen, das überwiegend un-

ter der Erde lebt und Tunnel gräbt. Kommen ausreichend dieser abstrahierten

55 Deleuze: Die Falte, S. 156.

56 Deleuze: »Über die Philosophie«, S. 214.

57 Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S. 20 und S. 21, Deleuze merkt an,

dass Schelling sich für seine Idee des Ausdrucks nicht auf Spinoza oder Leibniz, son-

dern auf Jacob von Böhme beruft. S. 96f., Spinoza setzt eine »Gleichheit der Prinzipi-

en«, aus denen parallele Reihen hervorgehen; er erfindet das »Wort Parallelismus«,

nutz selber aber »das Bild der Projektion«.

58 Ebd. S. 97–99, Der Ausdruck wird vom Modi hergedacht, wobei »die Gleichheit zweier

Dinge […] ein Drittes« als Identität ausdrücken. »Die Idee des Ausdrucks bei Spinoza

bewahrt und begründet zugleich die drei Aspekte des Parallelismus.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Technik als Problem des Ausdrucks

Merkmale zusammen, dann bestimmen wir etwas als Maulwurf. Mit Spino-

za gedacht bedeutet das, derMaulwurf und die Idee desMaulwurfs sind nicht

Abbild undUrbild, sondern verweisen auf die Verschränkung beider Existenz-

formen im Individuum, also im Ausdruck. Der Ausdruck verweist dabei aber

nicht nur auf Substanz und Attribut, sondern auch auf das dritte Element,

nämlich denModus. ImUnterschied zu denAttributen ist derModus eine ver-

änderliche Sammlung vonEigenschaften.Womit sich auch erklärt,warumder

Maulwurf in meinem Garten, eine ganz andere Form und Operationalität be-

sitzt als der kleine Maulwurf aus der tschechischen Zeichentrickserie.

Deleuze greift Spinozas ›Ausdruckstriade‹ auf und bezieht diese auf den

endlichen Modus. Ein Körper ist ein Existenzmodus und besitzt damit auch

veränderliche Eigenschaften und Vermögen. Bestimmt durch die Bezugsver-

hältnisse, ist jeder Körper eine mehrteilige Anordnung, die sich nicht auf ein

Attribut als definitive Substanz zurückführen lässt.59

»Seele und Körper: keiner hat je eine originellere Auffassung von der Konjuk-

tion ›und‹ gehabt [als Spinoza]. Jedes Individuum – Seele und Körper – be-

sitzt unendlich viele Teile, die ihm in einem bestimmten, mehr oder minder

zusammengesetzten Verhältnis gehören. So ist jedes Individuum, jedes Ein-

zelwesen aus Einzelwesen niederer Ordnung zusammengesetzt und selbst

wieder Teil übergeordneter Einzelwesen. Alle Einzelwesen befinden sich in-

nerhalb der Natur gleichsam auf einem Konsistenzplan, dessen in jedem

Moment veränderliche Gesamtgestalt sie bilden.«60

Statt eines prädeterminierten Lebensplans, spricht Deleuze von einem dyna-

mischen Konsistenzplan, als eine Art Produktion undMenge von Beziehungs-

gefügen, die sich stetig in parallelen Reihen ausdrücken.61 Die übertragen-

de Verbindung innerhalb dieser Vorgänge, ist der Affekt, als Ausdehnung der

Grenze des Körpers.

»Einerseits enthält ein Körper, so klein er auch sei, immer unendlich viele

Teilchen: die Verhältnisse von Ruhe und Bewegung, Schnelligkeit und Lang-

samkeit zwischen den Teilchen, die einen Körper in seiner Individualität de-

finieren. Andererseits affiziert ein Körper andere Körper oder wird von an-

59 Deleuze, Gilles: Spinoza: praktische Philosophie, [1981], Berlin: Merve 1988, S. 45.

60 Deleuze/Parnet: Dialoge, S. 66f.

61 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 346,

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 145

deren Körpern affiziert: diese Macht zu affizieren und affiziert zu werden

definiert ebenfalls einen Körper in seiner Individualität.«62

Demnach bestimmt sich ein Individuum über seine Beziehungs- oder Affekt-

fähigkeit. Nun können wir, und das ist das eigentlich Spannende, Lebewesen

auf eine ganz neue Art voneinander unterscheiden.

»Ein Pferd, ein Fisch, ein Mensch oder selbst zwei Menschen haben, mit-

einander verglichen, nicht dasselbe Affiziertseinkönnen: sie werden nicht

durch dieselben Dinge affiziert, oder werden durch dasselbe Ding nicht auf

dieselbe Weise affiziert.«63

Wenn ich beispielsweise allergisch auf Erdbeeren reagiere, dann ist meine Af-

fektbeziehung zu Erdbeeren problematisch. Ich bin damit ein Allergiker, ge-

nau genommen, bin ich jemand, dessen Essensbeziehung zu Erdbeeren,mein

körperliches Vermögen mitbestimmt. Gerade im Bezug zur Nahrung findet

sich eine ambivalente Affektbeziehung, denn um unseren Körper zu ernähren

sind wir gezwungen zu essen.64

In Spinoza: praktische Philosophie vergleicht Deleuze das Wesen eines Zug-

pferdes,mit demeinesOchsen und eines Rennpferdes, und er tut dies imHin-

blick auf ihre ›Affektlisten‹.Mit demFokus auf die Vermögen der Existenzmo-

di, tritt das organisationslogischeModell der Spezies in denHintergrund. Ein

Zugpferd sein, das bedeutet »tüchtig sein, Scheuklappen tragen, schnell lau-

fen, eine schwere Last ziehen, zusammenbrechen, gepeitscht werden« usw.65

ImHinblick auf die Affekte,weist es damitmehr Ähnlichkeit zu einemOchsen

als zu einem Rennpferd auf. In diesem Kontext verstehen sich auch Deleuzes

Verweise auf Uexküll.66

62 Deleuze: Spinoza: praktische Philosophie, S. 159f., Bewegung und Ruhe, sowie Affekt

und Intensität, bilden das Koordinatensystem, wie die Längen- und Breitengrade un-

seres Planten. Bewegung und Ruhe sind die Longitude und Affekt und Intensität sind

die Latitude.

63 Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S. 191.

64 Essen und Affekt besitzen eine paradoxe Beziehung, denn Appetit ist kein Instinkt,

sondern beschreibt die Affektbeziehung zur Nahrung. Vgl. Buchanan, Ian: »The Pro-

blemof the Body inDeleuze andGuattari, Or,What Can a BodyDo?«, in: Body&Society

3 (1997), S. 73–91, hier S. 77ff.

65 Deleuze: Spinoza: praktische Philosophie, S. 161.

66 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Technik als Problem des Ausdrucks

»Jetzt versteht man, daß die ›Ethologie‹ eine besonders gut geeignete mo-

lare Domäne ist, wennman zeigen will, wie höchst unterschiedliche bioche-

mische, verhaltenstechnische, wahrnehmungsmäßige, ererbte, erworbene,

improvisierte oder soziale Komponenten sich in Gefügen kristallisieren kön-

nen, die weder die Unterscheidung von Ordnungen noch die Hierarchie von

Formen respektieren.«67

Für Deleuze ist Uexküll ein Spinozist, denn dessen Beschreibungen enthüllen

das Prinzip der körperlichen Vermögen; Deleuze selbst adaptiert den Ansatz

der Verhaltensforschung und entwirft eine onto-ethologischeTheorie.68

Widmenwir uns kurzdemBegriff desAffekts; AffektionenwerdenalsWir-

kungen des affizierten Körpers wahrgenommen und sind damit Bewusstwer-

dung von Ursächlichkeit.69 Dieser Gedanke lässt sich an einem Beispiel ver-

anschaulichen: Ich bin zumEssen eingeladen, es wird eine Suppe serviert, ich

probiereundmeineZungebrennt.DiesesAffekt-Ereignis löst beimir eineRei-

he vonEmotionenundGedanken aus.Meine Freundinwar beimKochen abge-

lenkt und hat die Suppe zweimal mit Cayennepfeffer gewürzt. Ich bin ärger-

lich,dennda ichnicht an scharfeSpeisengewöhntbin, schmecke ichnicht viel,

sondern erfahre nur einGefühl des Brennens.Deleuze argumentiert nun,dass

uns die wirkliche Ursache der Affizierung, sprich der Affekt selbst, verborgen

bleibt. In der Regel zeigt er sich nur in inadäquaten Ideen, die nicht die Ursa-

che selbst ausdrücken, sondern das körperliche Bild des Affiziertseins.70 Das

Beispiel mit der Suppe zeigt uns, wie wir üblicherweise Affekte in Form von

Gefühlen und Gedanken ordnen.

Beim Affekt handelt es sich zunächst um eine Intensität in unserem Kör-

per. Aber es gibt eben auch die Idee des Affekts, letztere wirkt dabei als Feed-

back und Doppelung. Die Idee, von der Idee des Affekts, zeigt sich als reflek-

67 Ebd. S. 458f.

68 Vgl. Buchanan: »The Problemof the Body inDeleuze andGuattari, Or,What Can a Body

Do?«, S. 79ff. Vgl. Deleuze: Spinoza: praktische Philosophie, S. 162–164 und S. 72f., »[…]

es ist falsch, daß die Sonne zweihundert Fuß weit entfernt sei, aber es ist wahr, daß

ich die Sonne zweihundert Fuß entfernt weit sehe […]. Dieser positive Kern der inad-

äquaten Idee im Bewußtsein kann als regulatives Prinzip dienen zu einer Erkenntnis

des Unbewußten, d.h. zu einer Suche nach dem, was die Körper vermögen […].«

69 Zum Thema Affekt siehe Gregg, Melissa/Seigworth, Gregory J. (Hg.): The Affect Theory

Reader, Durham, London: Duke University Press 2010.

70 Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 147

tiertesZeichen,undzwar inFormderEmotion.71Daswirklich Interessante ist,

dass Deleuze den Begriff der Intensität einführt, mit dem sich Affektion gra-

duell denken lässt. Es gibt also keine scharfe Suppe an sich, sondern nur eine

mehr oder weniger intensive Schärfe, wobei der Übergang vom intensiven Er-

eignis zur Idee, dem Übergang vom Zeichen zum Sinn gleicht.72 Affektionen,

das sind Körperzustände und Vorstellungen, die ursächlich sind für Affekte,

die wiederumWirkung besitzen und Affektionen nach sich ziehen.

Im Diskurs der Postmoderne erlaubt der Begriff des Affekts ein Denken,

welches sich außerhalb von Ideologiekonzepten bewegt.73 Da es keinen puren

oder originalen Zustand von Affekt gibt, zeigt er sich ausschließlich in der Ka-

pazität mit und zwischen den Dingen zu agieren. Für unser Beispiel mit der

Suppe bedeutet das, die Suppe ist eben nicht an sich zu scharf gewürzt, sie ist

anscheinend einfach für meinen Körper zu überwältigend.

Die reinen Affekte sind nicht direkt zugänglich, sie liegen »unterhalb und

oberhalb derWahrnehmungsschwelle«, die aber nur »im Zusammenhangmit

einer wahrnehmbaren Form und einem wahrgenommenen, erkannten Sub-

jekt wirksam« wird.74 Darum ist Deleuze die Frage danach, was ein Körper ver-

mag sowichtig. Sie impliziert die Unbestimmtheit des eigenen Vermögens, da

dieses sich über die konkretenBeziehungen immerwieder neu ausbildet.75 Im

Modus zeigen sich die Affektionen als aktive oder passive Affekte, also in der

71 Massumi, Brian: »The Autonomy of Affect«, in: Cultural Critique 31 (1995), S. 83–109,

hier S. 92. Vgl. Deleuze: Foucault, S. 101, »Die Fähigkeit, affiziert zu werden, ist gleich-

sam eineMaterie der Kraft, und die Fähigkeit zu affizieren ist gleichsam eine Funktion

der Kraft. Allein, es handelt sich um eine reine Funktion, das heißt um eine nicht-for-

malisierte Funktion, unabhängig von den konkreten Formen gefaßt, in denen sie sich

verkörpert, den Zielen, denen sie dient, den Mitteln, die sie benutzt […].« Vgl. Deleu-

ze: »Spinoza und die drei›Ethiken‹«, S. 188f., Die Affektionen sind Bewusstwerdung der

Ursache (Affekte) und sie sind erkennbar in derWahrnehmung von Gestalt und Entfer-

nung, oder in den Ideen von den Affekten. Affektionen sind in diesem Sinne temporä-

re (skalare) Zeichen undWirkungen die als Spur des affizierten Körpers wahrnehmbar

sind.

72 Vgl.Deleuze,Gilles: »PierreKlossowski oderDie SprachedesKörpers«, in: Sprachendes

Körpers: Marginalien zum Werk von Pierre Klossowski, Berlin: Merve 1979, S. 39–66,

S. 60. Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, S. 96f., Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus,

S. 382.

73 Massumi: »The Autonomy of Affect«, S. 104.

74 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 382.

75 Vgl. Deleuze/Parnet: Dialoge, S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Technik als Problem des Ausdrucks

Form von Tätigkeiten oder Leidenschaften.76 Das Vermögen zu leiden, zeigt

sich in Affektionen,die sich nicht durch die eigeneNatur, sondern allein durch

die Natur des affizierten Körpers erklärt.77 An diesem Punkt knüpft Deleuze

eine ethische Größe an das Tätigkeitsvermögen. Wie dürfen wir das nun für

den Fall der stark gewürzten Suppe verstehen? Einerseits scheintmein Körper

überwältigt, und ich leide, andererseits ist mein Körper keiner ernsten Gefahr

ausgesetzt. Meiner Freundin hat die Suppe sogar sehr gut geschmeckt und

wird sie in Zukunft immer so würzen. Damit erhalte ich die Gelegenheit mich

umzugewöhnen, beim dritten oder vierten Mal brennt die Suppe nicht mehr,

sondern entfaltet nun auch für mich, einen interessanten Geschmack.

Die Affekte die Spinozamit demBegriff affectus beschrieb, sind immer bei-

des, einerseits die Übertragung von Leidenschaften und Gefühlen, die außer-

halb des Körpers entstehen, als auch die Wirkungen, die sich im Individuum

selbst bilden. Ein Körper strebt danach »in seinem Dasein zu beharren«, und

er tut dies durch ein Handeln, das »von den Gegenständen herrührenden Af-

fektionen« geprägt ist.78DasAffiziertseinkönnenunterliegt einemModus,der

entweder das Vermögen zu erleiden oder das Tätigkeitsvermögen bestimmt.

Wobei das Tätigkeitsvermögen, so Deleuze, anzustreben sei, da es »der einzi-

ge Ausdruck unseres Wesens, die einzige Bejahung unseres Affiziertseinkön-

nens« ist.79 Die passivenAffektionen trennen uns vonunseremVermögen, von

dem was wir werden können, und sie reduzieren das Affiziertseinkönnen auf

ein Minimum.80

Lassen Sie uns einen weiteren Schritt wagen, und Deleuzes Überlegungen

zur Falte, zum Körper und den Affekten, mit seiner Zeichentheorie zusam-

76 Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S. 198.

77 Ebd. S. 192.

78 Deleuze: Spinoza: praktische Philosophie, S. 31.

79 Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S. 199.

80 Ebd. S. 198. Vgl. Deleuze, Gilles: Das Bewegungs-Bild, Kino 1, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp1997, S. 149, »[…] das Affektive, die Wirkung, geht über seine Ursachen hinaus

und verweist nur auf andere Wirkungen.« Vgl. Deleuze: »Spinoza und die drei›Ethi-

ken‹«, S. 195, Es gibt eine Auswahl von vermögenssteigernden vektoriellen Zeichen der

leidenschaftlichen Affekte, wie beispielsweise die Freude. Sie vermag »die Traurigkei-

ten« und »die Minderungszeichen« zurückzudrängen. Wenn das Ereignis, dieWirkun-

gen undAffekte, nur auf andereWirkungen verweisen und die Ursachen verdecken, ist

die Fröhlichkeit in der Lage aus der ersten Erkenntnisgattung der Zeichen herauszutre-

ten und neue Begriffe zu bilden. Siehe auch Ahmed, Sara: »Happy Objects«, in: Gregg/

Seigworth: The Affect Theory Reader (2010), S. 29–51. Über positiven Affekt, Politik des

guten Gefühls und die Familie als ›happy object‹.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 149

menbringen. Deleuzes Zeichenlehre, als Mischung aus Charles S. Peirces ›Lo-

gik der Beziehung‹ und LouisHjelmslevs Linguistik, steht in einemGegensatz

zu der Saussures.81Mit der Annahme einer beweglichen Leerstelle, bringt De-

leuze einen strukturkritischen Gedanken ein; das Loch als Bruch der Struktur

erhält eine positive Besetzung.Demnach sind sogar Risse produktive Elemen-

te und Auslöser für Emergenz, also mitverantwortlich für das Auftauchen von

etwas Neuem. Der Begriff des Risses, der Falte oder Lücke ist am besten ver-

ständlich als topologischeKatastrophe.WiederRiss in einerMannigfaltigkeit,

der aus einer Sphäre einen Torus macht, ist auch der Deleuze’sche Struktur-

bruch zu verstehen.

WasnundieSemiotik betrifft, kanndiesenicht auf dieKategorie der lingu-

istischen Zeichen reduziert werden. Die Beziehung zwischen den Zeichen ist

immer auch an eine korrespondierende Praxis gebunden. Es finden sich im-

manente,problematischeMomenteundpraktischeEffekte,wie beispielsweise

Erinnerungen,Bilder oder künstlerischeZeichen,die sichnichtmitderdualis-

tischen Subjekt-Objekt Struktur erklären lassen. Mit anderenWorten, die se-

miotischen Strukturen, oder besser, die Strukturen der Zeichenprozesse, sind

in unterschiedlichsten Schichten und Domänen von Existenz anzutreffen.

Deleuze differenziert vier Haupttypen von Zeichen, die sich jeweils an

unterschiedliche Wirkungen binden und unterschiedliche semiotische Wel-

ten organisieren. Die abstraktiven Zeichen sind logische Ikons und werden als

ausgewählte natürliche Merkmale erhalten. Der Begriff der Spezies wäre ein

Beispiel für ein abstraktives Zeichen. Das imperative Zeichen ist ein morali-

sches Symbol, entstanden aus einer anhaltendenWirkung, die zu der Bildung

einer Idee über die Ursache führte. So gehört beispielsweise die psychoanaly-

tische Figur des Vaters zu den imperativen Zeichen. Die hermeneutischen oder

interpretativen Zeichen sind metaphysische Idole und finden auch in gemisch-

ter Form innerhalb theologischer und politischer Ideologien ihre Ausprägung.

Mythen und Geschichten produzieren diese Zeichen, die in zweiter Instanz

auch zu imperativen Zeichen werden können. Die den Lebewesen am nächs-

ten liegenden Zeichen sind die indikativen Zeichen, als sinnliches Indiz, das

mit der sensorischen oder perzeptiven und physischenWirkung einhergeht.82

Was alle Zeichen gemeinsam haben, ist die Assoziierbarkeit, die Variabilität,

81 Vgl. Semetsky, Inna: »Semiotics«, in: Parr, Adrian (Hg.), The Deleuze Dictionary, Edin-

burgh: Edinburgh University Press 2010, S. 243–244, hier S. 243. Vgl. Deleuze/Guattari:

Tausend Plateau, S. 66.

82 Vgl. Deleuze: »Spinoza und die drei›Ethiken‹«, S. 188f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Technik als Problem des Ausdrucks

die Zweideutigkeit oder die Analogie, sowie die Verkettung untereinander.

Denn,was wir als den Sinn eines Zeichens erachten, ist weder der Signifikant,

noch ist es die Ausdrucksform, also das Signifikat, diese beiden sind nur die

variablen Pole in der Genese von Sinn.

»Die Perzepte sind keineWahrnehmungen, sondern Pakete von Empfindun-

gen und Beziehungen, die den, der sie empfindet, überleben. Die Affekte

sind keine Gefühle, es sind Werden, die den übersteigen, der sie durchläuft

(und ein anderer wird). […] Affekt, Perzept und Konzept sind drei untrenn-

bare Potenzen, sie gehen von der Kunst zur Philosophie und umgekehrt.«83

Deleuze betont den dynamischen Charakter von Zeichen, die in einer intimen

Beziehung zu ihren eingefalteten undunwillkürlich involviertenBedeutungen

stehen. Anders formuliert heißt das, eine Bedeutung ist nicht einfach gege-

ben; genau genommen gründet sie sich mit dem Eintritt eines Zeichens in ei-

ne Oberflächenorganisation, die selbst als Resonanzebene zwei Serien sicher-

stellt. Die Zeichen sind angetrieben von den Affekten und dienen dabei als

Übergansform zum Begriff. In der Lücke zwischen Inhalt und Effekt als Aus-

druck, wirken die Affekte konstitutiv bei der Bildung konventioneller Bedeu-

tung.84 Die Zeichen wiederum zirkulieren, bilden Ketten und entwickeln Zei-

chenregime als Bestandteil unterschiedlicher Semiotiken. Dabei legt sich die

Signifikanz über die einzelnen Zeichen als heterogene Menge. Mit anderen

Worten, eine Anzahl Zeichen, die noch vielfältige Bedeutungen tragen, wer-

den formal unter einer Bedeutung zusammengefasst.85

Kommenwir noch einmal zurück auf das Beispiel mit der Suppe.Was wä-

re,wenn ichmichgarnicht an scharfeGewürzewieCayennepfeffer,Curryoder

Chili gewöhnenmöchte.Für einePersondieAngst vor fremdenEinflüssenhat,

stellt der Nahrungsstil eine kulturelle Konstante dar, die ein Sicherheitsgefühl

vermittelt. Setzt man sich und seinen Körper aber keinen ungewohnten Af-

fekten und Eindrücken aus, wird damit nicht nur das körperliche Vermögen

eingeschränkt, sondern auch das Anders-Werden des Individuums blockiert.

Die Affektfähigkeit seines Körpers zu beschränken, bedeutet unter Umstän-

den auch, sich die Gelegenheit entgehen zu lassen, einen Einblick in fremde

83 Deleuze: »Über die Philosophie«, S. 199.

84 Vgl. Massumi: »The Autonomy of Affect«, S. 84. Vgl. Deleuze: »Spinoza und die

drei›Ethiken‹«, S. 194f.

85 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 156ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 151

Domänen konventioneller Bedeutung zu erhalten. Denn, so Deleuze, der Af-

fekt ist etwas das durch uns hindurchgeht und uns verändert. Darum ist die

Diversität von Erfahrung auch so wichtig. Entspricht die Besetzung in Serien

oder Filmen immer der Norm, also weiß, männlich, schlank und schön, wer-

den wir um viele visuelle Eindrücke und um ein Anders-Werden betrogen.86

Ritornell, Milieu und Territorium

Ich hoffe ich konnte verdeutlichen, dass die Genese der Körper eine Form

des Anders-Werdens ist, und direkt mit dem Problem des Ausdrucks zu-

sammenhängt; Organische Körper sind keine Elemente einer evolutionären

Kette, sondern Ausdrucks- und Formwerdungsereignisse. Innerhalb Deleuzes

Entwurf, treten drei Aspekte hervor: das Ritornell als Ausdrucksvollzug, das

Milieu als Faltung und das Territorium als systemische Einschreibung. Jede

extensive Sphäre, unabhängig von der Ausdrucksmaterie, benötigt ein erstes

Zentrum, aus dem sich eine Zone herausbilden kann. Eine rotierende Trieb-

kraft stabilisiert sich in einem ruhigen Zentrum.Wird diese Mitte durch eine

umhüllende Membran gestärkt, die exaltiert, selektiert und eliminiert, kön-

nen sich die inneren Kräfte weiter bündeln und gleichzeitig eine Beziehung

zum Außen aufrechterhalten.

Deleuze/Guattari verweisen auf drei Aspekte des Ritornells, die sich mal

simultan undmal vermischt zeigen: ein labiler Punkt im Chaos, eine Haltung,

und einHeraustreten.Voraussetzung für diesen Individuationsvorgang ist ein

Milieu, das in der Lage ist, das ›zerstörerische Chaos‹ in entsprechender Do-

sierung zu binden. Es wird also angenommen, dass es so etwas wie ein chao-

tisches Kontinuum im Sinne bewegter Energie-Materie gibt, in dessen Mit-

te sich ein stabilisierendes Zentrum bildet, als Orientierung und Beginn einer

Ruhe. Wird um das labile Zentrum ein abgegrenzter Bereich etabliert, kann

der innere Kern gestärkt und zu einem Zuhause gemacht werden; und wur-

den die »Kräfte des Chaos« erst einmal zurückgehalten, kann diese »Haltung

86 Die Produktionen der Unterhaltungsindustrie sind dabei sich zu verändern. So ist die

Besetzung in The One (UK 2021, Netflix Serie) und Station Eleven (USA 2021, HBO

Max Serie) nicht nur divers im Hinblick auf Geschlecht, sexuelle Orientierung und

Hautfarbe, in beiden Serien spielt eine Schauspielerin bzw. ein Schauspieler mit einer

körperlichen Behinderung. Dabei, und das scheint mir wichtig, besitzt diese Behinde-

rung keine Bedeutung für den Plot.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Technik als Problem des Ausdrucks

um eine Fluchtbewegung« erweitert werden.87 Es wird also zunächst ein Ort

geschaffen, um dann Richtungen, also Handlungsvektoren zu etablieren. Die

notwendige dritte Phase ist die Öffnung, um herauszutreten und etwas oder

jemanden einzulassen. Dafür bildet sich an einer Stelle, die nicht vom Chaos

her bedrängt wird, eine Zone des Austausches, im Sinne einer Improvisation,

und als eine Form der Neigung zur eigenen Zukunft undMöglichkeitsform.

DasGanze klingt etwasmetaphorisch, ist aber keineswegs so gemeint.Die

zentripetalenKräfte verdanken sichderWirkungdesRitornells als Ausdrucks-

vollzug, bei dem Lebensbereiche konsolidiert oder annektiert werden.88

»Das Ritornell ist also ein Begriff, der als solcher auf ein Ereignis verweist:

ein Lied.* Ein Gesang erhebt sich, nähert oder entfernt sich. Das geschieht

auf der Immanenzebene: Vielheiten bevölkern sie, Singularitäten verknüp-

fen sich, Prozesse oderWerden entwickeln sich, Intensitäten steigen an oder

fallen ab.«89

Wie Uexküll und Schelling, bemühen Deleuze und Deleuze/Guattari Beispie-

le aus der Musik. Sie beschreiben Klang als noch »ungeformte Ausdrucksmate-

rie«, mit mehr oder weniger Intensität, die auf alle Teile zurückwirkt.90 Aus

dem Chaos gehen vibrierende Milieus und Rhythmen hervor, wobei die ›vo-

kalen und klanglichen Komponenten‹ helfen, eine schützende Einfassung zu

etablieren.91 Das Chaotische des Kontinuums ist nicht mehr in der Lage, al-

les zu zerrütten, da der Rhythmus zwischen den Milieus kommuniziert und

heterogene Zeiträume koordiniert. Stellen wir uns eine Gruppe Jazzmusiker

vor, die gemeinsam improvisieren, und dabei Klangzentren verdichten, kon-

solidieren und wieder verschwinden lassen. Der Wechsel der führenden In-

strumente vermeidet, dass die periodische Wiederholung nur dem reprodu-

zierenden Maß unterliegt. Ein Milieu verdankt sich einer solchen Form der

Wiederholung,die eineDifferenz hervorbringt, die dann in ein anderesMilieu

87 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 425.

88 Ebd. S. 426f, »Jedes Milieu vibriert, das heißt, es ist ein Block aus Raum und Zeit, der

durch periodische Wiederholung der Komponente gebildet wird.«

89 Deleuze: »Über die Philosophie«, S. 214, Herv. i. Org., *[im Org. deutsch].

90 Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Kafka: für eine kleine Literatur, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1996, S. 11.

91 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 424, 426.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 153

übergeht.92 Der Rhythmus ist nicht dogmatisch, sondern verknüpf kritische

Momente und trägt die Übergänge zwischen denMilieus.93

In der organischenNatur lassen sich ähnliche Begebenheiten beobachten,

die sich auch in der Musik finden. Es gibt Melodien die Kontrapunkte bilden,

welche sich gegenseitig als Motiv dienen. Die rhythmischen undmelodischen

Ebenen, sowie die BrückenundÜbergänge, treten dabei immer vermischt auf.

Es gibt äußere materielle Milieus und innere Milieus, welche sich aus den zu-

sammengesetztenElementenundSubstanzen bilden.Nicht zu vergessen sind

die Membranen und Grenzen, als Zwischen-Milieus, sowie die annektierten

Milieus,alsEnergiequellenundalsZonenderWahrnehmungundHandlung.94

Innerhalb dieser Faltungen und Schichtungen ist das Ritornell ein »Empfin-

dungswesen«.95 Die Paarung der Orchidee und derWespe bildet einen von Af-

fekten angetriebenen Empfindungs-Block, im Sinne eines Anders-Werdens.

In einem solchen Fall fügen sich Klang, Stellung oder Farben zu einem Terri-

torium zusammen.

Das Territorium und das Milieu unterscheiden sich durch die Art der

Handlungen, mit der sich die Bereiche konsolidieren und festigen. Während

ein Milieu durch funktionale oder mechanische Aktivität erhalten wird, be-

stimmt sich ein Territorium durch aktiven Ausdruck und Aktion. Es erlaubt

sich hier ein Vergleich mit Uexkülls Begriffen der Umwelt und der Heimat.

Um das näher auszuführen, komme ich nochmals auf unseren Maulwurf

zurück. Die Fähigkeiten des Maulwurfs erlauben es ihm, sich unter der Erde

zu orientieren und dort zu leben; der Untergrund ist seine Heimat als Teil

seiner Umwelt. Aber er nimmt auch andere Bereiche ein, wie zum Beispiel

die Rasenfläche in meinem Garten. Um seine Gänge zu belüften, gräbt er

Öffnungen an der Oberfläche, wobei sich die allseits bekannten Maulwurfs-

hügel bilden. Mit seiner Heimat werden also auch andere Milieus codiert

und eingenommen. Dabei ist der Rhythmus die Koexistenz unserer beider

Bewegungen, während der Rasen, als Membran und Zwischen-Milieu, der

Ort eines Austausches ist.96Wenn ich auf meinem Rasen die Maulwurfshügel

92 Ebd. S. 428, »Die Handlung läuft in einemMilieu ab, aber der Rhythmus tritt zwischen

zwei Milieus auf […].«

93 Ebd. S. 427.

94 Ebd.

95 Deleuze, Gilles und Félix Guattari: Was ist Philosophie?, Frankfurt a.M. Suhrkamp

2000, S. 219.

96 Vgl. Deleuze, Gilles: Francis Bacon – Logik der Sensation, München: Fink 1995, S. 15. Ei-

ne Kontur als Schauplatz kann zu einemOrt des Austausches in beide Richtungenwer-

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Technik als Problem des Ausdrucks

sehe, dann empfinde ich das als Eindringen in einen persönlichen Bereich.

Es ist nicht nötig, dass ich den Maulwurf tatsächlich sehe, schon die Hügel

markieren sein unterirdisches Netz. Aus dem Untergrund heraus und an der

Oberfläche als äußerste Grenze, annektiert er einen Teil meines Gartens. Es

verhält sich also so, dass der Maulwurf und ich in sich überschneidenden

Territorien leben.

VomMilieu unterscheiden Deleuze/Guattari das Territorium, als Akt und

als »ein Handeln, das auf die Milieus und Rhythmen einwirkt«.97 Ein Terri-

torium bildet sich aus »Aspekten oder Teilen von Milieus« und »bedient sich

bei allen Milieus«.98 Es besitzt ein Zentrum bzw. eine innere Zone der Behau-

sung,ein äußeresMilieubzw.eineZonederDomäne,einZwischenmilieuoder

Membranen, und ein annektiertes Milieu also Energiereserven.99 Der Begriff

Territorium verweist auf Uexkülls Begriff der Heimat, der einen Bereich be-

trifft, der über die reine Örtlichkeit im geografischen Sinne hinausgeht. Ein

Territoriumoder eineHeimat, existiert als eineArtDurchgangsbewegungund

zeigt sich erst im Akt der Territorialisierung.100 Die Dimensionen bilden sich

mitderExpressivitätundMarkierung,wobei sichdieAusdrucksmaterienbzw.

Qualitäten von einer funktionalenHandlung gelöst haben und eine territoria-

lisierendeMarkierungoderSignatur bilden.101 Kurzgesagt, es handelt sichum

die Einschreibung des eigenen Codes in fremdeMilieus.

Noch vor demMenschen war es das Tier, welches ein Territorium absteck-

te, eine Behausung errichtete, und so einen Bereich mit der eigenen Signa-

den. Vgl. Balke, Friedrich: »Auf demRundgang Bilder des Lebens bei Francis Bacon, Gil-

les Deleuze und Martin Heidegger«, in: Blümle Claudia/Schäfer, Armin (Hg.), Struktur

Figur Kontur, Abstraktion in Kunst und Lebenswissenschaft, Zürich, Berlin: Diaphanes

2007, S. 317–338, hier S. 318f.

97 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 429.

98 Ebd.

99 Ebd. Vgl. ebd. S. 444, Das Territorium ist immer von einem Zentrum abhängig, wel-

ches aber nicht immer die örtliche Mitte ist. Das Zentrum kann ebenso außerhalb, am

»Schnittpunkt vonganzunterschiedlichenundentfernten Territorien« liegen. In einem

solchen Fall gibt es keinen Übergang durch ein Zwischengefüge, es wird migriert, und

das Territorium geht über die Möglichkeiten seines Gefüges hinaus. Diese nichtlinea-

re Konsolidierung ist die Etablierung eines Territoriums, welche nicht von einem Zen-

trum zur Außenwelt gerichtet stattfindet. Es ist die langsame Schärfung einer diskre-

ten und diffusen Menge ohne einen spezifischen Anfangspunkt.

100 Vgl. Message, Kylie: »Territory«, in: Parr: Deleuze Dictionary (2010), S. 280–281.

101 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 429.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 155

turmarkierte.102UmdieseÜberlegungen zu veranschaulichenhabenDeleuze/

Guattari Uexkülls Beispiel der Spinne und der Fliege aufgegriffen.

»Manhat schon oft festgestellt, daß der Code der Spinne in ihremNetzt auch

Sequenzen aus dem Code der Fliege enthält. Man könnte sagen, daß die

Spinne eine Fliege im Kopf hat, ein ›Motiv‹ der Fliege, ein ›Ritornell‹ der Flie-

ge. Diese Einbeziehung eines Codes kann auch wechselseitig sein, wie zum

Beispiel bei Wespe und Orchidee oder bei Löwenmaul und Hummel.«103

Aggressivität, Sexualität oder die Jagt sind nur einfache Funktionen, die zwar

durch eine Territorialisierung betroffen sein können, aber nicht die Grundla-

ge für ein Territorium bilden.104 Es sind die Tätigkeiten und expressiven Ei-

genschaften, als qualitativeMarkierung, die besitzergreifend auf die Periphe-

rie des eigenen Milieus wirken. Die Ausdrucksmaterien gehen dabei bewegli-

che Verhältnisse ein und bilden einen Stil, pulsierende Motive und territoria-

le Kontrapunkte. So ist beispielsweise ein musizierender Vogel, nicht nur in

der Lage eine Signatur zu bilden, sondern er besitzt auch die Fähigkeit einen

Stil desRhythmusundderMelodie zuentwickeln.105DieseVerhältnissekonso-

lidieren sich häufig in gemeinsamen Systemen unterschiedlicher Codierung,

wie im Fall der Orchidee und derWespe.

»Die Orchidee deterritorialisiert sich, indem sie ein Bild formt, das Abbild ei-

nerWespe; aber dieWespe reterritorialisiert sich auf diesemBild.DieWespe

dagegendeterritorialisiert sich, indemsie selber zu einemTeil des Fortpflan-

zungsapparates der Orchidee wird; aber sie reterritorialisiert die Orchidee,

weil sie deren Pollen transportiert.«106

Die Territorien überschneiden einander oder durchbrechen andere, nicht ter-

ritoriale Milieus, und es werden dabei kontrapunktische Beziehungen einge-

gangen, wie beispielsweise bei einem Vogel, der versucht das Äußerste zu be-

setzen, indem er den Gesang anderer Arten imitiert.107 Ein Territorium grün-

102 Vgl. Deleuze/Guattari: Was ist Philosophie?, S. 218.

103 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 428. Vgl. Uexküll: Bedeutungslehre, S. 159.

104 Deleuze/Guattari: Was ist Philosophie?, S. 218, Es »impliziert die Emergenz von reinen

sinnlichen Qualitäten«, und es ist den organischen Funktionen vorausgängig, die sich

aber durch das Auftreten eines Territoriums verändern.

105 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 430–434.

106 Ebd. S. 20. Vgl. ebd. S. 458. Vgl. Deleuze/Guattari: Kafka: für eine kleine Literatur, S. 21.

107 Deleuze/Guattari: Was ist Philosophie?, S. 220.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Technik als Problem des Ausdrucks

det sich auf das »Expressiv-Werden des Rhythmus oder der Melodie«.108 We-

sentlich ist dabei die »qualitative Markierung«, denn erst mit dem Klang, der

Farbe oder der Silhouette, tritt ein Territorium tatsächlich in Erscheinung.109

Dieser Vorgang des Ausdrückens, verweist auf das Ritornell als Ensemble von

Ausdrucksmaterien. Wenn das Ritornell Milieus codiert, ist das ein ästheti-

sches Ereignis. Darum sehen Deleuze/Guattari in der Kunst auch die Befähi-

gung auf Territorien einzuwirken, diese zu überschreiben oder zu erweitern.

Denn in der Kunst können nicht nur neue Bereiche angesprochen, sondern

Perzepte und Affekte in ihrer genetischen Textur angeregt werden.110

108 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 431, »Kann man dieses [Expressiv-] Werden,

dieses Auftauchen als Kunst bezeichnen? Dann wäre das Territorium ein Resultat der

Kunst. Der Künstlerwäre der ersteMensch, der eineGrenze zieht oder eineMarkierung

setzt. Der Künstler wäre der ersteMensch, der eine Grenze zieht oder eineMarkierung

setzt… […]. Das Eigentümliche ist in erster Linie künstlerisch, weil die Kunst vor allem

Plakat oder Schild ist.«

109 Ebd. S. 430.

110 Guattari, Félix: Chaosmose, Wien, Berlin: Turia + Kant 2014, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

