IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

In der Reihe der hier ausgewihlten Positionen ist Gilles Deleuze (1925-1995)
der Denker, der eine Zeichen- und Affekttheorie mit einem topologischen Aus-
drucksmodell zusammenfiihrt. Dabei bindet er gewisse naturwissenschaftli-
che Theorien in seine Argumentation ein; es lassen sich nicht nur Einflisse aus
der Thermodynamik oder Mathematik nachweisen, es finden sich auch Ver-
weise auf die Kristalltheorie." Deleuze bezieht sich in seinen Schriften nicht
nur explizit auf Uexkiills Umweltforschung, sondern auch auf Schellings Kon-
zept der Potenzen. Sicherlich lisst sich Deleuze nicht als Naturphilosoph be-
zeichnen, doch behandeln seine Schriften Fragestellungen aus der Transzen-
dental- und Naturphilosophie.

Bekanntheit erlangte Deleuze als Philosoph der Postmoderne und Den-
ker des Poststrukturalismus. Insbesondere in den Kulturwissenschaften wird
zahlreich auf seine Publikationen verwiesen, wobei dabei unterschiedlich an-
spruchsvoll mit den philosophischen Begriffen Deleuzes umgegangen wird.
Seine Texte sind bis heute eine Inspirationsquelle fiir emanzipatorische und
politische Diskurse auflerhalb der Disziplin der Philosophie. Dazu beigetragen
hat nicht nur seine Strukturkritik oder sein radikaler Empirismus, sondern
seine Vorstellung von Philosophie, als ein der Welt zugewandtes Denken. Um

1 Gerade der Verweis auf die Kristalltheorie bezeugt eine Ndahe zum naturphilosophi-
schen Diskurs. Vgl. Heuser-Kef3ler, Marie-Luise: »Schelling und die Selbstorganisation,
Darstellung derjiingsten Rezeptionsgeschichte und neuer Forschungstrends, in: Heu-
ser-Kefdler/Jacobs (Hg.), Schelling und die Selbstorganisation (1994), S. 231—255, hier
S. 245, Verbindung zwischen»Naturphilosophie und Selbstorganisationstheorie ist die
dynamistische Kristalltheorie, [...] die kurz nach 1800 in engem Zusammenhang mit der
Naturphilosophie Kants, Schellings und weiteren Naturphilosophen entstand und die
im gesamten19.Jahrhundert paradigmatisch fiir eine Wissenschaft der physikalischen
Selbststrukturierung der Materie war.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Technik als Problem des Ausdrucks

zu verstehen, so Deleuze, braucht es ein positives Verhiltnis zur Nicht-Philo-
sophie, denn neben der Arbeit mit Begriffen, erlangt man bestimmtes Wissen
nur iiber Affekte und Perzepte. Als politisch engagierte Person gab er diesem
Gedanken konkret Gestalt, was sich auch an seiner Lehrtatigkeit in Vincennes
und Denis zeigt. Deleuzes Veranstaltungen wurden stets »von Studierenden
und Nicht-Studierenden, von Philosophen und Nicht-Philosophen wie Kiinst-
lern, Architekten, Musikern etc. besucht«.”

Aufdie Zusammenarbeit mit Félix Guattari werden wir im Kontext der Ma-
schinentheorie noch niher eingehen, an dieser Stelle méchte ich nur anmer-
ken, dass ich bei dem Studium der Deleuze’schen Philosophie eine Vielschich-
tigkeit und Dichte entdeckt habe, zu der Félix Guattari ganz offensichtlich bei-
getragen hat. Eine andere Beziehung, die ich fir erwihnenswert halte, ist die
zu Michel Foucault. Die intellektuelle Freundschaft der beiden Zeitgenossen,
entfaltete sich im 6ffentlichen Raum und lisst sich bis heute anhand der ge-
genseitigen Rezensionen nachvollziehen. Beide Denker widmeten sich dem
Problem der Macht, entwarfen nicht-identitire Subjektbegriffe und engagier-
ten sich, teils gemeinsam, fiir den Wandel der Institutionen der Moderne.?

Im Jahr 1977 veroffentlichte Deleuze, gemeinsam mit Claire Parnet, Jour-
nalistin, Lektorin und ehemalige Studentin, Dialoge, einen Band, in dem das
Gesprich als Methode Anwendung fand.* Deleuze besafl den Glanz eines gro-
Ren Denkers und Intellektuellen, auch wenn er sich selbst nie als solchen be-
zeichnet hitte. Dazu beigetragen hat sicherlich auch die, auf seinen Wunsch
hin erst posthum verdoffentlichte, Interviewserie mit Parnet. Im Jahr 1988, also
elf Jahre nach Dialoge, fanden die Filmaufnahmen fiir Abécédaire - Gilles Deleuze
von A bis Z mit Claire Parnet statt; zu diesem Zeitpunkt war Deleuzes Gesund-
heitszustand schon sehr angegriffen.®

2 Balke, Friedrich/Rolli, Marc (Hg.): Philosophie und Nicht-Philosophie: Gilles Deleuze —
Aktuelle Diskussionen, Bielefeld: transcript 2011, S.10.

3 Vgl. Drews, Ann-Cathrin/Martin, Katharina D. (Hg.): »Topologien des Koérpers im Werk
von Gilles Deleuze und Michel Foucault, in: dies. (Hg.), Innen— Auflen— Anders,
Kérper im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault, Bielefeld: transcript 2016,
S.11—47, hier S.11—24. Vgl. Frangois Ewalds Vorbemerkung zu Deleuze, Gilles: »Begeh-
ren und Lust, in: Friedrich Balke/Joseph Vogl (Hg.), Gilles Deleuze — Fluchtlinien der
Philosophie, Miinchen: Fink 1996, S. 230240, hier S. 230f.

4 Deleuze, Gilles/Parnet, Claire: Dialoge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980.

5 ABECEDAIRE — GILLES DELEUZE VON A BIS Z MIT CLAIRE PARNET, (FR 1988/89, R: Pierre-
André Boutang).

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

Deleuze ist also alles andere als ein vernachlissigter AuRenseiter, vor allem
nicht, seit dem Erscheinen einiger Monografien, die fiir eine systemisch-his-
torische Einordnung seiner Philosophie sorgten. Die dabei als transzenden-
taler Empirismus formulierte Theorie, verdankt sich Deleuzes umfassendem
Verstindnis der Philosophiegeschichte, gepaart mit einem konsequenten Um-
denken. Die Radikalisierung eines empirischen Ansatzes, erlaubt es die pri-
mire Einheit nicht als Transzendenz, sondern als Immanenz zu denken.® Es
ging Deleuze wohl auch darum, sich dem, wie er es nannte, >reprasentativen
Denken« zu widersetzen und iiber das nominale Denken hinauszugehen.

Im Folgenden wird Deleuzes feldtheoretisches und topologisches Aus-
drucksmodell, das er in Anlehnung an Leibniz entwickelt, im Kontext einer,
von Spinoza und Uexkiill angeregten, Ontoethologie erliutert. Demnach ist
das genetische Prinzip eines Kérpers nicht organisationslogisch zu erfassen,
sondern muss als ein Gefiige von Zeichen und Affekten, im Sinne eines Ereig-
nis der Formwerdung begriffen werden. Deleuze erklirt Genese anhand von
Faltungen, wobei die >kleinen Perzeptionens, die sich als Wahrnehmungspar-
tikel extensivieren, ausdriicken und verkorpern, die Ausdrucksmaterialien
begriinden. Innerhalb dieses Entwurfs erfassen die Begriffe Ritornell, Milieu
und Territorium unterschiedliche Elemente des Ausdrucksvollzugs, der im
Ubrigen alle Dominen unserer Existenz betrifft.

Welt, Struktur, Individuation

Im letztem Kapitel haben wir gehort, dass Uexkiill seine pluralistische Theorie
subjektiver Umwelten, mit der Annahme eines natiirlichen Gesamtplanes zu-
sammenfiihrt. Erklirungsversuche dafiir, warum sich die Welt uns in so har-
monischer Weise prisentiert, gibt es zahlreiche. Meistens wird dabei auf eine
Substanz verwiesen, auf die sich alles zuriickfithren lisst. Vor allem die Frage
danach, wie es méglich ist, dass zwei so unterschiedlich beschaffene Formen
des Seins, wie Geist und Materie, praktisch unlésbar miteinander verbunden
existieren konnen, reicht weit zuriick in die Philosophiegeschichte. G. W. Leib-
niz beispielsweise, befasste sich damit, wie eben diese Harmonie der Attribute,

6 Mehr zum Deleuze’schen Begriff der Immanenz siehe Rolli, Marc: »Gilles Deleu-
ze — Philosoph der Immanenz«, in: Balke/Rélli: Philosophie und Nicht-Philosophie,
S.32-70, und Rélli, Marc: Immanent denken: Deleuze — Spinoza — Leibniz, Wien, Ber-
lin: Turia + Kant 2018.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -

129


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Technik als Problem des Ausdrucks

mit der Einzigartigkeit unserer Welt zusammenhingt.” Er formulierte diese
Frage in einem neuen Kontext und widmete sich der Problematik der Inkom-
possibilitit moglicher Welten.

In Die Falte, Leibniz und der Barock prasentiert Deleuze seine Sicht auf die
Leibniz’schen Argumente, und er erklart dabei die Welt als eine Menge von
Ereignisstrukturen.® Leibniz, der zunichst unendlich viele mégliche Welten
setzt, umgeht damit die platonische Dualitit einer guten Welt als Vorbild und
einer weniger guten Welt als Abbild. Im nichsten Schritt macht er »aus unse-
rer relativen Welt die einzige existierende Welt, die, weil sie relativ >die beste«
ist, die anderen moglichen Welten abweist«.” Damit erklirt sich die berithmte
Aussage, dass unsere Welt die beste aller Welten darstellt.

Deleuze unterlisst es nicht die Idee der Priformation, also der vorbe-
stimmten weltlichen Harmonie, als Problem eines Diskurses des 17. Jahrhun-
derts zu erldutern. Auf Leibniz’ Argument hin, zieht Deleuze zunichst den
Umbkehrschluss. »Wenn diese Welt existiert, dann nicht, weil sie die beste ist,
sondern vielmehr umgekehrt, sie ist die beste, weil sie ist, weil es diejenige
ist, die ist.«’® Sie ist die Version einer Welt die Neues hervorbringen kann.
Aber die Einzigartigkeit der Welt nur dialektisch, also als Alternative zum pla-
tonisch Guten zu denken, hilft nicht, die Kontingenz der Welt zu bewahren."
Mit Kontingenz ist gemeint, dass die Welt nicht determiniert ist, also auch
ganz anders aussehen konnte, als sie es jetzt tut.

Esist unbestreitbar, dass sich um uns herum Gefiige zeigen, die, ungeach-
tet ihrer heterogenen Elemente, harmonische oder schliissige Verschrinkun-
gen aufweisen. Der Organismus beispielsweise, zeigt uns eine Existenzweise
in der physisches und geistiges Sein vereint ist. Wie solche Zusammenschliisse

7 Attribute, das sind unveridnderliche Wesensmerkmale von etwas das Existiert. Uns be-
kannte Attribute sind die Ausdehnung, also die Materie, und das Denken, also der
Ceist.

8 Tuinen, Sjoerd van/McDonnell, Niamh, »Introduction, in: dies. (Hg.), Deleuze and
The Fold: A critical Reader, Basingstoke England, New York: Palgrave Macmillan 2010,
S.1-24, hier S.1, Deleuzes Die Falte: Leibniz und der Barock ist das Ergebnis einer lebens-
langen Auseinandersetzung mit Leibniz. S. 4, Die Falte bietet einen neuen Ansatz fir
den Expressionismus in der Philosophie.

9 Deleuze, Gilles: Die Falte: Leibniz und der Barock, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006,
S.100.

10 Ebd. S.114, »[..] und das Beste blitht nur auf den Ruinen des platonischen Guten.«

b8 Deleuze, Gilles: »Uber Leibniz, in: ders., Unterhandlungen 1972-1990, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1993, S. 227-236, hier S. 234.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

erklirt werden konnen, lisst sich sehr gut systemtheoretisch darstellen. Leib-
niz selbst diskutiert drei denkbare Systemvarianten fiir den harmonischen
Einklang physischer und geistiger Natur. Da ist zunichst der Interaktionis-
mus, bei dem sich die Gleichschwingung der zwei Daseinsweisen, durch die
Verbundenheit in der Ausdrucksebene ergibt. Illustriert wird dieser Gedanke
mit dem Bild zweier Pendeluhren. Die eine Uhr existiert in der Form eines
Gedankens, die andere besitzt eine physische Ausdehnung, beide sind an der-
selben Wandfliche befestigt, sie existieren also in einer gemeinsamen Welt.
In diesem Fall bildet die gegenseitige Resonanz eine reziproke Sphire, in der
sich die Bewegungsrhythmen der beiden Uhren angeglichen haben. Dieses
horizontale Relationsmodell ist fiir Leibniz aber eine falsche und svulgirphi-
losophische< Annahme." In seinen Augen sind die Attribute, also das Denken
und die Materie, keinesfalls in der Lage sich im endlichen Modus auf diese
Weise zu beeinflussen. Mit anderen Worten, die physisch-geistige Harmonie,
wie wir sie erfahren, ist kein Ausdruck gegenseitiger Resonanz.

Eine weitere Theorie ist die des Okkasionalismus, in dem die Harmonie
der Attribute im Sinne eines Deus ex machina, also durch direkte géttliche Be-
einflussung erklirt wird. Jedes Ereignis, in dem mein Denken und meine phy-
sische Existenz im Einklang sind, verdankt sich der Mafinahme einer héhe-
ren Kraft. Es miisste also jemand den Gleichklang der Uhren tiberwachen und
im Falle der Disharmonie eingreifen.” Nach Leibniz liegt die géttliche Einmi-
schung aber im natiirlichen System selbst; die Ubereinstimmung ist bereits in
der kunstvollen und genauen Fertigung der Pendeluhren, also im Gesamtsys-
tem angelegt. Es gibt keine horizontalen Resonanzen und auch keinen Gott,
der von oben herab iiber den Gleichklang wacht. Leibniz schlief3t also auf ei-
ne dritte Variante, auf ein »vorgreifendes gottliches Kunststiick«, das den Weg
der pristabilierten Harmonie bestimmt.™

Was uns diese Metapher verdeutlicht, sind die unterschiedlich gerichteten
Vektoren existentieller Krifte. Christiane Frémont bemerkt dazu, dass die ho-
rizontalen Relationen der Gefahr ausgesetzt sind, sich im totalen Gleichklang

12 Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Das neue Systemc, in: ders., Kleine Schriften zur Meta-
physik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 192319, hier S. 243—245.

13 Schroder, Jirgen: Einfithrung in die Philosophie des Geistes, Frankfurt a.M. 2004, S.12
Fn 5, Okkasionalismus geht zuriick auf die »cartesianischen Idee, dass die materielle
und geistige Welt«ihr »kontinuierliche[s] Bestehen«allein nicht erhalten kdnnen.

14 Leibniz: »Das neue System, S. 245.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -

131


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Technik als Problem des Ausdrucks

oder der Kakophonie aufzulsen. Der Barock favorisierte darum auch die ver-
tikale Relation, wihrend seit der Postmoderne »das Dickicht horizontaler Re-
lationen« und die Idee des Interaktionismus bevorzugt wird.”

Leibniz, der von einem einzigen System, also von einer Welt als geschlos-
sene, liickenlose Menge von Relationen ausgeht, sieht sich gezwungen die
Freiheit in Gott zu verorten.’® Auf diesen géttlichen, vertikalen Vektor wird
vor allem dann zuriickgegriffen, wenn sich die Welt nicht anhand ihrer ho-
rizontalen Relationen erkliren lisst. Ein geschlossenes System, dass nur
dem Ausdrucksprinzip der pristabilierten Harmonie unterliegt, schliefdt die
horizontale Beziehung als ideales Ereignis aus. Um das zu veranschauli-
chen, ziehen wir nochmals unser Beispiel der Pendeluhren heran. Von oben
nach unten geht ein Vektor der ideale oder gottliche Ereignisse initiiert.
Gott produziert also viele, aus unterschiedlichen Materialien und in unter-
schiedlicher GréfRe hergestellte Pendeluhren; diese Uhren hingt er dann alle
in einen gemeinsamen Raum und verschwindet. Mit anderen Worten, Gott
hat ein Gesamtsystem geschaffen, in der die heterogenen Elemente paral-
lel in Ubereinstimmung schwingen. Die Pendeluhren existieren zwar unter
gemeinsamen Gesetzen, iitben dabei aber keinen Einfluss aufeinander aus.

Deleuzes Aufmerksamkeit gilt dagegen den horizontalen Resonanzen,
und zwar als mehrdimensional geschichtete Ausdrucksstruktur innerhalb
eines offenen Systems.” Zunichst greift Deleuze das auf, was er als »barocke
Losung« bezeichnet, nimlich die Vermehrung der Regeln und Prinzipien,
nach denen sich die Welt zusammensetzt.”® Im Barock paarte sich das me-

15 Frémont, Christiane: »Komplikation und Singularitat, in: Balke/Vogl (Hg.), Gilles De-
leuze — Fluchtlinien der Philosophie (1996), S. 61-79, hier S. 67.

16 Deleuze erkennt darin den Akt der Rettung Gottes, die Krise des Barocks zeigt sich
in der Vervielfiltigung der Prinzipien, bevor dann mit Nietzsche alle Prinzipien ver-
schwinden. Vgl. Leerke, Mogens: »Four Things Deleuze learned from Leibniz«, in: van
Tuinen/McDonnell (Hg.), Deleuze and The Fold: A critical Reader (2010), S. 25—45, hier
S. 25, Nach Leerke ist Deleuzes Leibniz ein >Dionysianischer Leibnizc.

17 Lindley: Das Ende der Physik, S. 307, Auch in der theoretischen Physik oder Kosmologie
ist die Annahme eines geschlossenes Universums eine dsthetische Vorliebe, die sich
physikalisch nurunvollstindig rechtfertigen ldsst. In der theoretischen Physik wird ver-
sucht das Gravitationsgesetz in einem globalen quantentheoretischen System als all-
gemeine Theorie zu beschreiben, dabei ermdglicht die Randannahme eines geschlos-
senen Universums logische Wiederspriiche zwischen allgemeiner Relativititstheorie
und Quantenmechanik aufzulésen.

18 Deleuze: Die Falte, S.112 und S. 114, Deleuze erkennt in der Vervielfachung einen »Au-
genblick der Krise« der mit dem Verlust der Prinzipien einhergehen wird.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

chanistische Weltbild mit einer idealistischen Metaphysik. Dies spiegelte sich
zunichst in der, als >bizarr« erachteten, interdiszipliniren Kunst und einem
Uberschuss der Geste wider. Der Welt wurde also eine viel gréfiere Hetero-
genitat zuerkannt. Gilles Deleuze, dessen Philosophie als eine Theorie der
Vielheiten zu verstehen ist, schitzt insbesondere den Akt der Vervielfiltigung,
und er liest den Leibniz'schen Begriff des Fortschritts als »eine Amplifikati-
on, eine Intensifikation, eine Erhohung des Vermogens, ein Wachstum an
Dimensionen, einen Gewinn an Unterscheidung«.”

Noch einleuchtender werden Leibniz’ Theorien vor dem Hintergrund sei-
ner Mathematik. Insbesondere die Monadologie, die Leibniz der dualistischen
Struktur Descartes entgegensetzt, lisst sich gut im Kontext seiner Infinitesi-
mal- oder Differentialrechnung verstehen. Leibniz verdankt sich der »Kunst-
griff kalkiilisierender Problemlosungsverfahren«,*® was so viel bedeutet, dass die
mathematischen Symbole keinen inhaltlichen, sondern einen rein operativen
Wert besitzen. Sybille Krimer hat sich ausfithrlich mit dem Thema beschiftigt
und benennt einen bedeutsamen zeichentheoretischen Gesichtspunkt, nim-
lich den, dass »die Kontrolle iiber die Richtigkeit der mathematischen Ope-
ration unabhingig wird von der inhaltlichen Deutung der Infinitesimalsym-
bole«.” Jetzt dreht es sich nicht mehr um die Beziehung zwischen Symbolen,
denen wir einen festen Wert zuschreiben, sondern um ein von den Werten un-
abhingiges Verfahren. Dabei, und das ist interessant, konnen die Symbole ei-
nes operationalen Verfahrens auch den Wert gegen Unendlich besitzen. Dies
trifft auch fir den Fall der Differentialrechnung zu. Das Differential bezeich-
net die funktionale Abhingigkeit von Elementen einer Funktion und erlaubt
es zum Beispiel Abschnitte einer Kurve zu berechnen. Sehr vereinfacht kénn-

19 Ebd. S.123 und S.118f,, Das Gegenwdrtigen versteht sich als unabgeschlossene Tat,
als Fortschritt im Sinne eines Werdens. Vgl. Deleuze, Gilles: »Uber die Philosophiex,
in: ders., Unterhandlungen 1972—1990 (1993), S.197—226, hier S. 224f.,, Deleuze spricht
lber Leibniz’ »fast verriickte Begriffsschopfungen«.

20  Kramer, Sybille: Berechenbare Vernunft: Kalkiil und Rationalismus im17.Jahrhundert,
Berlin, New York: De Gruyter 1991, S. 89, Herv. i. Org.

21 Kramer, Sybille: Zur Begriinung des Infinitesimalkalkiils durch Leibniz, in: Bernulf
Kanitscheider u.a. (Hg.), Philosophia Naturalis, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann
1991, S.117-146, hier S.120, Leibniz ist Rationalist, mit der Kalkilisierung wird Wahr-
heit zu einem mathematischen Problem und »zurtickfithrbar auf Richtigkeit.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Technik als Problem des Ausdrucks

te man sagen, dass die Differentialrechnung in der Lage ist, formtheoretische
Probleme innerhalb eines Systems zu berechnen.**

Kommen wir nun auf den Leibniz’schen Begriff der Monade zu sprechen.
Eine Monade miissen wir uns im Sinne eines urspriinglichen Kraftpunktes
vorstellen, dem man keinen individuellen Wert zuordnen kann. Wie das
Symbol in der Kalkillisierung, steht die Monade fiir die unbegrenzte Menge
von Werten; in diesem Sinne ist die Monade ein reiner Punkt, ohne Aus-
dehnung oder Wert. Die Leibniz’sche Monade ist »die Seele, sie dhnelt dem
»Subjekt als metaphysischem Punkt« und sie vereint ein »Einhiillungs- und
ein Entwicklungsvermogen«.” Das Enthilllungsvermégen liegt in der rela-
tionalen Struktur, alle Kraftpunkte stehen in einem operationalen Verhiltnis
zueinander, so dass sie sich als Raum ausdriicken kénnen. Der Prozess der
Aktualisierung der Welt verdankt sich der Operation der Verteilung von
Kraftpunkten, die ein Feld bilden.** Deleuze greift diesen feldtheoretischen
Gedanken auf und kniipft ihn an das Konzept der virtuellen Strukturen als
vor-subjektive Realitit von Erfahrung. Anstelle einer platonischen Form oder
eines formalen Apriori, nimmt Deleuze eine noch unbestimmte, virtuelle
Struktur mehrdimensionaler Relationen an.? Dabei ist der Ausdruck, also die
Strukturen des Realen, kein Abbild unzuginglicher, urspriinglicher Formen,
sondern bezeugen ein dynamisches Modell.

»[..] denn die Struktur definiert sich in keiner Weise durch eine Autonomie
des Ganzen, durch eine Prignanz des Ganzen iiber die Teile, durch eine Ge-
stalt*, die sich im Realen und in der Wahrnehmung auswirkte; die Struktur
definiert sich im Gegenteil durch die Natur bestimmter atomischer Elemen-

22 Mit der Differentialrechnung lasst sich berechnen, wie ein Feld f, beschrieben durch
die Variablen x y, sich um einen Punkt P herum verdndert, wenn die Variablen x und y
verschoben werden. Vgl. Auhser, Ferdinand: Die Macht der Form, Versuch einer dyna-
mischen Ontologie, Bielefeld 2015, S.177, Das Differentialkalkiil wird zum Werkzeug
und zu einer Art mehrdimensionaler Produktionseinheit. »Es sind Kurven, Krimmun-
gen, Flexionen in der Monade, nicht in Raum und Zeit, sondern Raum und Zeit kriim-
men sich mit der Kurve, die Ereignisse beugen, krimmen die Raum-Zeit, relativieren
Verhiltnisse.«

23 Deleuze: Die Falte, S. 43.

24  Ebd. S.162, »Die Monaden sind Verteilungs-Einheiten, gemaf einem Verhiltnis Gan-
zes-Teil, wahrend die Korper Kollektive sind, Herden oder Aggregate, gemafS einem
Verhiltnis die einen —die anderen.«

25  Rolli: Gilles Deleuze, S. 216.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

te, die sowohl von der Bildung des Ganzen wie von den Verinderungen sei-
ner Teile zeugen.«*

Die Parallelitit der Reihen wird dabei erhalten und die Aktualisierung der vir-
tuellen Struktur mit der Realisierung der Korper verschrinkt. Es gibt also eine
virtuelle Aktivitit, die mit den Prozessen des aktualisierten Raums in Bezie-
hung steht. Nach diesem Modell arrangieren sich Singularitaten als intensives
Feld, sie verlingern und strecken sich, bis sie sich mit anderen Singulariti-
ten verbinden und Mannigfaltigkeiten und Formen bilden.?” Die Singularitit
steht hier als Gegensatz zum Gewohnlichen, sie ist »ihrem Wesen nach pri-
individuell, nicht-persénlich, un-begrifflich« und neutral.*® Wird diese Feld-
theorie in einem offenen System gedacht, muss konsequenterweise auch auf
leere Stellen geschlossen werden. Kraftpunkte selbst besitzen keine Ausdeh-
nung, und wenn sie als Feld operieren, sind sie mehr als Kraftpunkte.” Fiir
Deleuze wire ein solches Vakuum keineswegs eine transzendierende Fliche
als virtueller Grund, sondern die reine Leerstelle als Paradox und notwendige
Randannahme.*®

In Logik des Sinns widmet sich Deleuze dem Aspekt der Genese, er unter-
scheidet zwischen Bedeutungsstruktur und Sinn, und er verdeutlicht das Pa-
radoxe im Ausdruck. Nach Deleuze charakterisiert sich Sinn anhand zweier
wichtiger Gesichtspunkte. Erstens besitzt er eine innere und duflere »Neu-
tralitit« und eine »Gleichgiiltigkeit« gegeniiber allen Bestimmungen.* Zwei-

26 Deleuze, Gilles: »Woran erkennt man den Strukturalismus?«, in: ders., Die einsame
Insel: Texte und Gesprache von 1953 bis 1974 (2003), S. 248—281, hier S. 252, *[im Org.
deutsch]. Vgl. Deleuze: Die Falte, S.167.

27  Deleuze: Die Falte, S. 140, »Die jeder Monade eigenen Singularititen verlangern sich
in jeder Richtung bis zu den Singularititen der anderen. Jede Monade driickt daher
die ganze Welt aus, wenn auch dunkel und verworren, da sie endlich ist und die Welt
unendlich.«

28  Deleuze, Gilles: Logik des Sinns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S. 76, Deleuzes perzi-
pierende Korper unterscheiden sich von den sinnlichen Subjekten Uexkiills insofern,
als dass Deleuzes Kérper als dynamische Doublette unbewusster Individuationspro-
zesse eine besondere Nihe zu den Moglichkeiten der Welt besitzen.

29  Esfeld: Naturphilosophie als Metaphysik der Natur, S. 61-64, Das>Loch-Argument<be-
trifft die Position der Raumzeitpunkte als Seiendes. Es wendet sich gegen Newtons An-
nahme einesabsoluten Raumes und einer absoluten Zeit ohne eigene physikalische Ei-
genschaften. Die einzelnen Raumzeitpunkte kénnten demnach auch ohne metrische
Eigenschaften, als ein>dies-da¢, im Sinne einer primitiven Diesheit, begriffen werden.

30 Deleuze: »Woran erkennt man den Strukturalismus?<, S. 269, 274.

31 Deleuze: Logik des Sinns, S.132.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Technik als Problem des Ausdrucks

tens ist er produktiv und er enthilt ein genetisches Potential.>* Am Beispiel
der Sprache lasst sich das gut veranschaulichen; ein Satz muss zunichst der
neutralen Form der Grammatik entsprechen, damit er einen, wie auch immer
gearteten Wert oder Inhalt generieren kann. Wenn ich also sage, Die Maus ver-
reist mit der griinen Bahn, dann ist dieser Satz unwahr, aber er besitzt dennoch
einen Sinn. Wenn ich nun sage, Die Maus griint gerne mit der verreisten Bahn, dann
ist das nicht nur unwahr, sondern Unsinn. Dieser Unsinn allerdings, ist auch
Ausdruck, und er generiert darum noch stehts Sinn. Wenn Deleuze auf Lewis
Carrolls Alice in Wunderland verweist, dann tut er das, weil sich dort genau die-
ses Paradox bei der Genese des Sinns offenbart.*

Der Sinn besitzt einerseits die Neutralitit der einzelnen Elemente und
generiert andererseits Form und Bedeutung im Ausdruck. Bei dieser Genese
weist der neutrale Sinn selbst keine Ahnlichkeit mit seinen Ausdrucksstruk-
turen auf. In seiner Argumentation verweist Deleuze auf »aufiergewohnliche
Augenblicke«, wenn Denker wie Schelling, Schopenhauer oder Nietzsche
den »Ungrund zum Sprechen« brachten.** Beklagt aber, dass im »formlosen
Grund oder den undifferenzierten Abgrund mit seiner ganzen trunkenen
und aufbrausenden Stimme« nur das Individuum und die Person erkennbar
sind.* Das Verstindnis der »Welt unpersénlicher und priindividueller Singu-
larititenc,? so Deleuze, erdffnete sich erst mit Nietzsches Willen zur Macht
und dessen »Dionysischer Maschine zur Sinnproduktion, in der der Nichtsinn
und der Sinn nicht linger in einfachem Gegensatz stehen, sondern in einem
neuen Diskurs einander ko-prisent sind«.*”

32 Ebd.S.134, Husserl wares, der den Sinnim Ausdruck erkannte. Allerdings kritisiert De-
leuze ihn dafiir, die Genese des Sinns nicht vom Paradoxen her zu denken. Im phano-
menologischen Denkansatz Husserls wird der noematische Sinn als pradikatives At-
tribut (z.B. Farbe ohne wirkliches Objekt) und neutrales Sinnelement bestimmt; das
generische Moment wird in die Beziehung zwischen Attribut und Objekt verlegt. Hus-
serl bewahrt eine Grundform als Urdoxa und gesteht dem Sinn selbst keinen neutralen
Aspektzu. Vgl. Rolli: Gilles Deleuze, S. 140. Zu Husserls Affektionstheorie siehe S. 135ff.,
Rolli skizziert hier das Verhiltnis von Affektion und Rezeption, und erldutert das Kon-
zept des voraffektiven Bereichs und der Gradualitit der Affektionen im Bezug zu Hus-
serl.

33 Deleuze: Logik des Sinns. S.13, 17. Vgl. Deleuze, Gilles: »Lewis Carroll, in: ders., Kritik
und Klinik (2000), S. 35-36.

34  Deleuze: Logik des Sinns, S.140.

35  Ebd.
36  Ebd.
37 Ebd.S.141.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

Organismus und Korper

Bei der Frage nach dem Organismus setzt Deleuze dort an, wo die klassische
Naturforschung sich offensichtlich uneinig ist, bei der Genese. Ablesen lisst
sich das unter anderem an den Verweisen auf Etienne Geoffroy, einem Kolle-
gen Lamarcks und Cuviers. Denn was das Problem der Embryogenese betraf,
bestand zwischen Geoffroy, Cuvier und Von Baer Uneinigkeit iiber den Wert
der von Ernst Haeckel formulierten genetischen Grundregel. Geoftroy war
im Gegensatz zu Cuvier davon iiberzeugt, dass die genotypischen Formen
die jeweils vollkommene Form im Einklang mit der Umwelt darstellen und
sich nicht mit der phylogenetischen Abstammungsgeschichte erkliren lassen.
Ontologisch gesehen, steht Geoffroys Annahme fiir eine ereignisorientierte
Deutung der embryonalen Entwicklung, welche mit der Katastrophentheorie
Thoms vereinbar ist.*®

Fiir Deleuze reicht die iibliche Arbeitsweise der Naturforscher aber nicht
weit genug, da sie zum grofiten Teil in der Subsumierung und Bewertung von
Differenzen besteht. Die Eigenschaften der Tiere werden in Gruppen oder
Serien nach ihren Ahnlichkeiten angeordnet; die Verwandtschaftsverhiltnisse
und Abstammungslinien, die dabei in Erscheinung treten, verdanken sich in
erster Linie aktiver Vorstellungsarbeit. Es ist die »zielgerichtete Phantasie«,*
die iiber eine Kette, eine Beziehung zwischen a und d herstellt: a dhnelt b,
b ahnelt ¢, ¢ dhnelt d.*° Die Abweichungen und Unterbrechungen werden da-
bei herausgefiltert, um zu einer schliissigen Entwicklungslinie zu gelangen.
Mit dieser seriellen Ordnung entstehen eine Richtung und eine Hierarchie
der organischen Formen, mit der auch die Begriffe Progression, Regression
oder Degradierung verbunden sind.

Eine weitere Methode des Vergleichs, die sich im Ubrigen Cuvier verdankt,
basiert zwar ebenso auf dem Bestimmen von Ahnlichkeiten, allerdings liegen

38  Deleuze: Die Falte, S. 23 Fn 25. Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 67—70, Ce-
offrey sagte, »da die Materie, im Sinne ihrer duflersten Teilbarkeit, aus Teilchen von
abnehmbarer Grofle, aus elastischen Stromen oder Fliissigkeiten besteht, diessich ver-
teilen, indem sie in den Raum ausstrahlen«. Deleuze/Guattari loben Geoffrey fiir sein
»grandioses Konzept der Schichtung«, seinen Humor, »(ja, Hithner haben tatsachlich
Zahne, der Hummer hat Haut auf seinen Knochen etc.)«, und dass er im Gegensatz zu
Cuvier »topologisch denkt«.

39  Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 320.

40  Ebd.S.319.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -

137


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Technik als Problem des Ausdrucks

diese in der Proportionalitit.* Das heifst, a verhilt sich zu b, so wie ¢ sich zu
dverhilt. Die Ahnlichkeit betrifft nun die innere Differenz einer Struktur, und
sie ist darum eine Analogie. Dass die Proportion und der MafRstab wichtige
Variablen fiir den Korperbau darstellen, wusste schon Galilei.

»Daher wird der Riese unter dem Gewicht seines eigenen Koérpers zusam-
menbrechen, wenn seine Grofle auf ein Vielfaches der GroRRe eines norma-
len Menschen anwdchst. Ist das Lebewesen aber sehr viel kleiner als ein nor-
maler Mensch, so wird sein Kérperbau nicht in gleichem Mafie schwécher.
Denn je kleiner der Korper ist, um so grofer ist seine relative Belastbarkeit.
Ein Hund kann drei Hunde gleicher GrofRe tragen, aber ein Pferd kaum ein
gleichgrofles.«**

Die Lebensfihigkeit eines Riesen wie er in Jonathan Swifts Gullivers Reisen vor-
kommt, ist damit tatsichlich auszuschliefen. Die korperlichen Fihigkeiten
bestimmen sich also nicht nur anhand der Anatomie, sondern ebenso iiber die
Dimension der Verhiltnisse. Da GrofRe, Zusammensetzung und Belastbarkeit
relational abhingig sind, besitzen grofie und kleine Kérper gezwungenerma-
Ren andere Bauweisen und andere Vermogen.

Gilles Deleuze erachtet sowohl die serielle als auch die proportionale Ver-
gleichsform als unzureichend. »Naturgeschichte kann nur in Begriffen von Be-
ziehungen zwischen A und B denken, aber nicht in Begriffen der Produktion
von A zu x.«* Der Prozess von A zu x ist der Individuationsprozess, der sich
Biindnissen verdankt. Das Beispiel der Paarung der Orchidee und der Wes-
pe entspricht einem solchen Ereignis. Unter diesem Gesichtspunkt, offenbart
sich die Morphogenese als Abfolge von Ereignissen des Anders-Werdens und
nicht als evolutionire Reihe. Das betrifft auch die Wachstumsphasen des Em-
bryos, die demnach keine evolutioniren Entwicklungstypen, sondern Form-
typen darstellen.* Die Verinderungen folgen keinem Entwicklungsplan hin
zu einer Vervollkommnung, vielmehr handelt es sich dabei um milieuabhin-
gige Ausgleichsaktivitit. In diesem Sinne gibt es keine organische Materie als

41 Vgl Ebd. 347.

42 Galilei, zitiert nach Grehn, Joachim (Hg.): Physical Science Study Committee: Physik,
Braunschweig: Vieweg 1974, S. 33f.

43 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 319, Herv. i. Org.

44  Ebd. S.70, Die Formtypen sind »Populationen, Meuten oder Kolonien, als Kollektivi-
taten oder Mannigfaltigkeiten« zu verstehen. Die Entwicklungsstufen sind Geschwin-
digkeiten, Quotienten oder differentielle Beziehungen.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

Grundmaterial des Lebens, sondern nur Falten und Schichten, aus denen die
organischen Formen hervorgehen.

»Daf$ die Materie nicht aus Kérnchen besteht, sondern wie Leibniz sagt, aus
immer kleineren Falten — dieser Hypothese kann die Physik der Elementar-
teilchen und Kréfte ihren Sinn geben. Und dem Phdnomen, dafs der Orga-
nismus Schauplatz und Agens endogener Faltungen ist, begegnet die Mole-
kularbiologie nun aufihrem Gebiet, wie vorher schon die Embryologie: Mor-
phogenese hat immer mit Faltung zu tun, man sieht es bei Thom.«*

Hier wird deutlich, dass Deleuze, wie René Thom, die Genese der organischen
Formen fiir ein topologisches Ereignis hilt. Es geht hier um den Moment des
Werdens, nicht als Nachahmung, sondern als Individuation. Werden ist dann
real und wirklich, wenn es nicht erscheint als ob, sondern sich als Intensiv-,
Tier- oder Unsichtbar-Werden ausdriickt; dabei ist es nicht intentional oder
evolutionidr, sondern produziert nur sich selbst. In diesem Vorgang konsoli-
dieren sich die Beziehungen und Biindnisse nicht organisch, sondern rhizo-
matisch.

Schelling erklirt die Individuationsprozesse mit den Potenzen, wihrend
Deleuze mit Bezug auf Leibniz das Modell der Falte bemiiht. Lebewesen sind
fiir Deleuze vor allem Kérper, wobei das Organische nur ein strukturelles Phi-
nomen darstellt. Hier wird deutlich, dass fiir Deleuze Organismus weder ei-
ne transzendentale Maxime noch eine Kategorie des Lebens darstellt. Orga-
nisation ist eine produktive Struktur im physischen Ausdruck, wobei sich die
unterschiedlichen Variationen dem Prozess des Faltens verdanken. Um einen
Korper anhand von Faltungen zu erkliren, miissen wir eine Plastizitit voraus-
setzen; denn ich kann nur etwas falten, wenn die Beschaffenheit des Materials
es zulisst. Esist offensichtlich, dass eine Scheibe Knickebrot auseinanderbre-
chen wiirde, sie vermisst die nétige Flexibilitit, um gefaltet zu werden. Der
lebende Korper beispielsweise, besitzt »einen Grad an Hirte ebenso wie ei-
nen Grad an Fliissigkeit«, die sich der Spannkraft und komprimierenden Kraft
der Ausdrucksmaterie verdankt.*® Im Unterschied zum Knickebrot, erlaubt
die Plastizitit des lebenden Korpers topologische Verinderungen. Sogar beim
Vorgang des kristallinen Wachstums, also nicht am kristallinen Kérper anssich,
ldsst sich eine Form des Faltens erkennen.

45 Deleuze: »Uber Leibniz«, S. 230. Vgl. Deleuze: Die Falte, S. 152
46  Deleuze: Die Falte, S.15.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -

139


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Technik als Problem des Ausdrucks

»In einer kristallinen Schicht beispielsweise liegt das amorphe Milieu, die
Mitte, auflerhalb des Kerns, solange das Kristall sich noch nicht zusammen-
geschlossen hat; aber das Kristall schliefst sich zusammen, indem es die
Massen des amorphen Materials einschliefst und aufnimmt. Umgekehrt
muf das Innere des Kristallkerns in das AuRRere des Systems wandern, wo
die amorphe Masse sich kristallisieren kann (die Fihigkeit, eine andere
Organisationsform zu tbernehmen). Sogar bis zu dem Punkt, dafs der Kern
von auflen Kommt. Kurz gesagt, Auflen und Innen sind im Inneren der
Schicht.«*

Laut Deleuze bilden sich die vororganischen Faltungen in einer formlosen Ma-
terie, die wir uns als aufgeladene Energie-Materie vorstellen miissen. Es han-
delt sich also nicht um eine Kontinuitit als Ansammlung diskreter Elemente,
wie es bei einer Wasserwelle oder einer Diinenlandschaft der Fall ist. Im Cha-
osoder Labyrinth des Kontinuums verdichten sich elastische Bewegungen, aus
denen sich eine flexible Schicht herausbildet. Die intrinsische Unruhe und die
urspriingliche Spannkraft der Materie fithren zu plastischen Faltungen, wobei
eine untrennbare Einheit andersgearteter Bereiche entsteht.

Topologisch gesehen erhalten wir durch die Falte eine neue Mannigfal-
tigkeit, und zwar weil der Auflenraum zu einem Innenraum wird. Der Akt
der Faltung birgt das Vermogen, existentielle Verinderungen hervorzubrin-
gen. Dabei werden durch Zug und Spannung nicht nur einfache Falten und
Umhiillungen gebildet, durch Ausdehnung und Entspannung gibt es Riickfal-
tungen, Entfaltungen und komplizierte Verwicklungen.*® Die anorganische
Materie geht auf eine einfache Falte zuriick, wihrend die organische Materie
aus inneren, verkomplizierten Faltungen hervorgeht.* Darum ist die Evo-
lutionsgeschichte der wissenschaftlichen Serien triigerisch, sie unterwirft
die Ontogenese der Phylogenese und wibersieht dabei, dass Materie sich in
Faltungen sprunghaft verindert.

47  Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 72f.

48  Vgl. Deleuze: Die Falte, S. 20.

49  Ebd.S.18,»Anorganisch oder organisch, es ist dieselbe Materie, es sind aber nicht die-
selben aktiven Kréfte, die auf sie wirken.« Mehr tiber Faltung als allgemeine Strategie
in der Entwicklung biologischer Systeme siehe Guiducci, Lorenzo/Dunlop, John W.C./
Fratzl, Peter: »An Introduction into the Physics of Self-folding Thin Structures, in: Mi-
chael Friedman/Wolfgang Schaffner (Hg.), On Folding, Towards a New Field of Interdi-
sciplinary Research, Bielefeld: transcript 2016, S. 175—210.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

Aus einer Sphire wivd durch Faltung ein Torus mit einem Loch (Genus 1)
und in der néchsten Faltung ein Torus mit zwei Lochern (Genus 2).

Deleuze unterscheidet also einfache Materie und organische Anordnung
als unterschiedliche Arten der Faltung, wobei er die Organisation als Ein-
schreibung von Beziiglichkeiten und Infrastrukturen charakterisiert. Es ist
klar, dass damit dem Organismus auch spezifische Grenzen und Zwinge
auferlegt sind. Aus diesem Grunde mochte ich auf Deleuzes Konzept des
organlosen Korpers zu sprechen kommen. Um gleich Missverstindnisse
auszuriumen, der oK, wie er auch bezeichnet wird, dient dazu ein philo-
sophisches Problem darzustellen. Der Begriff verweist auf das Paradox des
leeren Feldes in der Feldtheorie, also auf die problematische Idee, welche
nicht aufgelést, sondern mitgedacht werden muss. Der organlose Korper ist
der Aspekt des Neutralen, das die Ordnungsstrukturen erméglicht. Deleuze
spricht sich gegen die Herrschaft organlogischen Denkens aus, denn wird
der Organismus oder die organische Anordnung als Maxime festgeschrieben,
erscheinen alle Kérper unter diesem Regime.

»Der Organismus ist keineswegs der Korper, der oK, sondern eine Schicht
auf dem oK, das heifdt ein Phianomen der Akkumulation, der Gerinnung und
der Sedimentierung die ihm Formen, Funktionen, Verbindungen dominan-
te und hierarchisierte Organisationen und organisierte Transzendenzen auf-
zwingt, um daraus eine niitzliche Arbeit zu extrahieren. Schichten sind Bin-
dungen, Zangen.«*°

Der Korper, ohne die Idee des Zweckhaften, und ohne Einschreibung von Be-
deutung, ist der organlose Kérper, als Feld von Potentialen.’* Ein Kérper ist
nicht lebendig, weil er ein Organismus ist, im Gegenteil, die Organisation ist
eine ordnende Kraft bei der Leben kanalisiert, eingeschrankt oder in der Starre
abgetétet wird.

50 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 218. Vgl. Balke, Friedrich: Gilles Deleuze, Frank-
furta.M.: Campus 1998, S. 136.
51 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 208—211.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -

141


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Technik als Problem des Ausdrucks

Eine Besonderheit der Organismen ist es, dass sogar die ganz einfach
strukturierten in der Lage sind, Eindriicke aufzunehmen. Schon Proteine
bezeugen »eine Aktivitit der Perzeption, des Auseinanderhaltens und der
Unterscheidung [.], kurz, eine >urspriingliche Kraft« mit der sich Zeichen in
einer doppelten Struktur verdichten.**

»Und es sind diese kleinen dunklen, verworrenen Perzeptionen, die unsere
Makroperzeptionen zusammensetzen, unsere bewuften, klaren und deutli-
chen Apperzeptionen: niemals tauchte eine bewufste Perzeption auf, wenn
sie nicht eine unendliche Gesamtheit kleiner Perzeptionen integrierte, wel-
che die vorangegangene Makroperzeption aus dem Gleichgewicht bringen
und die folgende vorbereiten. Wie kénnte auf Lust Schmerz folgen, wenn
nichttausend kleine Schmerzen odervielmehr Halbschmerzen bereits in der
Lust verstreut wiren und sich im bewuften Schmerz vereinigten?«®®

Anders ausgedriickt, es gibt eine Dimension, in der sich eine Menge, Gruppe
oder Meute von Gefithlsquanten verdichtet, und ab einem bestimmten Grad
der Sittigung als Sinneseindruck ins Bewusstsein tritt. Dabei ditrfen wir nicht
vergessen, dass das Perzept eine eigene Dimension einnimmt, es ist mehr
als die Sinneseindriicke, es iiberlebt den Wahrnehmenden.’* Deleuzes Ent-
wurf enthilt keinen gottlichen, vertikalen Vektor der horizontale Relationen
zusammenstellt, vielmehr ldsst sich ein feldtheoretisches und topologisches
Modell erkennen. Wir kénnen uns das ungefihr so vorstellen, als ob sich
neutrale Punktzeichen zu einem unregelmifiig gewebten Stiick Stoff oder
Filz verdichten und sich falten. Die Oberflichenstrukturen besitzen dabei
unterschiedliche Qualititen und sind doch in einem Gewebe verschrankt.
Das bedeutet, dass sich auf der Ebene des Korpers analoge Ordnungsver-
hiltnisse zeigen. Die unbewussten Punktzeichen oder kleinen Perzeptionen,

52 Deleuze: Die Falte, S.149. Vgl. ebd. S.150-154, Die Korper perzipieren und sortieren,
und das zeigt sich insbesondere in den klarsten oder ausgezeichneten Perzeptionen.
Im Fall der Zecke sind es dieser drei. Vgl. Rolli: Gilles Deleuze Philosophie des tran-
szendentalen Empirismus, S. 219 Fn 265. Die Zecke und ihre drei Singularitaten der Af-
fektfahigkeit, Licht, Geruch und Warme.

53  Ebd.S.141und

54  ABECEDAIRE—GILLES DELEUZE VON A BIS Z MIT CLAIRE PARNET, (FR1988-1989, R: Pierre-
André Boutang), sieche »l wie Idee«. Vgl. Auhser: Die Macht der Form, Versuch einer dy-
namischen Ontologie, S.176, Gleichzeitig ist »eine Perzeption nie fiir sich selbst, son-
dern immer nur in ihrer Differenz zum Abgrundc, und sie selbst muss auferdem im-
mer »als Differenz vieler kleiner Perzeptionen gedacht werden«.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

verhalten sich zu den bewussten Sinneseindriicken, wie die Materieschwin-
gungen zu den Organen. Bei der Verwandtschaft handelt es sich aber nicht um
eine Reprasentation, sondern um eine Projektion als »Grund eines >Verhiltnis-
ses der Ordnung«.%

Affekte und Zeichen

Wir werden sehen, dass Deleuze seine zeichentheoretischen Uberlegungen
mit dem Konzept der Falte verbindet, wobei er sich dabei bemiiht den Begriff
des Korpers vom Konzept des Organismus zu unterscheiden. Fiir seine Theo-
rie des Ausdrucks zieht er Leibniz und Spinoza heran, denn bei beiden finden
sich Modelle in denen Implikation und Explikation im Ausdruck eingeschlos-
sen sind.*® Leibniz erklirt die Bindung im Ausdruck mit der Projektion oder
Asymptote, also mit einer, sich dem Unendlichen annihernden Linie. Spino-
zas Entwurf griindet sich auf der Univozitat der Attribute, wobei Ausdruck in
Gestalt paralleler Reihen in Erscheinung tritt.”

Deleuze zieht Spinozas Ausdrucksmodell heran, eben weil dort die Attri-
bute parallele, isomorphe Reihen bilden, die als Identitit im Individuum ihren
Ausdruck haben.*® Die zwei, ihrem Wesen nach unterschiedlichen Reihen, al-
so die Attribute, sind dabei aber selbst das Ausdriickende. Ziehen wir ein Bei-
spiel heran, um das etwas zu veranschaulichen. Generell unterscheiden wir
zwischen dem Maulwurf, der in meinem Garten lebt, und dem Begriff oder
dem Konzept eines Maulwurfs. Ersterer ist ein Individuum, ein konkretes Le-
bewesen, das frisst und schlift. Der Begriff des Maulwurfs dagegen, ist eine
Idee, die aus meiner Vorstellung hervorgeht; ein Maulwurf ist ein kleines Sau-
getier mit Fell und schaufelartigen Vordergliedmafien, das itberwiegend un-
ter der Erde lebt und Tunnel gribt. Kommen ausreichend dieser abstrahierten

55 Deleuze: Die Falte, S.156.

56  Deleuze: »Uber die Philosophie«, S. 214.

57  Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S. 20 und S. 21, Deleuze merkt an,
dass Schelling sich fiir seine Idee des Ausdrucks nicht auf Spinoza oder Leibniz, son-
dern auf Jacob von Bohme beruft. S. 96f., Spinoza setzt eine »Gleichheit der Prinzipi-
en«, aus denen parallele Reihen hervorgehen; er erfindet das »Wort Parallelismusx,
nutz selber aber »das Bild der Projektion«.

58  Ebd.S.97-99, Der Ausdruck wird vom Modi hergedacht, wobei »die Gleichheit zweier
Dinge [..] ein Drittes« als Identitat ausdriicken. »Die Idee des Ausdrucks bei Spinoza
bewahrt und begriindet zugleich die drei Aspekte des Parallelismus.«

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -

143


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Technik als Problem des Ausdrucks

Merkmale zusammen, dann bestimmen wir etwas als Maulwurf. Mit Spino-
za gedacht bedeutet das, der Maulwurf und die Idee des Maulwurfs sind nicht
Abbild und Urbild, sondern verweisen auf die Verschrinkung beider Existenz-
formen im Individuum, also im Ausdruck. Der Ausdruck verweist dabei aber
nicht nur auf Substanz und Attribut, sondern auch auf das dritte Element,
nimlich den Modus. Im Unterschied zu den Attributen ist der Modus eine ver-
anderliche Sammlung von Eigenschaften. Womit sich auch erklirt, warum der
Maulwurf in meinem Garten, eine ganz andere Form und Operationalitit be-
sitzt als der kleine Maulwurf aus der tschechischen Zeichentrickserie.

Deleuze greift Spinozas >Ausdruckstriade« auf und bezieht diese auf den
endlichen Modus. Ein Kérper ist ein Existenzmodus und besitzt damit auch
verinderliche Eigenschaften und Vermégen. Bestimmt durch die Bezugsver-
haltnisse, ist jeder Korper eine mehrteilige Anordnung, die sich nicht auf ein
Attribut als definitive Substanz zuriickfithren lisst.”

»Seele und Korper: keiner hatje eine originellere Auffassung von der Konjuk-
tion >und« gehabt [als Spinoza]. Jedes Individuum — Seele und Kérper— be-
sitzt unendlich viele Teile, die ihm in einem bestimmten, mehr oder minder
zusammengesetzten Verhaltnis gehoren. Soistjedes Individuum, jedes Ein-
zelwesen aus Einzelwesen niederer Ordnung zusammengesetzt und selbst
wieder Teil ibergeordneter Einzelwesen. Alle Einzelwesen befinden sich in-
nerhalb der Natur gleichsam auf einem Konsistenzplan, dessen in jedem
Moment verinderliche Gesamtgestalt sie bilden.«°

Statt eines prideterminierten Lebensplans, spricht Deleuze von einem dyna-
mischen Konsistenzplan, als eine Art Produktion und Menge von Beziehungs-
gefiigen, die sich stetig in parallelen Reihen ausdriicken.®" Die iibertragen-
de Verbindung innerhalb dieser Vorginge, ist der Affekt, als Ausdehnung der
Grenze des Korpers.

»Einerseits enthalt ein Korper, so klein er auch sei, immer unendlich viele
Teilchen: die Verhiltnisse von Ruhe und Bewegung, Schnelligkeit und Lang-
samkeit zwischen den Teilchen, die einen Kérper in seiner Individualitidt de-
finieren. Andererseits affiziert ein Kérper andere Kérper oder wird von an-

59  Deleuze, Gilles: Spinoza: praktische Philosophie, [1981], Berlin: Merve 1988, S. 45.
60 Deleuze/Parnet: Dialoge, S. 66f.
61 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 346,

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

deren Korpern affiziert: diese Macht zu affizieren und affiziert zu werden
definiert ebenfalls einen Kérper in seiner Individualitat.«®?

Demnach bestimmt sich ein Individuum iiber seine Beziehungs- oder Affekt-
fahigkeit. Nun kénnen wir, und das ist das eigentlich Spannende, Lebewesen
auf eine ganz neue Art voneinander unterscheiden.

»Ein Pferd, ein Fisch, ein Mensch oder selbst zwei Menschen haben, mit-
einander verglichen, nicht dasselbe Affiziertseinkdnnen: sie werden nicht
durch dieselben Dinge affiziert, oder werden durch dasselbe Ding nicht auf
dieselbe Weise affiziert.«*?

Wenn ich beispielsweise allergisch auf Erdbeeren reagiere, dann ist meine Af-
fektbeziehung zu Erdbeeren problematisch. Ich bin damit ein Allergiker, ge-
nau genommen, bin ich jemand, dessen Essensbeziehung zu Erdbeeren, mein
korperliches Vermogen mitbestimmt. Gerade im Bezug zur Nahrung findet
sich eine ambivalente Affektbeziehung, denn um unseren Korper zu ernihren
sind wir gezwungen zu essen.

In Spinoza: praktische Philosophie vergleicht Deleuze das Wesen eines Zug-
pferdes, mit dem eines Ochsen und eines Rennpferdes, und er tut dies im Hin-
blick aufihre >Affektlisten<. Mit dem Fokus auf die Vermogen der Existenzmo-
di, tritt das organisationslogische Modell der Spezies in den Hintergrund. Ein
Zugpferd sein, das bedeutet »tiichtig sein, Scheuklappen tragen, schnell lau-
fen, eine schwere Last ziehen, zusammenbrechen, gepeitscht werden« usw.*
Im Hinblick auf die Affekte, weist es damit mehr Ahnlichkeit zu einem Ochsen
als zu einem Rennpferd auf. In diesem Kontext verstehen sich auch Deleuzes

Verweise auf Uexkiill.%

62  Deleuze: Spinoza: praktische Philosophie, S.159f., Bewegung und Ruhe, sowie Affekt
und Intensitat, bilden das Koordinatensystem, wie die Lingen- und Breitengrade un-
seres Planten. Bewegung und Ruhe sind die Longitude und Affekt und Intensitat sind
die Latitude.

63  Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S.191.

64  Essen und Affekt besitzen eine paradoxe Beziehung, denn Appetit ist kein Instinkt,
sondern beschreibt die Affektbeziehung zur Nahrung. Vgl. Buchanan, lan: »The Pro-
blem of the Body in Deleuze and Guattari, Or, What Can a Body Do?«, in: Body & Society
3(1997), S.73-91, hier S. 77ff.

65 Deleuze: Spinoza: praktische Philosophie, S.161.

66  Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 75.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -

145


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Technik als Problem des Ausdrucks

»Jetzt versteht man, daR die >Ethologie«< eine besonders gut geeignete mo-
lare Domane ist, wenn man zeigen will, wie hochst unterschiedliche bioche-
mische, verhaltenstechnische, wahrnehmungsmafiige, ererbte, erworbene,
improvisierte oder soziale Komponenten sich in Gefligen kristallisieren kon-
nen, die weder die Unterscheidung von Ordnungen noch die Hierarchie von
Formen respektieren.«®

Fiir Deleuze ist Uexkilll ein Spinozist, denn dessen Beschreibungen enthiillen
das Prinzip der korperlichen Vermégen; Deleuze selbst adaptiert den Ansatz
der Verhaltensforschung und entwirft eine onto-ethologische Theorie.*®

Widmen wir uns kurz dem Begriff des Affekts; Affektionen werden als Wir-
kungen des affizierten Korpers wahrgenommen und sind damit Bewusstwer-
dung von Ursichlichkeit.® Dieser Gedanke lisst sich an einem Beispiel ver-
anschaulichen: Ich bin zum Essen eingeladen, es wird eine Suppe serviert, ich
probiere und meine Zunge brennt. Dieses Affekt-Ereignis 16st bei mir eine Rei-
he von Emotionen und Gedanken aus. Meine Freundin war beim Kochen abge-
lenkt und hat die Suppe zweimal mit Cayennepfeffer gewiirzt. Ich bin drger-
lich, denn daich nicht an scharfe Speisen gewdhnt bin, schmecke ich nicht viel,
sondern erfahre nur ein Gefithl des Brennens. Deleuze argumentiert nun, dass
uns die wirkliche Ursache der Affizierung, sprich der Affekt selbst, verborgen
bleibt. In der Regel zeigt er sich nur in inaddquaten Ideen, die nicht die Ursa-
che selbst ausdriicken, sondern das kérperliche Bild des Affiziertseins.” Das
Beispiel mit der Suppe zeigt uns, wie wir iiblicherweise Affekte in Form von
Gefiihlen und Gedanken ordnen.

Beim Affekt handelt es sich zunichst um eine Intensitit in unserem Kor-
per. Aber es gibt eben auch die Idee des Affekts, letztere wirkt dabei als Feed-
back und Doppelung. Die Idee, von der Idee des Affekts, zeigt sich als reflek-

67 Ebd.S. 458f.

68  Vgl.Buchanan:»The Problem of the Body in Deleuze and Guattari, Or, What Can a Body
Do?«, S. 79ff. Vgl. Deleuze: Spinoza: praktische Philosophie, S. 162—164 und S. 72f., »[...]
es ist falsch, daR die Sonne zweihundert Fuf weit entfernt sei, aber es ist wahr, daf
ich die Sonne zweihundert Fufs entfernt weit sehe [..]. Dieser positive Kern der inad-
aquaten Idee im BewuRtsein kann als regulatives Prinzip dienen zu einer Erkenntnis
des Unbewuften, d.h. zu einer Suche nach dem, was die Kérper vermogen [...].«

69  Zum Thema Affekt siehe Gregg, Melissa/Seigworth, Gregory . (Hg.): The Affect Theory
Reader, Durham, London: Duke University Press 2010.

70  Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S.193.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

tiertes Zeichen, und zwar in Form der Emotion.” Das wirklich Interessante ist,
dass Deleuze den Begriff der Intensitit einfithrt, mit dem sich Affektion gra-
duell denken lisst. Es gibt also keine scharfe Suppe an sich, sondern nur eine
mehr oder weniger intensive Schirfe, wobei der Ubergang vom intensiven Er-
eignis zur Idee, dem Ubergang vom Zeichen zum Sinn gleicht.” Affektionen,
das sind Kérperzustinde und Vorstellungen, die ursichlich sind fiir Affekte,
die wiederum Wirkung besitzen und Affektionen nach sich ziehen.

Im Diskurs der Postmoderne erlaubt der Begrift des Affekts ein Denken,
welches sich auRerhalb von Ideologiekonzepten bewegt.” Da es keinen puren
oder originalen Zustand von Affekt gibt, zeigt er sich ausschlieflich in der Ka-
pazitit mit und zwischen den Dingen zu agieren. Fiir unser Beispiel mit der
Suppe bedeutet das, die Suppe ist eben nicht an sich zu scharf gewiirzt, sie ist
anscheinend einfach fiir meinen Kérper zu iiberwiltigend.

Die reinen Affekte sind nicht direkt zuginglich, sie liegen »unterhalb und
oberhalb der Wahrnehmungsschwelle, die aber nur »im Zusammenhang mit
einer wahrnehmbaren Form und einem wahrgenommenen, erkannten Sub-
jekt wirksam« wird.” Darum ist Deleuze die Frage danach, was ein Korper ver-
mag so wichtig. Sie impliziert die Unbestimmtheit des eigenen Vermdégens, da
dieses sich iiber die konkreten Beziehungen immer wieder neu ausbildet.” Im
Modus zeigen sich die Affektionen als aktive oder passive Affekte, also in der

71 Massumi, Brian: »The Autonomy of Affect, in: Cultural Critique 31 (1995), S. 83—-109,
hier S. 92. Vgl. Deleuze: Foucault, S. 101, »Die Fahigkeit, affiziert zu werden, ist gleich-
sam eine Materie der Kraft, und die Fahigkeit zu affizieren ist gleichsam eine Funktion
der Kraft. Allein, es handelt sich um eine reine Funktion, das heifst um eine nicht-for-
malisierte Funktion, unabhingig von den konkreten Formen gefaft, in denen sie sich
verkorpert, den Zielen, denen sie dient, den Mitteln, die sie benutzt [...].« Vgl. Deleu-
ze:»Spinoza und die dreisEthiken«, S.188f., Die Affektionen sind Bewusstwerdung der
Ursache (Affekte) und sie sind erkennbar in der Wahrnehmung von Gestalt und Entfer-
nung, oder in den Ideen von den Affekten. Affektionen sind in diesem Sinne tempora-
re (skalare) Zeichen und Wirkungen die als Spur des affizierten Kérpers wahrnehmbar
sind.

72 Vgl.Deleuze, Gilles: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Kérpers, in: Sprachen des
Korpers: Marginalien zum Werk von Pierre Klossowski, Berlin: Merve 1979, S.39-66,
S. 60. Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, S. 96f., Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus,
S.382.

73 Massumi: »The Autonomy of Affect, S.104.

74  Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 382.

75  Vgl. Deleuze/Parnet: Dialoge, S. 68.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Technik als Problem des Ausdrucks

Form von Titigkeiten oder Leidenschaften.” Das Vermégen zu leiden, zeigt
sich in Affektionen, die sich nicht durch die eigene Natur, sondern allein durch
die Natur des affizierten Kérpers erklirt.”” An diesem Punkt kniipft Deleuze
eine ethische GrofRe an das Titigkeitsvermogen. Wie diirfen wir das nun fir
den Fall der stark gewtiirzten Suppe verstehen? Einerseits scheint mein Kérper
tberwiltigt, und ich leide, andererseits ist mein Korper keiner ernsten Gefahr
ausgesetzt. Meiner Freundin hat die Suppe sogar sehr gut geschmeckt und
wird sie in Zukunft immer so wiirzen. Damit erhalte ich die Gelegenheit mich
umzugewdhnen, beim dritten oder vierten Mal brennt die Suppe nicht mehr,
sondern entfaltet nun auch fiir mich, einen interessanten Geschmack.

Die Affekte die Spinoza mit dem Begriff affectus beschrieb, sind immer bei-
des, einerseits die Ubertragung von Leidenschaften und Gefiihlen, die aufer-
halb des Korpers entstehen, als auch die Wirkungen, die sich im Individuum
selbst bilden. Ein Kérper strebt danach »in seinem Dasein zu beharren«, und
er tut dies durch ein Handeln, das »von den Gegenstinden herrithrenden Af-
fektionen« geprigtist.”® Das Affiziertseinkénnen unterliegt einem Modus, der
entweder das Vermogen zu erleiden oder das Tatigkeitsvermogen bestimmyt.
Wobei das Titigkeitsvermdgen, so Deleuze, anzustreben sei, da es »der einzi-
ge Ausdruck unseres Wesens, die einzige Bejahung unseres Affiziertseinkén-
nens«ist.” Die passiven Affektionen trennen uns von unserem Vermégen, von
dem was wir werden kénnen, und sie reduzieren das Affiziertseinkénnen auf
ein Minimum.®°

Lassen Sie uns einen weiteren Schritt wagen, und Deleuzes Uberlegungen
zur Falte, zum Korper und den Affekten, mit seiner Zeichentheorie zusam-

76  Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S.198.

77 Ebd.S.192.

78  Deleuze: Spinoza: praktische Philosophie, S. 31.

79  Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S.199.

80 Ebd. S.198. Vgl. Deleuze, Gilles: Das Bewegungs-Bild, Kino 1, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp1997, S.149, »[...] das Affektive, die Wirkung, geht tber seine Ursachen hinaus
und verweist nur auf andere Wirkungen.« Vgl. Deleuze: »Spinoza und die dreiEthi-
ken«, S.195, Es gibt eine Auswahl von vermégenssteigernden vektoriellen Zeichen der
leidenschaftlichen Affekte, wie beispielsweise die Freude. Sie vermag »die Traurigkei-
ten«und »die Minderungszeichen«zuriickzudrangen. Wenn das Ereignis, die Wirkun-
gen und Affekte, nur auf andere Wirkungen verweisen und die Ursachen verdecken, ist
die Frohlichkeitin der Lage aus der ersten Erkenntnisgattung der Zeichen herauszutre-
ten und neue Begriffe zu bilden. Siehe auch Ahmed, Sara: »Happy Objectsx, in: Gregg/
Seigworth: The Affect Theory Reader (2010), S. 29-51. Uber positiven Affekt, Politik des
guten Gefiihls und die Familie als >happy object.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

menbringen. Deleuzes Zeichenlehre, als Mischung aus Charles S. Peirces >Lo-
gik der Beziehung« und Louis Hjelmslevs Linguistik, steht in einem Gegensatz
zu der Saussures.®" Mit der Annahme einer beweglichen Leerstelle, bringt De-
leuze einen strukturkritischen Gedanken ein; das Loch als Bruch der Struktur
erhilt eine positive Besetzung. Demnach sind sogar Risse produktive Elemen-
te und Ausloser fiir Emergenz, also mitverantwortlich fiir das Auftauchen von
etwas Neuem. Der Begriff des Risses, der Falte oder Liicke ist am besten ver-
stindlich als topologische Katastrophe. Wie der Riss in einer Mannigfaltigkeit,
der aus einer Sphire einen Torus macht, ist auch der Deleuze’sche Struktur-
bruch zu verstehen.

Was nun die Semiotik betrifft, kann diese nicht auf die Kategorie der lingu-
istischen Zeichen reduziert werden. Die Beziehung zwischen den Zeichen ist
immer auch an eine korrespondierende Praxis gebunden. Es finden sich im-
manente, problematische Momente und praktische Effekte, wie beispielsweise
Erinnerungen, Bilder oder kiinstlerische Zeichen, die sich nicht mit der dualis-
tischen Subjekt-Objekt Struktur erkliren lassen. Mit anderen Worten, die se-
miotischen Strukturen, oder besser, die Strukturen der Zeichenprozesse, sind
in unterschiedlichsten Schichten und Dominen von Existenz anzutreffen.

Deleuze differenziert vier Haupttypen von Zeichen, die sich jeweils an
unterschiedliche Wirkungen binden und unterschiedliche semiotische Wel-
ten organisieren. Die abstraktiven Zeichen sind logische Ikons und werden als
ausgewihlte natiirliche Merkmale erhalten. Der Begriff der Spezies wire ein
Beispiel fiir ein abstraktives Zeichen. Das imperative Zeichen ist ein morali-
sches Symbol, entstanden aus einer anhaltenden Wirkung, die zu der Bildung
einer Idee iiber die Ursache fithrte. So gehért beispielsweise die psychoanaly-
tische Figur des Vaters zu den imperativen Zeichen. Die hermeneutischen oder
interpretativen Zeichen sind metaphysische Idole und finden auch in gemisch-
ter Form innerhalb theologischer und politischer Ideologien ihre Auspriagung.
Mythen und Geschichten produzieren diese Zeichen, die in zweiter Instanz
auch zu imperativen Zeichen werden konnen. Die den Lebewesen am nichs-
ten liegenden Zeichen sind die indikativen Zeichen, als sinnliches Indiz, das
mit der sensorischen oder perzeptiven und physischen Wirkung einhergeht.5?
Was alle Zeichen gemeinsam haben, ist die Assoziierbarkeit, die Variabilitit,

81  Vgl. Semetsky, Inna: »Semiotics«, in: Parr, Adrian (Hg.), The Deleuze Dictionary, Edin-
burgh: Edinburgh University Press 2010, S. 243—244, hier S. 243. Vgl. Deleuze/Guattari:
Tausend Plateau, S. 66.

82  Vgl. Deleuze: »Spinoza und die drei>Ethiken«, S.188f.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -

149


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Technik als Problem des Ausdrucks

die Zweideutigkeit oder die Analogie, sowie die Verkettung untereinander.
Denn, was wir als den Sinn eines Zeichens erachten, ist weder der Signifikant,
noch ist es die Ausdrucksform, also das Signifikat, diese beiden sind nur die
variablen Pole in der Genese von Sinn.

»Die Perzepte sind keine Wahrnehmungen, sondern Pakete von Empfindun-
gen und Beziehungen, die den, der sie empfindet, iberleben. Die Affekte
sind keine Gefiihle, es sind Werden, die den (ibersteigen, der sie durchlauft
(und ein anderer wird). [...] Affekt, Perzept und Konzept sind drei untrenn-
bare Potenzen, sie gehen von der Kunst zur Philosophie und umgekehrt.«**

Deleuze betont den dynamischen Charakter von Zeichen, die in einer intimen
Beziehung zu ihren eingefalteten und unwillkiirlich involvierten Bedeutungen
stehen. Anders formuliert heiflt das, eine Bedeutung ist nicht einfach gege-
ben; genau genommen griindet sie sich mit dem Eintritt eines Zeichens in ei-
ne Oberflichenorganisation, die selbst als Resonanzebene zwei Serien sicher-
stellt. Die Zeichen sind angetrieben von den Affekten und dienen dabei als
Ubergansform zum Begriff. In der Liicke zwischen Inhalt und Effekt als Aus-
druck, wirken die Affekte konstitutiv bei der Bildung konventioneller Bedeu-
tung.® Die Zeichen wiederum zirkulieren, bilden Ketten und entwickeln Zei-
chenregime als Bestandteil unterschiedlicher Semiotiken. Dabei legt sich die
Signifikanz tiber die einzelnen Zeichen als heterogene Menge. Mit anderen
Worten, eine Anzahl Zeichen, die noch vielfiltige Bedeutungen tragen, wer-
den formal unter einer Bedeutung zusammengefasst.®

Kommen wir noch einmal zuriick auf das Beispiel mit der Suppe. Was wi-
re, wennich mich gar nichtan scharfe Gewiirze wie Cayennepfeffer, Curry oder
Chili gewdhnen mochte. Fiir eine Person die Angst vor fremden Einfliissen hat,
stellt der Nahrungsstil eine kulturelle Konstante dar, die ein Sicherheitsgefiihl
vermittelt. Setzt man sich und seinen Kérper aber keinen ungewohnten Af-
fekten und Eindriicken aus, wird damit nicht nur das kérperliche Vermogen
eingeschrinkt, sondern auch das Anders-Werden des Individuums blockiert.
Die Affektfihigkeit seines Korpers zu beschrinken, bedeutet unter Umstin-
den auch, sich die Gelegenheit entgehen zu lassen, einen Einblick in fremde

83  Deleuze: »Uber die Philosophiec, S.199.

84  Vgl. Massumi: »The Autonomy of Affect«, S.84. Vgl. Deleuze: »Spinoza und die
drei>Ethiken«, S.194f.

85  Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 156ff.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

Dominen konventioneller Bedeutung zu erhalten. Denn, so Deleuze, der Af-
fekt ist etwas das durch uns hindurchgeht und uns verindert. Darum ist die
Diversitit von Erfahrung auch so wichtig. Entspricht die Besetzung in Serien
oder Filmen immer der Norm, also weif3, mannlich, schlank und schén, wer-
den wir um viele visuelle Eindriicke und um ein Anders-Werden betrogen.?

Ritornell, Milieu und Territorium

Ich hoffe ich konnte verdeutlichen, dass die Genese der Korper eine Form
des Anders-Werdens ist, und direkt mit dem Problem des Ausdrucks zu-
sammenhingt; Organische Korper sind keine Elemente einer evolutioniren
Kette, sondern Ausdrucks- und Formwerdungsereignisse. Innerhalb Deleuzes
Entwurf, treten drei Aspekte hervor: das Ritornell als Ausdrucksvollzug, das
Milieu als Faltung und das Territorium als systemische Einschreibung. Jede
extensive Sphire, unabhingig von der Ausdrucksmaterie, bendtigt ein erstes
Zentrum, aus dem sich eine Zone herausbilden kann. Eine rotierende Trieb-
kraft stabilisiert sich in einem ruhigen Zentrum. Wird diese Mitte durch eine
umhiillende Membran gestirke, die exaltiert, selektiert und eliminiert, kon-
nen sich die inneren Krifte weiter biindeln und gleichzeitig eine Beziehung
zum Auflen aufrechterhalten.

Deleuze/Guattari verweisen auf drei Aspekte des Ritornells, die sich mal
simultan und mal vermischt zeigen: ein labiler Punkt im Chaos, eine Haltung,
und ein Heraustreten. Voraussetzung fiir diesen Individuationsvorgang ist ein
Milieu, das in der Lage ist, das >zerstorerische Chaos« in entsprechender Do-
sierung zu binden. Es wird also angenommen, dass es so etwas wie ein chao-
tisches Kontinuum im Sinne bewegter Energie-Materie gibt, in dessen Mit-
te sich ein stabilisierendes Zentrum bildet, als Orientierung und Beginn einer
Ruhe. Wird um das labile Zentrum ein abgegrenzter Bereich etabliert, kann
der innere Kern gestirkt und zu einem Zuhause gemacht werden; und wur-
den die »Krifte des Chaos« erst einmal zuriickgehalten, kann diese »Haltung

86  Die Produktionen der Unterhaltungsindustrie sind dabei sich zu verandern. So ist die
Besetzung in THE ONE (UK 2021, Netflix Serie) und STATION ELEVEN (USA 2021, HBO
Max Serie) nicht nur divers im Hinblick auf Geschlecht, sexuelle Orientierung und
Hautfarbe, in beiden Serien spielt eine Schauspielerin bzw. ein Schauspieler mit einer
korperlichen Behinderung. Dabei, und das scheint mir wichtig, besitzt diese Behinde-
rung keine Bedeutung fiir den Plot.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -

151


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Technik als Problem des Ausdrucks

um eine Fluchtbewegung« erweitert werden.”” Es wird also zunichst ein Ort
geschaffen, um dann Richtungen, also Handlungsvektoren zu etablieren. Die
notwendige dritte Phase ist die Offnung, um herauszutreten und etwas oder
jemanden einzulassen. Dafiir bildet sich an einer Stelle, die nicht vom Chaos
her bedringt wird, eine Zone des Austausches, im Sinne einer Improvisation,
und als eine Form der Neigung zur eigenen Zukunft und Méglichkeitsform.
Das Ganze klingt etwas metaphorisch, ist aber keineswegs so gemeint. Die
zentripetalen Krifte verdanken sich der Wirkung des Ritornells als Ausdrucks-
vollzug, bei dem Lebensbereiche konsolidiert oder annektiert werden.®®

»Das Ritornell ist also ein Begriff, der als solcher auf ein Ereignis verweist:
ein Lied.” Ein Gesang erhebt sich, nahert oder entfernt sich. Das geschieht
auf der Immanenzebene: Vielheiten bevélkern sie, Singularititen verkniip-
fensich, Prozesse oder Werden entwickeln sich, Intensitdten steigen an oder
fallen ab.<®

Wie Uexkiill und Schelling, bemithen Deleuze und Deleuze/Guattari Beispie-
le aus der Musik. Sie beschreiben Klang als noch »ungeformte Ausdrucksmate-
rie«, mit mehr oder weniger Intensitit, die auf alle Teile zuriickwirkt.”® Aus
dem Chaos gehen vibrierende Milieus und Rhythmen hervor, wobei die >vo-
kalen und klanglichen Komponenten« helfen, eine schiitzende Einfassung zu
etablieren.”” Das Chaotische des Kontinuums ist nicht mehr in der Lage, al-
les zu zerriitten, da der Rhythmus zwischen den Milieus kommuniziert und
heterogene Zeitraume koordiniert. Stellen wir uns eine Gruppe Jazzmusiker
vor, die gemeinsam improvisieren, und dabei Klangzentren verdichten, kon-
solidieren und wieder verschwinden lassen. Der Wechsel der fithrenden In-
strumente vermeidet, dass die periodische Wiederholung nur dem reprodu-
zierenden MaR unterliegt. Ein Milieu verdankt sich einer solchen Form der
Wiederholung, die eine Differenz hervorbringt, die dann in ein anderes Milieu

87  Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 425.

88 Ebd. S. 426f, »Jedes Milieu vibriert, das heifdt, es ist ein Block aus Raum und Zeit, der
durch periodische Wiederholung der Komponente gebildet wird.«

89  Deleuze: »Uber die Philosophiex, S. 214, Herv. i. Org., *[im Org. deutsch].

90 Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Kafka: fir eine kleine Literatur, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1996, S.11.

91 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 424, 426.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

iibergeht.”” Der Rhythmus ist nicht dogmatisch, sondern verkniipf kritische
Momente und trigt die Uberginge zwischen den Milieus.”

In der organischen Natur lassen sich dhnliche Begebenheiten beobachten,
die sich auch in der Musik finden. Es gibt Melodien die Kontrapunkte bilden,
welche sich gegenseitig als Motiv dienen. Die rhythmischen und melodischen
Ebenen, sowie die Briicken und Uberginge, treten dabei immer vermischt auf.
Es gibt duflere materielle Milieus und innere Milieus, welche sich aus den zu-
sammengesetzten Elementen und Substanzen bilden. Nicht zu vergessen sind
die Membranen und Grenzen, als Zwischen-Milieus, sowie die annektierten
Milieus, als Energiequellen und als Zonen der Wahrnehmung und Handlung.**
Innerhalb dieser Faltungen und Schichtungen ist das Ritornell ein »Empfin-
dungswesen«.” Die Paarung der Orchidee und der Wespe bildet einen von Af-
fekten angetriebenen Empfindungs-Block, im Sinne eines Anders-Werdens.
In einem solchen Fall fiigen sich Klang, Stellung oder Farben zu einem Terri-
torium zusammen.

Das Territorium und das Milieu unterscheiden sich durch die Art der
Handlungen, mit der sich die Bereiche konsolidieren und festigen. Wahrend
ein Milieu durch funktionale oder mechanische Aktivitit erhalten wird, be-
stimmt sich ein Territorium durch aktiven Ausdruck und Aktion. Es erlaubt
sich hier ein Vergleich mit Uexkiills Begriffen der Umwelt und der Heimat.
Um das niher auszufithren, komme ich nochmals auf unseren Maulwurf
zuriick. Die Fahigkeiten des Maulwurfs erlauben es ihm, sich unter der Erde
zu orientieren und dort zu leben; der Untergrund ist seine Heimat als Teil
seiner Umwelt. Aber er nimmt auch andere Bereiche ein, wie zum Beispiel
die Rasenfliche in meinem Garten. Um seine Ginge zu beliiften, grabt er
Offnungen an der Oberfliche, wobei sich die allseits bekannten Maulwurfs-
hiigel bilden. Mit seiner Heimat werden also auch andere Milieus codiert
und eingenommen. Dabei ist der Rhythmus die Koexistenz unserer beider
Bewegungen, wihrend der Rasen, als Membran und Zwischen-Milieu, der

t96

Ort eines Austausches ist.”® Wenn ich auf meinem Rasen die Maulwurfshiigel

92 Ebd.S. 428,»Die Handlung lauft in einem Milieu ab, aber der Rhythmus tritt zwischen
zwei Milieus auf [...].«
93  Ebd.S 427.

94  Ebd.
95  Deleuze, Gilles und Félix Guattari: Was ist Philosophie?, Frankfurt a.M. Suhrkamp
2000, S. 219.

96  Vgl. Deleuze, Gilles: Francis Bacon — Logik der Sensation, Miinchen: Fink 1995, S. 15. Ei-
ne Kontur als Schauplatz kann zu einem Ort des Austausches in beide Richtungen wer-

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Technik als Problem des Ausdrucks

sehe, dann empfinde ich das als Eindringen in einen persénlichen Bereich.
Es ist nicht notig, dass ich den Maulwurf tatsichlich sehe, schon die Hiigel
markieren sein unterirdisches Netz. Aus dem Untergrund heraus und an der
Oberfliche als duflerste Grenze, annektiert er einen Teil meines Gartens. Es
verhilt sich also so, dass der Maulwurf und ich in sich iiberschneidenden
Territorien leben.

Vom Milieu unterscheiden Deleuze/Guattari das Territorium, als Akt und
als »ein Handeln, das auf die Milieus und Rhythmen einwirkt«.”” Ein Terri-
torium bildet sich aus »Aspekten oder Teilen von Milieus« und »bedient sich
bei allen Milieus«.® Es besitzt ein Zentrum bzw. eine innere Zone der Behau-
sung, ein dufleres Milieu bzw. eine Zone der Domine, ein Zwischenmilieu oder
Membranen, und ein annektiertes Milieu also Energiereserven.” Der Begriff
Territorium verweist auf Uexkiills Begriff der Heimat, der einen Bereich be-
trifft, der iiber die reine Ortlichkeit im geografischen Sinne hinausgeht. Ein
Territorium oder eine Heimat, existiert als eine Art Durchgangsbewegung und
zeigt sich erst im Akt der Territorialisierung.’®® Die Dimensionen bilden sich
mit der Expressivitit und Markierung, wobei sich die Ausdrucksmaterien bzw.
Qualititen von einer funktionalen Handlung gel6st haben und eine territoria-
lisierende Markierung oder Signatur bilden.'®* Kurz gesagt, es handelt sich um
die Einschreibung des eigenen Codes in fremde Milieus.

Noch vor dem Menschen war es das Tier, welches ein Territorium absteck-
te, eine Behausung errichtete, und so einen Bereich mit der eigenen Signa-

den. Vgl. Balke, Friedrich: »Auf dem Rundgang Bilder des Lebens bei Francis Bacon, Gil-
les Deleuze und Martin Heidegger, in: Blimle Claudia/Schafer, Armin (Hg.), Struktur
Figur Kontur, Abstraktion in Kunst und Lebenswissenschaft, Ziirich, Berlin: Diaphanes
2007, S. 317-338, hier S. 318f.

97 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 429.

98  Ebd.

99  Ebd. Vgl. ebd. S. 444, Das Territorium ist immer von einem Zentrum abhingig, wel-
ches aber nicht immer die drtliche Mitte ist. Das Zentrum kann ebenso aufierhalb, am
»Schnittpunktvon ganz unterschiedlichen und entfernten Territorien«liegen. Ineinem
solchen Fall gibt es keinen Ubergang durch ein Zwischengefiige, es wird migriert, und
das Territorium geht iiber die Moglichkeiten seines Gefiiges hinaus. Diese nichtlinea-
re Konsolidierung ist die Etablierung eines Territoriums, welche nicht von einem Zen-
trum zur Aufdenwelt gerichtet stattfindet. Es ist die langsame Scharfung einer diskre-
ten und diffusen Menge ohne einen spezifischen Anfangspunkt.

100 Vgl. Message, Kylie: »Territory, in: Parr: Deleuze Dictionary (2010), S. 280—281.

101 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 429.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

tur markierte.”®> Um diese Uberlegungen zu veranschaulichen haben Deleuze/
Guattari Uexkills Beispiel der Spinne und der Fliege aufgegriffen.

»Man hat schon oft festgestellt, dafd der Code der Spinne inihrem Netzt auch
Sequenzen aus dem Code der Fliege enthilt. Man kdnnte sagen, daf die
Spinne eine Fliege im Kopf hat, ein>Motiv<der Fliege, ein>Ritornell<der Flie-
ge. Diese Einbeziehung eines Codes kann auch wechselseitig sein, wie zum
Beispiel bei Wespe und Orchidee oder bei Léwenmaul und Hummel.«'%

Aggressivitit, Sexualitit oder die Jagt sind nur einfache Funktionen, die zwar
durch eine Territorialisierung betroffen sein kénnen, aber nicht die Grundla-
ge fiir ein Territorium bilden.’®* Es sind die Titigkeiten und expressiven Ei-
genschaften, als qualitative Markierung, die besitzergreifend auf die Periphe-
rie des eigenen Milieus wirken. Die Ausdrucksmaterien gehen dabei bewegli-
che Verhiltnisse ein und bilden einen Stil, pulsierende Motive und territoria-
le Kontrapunkte. So ist beispielsweise ein musizierender Vogel, nicht nur in
der Lage eine Signatur zu bilden, sondern er besitzt auch die Fihigkeit einen
Stil des Rhythmus und der Melodie zu entwickeln.'* Diese Verhiltnisse konso-
lidieren sich hiufig in gemeinsamen Systemen unterschiedlicher Codierung,
wie im Fall der Orchidee und der Wespe.

»Die Orchidee deterritorialisiert sich, indem sie ein Bild formt, das Abbild ei-
ner Wespe; aber die Wespe reterritorialisiert sich auf diesem Bild. Die Wespe
dagegen deterritorialisiert sich, indem sie selber zu einem Teil des Fortpflan-
zungsapparates der Orchidee wird; aber sie reterritorialisiert die Orchidee,

weil sie deren Pollen transportiert.«'*®

Die Territorien iiberschneiden einander oder durchbrechen andere, nicht ter-
ritoriale Milieus, und es werden dabei kontrapunktische Beziehungen einge-
gangen, wie beispielsweise bei einem Vogel, der versucht das AuRerste zu be-
setzen, indem er den Gesang anderer Arten imitiert.’” Ein Territorium griin-

102 Vgl. Deleuze/Guattari: Was ist Philosophie?, S. 218.

103 Deleuze/Cuattari: Tausend Plateaus, S. 428. Vgl. Uexkiill: Bedeutungslehre, S.159.

104 Deleuze/Guattari: Was ist Philosophie?, S. 218, Es »impliziert die Emergenz von reinen
sinnlichen Qualitaten«, und es ist den organischen Funktionen vorausgéingig, die sich
aber durch das Auftreten eines Territoriums verandern.

105 Deleuze/Cuattari: Tausend Plateaus, S. 430—-434.

106 Ebd.S.20.Vgl. ebd.S. 458. Vgl. Deleuze/Guattari: Kafka: fiir eine kleine Literatur, S. 21.

107 Deleuze/Cuattari: Was ist Philosophie?, S. 220.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Technik als Problem des Ausdrucks

det sich auf das »Expressiv-Werden des Rhythmus oder der Melodie«.'*® We-
sentlich ist dabei die »qualitative Markierung«, denn erst mit dem Klang, der
Farbe oder der Silhouette, tritt ein Territorium tatsichlich in Erscheinung.'
Dieser Vorgang des Ausdriickens, verweist auf das Ritornell als Ensemble von
Ausdrucksmaterien. Wenn das Ritornell Milieus codiert, ist das ein dstheti-
sches Ereignis. Darum sehen Deleuze/Guattari in der Kunst auch die Befihi-
gung auf Territorien einzuwirken, diese zu tiberschreiben oder zu erweitern.
Denn in der Kunst kénnen nicht nur neue Bereiche angesprochen, sondern
Perzepte und Affekte in ihrer genetischen Textur angeregt werden.™

108 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 431, »Kann man dieses [Expressiv-] Werden,
dieses Auftauchen als Kunst bezeichnen? Dann wére das Territorium ein Resultat der
Kunst. Der Kiinstler wére der erste Mensch, der eine Grenze zieht oder eine Markierung
setzt. Der Kiinstler wére der erste Mensch, der eine Grenze zieht oder eine Markierung
setzt... [..]. Das Eigentiimliche ist in erster Linie kiinstlerisch, weil die Kunst vor allem
Plakat oder Schild ist.«

109 Ebd.S. 430.

110 Guattari, Félix: Chaosmose, Wien, Berlin: Turia + Kant 2014, S.134.

https://dokorg/10:14361/9783830467633-007 - am 14.02.2026, 11:55:03. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839467633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

