
22

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1  Vollmond  
Wuppertal 2006

1  Vollmond  

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  Stü cke

Es ist überhaupt kein Vergnügen, 
ein Stück zu machen. Bis zu einem 
gewissen Zeitpunkt, ja, aber wenn es 
ernst wird … Ich denke jedes Mal, 
ich möchte nie wieder eins machen. 
Wirklich. Schon seit vielen Jahren. 
Warum mache ich das nur? Es ist 
eigentlich ziemlich grausam. Und 
wenn es dann raus ist, bin ich schon 
wieder bei den nächsten Plänen.1

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  Stü cke
https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26

Was macht die Kunst von Pina Bausch aus? Was ist das 
Besondere an ihren Stücken? Diese Fragen wurden 

nicht nur im Feuilleton und in Tanzkritiken (–› rezeption), sondern 
auch in unzählig vielen Publikationen weltweit umfassend disku-
tiert. Dabei ist auffällig, dass sich die heute noch aktuellen zentralen 
Narrative, Lesarten und Interpretationen des Werkes von Pina Bausch 
bereits in den 1970/80er Jahren gebildet und etabliert haben. Der 
Diskurs um das Werk wurde dabei weniger von Wissenschaftler*innen, 
sondern eher von Journalist*innen geprägt, die die Arbeit von Pina 
Bausch in Wuppertal von Anfang an begleitet und Zugang zur 
Compagnie hatten, zum Teil auf den Tourneen mitgereist sind und 
ihr Wissen in Texte oder Filme übersetzten wie Anne Linsel2, Eva- 
Elisabeth Fischer3 oder Chantal Akerman4 und damit die künstle
rische Arbeit über Bücher 5, TV-Übertragungen oder Kinofilme wie 
die Dokumentation Was machen Pina und ihre Tänzer in Wupper-
tal? 6 (1982) früh einem breiteren, auch tanzfernen Publikum näher-
brachten. Vor allem waren es Feuilleton-Journalist*innen, die für 
überregionale Zeitungen schrieben, wie Klaus Geitel, Jochen Schmidt 
für die Frankfurter Allgemeine Zeitung (faz) und Die Welt, Eva-Eli
sabeth Fischer für die Süddeutsche Zeitung (sz), Rolf Michaelis für 
Die Zeit und Norbert Servos für Theater Heute und den Tagesspiegel, 
die zu den entscheidenden medialen Übersetzer*innen und Diskurs
verwalter*innen der Kunst des Tanztheaters Wuppertal wurden. 
	 Gerade Norbert Servos hatte zusammen mit Hedwig Müller 
mit der ersten Buchpublikation über das Tanztheater Wuppertal7 
im deutschsprachigen Raum die entscheidende Richtung vorgegeben. 
Sie beschreiben Pina Bausch als »das permanente Ärgernis«, unter
suchen ihre Kunst, indem sie nicht nur die Stücke vorstellen, sondern 
auch die Arbeitsprozesse und choreografischen Verfahren skizzieren 
und die Rezeption durch das Publikum betrachten. Norbert Servos 
und Jochen Schmidt haben dann mit ihren Buchpublikationen8 we
sentlich den Diskurs um das Tanztheater Wuppertal verfestigt und 
die entscheidenden Narrative formuliert, die im Anschluss vielfach 
aufgenommen und – in Variationen – wiederholt wurden. Servos 
sieht Bauschs Werk als eine Kunst an, die mit »unbestechlicher Ehr-
lichkeit und Genauigkeit die Menschen und ihr Verhalten anzuschau
en vermag, ohne sie zu bewerten«9. Er versteht ihr Werk als ein Bei
spiel dafür, dass »Tanz seine ureigene Sprache für das Politische 
und Soziale hat«10, dass hier »Grundfragen des Tanzes und die ele-
mentaren Probleme menschlicher Verständigung«11 gestellt werden. 
	 Im Einklang mit der damals jungen kultur- und sozialwissen-
schaftlichen Körpertheorie der 1980er Jahre positioniert Servos die 
Tanzkunst Pina Bauschs und des Tanztheaters Wuppertal jenseits 
der Logik des Bewusstseins und der Sprache, wenn er schreibt, dass 
ihr Werk zeige, dass die »Festschreibung, das Stillstellen und Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


27

den-Begriff-Bringen der Todfeind alles Lebendigen und aller Bewe-
gung«12 sei und dass ihre Stücke einer Logik folgten, die nicht eine 
des Bewusstseins, sondern des Körpers sei, »der nicht den Gesetzen 
der Kausalität folgt, sondern dem Prinzip der Analogie«13. Gegen-
stand des Tanztheaters sei der »bewegte Körper«14, Thema das, was 
sich gesellschaftlich und historisch in die Körper ›eingeschrieben‹ 
hat und sich in ihrem alltäglichen Verhalten zeigt. Abschließend 
bietet Servos in dem einführenden Kapitel eine zivilisationstheore-
tische Reflexion an, die die Tanzkunst als kulturkritischen Gegen-
pol zur Rationalität und Logik des Bewusstseins sieht. Tanz gilt hier 
als Fluchtpunkt aus der rationalisierten, körperfeindlichen Moderne. 
Diese zivilisationskritische These habe ich dann in meinem ersten 
Buch, FrauenKörperTanz. Eine Zivilisationsgeschichte des Tanzes, 
theoretisch ausgearbeitet, das auch ein Kapitel über Pina Bausch 
enthält. Bereits damals habe ich, im Unterschied zu Servos, Tanz 
in seiner Ambivalenz als zugleich widerständiges, aber auch kon-
servierendes Medium, als Instrument einer (Körper-)Revolution, aber 
auch als affirmativ zur gesellschaftlichen Ordnung und als das 
Vehikel einer gesellschaftlichen Restauration vorgestellt.15 
	 Wie viele andere Monografien16 ist auch Servos’ Buch davon 
getragen, über Stückbeschreibungen, die chronologisch sortiert sind, 
den Leser*innen die Kunst Pina Bauschs zu vermitteln. Dieses Vor
gehen beruht auf einem Diskurs, der seinen Fokus auf die Werke 
legt und diese, häufig implizit, mit den in den 1980ern gängigen 
semiotischen Verfahren der Theaterwissenschaft deutet. Als Über
setzung des wahrgenommenen Stücks in die Schrift basiert es auf 
einem paradoxen Selbstverständnis: Einerseits wird diese Kunst 
selbst als sprachlich nicht zugänglich angesehen, andererseits soll 
aber über die Übersetzung in Sprache und Texte der vermeintliche 
Sinn des Stückes transportiert werden. Die Autor*innen/ ›Über
setzer*innen‹ erscheinen hier als Sinnvermittler*innen, also als 
Medium zwischen Kunst und Publikum/ Öffentlichkeit. 
	 Stückbeschreibungen und -interpretationen waren eine gän-
gige Praxis des Feuilletons sowie der Kunst- und Theateranalyse 
– und sind es mitunter noch immer. Dieses Kapitel geht einen ande
ren Weg: Es will weder den vorliegenden Stückbeschreibungen wei
tere Lesarten hinzufügen17, noch geht es chronologisch entlang der 
Werkgeschichte vor. Das Kapitel ist auch nicht von dem Gedanken 
getragen, dass Tanz ein rein körperliches Phänomen und nicht in 
Sprache übersetzbar sei. Vielmehr wird hier die Übersetzung von Tanz 
und Choreografie in Sprache und Text als ein Anähneln, als eine 
kurze Berührung des Übersetzens zwischen Tanz und Schrift, Choreo
grafie und Text im Sinne Walter Benjamins (–› theorie und metho-
dologie) verstanden, dessen Produktivität und ›Surplus‹ gerade im 
Scheitern von sprachlichen Festlegungen und Ein-Deutigkeiten liegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28

	 Anstelle eines chronologischen Vorgehens entlang der ein-
zelnen Stücke über Stückbeschreibungen und -deutungen wählt 
dieses Kapitel einen systematischen Zugang. Systematisch, weil 
erstmals18 die Stücke Pina Bauschs in Werkphasen eingeteilt, die 
Werkphasen beschrieben und die charakteristischen Aspekte des 
künstlerischen Schaffens über die Stücke hinweg herausgearbeitet 
und in ihren jeweiligen historischen, gesellschaftlichen und politi-
schen Zeitkontext eingebettet werden. Damit wird auch eine bislang 
in der Forschung über das Tanztheater Wuppertal wenig beachtete 
Frage beantwortet: In welcher Relation stehen diese, in diesem Buch 
identifizierten Werkphasen zu dem jeweiligen Zeitgeschehen sowie 
zu den zeitgleichen Entwicklungen in der Kunst? Mit anderen Worten: 
Wird dies in die Stücke übersetzt und wie?

Werkphasen 
	
Das choreografische Werk von Pina Bausch lässt sich in fünf große 
Phasen einteilen, davon die vier letzten mit dem Tanztheater Wup-
pertal: 1967-1973, 1973-1979, 1980-1986, 1986-2000 und 2001-2009. 
Die Charakteristika dieser Werkphasen werden im Folgenden dar-
gestellt, wobei weder alle Stücke besprochen werden noch deren 
›Inhalt‹ beschrieben wird.19 Werkphasen sind nicht durch die eine 
Entwicklung, das eine und verbindliche Signum gekennzeichnet. In 
der Regel mischen sich in den einzelnen Stücken von Pina Bausch 
alte und neue Elemente. Infolgedessen findet man in jeder Werk-
phase viele Ambivalenzen, aber keine simplen Eindeutigkeiten. Was 
man als charakteristisch für eine Werkphase kennzeichnet, findet 
in der Regel seinen formativen Ausgang weit früher und zieht sich 
oftmals noch in die nachfolgende Werkphase hinein. Vielleicht ist 
auch aufgrund dieser Ambivalenzen bislang noch nicht der Versuch 
unternommen worden, die Stücke Pina Bauschs mit dem Tanzthea-
ter Wuppertal in Werkphasen einzuteilen und diese zudem ins Ver
hältnis zu allgemeinen politischen, kulturellen und künstlerischen 
Entwicklungen zu setzen.	

1967-1973: demokratischer aufbruch und ästhetischer umbruch

Als Pina Bausch zur Spielzeit 1973/74 die Leitung der Ballettsparte 
des Drei-Sparten-Hauses der Wuppertaler Bühnen übernimmt, war 
›aufmüpfig ‹ gerade zum Wort des Jahres gewählt worden. Arno 
Wüstenhöfer, der damalige mutige und innovationsfreudige Inten-
dant der Wuppertaler Bühnen, hatte lange um die junge Tänzerin 
und taufrische Choreografin geworben. Nach einigen durch ihn in-
itiierten Gastchoreografien in Wuppertal – wie Aktionen für Tänzer 
(ua 1971), wo er die junge und unerfahrene Choreografin in eine Art 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


29

choreografischen Wettbewerb mit dem damaligen Wuppertaler Ballett
chef Ivan Sertic geschickt hatte, und nach dem Tannhäuser-Baccha
nal (ua 1972) –, die Pina Bausch noch als damalige Leiterin des 
Folkwang Tanzstudios in Essen entwickelt hatte, hatte sie endlich 
zugesagt. »Ich wollte eigentlich nie ans Theater. Ich traute es mir 

nicht zu. Hatte auch viel Angst. Ich liebte die freie Arbeit. Aber er [Arno 
Wüstenhöfer, gk ] hat nicht aufgegeben und mich wieder und wieder ge-
fragt, bis ich schließlich sagte: ›Ich kann ja mal probieren‹.«20

	 Diese Zusage auf das jahrelange Werben des Intendanten 
bedeutet einen entscheidenden Wechsel: von der Hochschule in 
dem beschaulichen und gutbürgerlichen Essen-Werden, der Stadt, 
in der 1955 mit dem Eintritt in die Folkwang Schule für Musik, 
Theater und Tanz ihre tänzerische Laufbahn begonnen hatte und 
wo sie sich unter dem Schutz ihrer Mentoren hatte entwickeln 
können, an das Stadttheater einer von postindustriellen Krisen  
geplagten urbanen Region nach Wuppertal, der Nachbarstadt ihrer 
Geburtsstadt Solingen. 
	 Erst circa sechs Jahre zuvor, 1967, hatte Pina Bausch an der 
Folkwang Hochschule, die 1963 in den Rang einer Hochschule er-
hoben worden war, zu choreografieren begonnen. Bereits ein Jahr 
später übernimmt sie von Kurt Jooss die künstlerische Leitung des 
Folkwang Tanzstudios, das aus dem Folkwang Ballett hervorgegangen 
war. Für dieses junge Tanzensemble choreografiert sie zwei Jahre 
und gastiert mit ihren Tänzer*innen auch auf internationalen Bühnen. 
Zeitgleich beginnt sie an der Folkwang Hochschule und auch andern
orts, so bei den Frankfurter Sommerkursen in Frankfurt am Main, 
Tanz zu unterrichten. Nach diesem kurzen, aber sehr umtriebigen 
Erfahrungszeitraum in Leitungspositionen und als Choreografin, der 
ihr bereits nach einer Handvoll nicht einmal abendfüllender Stücke 
den Förderpreis für junge Künstler des Landes Nordrhein-Westfalen 
eingebracht hatte, ist dieser Schritt sowohl für die Wuppertaler 
Bühnen wie auch für sie selbst ein waghalsiges Unternehmen. Aber 
es ist auch ein Vorgang, der für die Umbruchzeit des demokratischen 
Aufbruchs auch an den Theatern nicht ungewöhnlich war und 
manche Intendanten motivierte, mutige Experimente zu wagen. 
	 Experimente gibt es zu dieser Zeit nicht nur in der Tanz-
kunst, die in der Tradition des modernen Tanzes stand, sondern 
beispielsweise auch in der Sparte des neoklassischen Handlungs-
balletts, das der Südafrikaner John Cranko – in der Tradition George 
Balanchines – am Stuttgarter Ballett in seiner Zeit als Ballettdirektor 
etabliert und auf diese Weise für das sogenannte »Stuttgarter Bal-
lettwunder« sorgt. Auch er lockert, für die damalige Zeit ungewöhn
lich, die traditionellen Hierarchien des Ballettbetriebs und ermög-
licht den jungen Tänzer*innen, eigene Choreografien zu entwickeln. 
Damit leistet er einen wesentlichen Beitrag dazu, dass einer der 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30

2  Protest gegen  
die Notstandsgesetze  

München 1968

3  Kontakthof 
Wuppertal 2013

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


31

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32

jungen Stuttgarter Tänzer, der damals 29-jährige us-Amerikaner 
John Neumeier, ebenfalls trotz geringer Erfahrung als Choreograf, 
1969 zum Ballettdirektor in Frankfurt am Main ernannt wird, von 
wo er vier Jahre später an die Hamburger Staatsoper wechselt, weil 
auch hier mit August Everding ein einflussreicher Intendant ihm 
zutraut, das damals provinzielle Hamburger Ballett zu reformieren. 
Neumeier, ein Jahr älter als Pina Bausch, entwickelt somit nicht nur 
zeitgleich 1968/69 seine ersten Gruppen-Choreografien, sondern 
übernimmt auch im selben Jahr, 1973, ein Ballettensemble, das er 
mit seiner ästhetischen Handschrift über Jahrzehnte prägen und zu 
Weltruhm bringen sollte. Beide konnten dies auch tun, weil sie mit 
Kurt Jooss und John Cranko einerseits international renommierte 
künstlerische Mentoren hatten und mit Arno Wüstenhöfer und 
August Everding andererseits anerkannte, kulturpolitisch einfluss
reiche und mutige Intendanten. Die einen ermöglichten ihnen den 
Schritt vom Tänzer/ von der Tänzerin zum Choreografen/ zur Cho-
reografin, die anderen gaben ihnen in den ersten Schaffensjahren 
als Ballettdirektor*innen den nötigen Rückhalt und das nötige Ver-
trauen, den eigenen künstlerischen Weg zu finden.
	 Pina Bauschs Entwicklung zur Choreografin vollzieht sich in 
einem Klima des gesellschaftlichen, politischen, kulturellen und (tanz-) 
künstlerischen Auf- und Umbruchs. Wie ihre Kommiliton*innen an 
der Hochschule ist auch sie ein Kriegskind (–› compagnie). Die Aus-
einandersetzung mit der Nazi-Vergangenheit der Elterngeneration 
und mit autoritären Strukturen in Familien und gesellschaftlichen 
Institutionen, die frühe Jugend im Nachkriegsdeutschland, der bie-
deren, von Vergessen und Verdrängen bestimmten Adenauer-Ära, 
der Protest gegen den Vietnam-Krieg, die Bürgerrechtsbewegung in 
den usa, die Empörung über den Einmarsch der Sowjets in Ungarn 
und in die Tschechoslowakei und deren brutale militärische Nieder
schlagung des demokratischen Aufbruchs, die Erschießung des 
Studenten Benno Ohnesorg 1967 bei der Anti-Schah-Demonstration 
in West-Berlin, das Attentat auf die Symbolfigur der Studentenbewe
gung Rudi Dutschke, die Notstandsgesetze, die 1968 von der ersten 
Großen Koalition im Deutschen Bundestag verabschiedet worden 
waren – all dies hatte das gesellschaftliche Klima aufgeheizt und 
tiefe Gräben in die westdeutsche Nachkriegsgesellschaft gezogen.  
	 In den Theatern unterzieht die studentenbewegte Generation 
der Kriegskinder auch die darstellende Kunst einer fundamentalen 
Kritik. Deren bürgerliche Erscheinungsformen sowie die angepasste 
Haltung der Theaterleitungen gegenüber der herrschenden politischen 
Ordnung und ihre ausschließliche Ausrichtung an den Bedürfnissen 
des Bildungsbürgertums werden ebenso abgelehnt wie autoritäre 
Betriebsstrukturen, strenge Hierarchien, autoritäre Entscheidungs
strukturen, extreme Arbeitsteilung und kunstferne Produktions-

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


33

zwänge, die Degradierung der Schauspieler*innen und Tänzer*innen 
zu Dienstleister*innen sowie die passive Rolle der Zuschauer*innen. 
›Mitbestimmung‹ ist nicht nur eine gewerkschaftliche Forderung, 
sondern auch hier das entscheidende Codewort des demokratischen 
Aufbruchs: »Wir gehen davon aus, dass sämtliche Aktivitäten des 

Theaters von vornherein mit allen Beteiligten, das heißt mit den Schau-
spielern, mit dem künstlerischen Mitarbeiterstab, diskutiert werden, dass 
man einen Spielplan gemeinsam festlegt.«21 

	 Als Jürgen Schitthelm 1970 neue Formen kollektiver Theater
arbeit und das Mitbestimmungsmodell der Schaubühne in West-
Berlin postuliert, hatte der spannungsreiche Prozess der Emanzi-
pation der Schauspieler*innen und Tänzer*innen, der vom passiven 
Ausführenden hin zum mitdenkenden Darstellenden führte, schon 
begonnen. Der österreichische Choreograf Johann Kresnik, der Ende 
der 1960er Jahre wesentlich die Etablierung des Tanztheaters als 
Bühnenform im deutschsprachigen Raum vorangetrieben hatte, be
schreibt den damaligen Wandel einige Jahre später: »Keiner konnte 
ungefragt überhaupt zu einem Intendanten gehen«. Nun aber konnten 
sie »die Türen der Intendanten öffnen […] und reingehen und sagen, 
wir möchten auch mitsprechen«22. 
	 Auf dem Höhepunkt der Studentenbewegung vermischen sich 
Theater und Aktion, Kunst und Protest. Theater bedeutet nun auch 
Aktion, Happening, Agitprop und Mitspieltheater. Nicht mehr nur 
die Bildungsbürger*innen, sondern auch bildungsferne Zielgruppen 
werden adressiert. Weil manchen die bestehenden Bühnen als nicht 
reformierbar gelten, entwickeln sich außerhalb der Institutionen 
neue Einrichtungen, es entsteht die ›Freie Szene‹, und mit ihr bilden 
sich alternative Theaterformen jenseits des etablierten Literatur-
theaters und auch jenseits des Balletts im Rahmen des Drei-Sparten- 
Betriebs. Vor allem in den städtischen Metropolen erblüht eine Thea
terszene, die sich als Alternative zu den Stadt- und Staatstheatern 
versteht. Frustrierte Theatermacher verlassen die Institutionen und 
schließen sich zu Arbeitsgruppen und Künstlerkollektiven zusammen, 
die oft zugleich auch Lebensgemeinschaften sind.23

	 Die Forderung nach Demokratisierung als Organisations-
prinzip in den Institutionen wird flankiert von Aufbrüchen in den 
künstlerischen Arbeitsprozessen. Der strengen hierarchisierten 
Produktionsweise und den autoritären Strukturen setzt die junge 
Generation Teamarbeit, Gleichberechtigung und Kollektivarbeit ent
gegen. Die bislang allein und unangefochten regierenden Intendanten 
werden vielerorts durch Leitungsgremien ersetzt. Themen, Ästhetiken, 
künstlerische Ansätze, Spielorte, Publikum, Kunstkritik – alles wird 
hinterfragt. Auch die ästhetischen Neuerungen und Demokratisie
rungsbewegungen im künstlerischen Bühnentanz sind wesentlich 
durch die 68er-Bewegung motiviert: 1968 zeigt der in der kommu

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34

nistischen Partei aktive Johann Kresnik beim Choreografen-Wett-
bewerb der Kölner Sommertanzakademie das Stück Paradies?, ein 
politisches Tanzstück über das Attentat auf Rudi Dutschke. Das 
Stück zeigt, wie ein Mensch an Krücken von Polizisten mit einem 
Knüppel verprügelt wird, wozu ein Tenor die Arie Ô, Paradis! singt. 
Im Publikum sitzen Vertreter*innen der Studentenbewegung mit 
roten Fahnen und skandieren »Ho Chi Minh«. Dieses provokante, nur 
einmal aufgeführte Stück hält aber Kurt Hübner, den einflussreichen 
Intendanten in Bremen, nicht davon ab, im selben Jahr den knapp 
dreißig jährigen Kresnik an das Bremer Theater zu holen, wo Kresnik 
die ästhetischen Grundsätze seines choreografischen Theaters 
weiter ausarbeitet und seine mit ästhetischen Mitteln ausgefochtene 
Auseinandersetzung mit Imperialismus, Kriegshetze und repressiven 
Gesellschaftsformen einerseits und die Suche nach adäquaten Thea
terformen andererseits fortsetzt. 
	 Auch Gerhard Bohner geht 1972 von der hierarchisch orga
nisierten Berliner Staatsoper nach Darmstadt und versammelt hier 
hervorragende Solist*innen – unter ihnen Silvia Kesselheim und 
Marion Cito, die ebenfalls von der Berliner Staatsoper kamen und 
später zum Tanztheater Wuppertal stoßen sollten (–› compagnie) – 
zu einem Ensemble, das sich Tanztheater nennt, alte Hierarchien und 
Ballettästhetiken hinter sich lassen will zugunsten von demokrati-
schen Mitbestimmungen. Ein Versuch, der hier allerdings schnell 
scheitert. Der radikale Ansatz ist seiner Zeit um eine Generation 
voraus. Erst in den 1990er Jahren sollten mit einer neuen Publikums
generation, die peu à peu in neuen Theaterformen geschult ist, 
Partizipationsmodelle verstärkt neu erprobt werden.
	 In dieser hitzigen und nervenaufreibenden Umbruchstim-
mung, die auch unter den Studierenden der Folkwang Hochschule 
verbreitet war, reiht sich die Entscheidung Pina Bauschs, in Wupper
tal die Sparte Tanz zu übernehmen, ein in die Versuche, die Demo-
kratisierung und Modernisierung von Gesellschaft  auch und vor 
allem über Kultur und Kunst und deren Institutionen anzustoßen. 
Der Schritt ist allerdings schon aufgrund des kurzen Erfahrungs-
zeitraums der jungen, 33-jährigen Choreografin ein Abenteuer, zu-
mal zu diesem Zeitpunkt Frauen in diesen Funktionen quasi nicht 
anzutreffen sind und sich selbst in der 68er-Bewegung die Frauen-
bewegung erst sehr langsam durchsetzt. 
	 Pina Bausch nimmt die Herausforderung an: Schon zuvor 
hat sie mit ihren ersten Choreografien gezeigt, dass sie mit Tanz
traditionen und Wahrnehmungsgewohnheiten brechen und auch 
die bisherige Symbolsprache des Tanztheaters in der Tradition 
Jooss’ überwinden will: mit Nachnull (ua 1970) entfernt sie sich 
erstmals von der Tradition des Ausdruckstanzes, den sie an der 
Folkwang Schule kennengelernt hatte, aber auch vom Modern 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


35

Dance, den sie in ihren Jahren in New York (1960-1962) an der 
Julliard School intensiv studiert hatte. Während dieser intensiven 
Zeit hatte sie, in einem damaligen Zentrum des Tanzes, ein breites 
Spektrum an Tanz gesehen, Stücke von George Balanchine oder 
Martha Graham beispielsweise, und mit wegweisenden Choreo
graf*innen und Tänzer*innen gearbeitet wie Antony Tudor, José 
Limón, Margaret Craske, Alfredo Corvino und Louis Horst. Sie 
tanzte in dem neu gegründeten New American Ballet von Paul 
Taylor und wurde von Antony Tudor, damals künstlerischer Direk-
tor, an die Metropolitan Opera als Tänzerin engagiert, tanzte in 
seinen Choreografien wie Tannhäuser (ua 1960) und Alcestis (ua 
1960), auch in Stücken auf Spitze und fand hier den Zugang zur Oper. 
Ob Pina Bausch in New York zu jener Zeit auch mit dem Judson 
Church Theater und mit der jungen Choreograf*innen-Generation 
um Lucinda Childs, Steve Paxton oder Trisha Brown in Kontakt 
kam, die die Choreografie als emergente Ordnung, als situativ und 
performativ erzeugt, als Aktion vorstellten, ist, zumindest aus ihren 
eigenen Berichten, nicht bekannt. Aber die große Breite an tänze-
rischen Ästhetiken, die sich in New York bündelte, hatte zweifellos 
einen unschätzbaren Einfluss auf ihren Mut, eine neue Sprache für 
den Tanz zu finden.  
	 Ein Jahr nach Nachnull, in Aktionen für Tänzer (ua 1971) 
übersetzt sie den Begriff ›Aktion‹ aus der von Günter Becker erar-
beiteten Komposition, der nicht nur als politischer Kampfbegriff, 
sondern auch in der Kunst und im Theater als Gegenbegriff zum 
bürgerlichen Repräsentationstheater genutzt wurde, auf den Bühnen-
tanz. In ihrer assoziativ-satirisch anmutenden choreografischen 
Auseinandersetzung macht sie unmissverständlich klar, dass die 
Abkehr vom traditionellen Bühnentanzformen unumstößlich ist, und 
beginnt, den Bühnentanz als theatrales Ereignis grundlegend zu 
befragen: In dem Stück liegt eine Frau im Hemd auf einem Kranken
hausbett, bewegungslos; die Compagnie steigt geschlossen ins Bett 
und treibt makabre Spiele mit diesem leblosen Körper. Sie rollt ihn 
über die Bühne, zieht ihn an einem Flaschenzug hoch und lässt ihn 
während der Aufführung unter der Decke baumeln. 
	 Am Ende dieser Phase hat Pina Bausch mit einigen Ein
aktern demonstriert, dass sie sich aufmachen will, jenseits der 
Traditionen des modernen Tanzes eine neue Tanz- und Bühnen
ästhetik zu entwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


37

4  Pina Bausch in   
Im Wind der Zeit  

Essen 1969

5  Penelope Slinger  
Wedding Invitation 

1973

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7  Gefangener nfl-Kämpfer  
Vietnam 1967

6  Fritz  
Wuppertal 1974

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


41

1973 - 1979: die entwicklung des bühnen- und choreografiekonzeptes 

Als Pina Bausch zur Spielzeit 1973/74 in Wuppertal beginnt, gerät 
sie in eine Stadt, die sich in einer postindustriellen Krise befindet, 
zugleich aber, wie viele vergleichbare krisengeschüttelte Regionen 
und Städte, ein Zentrum junger Kunst ist: In Wuppertal hatte sich 
seit den 1960/70er Jahren eine national bekannte Jazzmusik-Szene 
etabliert, zu der auch Matthias Burkert, der musikalische Mitarbeiter 
seit 1979, gehört. Zudem war Wuppertal ein Zentrum der Fluxus-
Bewegung, das 24-Stunden-Happening, das 1965 hier in der berühm

ten Galerie Parnass stattfand, gilt mit Aktionen 
von Joseph Beuys und Wolf Vostell, Musikstücken 
von John Cage und Videoexperimenten von Nam 
Jun Paik als Sternstunde des Fluxus. »Fünf Uhr 

morgens. Professor Beuys hockt immer noch auf einer Kiste. Zwi-
schen Fuß- und Kopfkissen aus Margarine betreibt er künstlerisches 
Yoga. Eine Art vergeistigtes Bauchmuskeltraining«24, so berichtete 
man damals. 
	 Am Theater ging es nicht so experimentell zu, das Wupper-
taler Publikum schätzte unter Ivan Sertic klassisch-moderne Ballett
stücke. »Es wurde eine bestimmte Ästhetik erwartet«, erinnert sich 
Pina Bausch später, »dass es daneben noch andere Formen von Schön
heit gab, stand nicht zur Debatte«25. Der Großteil der Tänzer*innen 
verlässt mit Sertic die Wuppertaler Bühnen. Sie hingegen setzt ihr 
Bestreben nach ästhetischer Reformierung und Demokratisierung 
sofort um: Sie besteht nicht nur auf der Autonomie ihres Tanzensem
bles, sondern reiht sich ein in die kleine Gruppe der jungen Choreo
graf*innen, die unter dem Label Tanztheater bereits Ungewöhnliches 
auf die westdeutschen Theaterbühnen gebracht hatten: Auch sie 

benennt umgehend das Wuppertaler Ballett um 
in Tanztheater Wuppertal. Ihre anfängliche 
Sorge, die sie später dem Tanzkritiker Jochen 
Schmidt gestand, war in Entschiedenheit um
geschlagen: »Ich dachte, es ist überhaupt nicht 

möglich, etwas Individuelles zu machen. Ich dachte an die Routine 
und alles, was es so gibt, dachte, das Theater muss so spielen wie 
gewohnt; davor hatte ich große Angst.«26 In einem Interview im Ballett
jahrbuch 1973 bekennt sie sich zur Mitbestimmung und betont, dass 
sie die Tänzer*innen ermutigen wolle, »bei der Entstehung neuer 
Choreografien mit Meinung, Kritik oder Rat aktiv teilzunehmen«27.  
	 Dazu sollte es nicht kommen, denn gleichberechtigt mitbe-
stimmt haben die Tänzer*innen des Tanztheaters Wuppertal nicht. 
Aber mit der Arbeitsweise des Fragen-Stellens (–› arbeitsprozess) 
entwickelt sie dann ab 1978 ihre eigenständige Form der künstleri-
schen Umsetzung eines Teilhabemodells (–› compagnie). Mit diesen 

9  Blaubart. Beim Anhören  
einer Tonbandaufnahme  
von Béla Bartóks Oper  

»Herzog Blaubarts Burg« 
Venedig 1985

8  Niki de Saint-Phalle 
She – A Cathedral 
Stockholm 1966

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42

Aktivitäten und Bekenntnissen reiht sich Pina Bausch in die Gruppe 
junger Choreograf*innen jener Generation ein, die es mit ihren künst
lerischen Arbeiten schaffen, den Schwerpunkt an den Theaterhäusern 
langfristig vom klassischen Ballett auf den zeitgenössischen Tanz 
auszuweiten. Damit entsteht nicht nur eine neue Bühnentanzästhetik, 
die sich über die Jahre und Jahrzehnte ausdifferenziert, sondern auch 
ein neuer Markt des künstlerischen Bühnentanzes. Mit ihm wird ein 
neues junges Publikum generiert, das das bürgerliche Repräsenta-
tionstheater ablehnt, eine adäquate ästhetische Form für den gesell-
schaftlichen Umbruch sucht und in den zeitgenössischen Formen 
des Tanzes eine Identifikationsfolie und einen Ausdruck ihres Lebens-
gefühls sieht. In Deutschland führt dieser Weg über das neue Genre 
Tanztheater, und Pina Bausch liefert dafür mit ihren Stücken den 
entscheidenden ästhetischen Sprengstoff. 
	 Als die junge Choreografin von Wuppertal aus den Bühnen-
tanz umzukrempeln beginnt, haben die usa und Nordvietnam nach 
jahrzehntelangem Krieg ein Waffenstillstandsabkommen unter-
zeichnet und die us-amerikanischen Militäreinheiten begonnen, 
sich aus dem Norden des geteilten Vietnam zurückzuziehen. Das 
südamerikanische Chile steht seit Sommer im Ausnahmezustand, 
der in einem blutigen Militärputsch mündet, dem Tausende von 
Chilenen zum Opfer fallen. Die usa erleben mit dem Protest gegen 
den Vietnam-Krieg und der ›Watergate-Affäre‹ eine schwere und 
tiefgreifende außen- und innenpolitische Krise, die ihren Höhepunkt 
1974 im Rücktritt des Präsidenten Richard Nixon findet. Die soge-
nannte zweite Frauenbewegung der 1970er Jahre entwickelt ein 
politisches Konzept, das eine Repräsentations- und Stellvertreter-
politik ablehnt, die Trennlinie zwischen Privatheit und Öffentlich
keit zurückweist und die Politisierung des Persönlichen oder des 
Privaten in den Mittelpunkt stellt. Mit der Parole »Das Private ist 
politisch« oder auch »Das Persönliche ist politisch« wird ein neues 
Politikfeld geöffnet, das in Demonstrationen gegen das Abtreibungs
verbot sowie in Kampagnen gegen Gewalt gegen Frauen, sexuelle 
Gewalt in Medien, in der Werbung und Pornografie, wie in den 
Familien eine große Öffentlichkeit findet. Die sogenannte Politik 
der ersten Person beeinflusst auch die neuen sozialen Bewegungen, 
die Bürgerinitiativbewegung, die Alternativbewegung und die öko-
logische Bewegung und spätere Partei Die Grünen. 
	 So heißt es in dem wissenschaftlichen und zum Klassiker der 
Frauenbewegung avancierten Buch Sexual Politics (in deutscher 
Übersetzung: Sexus und Herrschaft) der us-amerikanischen Litera
turwissenschaftlerin, Schriftstellerin, Bildhauerin und Feministin 
Kate Millet aus dem Jahr 1970: »Das Wort ›Politik‹ wird deshalb ver-

wendet, weil es bei dem Versuch, die wahre Natur der Geschlechtsrang
ordnung sowohl aus historischer Perspektive wie aus dem Gesichtswinkel 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


43

der Gegenwart zu untersuchen, das einzig zutreffende ist. Unsere historische 
Situation fordert, dass wir eine Psychologie und Philosophie der Macht
verhältnisse entwickeln, die auf die heutige Zeit zugeschnitten sind und 
die über die simplen Begriffskategorien der traditionellen Struktur hin-
ausgehen. Man muss die Definition einer Theorie der Politik versuchen, 
die die Machtverhältnisse auf weniger konventioneller Basis betrachtet, 
als wir es gewohnt sind.«28 Noch ist zu dieser Zeit nicht ahnbar, dass die

für das Öffentlich-Machen der Geschlechterverhältnisse so wichtige 
Politisierung des Privaten einen Beitrag dazu leisten wird, den Weg 
zu bereiten, dass sich im Zuge des Hedonismus und der ›neuen Inner-
lichkeit‹ der 1980er Jahre auch ein Markt eröffnen wird, der das Per-
sönliche und Private zur Ware machen wird. 
	 Geschlechterverhältnisse als Machtverhältnisse in Szene zu 
setzen und diese zu sezieren, dies sollte bekanntlich eins der zentra-
len Themen, zumindest in den ersten Werkphasen von Pina Bausch 
werden. Aber auch hier gab es Vorläufer*innen – in der Feministischen 
Performancekunst, die die spätere Parole »Das Private ist politisch« 
bereits seit Anfang der 1960er Jahre umsetzt, indem sie das Private, 
Persönliche, auf den weiblichen Körper bezogene in den Mittelpunkt 
dieses neuen Kunstgenres stellt. Erst mit Performancekunst, Aktions
kunst und Body Art hält die gendertheoretische Debatte Einzug 
in das Feld der Kunst und auch in die Kunsttheorie. Diese neuen 
intermedialen Kunstformen entstammen im Wesentlichen der Bil-
denden Kunst. Sie stehen für eine Öffnung des Werkbegriffs hin zum 
Prozess des Kunstschaffens; sie thematisieren das Verhältnis von 
Kunstschaffen und Leben, von Künstler*innen und ›Werk‹; sie rücken 
die Künstler*innen und ihre Körper in den Mittelpunkt des Kunst-
schaffens und setzen dem ›fertigen Werk‹ die Situationalität des Aus
stellens gegenüber; sie hinterfragen das Verhältnis von Performati-
vität und Repräsentation, Vorführung und Aufführung, Darstellung 
und Herstellung – und diese neue, radikale Kunstform wird vor allem 
von Künstlerinnen geprägt. 
	 Zeitgleich mit diesem Aufbruch in der modernen Kunst ent-
wickelt sich die ›Zweite Frauenbewegung‹. Aus deren Zusammenspiel 
mit der Arbeit von Künstlerinnen entsteht die »Feministische Kunst«, 
eine Kunstbewegung, die als »Feminist Art« in den usa Ende der 
1960er Jahre ihren Anfang nimmt. Sie umfasst jene Künstlerinnen, 
die, mitunter auch engagiert in der Frauenbewegung, die patriarcha-
len Verhältnisse in der Kunstwelt aufdecken und traditionelle Weib-
lichkeitsbilder, Körperlichkeit, Sexualität, sexuelle Gewalt, Porno-
grafie und Prostitution thematisieren. Ihre Protagonistinnen sind 
unter anderen Louise Bourgeois, Valie Export, Helke Sander, Lynn 
Hershman, Orlan, Yoko Ono, Gina Pane, Ulrike Rosenbach, Cindy 
Sherman, Katharina Sieverding und Rosemarie Trockel. Früher als 
die Gender Studies, die den Körper seit den 1970er Jahren zu dis-

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44

kutieren beginnen, zeigen diese Künstlerinnen, dass Gender unmit-
telbar mit dem Körper verbunden ist, sich hier materialisiert, sym-
bolisiert und repräsentiert und es der Körper ist, der mit hetero-
normativen Imaginationen und Fantasien aufgeladen wird.29 In ihren 
Arbeiten werden nicht nur Körper und Geschlecht, sondern auch 
Körper und Bild unmittelbar miteinander verknüpft.30 Die Künst
ler*innen erforschen ihre Körper, führen sie vor, stellen sie aus, setzen 
sie in Szene – und praktizieren damit sowohl ein »Doing Gender«31 
wie auch ein »Performing Gender«32. Diese Kunst findet in den 1970er 
Jahren in der öffentlichen Wahrnehmung ihren Höhepunkt, sie gilt 
noch Jahrzehnte später manchen, wie beispielsweise Jeremy Strick, 
dem Direktor des Museums für Contemporary Art in Los Angeles, 
als »the most influential international movement of any during post
war period«33. 
	 Allerdings wäre es falsch, alle Künstlerinnen, die sich mit 
Geschlechterrollen, Weiblichkeitsbildern und geschlechtsspezifischen 
Machtverhältnissen in ihrer Kunst auseinandergesetzt haben, als 
feministische Künstlerinnen zu bezeichnen. Die Performance-Künst
lerin Marina Abramović oder die Malerin und Bildhauerin Niki de 
Saint Phalle sahen und sehen sich ebenso wenig als feministische 
Künstlerin wie Pina Bausch: »Feminismus – vielleicht weil das so

ein Modewort geworden ist –, da ziehe ich mich immer in ein Schnecken
haus zurück. Vielleicht auch, weil man da so oft eine komische Trennung 
zieht, die ich eigentlich nicht schön finde. Das hört sich manchmal an wie 
Gegeneinander statt Miteinander.«34 

	 Aber auch in ihren künstlerischen Arbeiten wird die Parole 
der Zweiten Frauenbewegung »Das Private ist politisch« als Zusam
menhang von Leben und Kunst ästhetisch übersetzt. Ihre Stücke 
thematisieren Lebenssituationen – und vor allem in ihren ersten 
drei Werkphasen, persönliche, private, alltägliche Beziehungen und 
Wechselwirkungen der Geschlechterverhältnisse. Ihre erste Visiten-
karte als Chefin des neuen Tanztheater Wuppertal ist das Stück 
Fritz, das im Januar 1974 Premiere feiert und an das Märchen der 
Gebrüder Grimm Von einem der auszog, das Fürchten zu lernen er-
innert.35 Das Stück ist eingebettet in einen dreiteiligen Abend, mit 
dessen Programm Pina Bausch Verweise auf ihren künstlerischen 
Werdegang liefert, ihre erste Arbeit in den Rahmen choreografischer 
Meisterwerke stellt – und dabei, wie in ihren folgenden Stücken, die 
Gender-Äquivalenz beachtet: Zum einen das weltberühmte Anti-
Kriegsstück Der grüne Tisch (ua 1932) ihres Mentors Kurt Jooss, bei 
dem sie selbst in den 1960er Jahren als Tänzerin beteiligt gewesen 
war. Das Stück stellt den Ersten Weltkrieg als Totentanz dar, der am 
›grünen Tisch‹ initiiert und verhandelt wurde und Millionen Men-
schen das Leben gekostet hat. Zum anderen wählt sie das Stück 
Rodeo (ua 1942) der Amerikanerin Agnès de Mille. Es war deren 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


45

bekanntestes Ballett, das mit ihr in der Hauptrolle den Ausgangs-
punkt ihrer Karriere und weltweiten Reputation als Choreografin 
bildete. Es ist ein unterhaltsames Stück, robust und zart zugleich 
und voller Optimismus. 
	 In diesem polarisierenden Rahmen platziert Pina Bausch 
Fritz, ein Stück, das wie viele spätere Stücke, zum Beispiel 1980 – 
Ein Stück von Pina Bausch36 (ua 1980) oder Für die Kinder von 
gestern, heute und morgen (ua 2002), Kindheit zum Thema macht: Im 
Mittelpunkt steht ein Junge, der seiner vertrauten Umgebung mit 
großer Intensität und mit überzogenen Bewegungen und Gesten be
gegnet. Alptraumhaft in einem surreal anmutenden Environment 
bewegen sich die Tänzer*innen, Dominique Mercy in einem Hemd-
chen, beim Tanzen hüstelnd, eine Tanzbewegung ansetzend, immer 
wieder abbrechend. Im Programmheft ist die programmatische Rele-
vanz dieses Einstiegsstücks bereits deutlich formuliert: »Im Rahmen 

des Tanzabends hat Fritz für die Arbeit Pina Bauschs und ihrer Truppe 
programmatische Bedeutung. Tanz wird verstanden als Sprache, die sich 
körperlich artikuliert, ohne sich im Korsett eines normativen klassischen 
Ballettstils zu formalisieren. Man könnte auch formelhaft sagen: Pina 
Bauschs Verständnis vom Tanz ist ein ›geöffnetes‹, vom Gedanklichen, 
Spielerischen her bestimmtes ›Ballett‹.«37

	 Anders als bei den beiden Begleitstücken, die ihren Choreo
graf*innen zu Weltruhm verholfen hatten, ist die Reaktion der Feuil
letons und auch des Wuppertaler Publikums auf dieses Stück ein 
Desaster, von »halbstündiger Ekligkeit, die Asozialenmilieu und  
Irrenhaus als Erlebniswelt eines Kindes beschreibt«38 ist die Rede, 
man befindet, dass die junge Choreografin überfordert sei und der 
Intendant das Publikum vor ihr schützen solle. Aber es gibt auch 
vereinzelte andere Stimmen. So erinnert sich die 1959 geborene 
Schriftstellerin Judith Kuckart an die wegweisende Bedeutung, die 
das Stück für sie als Jugendliche hatte: »Fritz hat mich mit seiner 

Radikalität, für die Pina Bausch damals angegriffen und verspottet wurde, 
über den Tellerrand meiner Mädchenwelt hinauskatapultiert. Ab da war ich 
von dieser Bewegungs- und Bildersprache bis in die Träume hinein infiziert 
mit einem Hunger nach Sinn. Genauso, wie die dort auf der Bühne in Wup-
pertal wollte ich ab jetzt – nicht nur im Theater – das Leben in den Blick 
nehmen.«39

	 Pina Bausch lässt sich durch die Heftigkeit und Derbheit der 
Kritik nicht entmutigen, obwohl sie bei der Rede anlässlich der Ver
leihung des Kyoto-Preises konstatiert: »Die ersten Jahre sind sehr 

schwer gewesen. Immer verließen einige Zuschauer knallend den Raum, 
andere pfiffen und buhten. Manchmal bekamen wir im Probenraum Anrufe 
mit bösen Wünschen. Bei einem Stück bin ich in den Zuschauerraum ge-
gangen mit vier Personen als Schutz. Ich hatte Angst. Bei einem Stück stand 
in der Zeitung: ›Die Musik ist sehr schön. Sie können ja die Augen schließen.‹«40

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46

Mit ihren nächsten drei Stücken geht sie erst einmal zurück zur Oper 
und zum modernen Tanz. Nur drei Monate nach Fritz bringt sie mit 
Iphigenie auf Tauris (ua 1974) ein Tanzstück auf die Bühne, ein Jahr 
später folgt Orpheus und Eurydike (ua 1975), beides Opern des Vor
klassikers Christoph Willibald Gluck. Mit ihnen erfindet sie das 
Genre ›Tanzoper› neu, indem sie dem Tanz, der in der Oper vor  
allem unterhaltende, weniger dramaturgische Funktion hat, eine 
gleichberechtigte Rolle zur Musik zuweist. »Ich habe nur solche 

Werke ausgewählt, die mir die Freiheit ließen, etwas Eigenes damit zu ver-
binden. Gluck zum Beispiel hat mir in Iphigenie und Orpheus und Eurydike 
ganz viel Platz gelassen, etwas Eigenes, das ich sagen musste, mit diesem 
Werk zu verbinden. In diesem Werk fand ich genau das, wovon ich sprechen 
musste. Daraus entstand dann eine neue Form: die Tanzoper.«41 In Orpheus 

und Eurydike besetzt sie die tragenden Rollen sowohl mit einem 
Sänger beziehungsweise einer Sängerin und mit einem Tänzer bezie-
hungsweise einer Tänzerin, aber dies nicht nur aus konzeptionellen 
Gründen, sondern weil der Chor und das Orchester der Wuppertaler 
Bühnen sich einer Zusammenarbeit verweigern. »Auch das Orchester 
und der Chor haben es mir schwer gemacht. Ich wollte mit dem Chor 
so gerne etwas entwickeln. Sie haben sich jeder Idee verweigert.«42

	 Bereits Gluck wollte eine Reformoper, und so ermunterte er 
bei den Proben für die Premiere von Orpheus und Eurydike zwei-
hundert Jahre vor der Bausch-Premiere 1774 in Paris den Sänger, 
nicht mehr nur zu singen: »Schreien Sie ganz einfach so schmerz-
voll, als ob man Ihnen ein Bein absägte, und wenn Sie das können, 
dann gestalten Sie diesen Schmerz innerlich, moralisch und von 
Herzen kommend!«43 Dominique Mercy, der in dem Stück in der 
Erstbesetzung den Orpheus tanzt, knickt immer wieder ein, rudert 
mit den Armen, windet sich, schlägt um sich – und ist doch, in aller 
Ekstase und Exzentrik, ein eher still, in sich versunkener Trauern-
der und Leidender. Wie Gluck das reine Singen unterbinden wollte, 
verweigert Pina Bausch in ihrer Tanzoper den Tanz – und zwar 
bei einer zentralen, sehr bekannten Arie, der Klage des Orpheus 
»Ach, ich habe sie verloren«. Wo das Publikum eine tänzerische 
Umsetzung erwartet hätte, kniet Orpheus minutenlang im hinter
sten linken Winkel der Bühne, den Rücken zum Publikum gekehrt, 
wie ein Häufchen Elend, das alsbald von der Bühne entfernt wird.
	 Auch ihr choreografisches Meisterwerk Le Sacre du Print-
emps / Das Frühlingsopfer (ua 1975) fällt in diese Schaffensphase. 
Es ist ein Stück nach der Musik von Igor Strawinsky, die wegen ih
rer ungewöhnlichen rhythmischen und klanglichen Strukturen als 
ein Schlüsselwerk der Musik des 20. Jahrhunderts gilt. Die Kompo
sition wurde in der fulminanten und skandalträchtigen Choreografie 
von Vaslav Nijinsky mit den Ballets Russes in Paris ein Jahr vor 
Ausbruch des 1. Weltkrieges zur Uraufführung gebracht. Seitdem gilt 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


47

Le Sacre du Printemps als eins der wichtigsten, herausforderndsten 
und schwierigsten Tanzstücke des 20. Jahrhunderts.44 Das Stück 
ist mehrere hundert Male choreografiert worden, auch beispiels-
weise von Maurice Béjart (ua 1959) und John Neumeier (ua 1972), die 
beide, wie einst Vaslav Nijinsky, das Opfer in der Verdrängung von 
Erotik und Sexualität sahen. Pina Bausch übersetzt den Opfermythos 
in den Kontext der Geschlechterbeziehungen: Hier ist es die Frau, die 
zugleich Opfer und Auserwählte ist. Geopfert wird sie von Männern 
und von Frauen, die der Opferung zusehen. Auch diese Szene ist 
über die Proben entstanden: Pina Bausch hatte die Opferrolle sepa-
rat mit Marlies Alt geprobt und dies dann der Gruppe gezeigt. Und 
genau deren erste Reaktion wurde in die Choreografie übernommen. 
Der Kunsthistoriker Michael Diers45 hat Bauschs Interpretation des 
Opfers in den Kontext Westdeutschlands verortet, wenn er eine 
Parallele zur Roten Armee Fraktion raf zieht und in seiner Lesart 
die damals virulente Diskussion raf und Staatsmacht in den Mit-
telpunkt rückt.
	 Für Pina Bausch ist diese bahnbrechende Choreografie zu-
gleich ein Abschied: Nie wieder hat sie eine Choreografie vollständig 
aus ihren eigenen Bewegungen entwickelt, und nur einmal hat sie 
sich, bei Blaubart. Beim Anhören einer Tonbandaufnahme von Béla 
Bartóks Oper »Herzog Blaubarts Burg«46 (ua 1977), allein auf nur ein 
klassisches Musikstück konzentriert. In den folgenden Jahren krem-
pelt die Choreografin mit einer Anzahl von Stücken die bisherige 
Bühnen- und Tanzästhetik und mit ihnen die Sehgewohnheiten der 
Zuschauer*innen um. Ein erster Schritt ist dazu das nächste Stück, 
der zweiteilige ›Brecht/Weill-Abend‹ Die sieben Todsünden/ Fürchtet 
Euch nicht47 (ua 1976), der zu einem neuen choreografischen Verfahren, 
der Montage, führt, bei der ›Teile‹ oder Aktionen assoziativ und ver-
schachtelt übereinander gelagert und miteinander verschränkt 
werden. In diesem Stück stellt Pina Bausch unter Beweis, dass sie 
bereits konzeptionell – im Sinne einer grundlegenden Reflektion 
traditioneller Bühnenkonzepte – arbeitet, zwanzig Jahre bevor der 
sogenannte Konzepttanz, der dies seit den 1990er Jahren für sich 
in Anspruch nimmt, überhaupt zu einem Begriff wurde. Denn wie 
schon in den Tanzopern zerlegt sie hier den gesellschaftskritischen 
Text Brechts und interpretiert ihn neu, indem sie die Perspektive 
der Frauen (Anna i und ii) in den Mittelpunkt rückt: Anstelle der 
Darstellung der gesellschaftlichen Bedingungen, die dem Marxisten 
Brecht zufolge, die Menschen erst zu dem machen, was sie sind, 
rückt das individuelle Schicksal der Frauen in den Vordergrund, 
anstelle von protestantischer Arbeitsmoral die Aufopferung der 
Frauen für die Familie, anstelle von kapitalistischer Ausbeutung 
die Ausbeutung durch den Mann, anstelle von zermürbender, mo-
notoner Arbeit der Verkauf des eigenen Körpers an den zahlenden 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48

Kunden. Die Brecht’sche Idee, dass im Kapitalismus das Gute immer 
auf Ausbeutung beruht, wird hier transformiert in das Spannungs
verhältnis zwischen Selbstbestimmung und Orientierung an nor
mativer Ordnung, das für Pina Bausch Frauen wie Männer betrifft. 
Inszeniert wird dies über das Genre Revue, das in der Tradition des 
Musiktheaters steht, und das sie, wie in folgenden Stücken beispiels
weise in Renate wandert aus (ua 1977), als heillos kaputte Welt vor
stellt.48 
	 Was sich konzeptionell in dem ›Brecht / Weill-Abend‹ entfaltet, 
wird in Blaubart radikal weitergeführt. Das Stück zerlegt nicht nur 
das Libretto der Oper – Herzog Blaubart führt die reizende Judith 
in sein Märchenschloss, zeigt ihr dort sieben Zimmer und als letztes 
das, wo die in einer Art Jenseits existierenden, ermordeten, herr-
schaftlich gekleideten früheren Frauen des Herzogs liegen – und 
übersetzt es in die Alltagswelt der Geschlechterbeziehungen. In 
dem Stück vervielfältigt Pina Bausch auch Blaubart und Judith, 
indem sie deren individuelle Aktionen auf die Gruppe überträgt 
und das Paarverhältnis als Strukturmuster von Geschlechter
beziehungen vorführt: Frauen und Männer werden in ihrem gegen-
seitigen Nicht-Verstehen gezeigt, wobei auch hier die schon in frü-
heren Stücken offensichtlich gewordene Haltung der Choreografin 
sichtbar wird: Die Frau ist nicht nur Opfer, sondern setzt ihren Körper 
auch als Waffe ein, der Mann hingegen nicht nur Patriarch, sondern 
auch Gefangener seiner selbst, wobei die hegemonialen Unterschiede 
in den jeweiligen Geschlechterambivalenzen deutlich werden. Wenn 
Blaubart thematisch an die bisherigen Stücke anknüpft und, wie der 
›Brecht / Weill-Abend‹, dramaturgisch das Libretto dekonstruiert, so 
kommt dem Stück eine herausragende Stellung vor allem deshalb zu, 
weil es das Bühnenkonzept eines intermedialen spartenübergreifen-
den Tanztheaters realisiert: Tanz, Oper, Schauspiel, Film werden hier 
miteinander verflochten. Auch die Performativität der Dinge spielt 
in diesem Stück eine entscheidende Rolle: Die Bühne, Blaubarts 
Burg, ist ein leerer großer, etwas heruntergekommener Altbau, auf 
dessen Boden altes welkes Laub liegt, das riecht (wie der Torf in 
Le Sacre du Printemps / Das Frühlingsopfer), zertreten wird, Ge-
räusche macht und Spuren hinterlässt, wenn sich die Tänzer*innen 
darauf bewegen. Besonders deutlich wird die Performativität der 
Dinge in dem Einsatz der Musik. Diese kommt von einem Tonband
gerät, dem nahezu einzigen Requisit des Stückes. Es ist auf einem 
fahrbaren Tisch befestigt und mit einem Kabel, das über die Raum
decke läuft, verbunden und wird somit zum tanzenden Akteur, wenn 
es hin- und hergeschoben wird. Dass dieses Stück keiner linearen 
Dramaturgie mehr Folge leisten will, zeigt sich nicht nur in der Auf
lösung der klassischen dreiaktigen Handlungsdramaturgie zugunsten 
einer montageartigen Dramaturgie, sondern auch in dem Umgang 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


49

mit der Musik: das Tonband – und mit ihm der Handlungsverlauf 
– wird immer wieder zurückgespult.
	 Aber auch dieser für das Bühnengenre Tanztheater so inno
vative Umgang mit der Musik war aus einer Notsituation heraus ent-

standen: »Bei Blaubart konnte ich meine Idee überhaupt nicht verwirklichen, 
weil man mir einen Sänger, den ich übrigens sehr schätze, zur Verfügung 
stellte, der nun überhaupt kein Blaubart war. In meiner Not überlegte ich 
mit Rolf Borzik eine total andere Idee. Wir konstruierten eine Art Wagen 
mit einem Tonbandgerät […]. Diesen Wagen konnte Blaubart nun schieben 
und mit ihm laufen, wohin er wollte. Er konnte die Musik zurückspulen und 
einzelne Sätze wiederholen. So konnte er durch das Vor- und Rückspulen 
sein Leben untersuchen.« 49 

	 Um die Probleme in der Zusammenarbeit mit dem Chor und 
dem Orchester zu umgehen, baut sie das Stück Komm tanz mit mir 
(ua 1977) auf Volksliedern auf, die die Tänzer*innen selbst singen. 
In Renate wandert aus gab es dann nur noch Musik vom Band, mit
unter, wie in diesem Stück oder in 1980 oder Palermo Palermo (ua 
1989) beispielsweise mit einzelnen Musikern. 
	 Das ›Macbeth-Stück‹ Er nimmt sie an der Hand und führt sie 
in das Schloß, die anderen folgen (ua 1978), mitunter als Schlüssel-
werk bezeichnet50, markiert den Übergang zu einer radikal neuen 
Ästhetik. Es war auf Einladung des damaligen Intendanten des 
Bochumer Schauspielhauses und für seine Shakespeare-Inszenie-
rungen bekannten Regisseurs Peter Zadek entstanden, der ein Jahr 
nach Bauschs Premiere Bochum verlassen wird. Es ist das erste 
Stück, in dem Pina Bausch ihre neue Arbeitsweise des Fragen-Stellens 
(–› arbeitsprozess) zur Stückentwicklung nutzte – und dieses Vor-
gehen auch im Programmheft wie in manchen folgenden Programm-
heften auch offenlegt.51 Hier ist der dem Regietheater ähnliche kon
zeptionelle Ansatz radikal weitergeführt: Die Shakespeare-Vorlage 
wird bis auf zentrale Bilder und Motive entkernt, die Themen Macht, 
Gier, Sünde und Schuld werden auf alltägliches Verhalten übersetzt. 
Zitatfragmente und Versatzstücke aus dem Shakespeare-Text stellen 
in einer dichten, eher zyklisch angelegten Montage, die keiner line-
aren Handlungsdramaturgie folgt, die Verbindung zum Text her. 
Die Abwesenheit, das Verweigern des Gewöhnlichen, Erwarteten 
kennzeichnen das Stück. Die klassischen Rollen sind aufgelöst und 
auf alle Akteur*innen verteilt: Die beteiligten vier Schauspieler*innen 
des Bochumer Schauspielhauses sprechen nicht, die vier Wupper-
taler Tänzer*innen schauspielern, die Sängerin singt nicht, sondern 
spricht. Eine Konfrontation mit den Sehgewohnheiten und Erwar-
tungshaltungen des Theaterpublikums ist die (unvermeidliche) Folge. 
Gespielt wird dies auf einer Bühne, die an eine heruntergekommene 
Gründerzeitvilla erinnert, deren Mobiliar aber nicht nur dazu dient, 
dieses repräsentative Ambiente zu vervollständigen. Vielmehr wer-

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50

den hier die Objekte in ihrer Performativität vorgeführt: Der Stuhl 
erzwingt einen geraden Rücken, der Glasschrank stellt nicht bür-
gerliche Repräsentationsobjekte, sondern den eigenen Körper aus. 
	 An das ›Macbeth-Stück‹ schließt stilistisch Kontakthof (ua 
1978) an, auch hier verknüpft Pina Bausch verschiedene Ebenen, die 
sich in der Frage des Verhältnisses von Theater und Realität bün-
deln: Der Zwang der Männer und Frauen, sich auszustellen, sich 
vorzuzeigen bei ihrer Suche nach Nähe und Geborgenheit, wird hier 
erneut verbunden mit einer Kritik am bürgerlichen Repräsentations
theater des ›So-tun-als-ob‹, sowie einer Auseinandersetzung mit den 
Orten, die der Tanz für die Einübung in das Ausstellen des eigenen 
Körpers bereithält. In diesem Stück ist es ein Tanzsaal, wieder im 
Stil der Jahrhundertwende, der als ein Ort der Suche nach dem Glück 
vorgezeigt wird, wo alltägliche Gesten der Freude, der Angst, der 
Scham, der Eitelkeit, der Zuneigung, des Begehrens, der Lust auf
einandertreffen. Dass der Tanzsaal ein Mikrokosmos menschlicher 
Begierden für alle Menschen jeglichen Alters sein kann, wird dann 
in den Übersetzungen des Stücks sichtbar: 2000 wird das Stück mit 
Damen und Herren über 65 aufgeführt, 2008 mit Teenagern ab 14.52 
Hier haben nach jeweils einjähriger Probezeit Menschen die Rollen 
der Tänzer*innen übernommen, die weder professionelle Dar
steller*innen noch Tänzer*innen sind. Insofern werfen diese Über-
setzungen auch die Frage auf, wie sich ein Stück mit unterschied-
lichen Besetzungen verändert, und was das Darstellen ausmacht.
	 Zwischen dem ›Macbeth-Stück‹ und Kontakthof wird ein Stück 
uraufgeführt, das im gesamten Œuvre von Pina Bausch mit dem 
Tanztheater Wuppertal eine Sonderstellung einnimmt: Café Müller 
(ua 1978). Benannt nach dem Café, das sich an der Ecke der Focher
straße in Solingen, unweit des Elternhauses von Pina Bausch be-
fand, ist es – mit Ausnahme einer kleinen Tanzsequenz in dem Stück 
Danzón (ua 1995) – das einzige Stück, das Pina Bausch mit dem Tanz-
theater Wuppertal entwickelt, in dem sie selbst viele Jahre tanzt. 
Eine Ausnahme stellt es auch deshalb dar, weil zunächst unter dem 
Titel Café Müller ein vierteiliger Abend gezeigt wurde, zu dem Pina 
Bausch mit Gerhard Bohner, Gigi-Gheorghe Caciuleanu und Hans 
Pop drei Gastchoreografen eingeladen hatte, eigene Stücke zu ent-
wickeln. Auch hier findet sich ein konzeptioneller Ansatz: das, was 
die vier Stücke verbinden sollte, sind lediglich ein paar ›Eckdaten›: 
die Bühne ein Café, vier Akteur*innen, kein helles Bühnenlicht. Von 
diesem vierteiligen Abend ist das Stück von Pina Bausch auf dem 
Spielplan geblieben und wird seit Jahren in einem Doppelabend mit 
Le Sacre du Printemps / Das Frühlingsopfer gezeigt. Das Stück hat, 
allein schon durch die Arien von Henry Purcell, eine melancholische 
Grundstimmung und präsentiert die spannungsgeladenen Themen 
von Verloren-Sein, Isolation, Einsamkeit über Nähe, Geborgenheit, 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


51

Verlassen-Werden bis zu Achtsamkeit und Aufmerksamkeit für 
Andere. Erneut befinden sich die Tänzer*innen in einem herunter-
gekommen anmutenden Caféhaussaal, Stühle stehen wild umher, es 
gibt keinen Platz zum Tanzen. Die Tänzer*innen bewegen sich schlaf
wandlerisch, irrlichternd, in sich versunken, mit geschlossenen Augen 
durch den Raum. Rolf Borzik, der Bühnenbildner und Lebensgefährte 
von Pina Bausch, macht ihnen buchstäblich die Bühne frei: Er schafft 
Bewegungsräume, reißt die Stühle weg, so dass sich die Tänzer*innen 
den Weg bahnen können, ohne zu stolpern, ohne sich zu verletzen. 
	 Café Müller wirkt, nach den ersten fünf Jahren intensiver 
Arbeit in Wuppertal, nach den Aufregungen, die die Produktion 
(–› arbeitsprozess) und Rezeption (–› rezeption) des ›Macbeth-
Stückes‹ mit sich brachten, wie ein Innehalten, wie eine tänzerisch-
choreografische Reflexion der bisherigen gemeinsamen Arbeit, vor 
allem von Pina Bausch und Rolf Borzik, zu der Frage: Wo ist der 
Raum des Tanzes, wo und wie kann sich der Tanz entfalten?
	 Die in den Stücken der zweiten Werkphase entwickelte neue 
Ästhetik findet dann in Arien (ua 1979) ihren Kondensationspunkt 
und zugleich den Endpunkt dieser Schaffensperiode. Es ist das letzte 
Stück, das Pina Bausch vollständig mit ihrem Lebensgefährten und 
künstlerischen Wegbegleiter Rolf Borzik (–› compagnie) erarbeitet. 
Jochen Schmidt beschreibt Arien als »eine Art Requiem zu Lebzeiten 
für den Bühnenbildner«53, der in diesem Stück spektakulär die 
Bühne bis auf die Brandmauern öffnet, sie unter Wasser setzt und 
zusätzlich einen kleinen Swimmingpool einbaut, indem sich mit-
unter Tänzer*innen bewegen, aber vor allem ein täuschend echt 
aussehendes Nilpferd seinen Platz findet. Pina Bausch beschreibt 
es so: »Tiere und Blumen, alle Dinge, die wir auf der Bühne benutzen, 

sind eigentlich Dinge, die wir kennen. Aber gleichzeitig erzählen sie so, 
wie sie auf der Bühne benutzt werden, auch etwas ganz anderes […].  
Mit dem Nilpferd kann man in Arien eine schöne und traurige Liebes
geschichte erzählen. Zugleich kann man etwas von der Einsamkeit, der 
Not, der Zärtlichkeit zeigen. Alles ist direkt sichtbar. Ohne Erklärungen 
und ohne Hinweise.«54 Sichtbar war nicht, dass in dem aus Pappmaché 

gebauten Nilpferd Menschen steckten, die in dem Nilpferd über 
die Bühne robbten, und dass die Füße des Nilpferds sich, von einer 
kleinen Scheibenwischerbatterie angetrieben, bewegten. In Arien 
bündeln sich die in dieser Phase entwickelten ästhetischen Stil-
mittel, Materialien und Motive zu einem grundlegenden Thema: 
ein Ringen um Leben und Tod, ein Anrennen gegen die Zeit, eine 
Verzweiflung über das Vergängliche – und auch hier Lichtblicke 
aus der Dunkelheit: in Form von Kinderspielen und Witzen. 
	 Keuschheitslegende (ua 1979) ist das letzte Stück, für das Rolf 
Borzik das Bühnenbild entwickelt und dessen Premiere sie gemein-
sam erleben. Ein paar Wochen später stirbt er im Alter von 35 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52

Jahren. Es wird ein Stück, wie er es sich vorstellte. Pina Bausch 
erinnert sich: »Bei der Entwicklung von Keuschheitslegende […] 

wussten wir schon lange, dass er nicht mehr lange leben würde. Aber 
diese Keuschheitslegende ist kein tragisches Stück. Rolf Borzik wollte es 
so, wie es wurde: mit einem Gefühl von Lust zum Leben und zur Liebe.«55 

Es ist, wie keine der gemeinsamen Wuppertaler Arbeiten zuvor, 
ein sexuell provokatives Stück, das messerscharf die Gegensätze 
und Kontraste herausarbeitet: satirisch, frech, bitter, kritisch, aber 
auch träumerisch, sanft, kitschig, hektisch, umtriebig, fröhlich, 
lautstark, aber auch ruhig, einsam, traurig, leise.  
	 »Ich habe mir nie vorgenommen, einen bestimmten Stil oder 
ein neues Theater zu erfinden. Die Form ist ganz von selber ent-
standen: aus den Fragen, die ich hatte«56, wird Pina Bausch knapp 
dreißig Jahre später sagen. Aber bereits am Ende dieser ersten Werk-
phase in Wuppertal hat sich die künstlerische Handschrift Pina 
Bauschs mit dem Tanztheater Wuppertal in ihrer ganzen Komple-
xität im Zusammenspiel von Tanz/ Choreografie, Theater, Musik, 
Materialien, Bühne, Publikum herausgebildet. Vieles wurde aus-
probiert: verschiedene Bühnenformate, von der Operette (zum Bei-
spiel Renate wandert aus), über Tanzopern (Iphigenie auf Tauris, 
Orpheus und Eurydike), moderne Tanzstücke (Le Sacre du Prin
temps / Das Frühlingsopfer), an der Revue sich abarbeitenden In
szenierungen (beispielsweise der ›Brecht/ Weill-Abend‹) und expe-
rimentelle Formen (zum Beispiel Café Müller) und theatrale Szenen 
(zum Beispiel das ›Macbeth-Stück‹), neuartige Bühnenbilder und 
ungewöhnliche Bühnenräume und -ausstattungen, unerwartete 
Kostümierungen (zum Beispiel Second-Hand-Kleidung, Badeanzüge, 
Queer-Kostümierungen) und Materialien (gesamter Theaterfundus), 
die Beteiligung von echten und künstlichen Tieren, eine neuartige 
Musikauswahl und collagenhafte Zusammenstellung von Musik 
aus unterschiedlichen Genres und Kulturen, Öffnungen und dialo-
gische Beziehungen zum Publikum, ein verändertes Tänzer*innen
verständnis (der Tänzer / die Tänzerin als Darsteller/ Darstellerin), 
ein neues Verständnis des Werkbegriffs (das ›Stück‹) und der Choreo
grafie (als eine collagenhafte, montageähnliche, auf raum-zeitlichen 
Prinzipien und Rhythmus basierende Zusammenführung einzelner 
›Teile‹ zu einem ›Stück‹). 
	 In dieser Phase hatte Pina Bausch neben einer Handvoll Ein-
akter mehr als zehn abendfüllende Stücke57 produziert, in der Regel 
zwei neue Stücke pro Jahr. Sie hatte eine Handschrift ausgebildet, 
die nicht nur weltweit im Bühnentanz einen Paradigmenwechsel 
herbeiführen sollte, sondern auch das Theater als Institution bür-
gerlicher Repräsentation und als Ort bürgerlicher Selbstvergewis-
serung grundsätzlich in Frage stellte. Pina Bausch hatte in dieser 
Phase etwas radikal Neues geschaffen und viele Ideen, die zu diesem 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


53

Zeitpunkt in Theater und Tanz probiert wurden, in ein spezifisches 
Theater- und Bühnenkonzept, Choreografie- und Tanzkonzept über-
setzt, das die Idee des Regietheaters auf den Tanz übersetzte und 
die Tanzkunst als eine nicht repräsentative, sondern performative 
Kunst vorstellte, als eine Kunst, die sich an Aktion und Erfahrung 
und nicht an Skript und Spiel orientierte, das die Tänzer*innen als 
Subjekte und nicht als eine Rolle in den Mittelpunkt rückte und damit 
die Tänzer*innen als Performer*innen auftreten ließ, die sich selbst 
spielten und nicht nur tanzten, sondern auch sprachen und sangen. 
Ihr Bühnenkonzept beruhte auf einem neuen Arbeitsprozess des 
Fragen-Stellens, der zudem in dem Stück selbst vorgeführt wurde. 
	 Mit dem Theater- und Bühnenkonzept entstand auch eine 
neue Idee von Choreografie, die keine lineare Dramaturgie und Hand
lungsstruktur mehr kannte, die Perspektive auf ein zentrales Bühnen
geschehen auflöste und gleichzeitig mehrere Zentren schuf. Damit 
einher ging eine radikale Reflexion dessen, was Tanz jenseits der 
herkömmlichen schönen Virtuosität sein könnte und welcher Stellen
wert ihm im Kanon der Künste in einem Drei-Sparten-Betrieb zu-
stand. Sie hat mit diesem Konzept demokratische Ideen der Partizi-
pation und eine Kritik an der hierarchisch organisierten Institution 
des Theaters in ihre künstlerische Arbeit übersetzt: durch neue 
Formen der Zusammenarbeit mit den Tänzer*innen in der Stück-
entwicklung sowie durch institutionelle Autonomiebestrebungen 
(Lichtburg als alleiniger Probenort). Schließlich hatte sie, in dieser 
spezifischen Form der Zusammenarbeit mit ihren Tänzer*innen, 
einen Mikrokosmos multikultureller Gesellschaften etabliert. 
	 Dass Pina Bausch mit dieser Ästhetik unwiderruflich einen 
Paradigmenwechsel im Bühnentanz herbeigeführt hatte, der welt-
weit nicht nur Tanz und Choreografie, sondern auch das Theater 
und auch den Film beeinflussen und verändern sollte, deutete sich 
zu diesem Zeitpunkt zwar an, aber war in dem Ausmaß und in der 
Nachhaltigkeit, die wir heute erkennen, noch nicht abzusehen. Die 
nächste Werkphase sollte dazu beitragen, das, was hier entstanden 
war, weiter zu entwickeln und weltweit als ein spezifisches natio-
nales Genre des Bühnentanzes bekannt zu machen: das Deutsche 
Tanztheater, für das Pina Bausch wie keine andere bis zu ihrem 
Lebensende stand. Die Unterstützung des Goethe-Instituts, die das 
Tanztheater Wuppertal zum Exportartikel Nummer eins machte, 
spielte dabei eine wesentliche Rolle. Denn Pina Bausch und ihr 
Tanztheater waren mit ihren Themen der Suche, der Sehnsucht 
nach Annäherung und Versöhnung der ideale Repräsentant einer 
›deutschen‹, auf Versöhnung setzenden Kulturpolitik der jungen 
demokratischen Bundesrepublik in Zeiten eines Wettrüstens der 
›Kalten Krieger‹.

 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54

1980-1986: internationalisierung und  
stabilisierung der ästhetischen sprache 

Die 1980er Jahre sind ein schwebendes Jahrzehnt zwischen Nach-
rüstungsdebatte und Zusammenbruch der sogenannten realsozia-
listischen Staaten – internationale Konfliktherde verschärfen den 
Ost-West-Konflikt: In den Jahren 1979/80 entbrannte in Vorderasien 
ein Konfliktherd, der in den folgenden Jahrzehnten nichts an Explo-
sivkraft einbüßen sollte. Der Jahreswechsel steht im Zeichen des 
Umsturzes im Iran. Nach der Flucht des Schahs Mohammad Reza 
Pahlavi und der Rückkehr des schiitischen religiösen Führers Cho-
meini entwickelt sich die sogenannte ›Islamische Revolution‹ und 
mit ihr der Konflikt zu den usa . Zugleich kommt in Irans Nachbar
land Irak Saddam Hussein an die Macht. Die ideologischen Gegen-

sätze zwischen den beiden Ländern treten damit noch schärfer zu-
tage. Der Erste Golfkrieg, der Einmarsch der udssr in Afghanistan 
verschärfen insgesamt auch die Fronten im Ost-West-Konflikt nach 
der Entspannungspolitik der 1970er und bedeuten erneut ernstzu-
nehmende Gefahren für den Weltfrieden. 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


55

	 Während die 1980er den Höhepunkt des Wettrüstens der 
Nachkriegsjahre erleben, oszilliert in der brd die Stimmung zwischen 
Hedonismus und Zukunftsangst. Bereits 1980 gründet sich die 
Partei der Grünen und zieht erstmals in den Landtag von Baden-
Württemberg ein. 1982 beginnt die sogenannte Flick-Affäre, in  

deren Folge mehrere Politiker zurücktreten 
müssen. 1983 gründen rechte Gegner von Franz 
Josef Strauß die Partei der Republikaner. 1986 
ereignet sich die Reaktorkatastrophe im ukrai-
nischen Kernkraftwerk Tschernobyl mit der 
Folge, dass an verschiedenen Orten Europas er-

höhte Radioaktivität gemessen wird. Im selben Jahr ermordet ein 
raf-Kommando den Siemens-Manager Karl Heinz Beckurts.
	 Parallel zu diesen politischen Krisen läuten die 1980er Jahre 
radikale gesellschaftliche Transformationen ein, die mit großen 
Zukunftsängsten verbunden sind: den Übergang vom Industrie-
zeitalter zum Informationszeitalter, die Einführung von Computer-
technologien, die New Economy, das Ende des Wohlfahrtsstaates, 
den Durchbruch postfordistischer Ökonomien, globalisierten Han-
delns und neoliberaler Politiken. 

11  Ahnen 
Wuppertal 2014

10  Graffito nach der Reaktor
katastrophe in Tschernobyl   

Eppertshausen 1986

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56

	 Die 1980er, das war aber auch die Zeit des Hedonismus, der 
»Erlebnisgesellschaft«58, der sogenannten »Generation Golf«59, der 
schrillen Föhn-Frisuren, der Karottenjeans und Schulterpolster, des 
Walkman, Ghettoblasters und der Disco-Kids, der Michael-Jackson-
Fans, der Kult-Serien wie Dallas, Denver-Clan und Lindenstraße, 
des Schimansky-Tatort, der Samstag-Abend-Spielshows wie Wetten, 
dass...? und der Kreuzfahrtserien wie Das Traumschiff. In der Pop-
kultur ist es das Jahrzehnt der Wiederentdeckung des Tanzes: Mit 
den Discos und Clubs, mit HipHop, Punk und Poppern kommen 
wilde Tänze wie B-Boying, Pogo, Robot auf die Tanzfläche zurück. 
Daneben gibt es die Friedensmarschierer und Öko-Bewegten – und 
es ist das Jahrzehnt, das mit aids einen Einbruch in die Offenheit 
und Unbekümmertheit freizügigen sexuellen Handelns brachte.
	 Mit der Verschärfung der West-Ost-Konflikte konzentriert 
sich auch die Kunst der 1980er Jahre (noch) vorwiegend auf (West-)
Europa und Nord-Amerika. In ihr hat sich in diesem schwebenden 
Jahrzehnt vieles etabliert, das heute noch Bestand hat. Es entsteht 
ein veritabler Kunstmarkt auch für Gegenwartskunst. Minimal Art, 
Konzeptkunst und Pop Art werden transformiert in subtile Strate-
gien, die Kunst in einer zunehmend von Massenmedien dominierten 
Gesellschaft neu zu orten versuchen. Im Bühnentanz kehrt analog 
zu den Disco- und Clubtänzen die Arbeit mit der Physikalität des 
Körpers und ihren Grenzen zurück: Gruppen wie das englische DV8 
Physical Theatre, junge belgische Choreograf*innen wie Anne Teresa 
de Keersmaker und Wim Vandekeybus oder die kanadische Gruppe 
LaLaLa Human Steps bringen eine rasante, bis an die totale körper-
liche Erschöpfung gehende neue Bewegungsästhetik und Bewegungs
lust auf die Bühne. Mit ihnen entsteht ein neues Genre, das als zeit
genössischer Tanz in die Tanzgeschichte eingehen sollte und hier 
fortan vom Tanztheater historisch und ästhetisch abgegrenzt wird.
	 In dieses schwebende und dem Tanz zugewandte Jahrzehnt 
fällt die zweite Schaffensperiode von Pina Bausch mit dem Tanz
theater Wuppertal, die unter die Stichworte Internationalisierung 
einerseits und Ausdifferenzierung der Ästhetik andererseits gestellt 
werden kann. Die Truppe weitet ihre internationale Tourneetätig-
keit aus, und es entstehen Stücke60, die dem bisher Entwickelten 
neue Farben hinzufügen. 
	 Der Beginn dieser Phase stellt einerseits eine tiefe persönliche 
und künstlerische Zäsur dar, Pina Bausch versammelt ein neues Team 
um sich: Nach dem Tod von Rolf Borzik arbeitet sie beim Bühnen-
bild in 1980 erstmalig mit Peter Pabst, den sie bei den Proben zu dem 
›Macbeth-Stück‹ in Bochum kennengelernt hatte, und bei den Kostümen 
mit Marion Cito, die Jahre zuvor als Tänzerin engagiert worden war 
(–› compagnie). Mit dieser personellen Änderung ist aber kein ästheti-
scher Umbruch verbunden. Ganz im Gegenteil: Diese Werkphase ist 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


57

13  Ahnen 
Wuppertal 1987

12  Plakat der Wuppertaler  
Bühnen 1989

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58

eine Phase der Stabilisierung und Differenzierung der bisherigen 
Ästhetik. Anders als manche Theater- oder auch Tanztheaterfor-
men wie die von Johann Kresnik beispielsweise, will dieses Tanz-
theater nicht auf etwas anderes außerhalb dessen, was man sieht, 
verweisen, es will auch nichts anderes bedeuten als das, was sich in 
den steten Verwandlungen, Veränderungen, Wiederholungen, Vari-
ationen und Neukontextualisierungen auf der Bühne ereignet. Die 
Elemente des Tanztheaters von Pina Bausch (Ton, Licht, Musik, Farbe, 
Bewegung, Sprache, Material) sind kein Vehikel für einen anderen 
Inhalt außerhalb ihrer selbst. Es wird nichts dargestellt, sondern 
mit den einzelnen Szenen immer wieder etwas neu hergestellt. Die 
Stücke der Pina Bausch verzichten auf Repräsentation, sie sind per
formativ. Die Tänzer*innen wie die Zuschauer*innen durchleben 
während der Aufführung die vielen kleinen Welten alltäglicher 
menschlicher Erfahrungen. Und diese Welten ergeben mit den Stücken 
ein buntes Bild allgemein menschlicher, aber auch geschlechts
spezifisch und kulturell differenzierter Erfahrungswelten, das sich 
über die Jahre zu einem kulturellen Archiv der menschlichen Prak
tiken, Haltungen und Gewohnheiten zusammensetzt. Es ist also weniger 
ein Theater der Gefühle, als das die Kunst Pina Bauschs so häufig 
bezeichnet wurde, sondern ein Ansatz, der in den körperlich-sicht
baren Praktiken des Tuns zeigt, wie diese durch Gefühle und Af-
fekte getragen werden und konstitutiv sind für soziale Situationen.

Wie die erste Werkphase beginnt auch die zweite Schaffensperiode 
mit einem Stück über die Kindheit. 1980, das mit über vierzig Gast
spielreisen (bis 2019), davon dreißig vor 1994, eins der erfolgreichsten 
Werke der Choreografin werden sollte, greift vieles auf, was ästhe-
tisch in der ersten Phase entwickelt worden war und dem nun weitere 
Aspekte hinzugefügt werden: Eine choreografische Arbeit mit Leit-
melodien (»Jeden Tag fährt ein Schiff über den Ozean«), Leitmotiven 
(Geburtstage), Themen und Gegenthemen (Kindheit, Freude, Spaß, 
Lust – Einsamkeit, Trauer, Angst, Verlust), Wiederholungen und Vari-
ationen (auch durch Verflechtungen mit Szenen aus früheren Stücken), 
Gruppenformationen in Kreisanordnungen, Linien, Girlanden. Das 
Stück arbeitet mit Mitteln der Verfremdung (›Happy Birthday‹ in un-
terschiedlichen Konstellationen), der Überhöhung und der Neukon-
textualisierung (das wiederholte Löffeln der Suppe in verschiedenen 
Framings), des Überlagerns von ›Teilen‹ / Szenen. Insgesamt zeigt das 
Stück wenig Tanz – nur ein Solo unter einem Rasensprenger, getanzt 
ursprünglich von Anne Martin – sondern vor allem in Revueformation 
entwickelte Ensembletänze, bei denen sich die Tänzer*innen unter 
anderem durch die Publikumsreihen bewegen. Daneben gibt es ra-
sante, zuckende Bewegungsfigurationen, die in einer atemberauben-
den choreografischen Anordnung aufeinander folgen, beginnend 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


59

mit einem Solo, das dem Discotanz Robot ähnelt. Die Musik ist eine 
bunte Collage aus E- und U-Musik: John Dowland, Comedian Har-
monists, Benny Goodman, Francis Lai, Edward Elgar, Johannes 
Brahms, Claude Debussy, Ludwig van Beethoven, John Wilson. 
Kratzige Aufnahmen alter Schellackplatten, die bis in die frühen 
1960er Jahre hinein im Handel waren, unterstreichen das Kind-
heitsthema des Stücks und auch die Erinnerung an die Kindheit 
der 1940 geborenen Choreografin.
	 Das Bühnenbild von Peter Pabst, ein grüner Rollrasen, unter
stützt den eher heiteren Gesamteindruck des Stücks. Es setzt eben
falls das fort, was zuvor schon in den Bühnenbildern angelegt war: 
Wie der Torf bei Le Sacre du Printemps / Das Frühlingsopfer oder 
das Wasser in dem ›Macbeth-Stück‹ oder in Arien ist auch hier die 
Bühne ein Aktionsraum (–› compagnie), der nicht nur die Bewegun-
gen verändert, sondern auch eine olfaktorische Dimension in die 
Aufführung einbringt: im Laufe des Stücks breitet sich der Geruch 
des Rasens aus, man riecht seine Feuchte und Frische. 
	 1980 ist ein getanztes Theater, das heißt ein Theater, das 
zum einen, wie bei Norbert Servos wiederkehrend und eindrück-
lich beschrieben61, Geschichten aus und mit den Körpern erzählt, 
und zum anderen, und das tritt bei den Stückbesprechungen oft in 
den Hintergrund, weniger eine theatrale als eine choreografische 
und musikalische Struktur hat. Auch spielen, anders als in einem 
Theaterstück, die Darsteller*innen hier dem Publikum nicht etwas 
vor, sondern sie spielen mit dem Publikum. Wie in früheren Stücken 
sind die Sprechakte an das Publikum gerichtet, nicht wie in einem 
Theaterstück an die anderen Darsteller*innen. Hier ist das Publikum 
der eigentliche Partner der Darsteller*innen, und dies zeigt sich auch 
darin, dass die Tänzer*innen die Grenze zwischen Bühne und Zu-
schauerraum wiederholt durchbrechen. 
	 Wie frühere Stücke setzt 1980 die immer wiederkehrenden 
spannungsreichen Pole menschlichen Empfindens und Handelns 
in Szene, dies aber, selbst wenn es um Trauer geht, eher leichter 
als zuvor, mit viel Ironie und Witz. Dass der Untertitel, Ein Stück 
von Pina Bausch, anders als bei anderen Stücken hier immer mit-
genannt ist, mag kein Zufall sein, sondern vielleicht auch ein Ver-
weis darauf, dass dieses Stück tatsächlich auch ein Stück der Ge-
schichte von Pina Bausch im Jahre 1980 erzählt. 
	 Ein zentrales und auch neues Thema ist in diesem Stück 
die Interkulturalität, die hier über die Internationalität der Tänzer
*innen, ihre Sprachen, Gesten und nationalen Ikonen (Frage: drei 
Stichworte zu dem eigenen Land – Mechthild Großmanns Antwort: 
»Adenauer, Beckenbauer, Schopenhauer«) vorgeführt wird, aber auch 
grundsätzlicher gezeigt wird: Das Verhältnis von Individuum und 
Gruppe verschiebt sich hier zum Zusammenspiel kulturell geprägter 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60

Individualität – und transnationaler Gemeinschaft. Interkulturalität, 
Migration, kulturelle Gesten sind Themen, die Pina Bausch und 
das Tanztheater Wuppertal durch die internationalen Koprodukti-
onen in der nächsten Werkphase zu ihrem zentralen Thema machen 
werden. In 1980 scheint diese Zukunft noch ungewiss: im Schluss-
bild steht eine einzelne Person der Gruppe gegenüber. Es ist ein Bild, 
das bereits im ersten Teil zu sehen war und dort mit Abschiedsflos-
keln, die die Tänzer*innen mit kulturspezifischen Gesten individu-
ell unterschiedlich vortragen, beendet wurde. Als Schlussbild aber 
bleibt es offen, die Einzelne steht der Gruppe sprachlos und unbewegt 
gegenüber: Wird die Arbeit der Choreografin mit der Gruppe nach 
dieser persönlichen und künstlerischen Zäsur weitergehen können?
	 Ja, sie wird weitergehen. Aber es wird das letzte Mal sein, 
dass es in einem Jahr zwei neue Stücke gibt. Das zweite Stück dieses 
Jahres ist Bandoneon (ua 1980), ein Stück, zu dem sie wohl auf der 
Südamerika-Tournee im Sommer 1980 inspiriert worden war, die die 
Truppe auch nach Argentinien führte. Zerkratzte Schellackplatten, 
hier vor allem mit den Tangos der argentinischen Ikone aus der 
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, Carlos Gardel, bestimmen auch 
hier die musikalische Grundstimmung. Das Stück thematisiert die 
eigene Geschichte als Tänzer*in. Die Tänze sind grotesk, deformiert, 
parodistisch – eine mimetische Annäherung an den Tango war nicht 
intendiert. Raimund Hoghe zitiert Pina Bausch während der Proben:

»Wir benutzen mal die Musik – ohne dass man Tango tanzt. Der Mann geht 
wie beim Tango nur vorwärts oder zur Seite und die Frau rückwärts. Die 
Frau kann vielleicht versuchen, das mit dem Feuer zu machen und die Frau 
zu streicheln – oder auch etwas von einem Trick. Ich will nur mal gucken, 
wie das aussieht. Und macht das über die Musik, sehr, sehr langsam.«62 

Somit stellt schon dieses Stück die Frage, die vor allem die späteren 
Koproduktionen prägen sollte: Wie kann man Tanz anderer Kulturen 
und Tänze des Alltags, wie Volkstänze, populäre Tänze, ethnische 
Tänze einerseits und kulturelle Gesten des Alltags andererseits auf 
die Bühne übertragen? 
	 Das Stück dekonstruiert zudem den Bühnenraum. Bühnen
bildner ist für dieses Stück Gralf Edzard Habben (1934-2018), der 
ein Jahr (1981) später das Theater an der Ruhr in Mülheim an der 
Ruhr als freies Theater mitbegründen und bis zu seinem Tod mit 
leiten sollte. Er schuf einen Bühnenraum, der an die Tanzräume der 
Milongas in den Vorstädten von Buenos Aires erinnert, die in klei-
neren alten Sporthallen stattfinden: Es hängen Boxerbilder an den 
Wänden, es stehen kleine Tischchen und alte billige Stühle verstreut he-
rum. Im Laufe des Stücks aber wird dieses Bühnenbild von Bühnen-
arbeitern demontiert: Möbel, Bilder, Kleider, Beleuchtung werden 
entfernt, der Tanzboden herausgerissen. Dies ist nicht als gewollter 
Hinweis in Szene gesetzt, dass auch die Räume der Milongas mit-

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


61

unter unterschiedlich genutzt werden und sich in Sporthallen ver-
wandeln können. Es ist, wie einst die Arbeitsweise des Fragen-
Stellens beim ›Macbeth-Stück‹ oder die Nutzung von Tonbandauf
nahmen bei Blaubart aus der Probensituation heraus entstanden: 
Aufgrund der verspäteten Generalprobe einen Tag vor der Premie-
re hatte die Intendanz die Geduld verloren und die Bühnentechni
ker*innen aufgefordert, das Bühnenbild abzubauen, da am selben 
Abend eine Vorstellung einer Oper angesetzt war und das Büh-
nenbild hierfür aufgebaut werden musste. Die Compagnie aber 
probte währenddessen weiter – und so gelangte diese Konfrontation 
zwischen den Anforderungen des Kunstbetriebs und den künstle-
rischen Eigenzeiten in das Stück als eine Art Einbruch des Realen 
in den Ort des Theatralen. Damit war zugleich die Institution Theater 
mit all ihren Anforderungen und Notwendigkeiten in ein ästhetisches 
Konzept übersetzt und in Frage gestellt – auf eine Weise, wie dies 
der sogenannte Konzepttanz in den 1990er Jahren für sich in An-
spruch nehmen sollte: Die Darsteller*innen setzen nicht nur Authen
tizität in Szene, sondern auch die Ungewissheit zwischen Real und 
Fake, Spiel und Ernst, Arbeitsprozess und Werk.
	 Nach diesem Stück folgt die längste Schaffenspause im Gesamt
werk von Pina Bausch. 1981 entsteht keine neue Arbeit, das nächste 
Stück ist Walzer (ua 1982), das die Choreografin nach der Geburt ih
res Sohnes Rolf Salomon Bausch im September 1981 entwickelt – und 
wie vorherige Stücke thematisiert auch dieses Stück das Verwoben
Sein von Gegensätzen: »Die Gegensätze sind wichtig […]. Nur so 
können wir überhaupt ahnen, in welcher Zeit wir heute leben«63, 
sagte Pina Bausch. Das Stück entfaltet sich dramaturgisch im Span-
nungsfeld von Kitsch, Melancholie und Freude: Es thematisiert das 
Leben und das Sterben, das Geborenwerden und das Töten, Ankunft 
und Abschied, Reisen und Grenzen überschreiten, Krieg und Frieden, 
Trauer und Überleben. Es sind sowohl die Kriegsorte der Weltpoli-
tik wie die inneren Kriegsschauplätze, die hier in den Vordergrund 
rücken: das Verhältnis zur Familie und die Erinnerungen. Tänze gibt 
es hier nur als Gesellschaftstänze und Polonaisen, die sich durch 
den Raum schlängeln.
	 Auch dieses Stück arbeitet weiter an der Frage, wie künst-
lerische Arbeitsprozesse ästhetisch in das Bühnenstück übersetzt 
werden können und legt Probenvorgänge und das Verhältnis zwischen 
der Choreografin und den Tänzer*innen offen: »Und dann hat mich 
Pina gefragt […]«, erzählen die Tänzer*innen und zeigen, was sie im 
Anschluss daran entwickelt haben. So beispielsweise eine Frage nach 
Friedenssymbolen, die Jan Minařík damit beantwortet, dass er ein 
Abendkleid trägt, Blumen aus dem Rock wirft oder wie eine Taube 
hüpft. Das Stück ist eine erneute Selbstvergewisserung und Stand-
ortbestimmung des Ensembles – und es ist auch eine Reflexion aktu

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62

eller politischer und gesellschaftlicher Ereignisse wie der virulenten 
Diskussion, die die erstarkte Friedensbewegung eingebracht hatte. 
	 Nelken (ua 1982) wiederum ändert die Tonart und die 
Farbe, es erzählt den Traum vom kleinen Glück und zugleich 
die Un-/Möglichkeit, diesen Traum Wirklichkeit werden zu lassen. 
Die Bühne, die nach zwei Stücken mit anderen Bühnenbildnern 
nun wieder von Peter Pabst gestaltet wird, ist ein Blumenmeer von 
Nelken; die Inspiration kam vermutlich durch ein Nelkenfeld, das 
Pina Bausch auf der Südamerika-Tournee 1980 in einem Tal der 
Anden in Chile gesehen hatte.64 Im Theater sind dies Hunderte von 
Stoffnelken, die in Asien unter menschenunwürdigen Arbeitsbedin-
gungen hergestellt werden, was nicht in dem Stück thematisiert 
wird, und von denen viele während der Aufführung zerbrechen.
	 In dem Nelkenfeld patrouillieren Aufseher mit deutschen 
Schäferhunden. Diese Situation materialisiert nicht nur das thema-
tische Spannungsfeld des Stücks zwischen Utopie und Realität, zwi-
schen Hoffen und Bangen im traumhaften Bild einer Blütenland-
schaft bei gleichzeitiger polizeilicher Kontrolle und Gewalt. Zwar 
ist es nicht das erste Mal, dass ein lebendes Tier auf der Bühne ist – 
in Bandoneon spielte in der Erstfassung der Hamster von Beatrice 
Libonati mit – aber nunmehr werden sie zu Akteur*innen und 
Mitspieler*innen. Und auch hier ist Pina Bausch Vorreiterin einer per
formativen Ästhetik: Was ist ein Darsteller / eine Darstellerin? Was 
konstituiert die Situation der Aufführung? Was unterscheidet die 
Bewegungen der Tiere von denen der Menschen? Gerade die letzte 
Frage wird besonders anschaulich, wenn die Tänzer*innen ver-
ängstigt wie Hasen durch das Nelkenfeld hüpfen. Ein zentrales 
Thema des Stückes ist die Migration und die Schikanen, denen Reisen-
de an den Grenzen durch die jeweilige Staatsmacht ausgesetzt sind. 
Wie eng hängen das Soldatische und das Tänzerische zusammen? 
Auf die Frage, warum sie Tänzer oder Tänzerin geworden seien, die 
alle Tänzer*innen in Richtung Publikum beantworten, sagt der Letzte: 
» […] weil ich nicht Soldat werden wollte«. Der Krieg – ein wieder-
kehrendes Thema für die Kriegskinder-Generation. Auch Two Ciga-
rettes in the Dark (ua 1985), ein wie auch das Vorgängerstück Auf 
dem Gebirge hat man ein Geschrei gehört (ua 1984), eher hartes, kaltes 
Stück, beginnt damit: In der Erstbesetzung rauscht Mechthild Gross
mann im weißen Abendkleid mit ausgebreiteten Armen auf das Pub
likum zu und sagt: »Kommen Sie ruhig herein; mein Mann ist im Krieg.« 
	 Tänzerisch markant an Nelken ist nicht nur die Gebärden-
sprache, in die Lutz Förster George und Ira Gershwins Ballade »The 
Man I love« übersetzt, sondern auch ein Ensembletanz, bei dem die 
Tänzer*innen gestisch die Jahreszeiten abbilden. Es ist ein Tanz, 
der nach dem Tod von Pina Bausch als »Nelken-Linie« popularisiert 
wurde und als Nach- und Mitmachaktion weltweit getanzt wird. Dazu 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


63

heißt es auf der Webseite der Pina Bausch Foundation: »Viele Men-
schen aus aller Welt haben bisher mitgetanzt und teilen hier ein Video ihrer 
persönlichen Nelken-Reihe. Getanzt an ungewöhnlichen Orten, im Kostüm 
oder in Alltagsklamotte. Mit Kind, Kegel und Haustier. Im Winter, im Früh
ling, mal traurig oder ziemlich witzig. Zu zweit, allein oder in fast endlosen 
Reihen. Die Varianten sind schon jetzt so vielfältig wie das Leben ist.«65 

	 Am Ende dieser Werkphase sind die schon aus der ersten 
Schaffensperiode bekannten Themen wie Geschlechterbeziehungen, 
Kindheit—Einsamkeit, Liebe—Sex, Heimat—Flucht, Leben—Tod mit 
neuen Bildern bearbeitet worden. Dabei wurden auch Motive wieder 
aufgenommen, so beispielsweise das Lied »Mamatschi, schenk mir 
ein Pferdchen, ein Pferdchen wär’ mein Paradies […]« aus dem Stück 
1980 in Two Cigarettes in the Dark. Dieses Lied erinnert an die Kind-
heit im Krieg, es war 1942 eins der meist gespielten Weihnachts
lieder66 (–› compagnie).
	 Diese Wiederaufnahme von Motiven erfolgt in einer Phase der 
Selbstreflexion einer mittlerweile international gefeierten Compagnie. 
Es ist zugleich die Phase, in der nicht nur der Bühnentanz und dessen 
Konventionen und Normen einer fundamentalen Kritik unterzogen 
werden, sondern das Dispositiv des Theaters selbst seziert und das 
Theater als Ort bürgerlicher Repräsentation im buchstäblichen Sinn 
bis auf seine Brandmauern entkleidet wird. Zugleich stellt diese Phase 
die Weichen für die Veränderungen, die folgen werden: Auf die inter
nationale Ausrichtung der Compagnie durch ein immenses Gastspiel
programm in den 1980er Jahren folgt am Ende eine zunehmende Aus-
richtung auf Fragen der Interkulturalität, der Migration, der kulturel
len Differenzen und Gemeinsamkeiten. Und es beginnt die Phase, in der 
Pina Bausch nicht mehr mit dem kompletten Ensemble neue Stücke 
entwickelt.

1986-2000: interkulturelle künstlerische produktion  
und das wiederentdecken des tanzes 

Geht man von dem Beginn der Phase der Koproduktionen aus, setzt 
die dritte Schaffensperiode von Pina Bausch und dem Tanztheater 
Wuppertal mit dem Stück Viktor (ua 1986) ein (–› arbeitsprozess). 

»Die Idee des Teatro Argentina in Rom, in Zusammenarbeit mit uns ein Stück 
zu machen, das durch in Rom gemachte Erfahrungen entstehen sollte, war 
für meine weitere Entwicklung und Arbeitsweise von entscheidender, ich 
könnte sagen, schicksalhafter Bedeutung.«67

Die Koproduktionen, vielfach unterstützt durch die lokalen Goethe- 
Institute, markieren deren veränderte eher lokal eingebettete, ko-
operative Kulturpolitik – deutsche Künstler*innen arbeiten vor Ort 
– und zugleich den Beginn einer Globalisierung des Kulturbetriebs. 
Auch hier ist das Tanztheater Wuppertal wegweisend. Die Koope-
rationen verstärken die internationale Ausrichtung der Compagnie 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und das zunehmende Interesse daran, über das buchstäbliche Er-
fahren und künstlerische Erforschen anderer Kulturen (–› arbeits-
prozess) ein tänzerisches, szenisches Archiv menschlicher Praktiken, 
Haltungen und Gewohnheiten zu erweitern. Diesen Reichtum mensch
lichen Daseins über künstlerische Forschung zu erschließen und 
auf die Bühne zu bringen, bleibt mit insgesamt fünfzehn Koproduk
tionen eine der zentralen Aktivitäten von Pina Bausch, die sich in 
dieser Schaffensperiode zu einer ›Kulturanthropologin des Tanzes‹ 
entwickelt und mit künstlerischen Verfahren Alltagsethnografien 
betreibt. »Pina war eine Wissenschaftlerin, eine Forscherin, eine 
Pionierin in den weißen Feldern auf den Landkarten der menschli-
chen Seele«68, mit diesen Worten wird Wim Wenders in seiner Rede 
bei der Gedenkfeier anlässlich des Todes von Pina Bausch im Sep-
tember 2009 im Opernhaus Wuppertal die Arbeit von Pina Bausch 
kennzeichnen. Sie selbst beschreibt dies zwei Jahre zuvor so: »Das 

Kennenlernen mir vollkommen fremder Gebräuche, Musiken, Gewohn-
heiten hat dazu geführt, in den Tanz das zu übersetzen, was uns unbe-
kannt ist und dennoch allen gehören sollte […] So gehört auch alles, was 
uns bei unseren Koproduktionen beeinflusst und in die Stücke einfließt, 
für immer zum Tanztheater dazu. Wir nehmen es überall hin mit. Es ist 
ein bisschen so, als ob man heiratet und nachträglich miteinander ver-
wandt wird.«69 

	 In diese Werkphase fallen insgesamt elf Stücke70, davon 
acht Koproduktionen71. Zudem dreht Pina Bausch in dieser Zeit, 
von Oktober 1987 bis April 1988, ihren ersten und einzigen Film, 
Die Klage der Kaiserin72. Motiviert dazu hatte sie möglicherweise 
ihre Rolle der stummen Gräfin in dem Film E la nave va (Fellinis 
Schiff der Träume) (1983) von Frederico Fellini. Auch ihr eigener 
Film wird eine Erfahrung, die ihre weitere Arbeit prägen wird. 
	 Neben dem künstlerischen Fokus auf Interkulturalität der all
täglichen Gesten, Haltungen und Gewohnheiten und zugleich auf die 
Universalität der dahinter stehenden Affekte ist diese Werkphase zu-
dem geprägt durch einen Generationenwechsel in der Compagnie, der 
nach Viktor mit dem Engagement von Tänzerinnen (–› compagnie) wie 
Barbara Hampel (später verheiratet: Kaufmann), Julie Stanzak oder 
Julie Shanahan einsetzt, die bis heute zu den bekanntesten Interpretin
nen des Tanztheaters Wuppertal gehören.73 Am Ende dieser Phase ist 
die Compagnie weitgehend in der Besetzung zusammengestellt, mit 
der Pina Bausch bis an ihr Lebensende arbeiten sollte. Mit diesen 
personellen Umwälzungen ändert sich die Ästhetik der Stücke fun-
damental. Mit den jungen und energiegeladenen Tänzer*innen kehrt 
der Tanz auf die Bühne zurück: Es wird mehr getanzt, längere, an
einander gereihte Solotänze einzelner Tänzer*innen erhalten Ein-
gang in die Stücke auf Kosten von Gruppentänzen und ›theatralen‹ 
Sprechszenen. 

64

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


65

	 Die (Wieder-) Entdeckung des Tanzes, seiner Schönheit und 
Formvollendetheit und Leichtigkeit und die gleichzeitige Abkehr von 
Themen wie Macht, Gewalt und Zerstörung ist auch in dem verän-
derten Kontext zu sehen. Denn diese ästhetische Transformation 
vollzieht sich im Tanztheater Wuppertal gerade im Gegenzug zum 
Paradigmenwechsel in der zeitgenössischen Tanzkunst zum soge
nannten Konzepttanz, bei dem auf das Tanzen nahezu vollständig 
verzichtet werden sollte. Vor allem fällt die dritte Schaffensperiode 
in eine Phase des radikalen gesellschaftspolitischen und global-
wirtschaftlichen Umbruchs: Ein Jahrhundert und ein Jahrtausend 
gehen zu Ende – und mit ihnen auch etablierte Denk- und Lebens-
weisen, Ideen, Ideologien und Technologien. Eine neue wirtschaft-
liche, politische, gesellschaftliche Weltordnung wird geschaffen. Der 
Politikwissenschaftler Francis Fukuyama prophezeit medienwirk-
sam das »Ende der Geschichte«74. Nicht nur in Palermo Palermo, 
das am 17. Dezember 1989 Premiere feiert, stürzt am Anfang des 
Stücks überraschend und krachend die Mauer ein (–› compagnie). 
Das, was Ende 1989 euphorisch mit dem Berliner Mauerfall als 
»friedliche Revolution« begann, schlägt alsbald in Lethargie, Ent-
täuschung, Wut und Hass um. Die 1990er sind in vieler Hinsicht das 
Gegenteil der 1960er Jahre, des Jahrzehnts des demokratischen Auf-
bruchs. Während sich damals im Zuge eines allgemeinen Demokra
tisierungswillens ein tiefgreifender Wertewandel vollzog, sich die 
Menschen aus tradierten Zusammenhängen, Normen, Milieus und 
Vergemeinschaftungen lösten und ihre individuelle Freiheit und 
Autonomie einforderten und dabei die individuelle Selbstverwirk
lichung an die Stelle von Ordnung und Disziplin stellten, sind die 
1990er trotz der demokratischen Umbrüche in den osteuropäischen 
Ländern – und auch trotz des Endes der Apartheit in Südafrika 
1994 – eher das Jahrzehnt des Stillstands und der Lähmung, der 
Resignation und der Enttäuschung. In den frühen 1990er Jahren 
kehren Kriege und Bürgerkriege nach Europa zurück und mit ihnen 
nationalistische Positionen. Die Religion, die in Westeuropa im Zuge 
einer Säkularisierung an Bedeutung verloren hatte, wird in anderen 
Teilen der Welt eine Quelle für Identität, Selbstbewusstsein und Sen-
dungsbewusstsein sowie ein ideologischer Motor für politisches Han
deln und eine Rechtfertigungsstrategie für Verbrechen und Attentate. 
	 In Deutschland bricht mit Arbeitslosigkeit, der Abwanderung 
junger und gut ausgebildeter Menschen aus den neuen Bundesländern, 
dem Verlust bisheriger Gewissheiten und institutioneller Ordnungen, 
mit Bildungsstau und einer Politik des Aussitzens die Realität in die 
versprochene Zukunft der »blühenden Landschaften« (Helmut Kohl) 
ein. Der Bürgerkrieg auf dem Balkan setzt zudem eine neue Migra
tionswelle in Gang, die steigende Zahl der Asylsuchenden ist für 
viele ein Anlass, die Angst vor Einwanderung und den Hass auf Ein

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Nach dem Mauerfall  
Berlin 1989

15  Love-Parade 
Berlin 1995

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  »..como el musguito en la  
piedra, ay si, si , si ...« (Wie das 

Moos auf dem Stein) 
Sankt Pölten 2015

16  Der Fensterputzer 
Wuppertal 1997

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68

wanderer*innen zu schüren. Anfang der 1990er Jahre kehrt zurück, 
was man zwischen den 1960er und 1980er Jahren als eingedämmt 
betrachtet hatte: Misstrauen, Ablehnung, Stigmatisierung, Verfolgung. 
Anschläge auf Asylheime werden zum Symbol der frühen neunziger 
Jahre. Nationalismus, Rechtsradikalismus, Islamistischer Terror, 
spekulativer Börsenhandel, Filterblasen, Selbstoptimierungsgebote 
oder die Digitalisierung der Kommunikation durch Internet und 
Smartphones, sowie die Transformation weiter Teile des Journa-
lismus zum Boulevard, all dies ist in diesem Jahrzehnt des Auf-
bruchs in die ›Globalisierung‹ und ›Digitalisierung‹ angelegt. 
	 Das Pendant dieses tiefgreifenden Wandels ist die auf Unbe-
darftheit setzende Medienkultur. Die 1990er bringen hervor: Baywatch, 
Seinfeld und Friends, Pulp Fiction und Forrest Gump, über Casting
verfahren zusammengestellte Boy Bands wie Take That und Back-
street Boys oder Girlgroups wie Spice Girls oder All Saints, aber auch 
Grunge und Gangsta-Rap, Nirvana, Oasis und die Love Parade. Die 
im hippen, sogenannten ›Zeitgeist-Journalismus‹ jener Jahre sozia-
lisierte Rebecca Casati sieht in den 1990ern eine »insgesamt vor-
zeigbare, aber komplett geheimnislose und latent verheulte Ära«75 
und macht diese Einschätzung an den Körpermodifikationen fest: 

»Arschgeweihe, Nacken- oder Tribal-Tattoos, perforierte Augenbrauen, 
Zungen, Nasenflügel oder Bauchnabel, zu schmale Nasen und verrutschte 
Implantate, sie alle sagen heute: Ja. Es war egal. Aber ich war dabei.«76 

Die 1990er sind auch die erste Dekade, die nicht wirklich zu Ende 
geht, weil vor ihrem Ablauf auch schon ihre Wiederbelebung, ihr 
medial gehyptes Revival anläuft. Hierbei spielen die neuen digitalen 
Medien eine zentrale Rolle: Die 1990er Jahre, das ist das Jahrzehnt, 
in dem man lernt, dass nicht nur alles reproduzierbar, sondern auch 
medial verfügbar ist und dass – mit der Einführung des Mobil-
phones – jeder überall und jederzeit erreichbar ist.
	 In der Kunst zeigt sich in diesem Jahrzehnt die Öffnung 
zum globalen Kunstmarkt und mit ihr ging die Festivalisierung und 
Eventisierung der Kunst einher. Der globale Kunstmarkt, in dem 
sich schnell mit den (westlichen) Kurator*innen die neuen Macht
haber*innen etablieren, findet sein Pendant in der künstlerischen 
Haltung der Verweigerung und der Abwesenheit des Spektakulären. 
Und auch dabei spielt der Fall der Berliner Mauer, der Zusammen-
bruch der Ostblockstaaten, die Konsum-Kultur, Globalisierung und 
Digitalisierung eine entscheidende Rolle: Die Kunst schiebt ihre 
Aufmerksamkeit von der Produktion von Dingen auf die Verarbei-
tung von Symbolen, Daten, Worten, Bildern und Klängen. Kunst ist 
zu einem Dispositiv geworden, man will, wie es heißt, die Kunst »neu 
verhandeln«. Nichts zu produzieren, sondern vielmehr symbolische 
Bezüge zu schaffen und Arbeitsprozesse und -Materialien auszu-
stellen, wird zu einem Kennzeichen der Kunst der 1990er Jahre.

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


69

	 Eine parallele Entwicklung hinsichtlich der Distanzierung 
vom ›Gegenstand‹, dem Tanzen, verfolgt in den 1990er Jahren auch 
der Konzepttanz. Ganz im Gegenteil zu der Entwicklung, die das 
Tanztheater Wuppertal nimmt, setzt er das Verschwinden des tan-
zenden Subjekts in Szene. Damit radikalisiert der Konzepttanz den 
Prozess des Reflexiv-Werdens des Tanzes hin zu Nicht-Tanz: Nach-
dem Tanz als schöner Schein in den 1970er Jahren durch das 
Tanztheater in Frage gestellt und in den 1980ern die Physikalität 
der Körper in den Vordergrund gerückt worden war, verschwindet 
im Konzepttanz der Tanz als ein physisches, performatives Ereig-
nis von der Bühne. Wie bereits die Konzeptkunst der 1960er Jahre 
die Idee vor die Präsentation und das Konzept vor das Werk stellte, 
rückt im Konzepttanz an die Stelle des performativen Aktes des 
Tanzens, an die Stelle der Ausführung der Bewegung, die Reflexion 
der Choreografie. Anders als das Tanztheater thematisiert der Kon
zepttanz die Trennung von Konzept und Werk, Choreografie und 
Tanz, Repräsentation und Aufführung, Tänzer*innen und Tanz. Dies 
provoziert eine Transformation der Wahrnehmung: Die Wahrneh-
mung des Tanzes als ein ästhetisches Körperereignis tritt in den 
Hintergrund zugunsten der Reflexion der konzeptionellen Thema-
tik des Stückes. Im Unterschied zum Tanztheater werden hier die 
Zuschauer*innen nicht mehr eingeladen, sich in das Stück einzu-
fühlen, sondern aufgefordert, aktiv zu sein, an dem Prozess zu 
partizipieren und den konzeptionellen Gedanken zu reflektieren. 
Hatten sich die Stücke von Pina Bausch bereits zum Publikum ge-
öffnet, wird nun die Rolle der Zuschauenden grundsätzlich auf den 
Prüfstand gestellt. Der Konzepttanz bringt in die Tanzgeschichte die 
Erkenntnis ein, dass die Zuschauenden Ko-Produzent*innen der 
Choreografie sind.
	 Zu diesem ästhetischen Paradigmenwechsel bildet die 
ästhetische Entwicklung des Tanztheaters Wuppertal in dieser 
Werkphase einen Gegenpart: Das Tanztheater, das sich jahrzehnte
lang dem Tanz verweigert und ihn als gebrochen, verzerrt, ironisiert, 
persifliert auf die Bühne gebracht hatte, also in dieser Hinsicht als 
Vorläufer des Konzepttanzes angesehen werden kann, kehrt zurück 
zum Tanz – und dies in einer gesellschaftspolitischen Phase der 
Lähmung und Ungewissheit, aber auch der geopolitischen Trans-
formationen.
	 Schon immer hatte Pina Bausch Eindrücke, Erfahrungen, 
Materialien und Musiken, die sie auf den Tourneen sammelte, in 
ihre Stücke aufgenommen. Mit den Koproduktionen wird dieses 
Verfahren zum ästhetischen Merkmal der Stücke. Das ›Eigene‹ und 
das ›Fremde‹, ein zentraler Diskursgegenstand der Kultur- und 
Sozialwissenschaften der 1990er Jahre, avanciert zur zentralen 
Kernfrage ihrer Tanzkunst: Das Fremde scheint im Eigenen auf, 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70

und damit wird auch die vertraute Wahrnehmung des Eigenen fremd 
und als beschränkter Horizont spürbar. Zugleich eröffnen sich aus 
der Distanz neue Horizonte, das Gewohnte neu zu sehen. Diese Ver
schränkung von Eigenem und Fremden ist nicht nur in der inter-
national aufgestellten Compagnie von Anfang an angelegt, sondern 
gewinnt mit dem Verfahren des Fragen-Stellens und dann mit den 
Research-Reisen (–› arbeitsprozess) in die koproduzierenden Städte 
und Länder nochmals eine neue Intensität. Mit dieser Suche nach 
dem Eigenen im Fremden und dem Fremden im Eigenen verschiebt 
Pina Bausch ihr Augenmerk auf eine kulturanthropologische Grund
frage: Gibt es trotz kultureller Verschiedenheiten Gemeinsamkeiten, 
etwas, das alle Menschen verbindet? In den Koproduktionen geht es 
also nicht darum, »die Einflüsse eines Landes in Tanz zu überset-
zen«, wie Marion Meyer in ihrem Buch über Pina Bausch ein Kapi-
tel überschreibt77, sondern darum, über Erfahrungen in anderen 
kulturellen Räumen, über kulturelle Differenzen und Gemeinsam-
keiten ein großes Mosaik menschlichen Lebens und Handelns zu 
erschließen. 
	 Die Koproduktionen des Tanztheaters Wuppertal sind getragen 
von einem »Ethos der Grenzachtung und Grenzverletzung«78. Sie 
stellen das ›Fremde‹ nicht aus, sind also keine Ansichten anderer 
Völker, Reiseführer oder Folklore, wie manche Kritiker*innen er-
warteten und sich enttäuscht abwandten, wenn sie nichts aus dem 
koproduzierenden Land in dem Stück zu entdecken vermochten. So 
konnte man die Enttäuschung des Autors nach der Premiere von 
Viktor seinen Zeilen entnehmen: »In Rom wäre das Stück erarbeitet 

worden, hieß es. Man merkt nicht viel von Italianità, obschon die Beobach
tung von anderen gesellschaftlichen Gepflogenheiten in einem anderen Land 
zweifellos für neue Impulse gut gewesen wäre«.79 Ähnlich argumentierte 
der Westfälische Anzeiger nach der Premiere von Masurca Fogo 1998: 
»Was typisch portugiesisch ist an diesem Stück, ist kaum auszumachen. 
Außer natürlich der Musik, die neben Fado-Gesängen auch die schwer-
mütigen Lieder aus Cabo Verde und brasilianischen Samba einbezieht, also 
die alten Kolonialräume des einstigen Weltreichs Portugal.«80 Und auch die 

Schriftstellerin Judith Kuckart, die sich bereits als Fünfzehnjährige 
in die Kunst Pina Bauschs verliebt hatte (–› rezeption) stellt nach 
der Premiere von Viktor resigniert fest: »Rom, das das eigentliche 
Thema des Stücks sein sollte, taucht nur noch als Ahnung, als Zitat 
von oft typischen Touristen-Impressionen auf.«81

	 Die Stücke klagen nicht an, so zum Beispiel auch nicht Men
schenrechtsverletzungen in den koproduzierenden Ländern, sie er-
heben sich nicht, sie beanspruchen nicht eine kulturelle Autorität. 
Die Übersetzungen des bei den Recherche-Reisen Wahrgenommenen 
münden zwar mitunter auch in Szenen, in denen die Alltagskultur 
der Städte und Länder aufscheint – wie Beerdigungsrituale in  

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


71

Palermo Palermo, die Anfeuerungsrufe aus Collegezeiten in Nur Du 
(ua 1996), der Koproduktion mit verschiedenen Universitäten in Los 
Angeles, das enthusiastische »Good morning – Thank you«, mit dem 
Der Fensterputzer (ua 1997), die Koproduktion mit Hongkong, beginnt. 
Und auch in der nächsten Werkphase: die Massagerituale in einem 
türkischen Bad in Nefés (ua 2003), der Koproduktion mit Istanbul, 
oder Badeszenen in Água (ua 2001), der Koproduktion mit Saõ Paulo. 
Sie schlagen sich aber vor allem subtiler in der Choreografie selbst 
nieder: in den harten Schnitten bei Rough Cut (ua 2005), der Ko-
produktion mit Seoul, wo der Alltagsrhythmus der südkoreani
schen Metropole in die szenische und musikalische Dramaturgie 
übersetzt ist; in der meditativen Grundstimmung in Ten Chi (ua 
2004), der Koproduktion mit Japan, die in einem ekstatischen Tanz 
aller endet; in den sanft im Wind wehenden Tüchern in Bamboo 
Blues (ua 2007), einer Koproduktion mit Indien. 
	 Entsprechend besteht die Übersetzung nicht darin, dass etwa 
die für einen kulturellen Ort (Koproduktionsort) typischen Gesten in 
ein Stück übertragen werden, sondern darin, dass das Alltägliche 
als Lebensstilmuster, als Sinnhorizont und als kulturelle Form im 
Arbeitsprozess mehrere ineinander verzahnte Übersetzungsschritte 
und -praktiken durchläuft: Das bei der Recherche Wahrgenommene 
wird von den Tänzer*innen in den eigenen Erfahrungshorizont und 
dann in einzelne Szenen oder Tanzsoli in eine ästhetische Form 
übertragen und in der Choreografie, dem Bühnenbild, der Musik und 
den Kostümen schließlich in einen neuen Rahmen gestellt, der 
wiederum von den diversen Publika über die verschiedenen Zeit-
räume und in den unterschiedlichen kulturellen Kontexten unter-
schiedlich wahrgenommen wurde und wird.
	 Eine zentrale Metapher für dieses Arbeiten wird das Reisen, 
die Bewegung, das Migrieren, das Fließende und das Flüchtige, die 
in den Stücken nun über Bühnenbilder (zum Beispiel Schiffe, schnell 
aufzubauende Baracken), Materialien (fließende Kleiderstoffe, Video
projektionen), Musik (Mix aus Musiken verschiedener Kulturen) und 
vor allem durch den Tanz performativ in Szene gesetzt werden. 

»Ich habe in meinem Leben so viel Glück gehabt, vor allem durch unsere 
Reisen und Freundschaften. Das wünsche ich ganz vielen Menschen: an-
dere Kulturen und Lebensweisen kennen zu lernen. Es gäbe viel weniger 
Angst voreinander, und man könnte viel deutlicher sehen, was uns alle 
miteinander verbindet. Ich denke, es ist wichtig zu wissen, in welcher Welt 
man lebt. Die phantastische Möglichkeit, die wir auf der Bühne haben, ist 
die, dass wir dort Dinge tun dürfen, die man im normalen Leben gar nicht 
machen kann und darf. Manchmal können wir etwas nur dadurch klären, 
dass wir uns dem stellen, was wir nicht wissen. Und manchmal bringen 
uns die Fragen, die wir haben, zu Erfahrungen, die viel älter sind, die nicht 
nur aus unserer Kultur stammen und nicht nur von hier und von heute 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72

handeln. Es ist so, als bekämen wir dadurch ein Wissen zurück, das wir 
zwar immer schon haben, das uns aber gar nicht bewusst und gegenwärtig 
ist. Es erinnert uns an etwas, das uns allen gemeinsam ist. Das gibt uns 
eine große Kraft.«82 

	 Pina Bausch beschreibt das Leben als eine Reise.83 Und auch 
Tanzen ist Reisen, ein Reisen durch den eigenen Körper – und dieses 
Reisen bewegt sich in ihren Stücken auf schwankendem Grund in 
einem steten Hin und Her zwischen den Polen Heimat—Flucht, Ge-
borgenheit—Angst, Liebe—Hass, Freude—Trauer, Nähe—Ferne, Leben—
Tod. Mit den Koproduktionen werden diese Spannungen in ihren 
kulturellen Differenzen vor- und aufgeführt. Damit rücken die Stücke 
des Tanztheaters Wuppertal in Zeiten von Globalisierung, von Mi-
gration, Flucht, von (wieder)erstarkender Fremdenfeindlichkeit und 
Abgrenzung das Reisen als Lebenshaltung und -prinzip in den Vorder
grund – und damit die Frage in den Mittelpunkt, die auch Walter 
Benjamin84 thematisiert: das Zusammenspiel des Gemeinsamen als 
einer Art überhistorischer Verwandtschaft zwischen den Menschen 
einerseits und der unleugbaren kulturellen Differenz andererseits. 
Als verbindendes Element der Menschen erscheint nun nicht nur 
das Ringen um Liebe, Geborgenheit und Glück, sondern immer öfter 
die Natur, die in ihrer Schönheit und Erhabenheit als Schützendes, 
als Ort der Zuflucht und der Utopie und doch als von der Zer
störung Bedrohtes vorgestellt wird: beispielsweise Vogellaute, 
Tierstimmen, Regenwald, Sandstrände in Das Stück mit dem 
Schiff (ua 1993), Wasserinseln in Ein Trauerspiel (ua 1994), Fels
landschaften in Masurca Fogo (ua 1998) und immer wieder Video-
projektionen mit Naturlandschaften, reisenden Menschen, Palmen 
und Wasserwelten.  
	 Viktor und Palermo Palermo können zusammen mit Ahnen 
(ua 1987), das keine Koproduktion war, als Trilogie insofern ange-
sehen werden, als hier eher ein aggressiver als melancholischer 
Grundton vorherrscht. Sie sind noch von der in der ersten Werk-
phase entwickelten Ästhetik geprägt und vor allem durch Ensemble
tänze gekennzeichnet. Dies ändert sich Anfang der 1990er Jahre: 
In einer Phase des gesellschaftlichen Stillstands, der Desorientierung 
und neuen Abgrenzungen, wird in den Stücken von Pina Bausch 
Tanz wieder zum Fluchtpunkt, zum Ort der Utopie und zur Erfah-
rung des Anderen in einer unwirtlichen Gesellschaft. Letztlich greift 
Pina Bausch damit in ihren Stücken wieder auf, was der Tanz für 
sie seit ihrer Kindheit bedeutet hat: eine friedliche Welt der Hoff-
nung und des Glücks, der Verspieltheit und der Selbstzufriedenheit, 
der Sehnsucht und der Zärtlichkeit, aber auch eine Welt der Zer-
rissenheit und der Einsamkeit, der inneren Kämpfe und Kriegs-
schauplätze – und als körperliches Erleben eine Erfahrung des 
Außeralltäglichen.

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


73

	 Diese Neuausrichtung zeigt sich in den nächsten drei Stü-
cken, die Pina Bausch selbst als eine Trilogie gesehen hat: Tanz-
abend II (ua 1991), Das Stück mit dem Schiff und Ein Trauerspiel , 
wie sie 1995 in einem Interview beschreibt: »Die Art Fragestellung, 

die ich gebe, ist etwas anders als vorher, als ich nach Gesten oder anderen 
Dinge gesucht habe. Da gehören Tanzabend II, Das Stück mit dem Schiff 
und Trauerspiel für mich zusammen.«85

	 Bereits das Stück Tanzabend II, einer Koproduktion mit 
Madrid, entstanden unter dem Eindruck des zweiten Golfkrieges 
1990/91, ist ein Stück über den Tanz. Soli, Paartänze, Ensemble-
tänze sind hier vor allem das Medium, um Wut und Trauer phy-
sisch erfahrbar zu machen. Zugleich wird Tanz auch hier als das 
Medium des Imaginären und Träumerischen vorgeführt, wo Wün-
sche und Hoffnungen spürbar werden. Auch in dem Stück mit dem 
Schiff, ein Jahr später, zeigen vor allem die Tänze die Zerrissenheit 
des Subjekts zwischen Trauer und Verzweiflung, Sehnsucht und 
Hoffen. Ein Trauerspiel macht dann die Suche nach dem Tanz erneut 
zum Thema, eine Suche jenseits aller schon gezeigten, gebrochenen 
und untauglich gewordenen Formen und Figuren. Tanz wird als 
körperliches Medium der Selbstvergewisserung gezeigt. »Was glauben 
Sie, was das alles bedeutet? – Nichts!«, ruft in diesem Stück eine 
Tänzerin ins Publikum und formuliert damit einen Satz, der nicht 
nur auf die dekonstruktivistische Sprachphilosophie in der Nach-
folge Jacques Derridas verweist, die in dieser Zeit heiß diskutiert 
wird. Vielmehr markiert dieser Satz auch eine Grundidee dessen, was 
Tanz für das Tanztheater von Pina Bausch ist: Er ist momenthaft 
und anwesend in der Wahrnehmung – als Bewegung, Form, Spur, 
Geräusch und Rhythmus. Der Tanz lässt die Subjektivität der Tän
zer*innen aufscheinen, aber er repräsentiert sie nicht. Tanzen ist 
eine performative Praxis – und als solche wird sie übersetzt.
	 Auch in Danzón, das kein koproduziertes Stück ist, erfolgt die 
Rückkehr des Tanzes über eine Auseinandersetzung mit ethnischen 
und kolonialen Tanzkulturen: Danzón ist ein in Kuba und heute vor 
allem in Mexiko beheimateter Paartanz, der sich aus dem im 17. Jahr
hundert in feudalen Kreisen beliebten französischen Contredanse 
und aus dem englischen Country Dance entwickelt und durch fran-
zösische Einwanderer im 18./19. Jahrhundert nach Haiti und Kuba 
gelangt. In Kuba entsteht daraus Mitte des 19. Jahrhunderts die Danza, 
eine vornehme Salonmusik, die von Charangas, einem klassischen, 
dem europäischen Orchester ähnelnden Ensemble gespielt wird. Der 
dann Ende des 19. Jahrhunderts entstehende Danzón ist eine rhyth
mische Variante der Danza. Die Bewegungen dieses Paartanzes sind 
ruhig, elegant und ausdrucksstark, also eher keine Tanzwut oder 
Tanzmanie, wie Servos den Tanz beschreibt.86 Der kubanische Paar
tanz Danzón wird zunächst nur in der weißen Oberschicht und in 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74

den exklusiven Clubs Havannas getanzt, bis ihn Ende der zwanziger 
Jahre des 20. Jahrhunderts zunehmend die schwarze Bevölkerung 
erobert und den synkopierten Stil weiterentwickelt. 
	 Danzón erkundet, was Tanz alles sein kann: wild, plötzlich, 
kantig scharf, akzentuiert, gehetzt, wie die Tänze der Männer, aber 
auch verzweifelt, abgebrochen, kauernd und sich windend, wie ein 
Frauensolo, oder traurig, melancholisch, selbstversunken, einsam 
aber auch hingebungsvoll wie das Solo, das Pina Bausch, nach Café 
Müller nun erst- und letztmalig wieder in einem Stück als Tänzerin 
dabei, zu drei Fados vor einer bühnenfüllenden Projektion von bun-
ten Fischen tanzt – und im Anschluss winkend die Bühne verlässt.
	 In den folgenden Stücken, den Koproduktionen Nur Du, Der 
Fensterputzer, Masurca Fogo, O Dido (ua 1999) und Wiesenland (ua 
2000) nimmt ebenfalls der Tanz, und hier vor allem als Solo, immer 
größeren Raum ein. Waren Paartänze in vielfältigen Variationen – 
als Sitztänze oder Gruppenformationen beispielsweise – schon immer 
ein wesentlicher Bestandteil der Stücke Pina Bauschs, weil hier die 
Einheit und Abgeschlossenheit des Paares und seine Intimität so 
deutlich in Szene gesetzt werden kann, so verschiebt sich der Fo-
kus immer mehr auf Solotänze: Das Aufzeigen von Spannungsver
hältnissen, von gleichzeitigen Anwesenheiten des Gegensätzlichen 
übernehmen nun immer mehr einzelne Tänzer*innen. 

»Wenn man einem zusieht, der alleine tanzt, hat man Zeit, sich ganz spezi-
ell mit ihm zu befassen: was er ausstrahlt, wie verletzlich er ist, wie emp-
findlich. Es sind manchmal winzige Kleinigkeiten, die jemanden besonders 
machen. […] Wie gehen wir mit unserer Hilflosigkeit in der heutigen Zeit 
um, wie können wir unsere Not ausdrücken.«87 

	 Tanz erscheint nun als Medium der Selbstvergewisserung, 
der Selbstverortung in unruhigen Zeiten, als ein Medium des Über
setzens, das dann etwas übermitteln kann, wenn es über die Re-
präsentation des Erlernten das Vorführen von Virtuosität hinaus-
geht. Und dies kann von riskanten und an die Grenzen gehenden 
rasanten Solotänzen bis zu leichten und lustvollen Bewegungen 
reichen: Tanz erscheint hier als Widerstand und Mut, als Verzweif-
lung, als Intimität und Aufrichtigkeit, als Selbstverausgabung und 
Selbstverlorenheit, als Kraft und Trost, als Meditation und Lebens-
lust, als Glück und Erotik, als Begehren und Werben, als Hoffnungs
schimmer und utopisches Medium der Vergewisserung des Daseins. 
»Tanz, tanz – sonst sind wir verloren«, so der Satz, den ein Roma-
Mädchen zu Pina Bausch sagte und der das Leitmotiv des Films pina. 
tanzt, tanzt sonst sind wir verloren (2011) von Wim Wenders wurde. 
	 Mit dem Tanz kommen Humor und Witz in die Stücke zurück. 
Aber es ist nicht der schrille, wilde Humor der ersten Werkphasen, 
sondern etwas Leichtes erhält Einzug. Wie in den 1970ern und 1980ern, 
als die harten, bohrenden und harschen Stücke einen Gegenpart 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


75

zu den vermeintlichen sozialen Sicherheiten und kulturellen Selbst
gefälligkeiten bildeten, sind diese Stücke eine Antwort auf die zu-
nehmende Brutalität und Gewaltbereitschaft und den steigenden Kon
trollverlust politischer Institutionen in globalisierten Gesellschaften. 

»Wenn die Zeiten so ganz gut sind, dann habe ich, glaube ich die Tendenz, über 
Dinge zu reden, die irgendwie scharf sind, oder ernst oder gewaltig. Im Mo
ment denke ich eher, es ist das Gegenteil. Und die Stücke sind ja nicht einfach 
fröhlich, das finde ich gar nicht. Zum Beispiel war es mit dem Hongkong-Stück 
für mich so, daß ich, wenn es im Moment nicht irgendetwas zu lachen gäbe, 
gar nicht wüßte, wie ich weitermachen sollte. Und ich glaube das, was dabei 
rauskommt, hat was mit einer Balance zu tun, die ich suche, ganz genau weiß 
ich das nicht. Alle meine Stücke sind ja in einer bestimmten Zeit entstanden.«88

	 Und diese Antwort auf die Zeit kommt als eine »Huldigung 
an das Leben«89, an Schönheit, Liebe, Nähe, Hingabe, Genuss, Ge-
meinschaft, an Lebensträume und Lebenskraft. Aber auch hier 
verbirgt sich immer die Kehrseite, denn, so Pina Bausch: »Es gibt 

keine Heiterkeit ohne das andere, der Humor ist ja auch eine bestimmte 
Form der Bewältigung. Ich versuche vielleicht etwas in dem Sinne zu finden: 
Wie können wir gemeinsam über etwas lachen oder bissig sein. Es ist ein 
Einverständnis und tut uns gut, daß wir diesen Punkt finden, es erleichtert 
etwas, aber nimmt eine Härte oder etwas Ähnliches überhaupt nicht weg, 
sondern es ist vielleicht eine Form, wie wir damit umgehen können.«90

	 Die dritte Werkphase endet mit einer besonderen Übersetzung: 
Kontakthof – Mit Damen und Herren ab 65 (ua 2000) ist eine Übertra
gung des mit professionellen Tänzer*innen erarbeiteten Materials auf 
eine Gruppe von Senior*innen, die wenig Bühnen- und Tanzerfahrung 
haben. »Schon sehr früh wollte ich dieses Stück einmal sehen, wenn 

die Tänzer alt geworden sind, aber ich wollte nicht so lange warten, und 
sie sehen immer so jung aus. […] Ich wollte das, weil eine Lebenserfahrung 
da ist und weil in all meinen Stücken die Zärtlichkeit eine so große Rolle spielt. 
[…] Und gleichzeitig war es natürlich auch für mich eine Geste für die Gegend 
hier in Wuppertal. […] Ich ahnte natürlich nicht, was das für einen großen Ein
fluss auf alle diese Leute hat, die mitgemacht haben, und auf ihre Familien. Die 
Großmütter sind nicht mehr die Großmütter von vorher. Also sehr schön, richtig.«91

	 Schon in anderen Stücken hatten Statisten mitgewirkt, in Viktor 
und Nur Du beispielsweise. Nun aber werden die Rollen der profes
sionellen Tänzer*innen an andere Menschen weitergegeben. Diese 
Übersetzung ist auch ein Schritt, die eigenen Stücke zu popularisieren 
– und damit ein Schritt, an den die Pina-Bausch-Foundation u.a. mit 
Workshop-Programmen und Mitmach-Aktionen anknüpft, wie bei 
der ›Nelken-Linie‹. Mit Kontakthof – Mit Damen und Herren ab 65 
macht Pina Bausch das Stück als Erfahrungswelt für eine andere 
Gruppe, die Altersgruppe des Stammpublikums in Wuppertal, näm-
lich jenen Zuschauer*innen, die mit der Compagnie gealtert waren, 
am eigenen Körper erfahrbar.

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76

19  Pina Bausch  
in Danzón 

Wuppertal 1995

18  Wiesenland  
Wuppertal 2012

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


77

2001-2009: die liebe zum tanz und zur natur

Die letzte Werkphase von Pina Bausch mit dem Tanztheater Wup-
pertal ist im ersten Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts anzusiedeln. 
Die Nuller-Jahre gelten gemeinhin als die Jahre, in denen »die Welt 
den Turbo einlegte«92, eine »Decade from Hell«93 nannte das Time 
Magazin 2009 dieses Jahrzehnt der Krisen. Digital, global, katast-
rophal, widersprüchlich und rasant sind die Stichworte für eine 
kurze Dekade, die gefühlt am 11. September 2001 beginnt, über den 
ein auf falschen Behauptungen der us-Regierung basierender Krieg 
initiiert wird, und die bereits 2008 mit der sogenannten »Banken-
krise« und mit der Wahl des ersten schwarzen Präsidenten in den 
usa endet. Das Internet erlebt in dieser Zeit seinen Durchbruch: fort-
an wird in neuen Formen von Gemeinschaften alles rasant schnell 
und allgegenwärtig kommuniziert: Man mailt, chattet, simst, skypt, 
verlinkt, bloggt, twittert. Und man lernt seitdem, dies alles gleich-
zeitig von jedem Ort der Welt, der digital vernetzt ist, zu tun. Multi-
tasking wandelt sich vom Fachbegriff der Psychologie zum Kenn-
zeichen der Alltagskultur. iPods und iPhones avancieren zum Inbe
griff eines latenten Bin-schon-da-Gefühls. Man trinkt »to go« und 
speist »slow«. Man feiert Börsenhöchststände und diskutiert Hartz-
Gesetze. Die globalen Herausforderungen dieses Jahrzehnts errei-
chen mit dem Bericht des Weltklimarats im Jahr 2007 politische 
Brisanz. Für die Erderwärmung, dies heben die Klimaforscher*innen 
in den Rang der »gesicherten Erkenntnis«, sei die Aktivität des Men-
schen verantwortlich. In Deutschland, das zeigt unmissverständlich 
der Armutsbericht der Bundesregierung von 2008, hatte sich in 
den zwanzig Jahren nach der Wende die soziale Kluft dramatisch 
verstärkt. 
	 Aber das Jahrzehnt ist nicht nur eines der politischen und 
sozialen Krisen und Katastrophen. Es ist auch die Dekade, in der 
die soziale Isolierung in neue Formen der Solidar-Gemeinschaft 
mündet. Als 2002 die Elbe Sachsen überschwemmt, helfen viele 
Menschen, und als Weihnachten 2004 ein Tsunami zwischen Ost-
afrika und Indonesien 230.000 Menschen tötet, kommen allein aus 
Deutschland 670 Millionen Euro an Spenden. 2006 erlebt Deutsch-
land einen kollektiven Rausch: mit dem schwarz-rot-goldenen 
Sommermärchen erwirbt sich Deutschland als euphorischer Gast-
geber der Fußball-WM weltweit neue Sympathien. 
	 In diese Zeit fällt die letzte Werkphase von Pina Bausch, 
und auch sie gibt sich, nachdem 1998 zum 25-jährigen Jubiläum 
das erste »Fest in Wuppertal« gefeiert worden war, als internatio-
nale Gastgeberin im eigenen Land. Trotz reger Gastspielreisen, 
Stückerarbeitungen und -weitergaben übernimmt sie 2004 und 2008 
die künstlerische Leitung des Internationalen Tanzfestivals nrw. 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78

Sie lädt mit Anne Teresa de Keersmaker, 
Sasha Waltz oder Sidi Larbi Cherkaoui 
junge Choreograf*innen ein und interna
tional eine Vielzahl angesehener Künstler
*innen zu einem dreiwöchigen Fest, bei 
dem beispielsweise 2008 an 13 verschie-
denen Spielorten 50 unterschiedliche 
Gastspiele aus 20 Ländern gezeigt werden.
	 Die Stücke des Tanztheaters sind 
in dieser Phase durch eine andere Ästhe-
tik gekennzeichnet als das bis dahin Ge-
kannte. Das, was eine Kritik der briti-
schen Tageszeitung The Guardian be-
reits 1999 ankündigt: »Bausch’s closest 

fans feel that her recent work has become more 
dancerly in tone – reflecting the more precocious 
technique of younger generation of dancers – 
and this trend may please critics who complained 
of the lack of choreography in earlier works«94, 

zeigt sich vor allem in dieser Werkphase. 
Die Stücke95 dieser Dekade bestehen vor 
allem aus Solotänzen, die wie Perlen ei-
ner Perlenkette aneinandergereiht sind. 
Pina Bausch selbst vergleicht diese Dra-
maturgie mit einem Rosenkranz: »Ja, die 

Tänze sind darin wie Rosenkränze (lacht). Das 
ist etwas Unaufhörliches, Immer-Weiter-Gehendes. Es kommt immer wieder 
jemand Neues. Aber ich könnte es auch wiederholen und von vorn anfangen. 
Da ist ein Bogen, ein Kreis darin.«96

	 Die Autor*innen, die in ihren Büchern die Stückgeschichte 
dieser Phase beschreiben97, sowie eine Anzahl von Kritiken reihen 
entsprechend Szene für Szene und Aktion für Aktion aneinander. 
Sie erzählen chronologisch, was auf der Bühne geschieht, erfassen 
selten, anders als bei früheren Stücken, den thematischen, konzep-
tionellen oder dramaturgischen Kern der Stücke. Auffallend ist, dass 
die Solotänze, die in diesen Stücken eine so große Rolle spielen, zwar 
erwähnt, aber nicht beschrieben werden. Was ist der Grund, fehlen-
de tänzerische Fachkenntnis oder das Scheitern der Übersetzung 
von Tanz in Schrift (–› solotänze)?
	 Norbert Servos, intimer Kenner und lang jähriger Begleiter 
des Tanztheaters Wuppertal, ist bemüht, die Stücke dieser Phase 
thematisch zu fassen – das Thema ist seiner Ansicht nach ›Liebe‹: 
Wie er schon Masurca Fogo als ein »Bekenntnis zur sich selbst er-
neuernden Kraft des Lebens« charakterisierte, beschreibt er Água , 
das den (vorläufigen) Abschluss einer Runderneuerung der Com-

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


79

pagnie bildet und ca. vier Monate vor 9/11 Premiere feiert, als ein 
»Plädoyer für die Schönheit und den Genuss«, dafür »das Leben zu 
genießen, hier, jetzt, ohne Vorbehalte«98. Nefés ist ein »beinahe bruch
loser Bilderreigen über die Liebe«99, ein »Bekenntnis zu Sinnlich-
keit und Genuss«100 und Rough Cut ein Hinweis darauf, dass »die 
Sehnsucht nach Liebe existenziell ist und unaufschiebbar«101. Ist 
der Grund für diese allgemeinen, nur leicht variierten Beschrei-
bungen, dass ein Liebhaber der Kunst Pina Bauschs die Stücke 
nicht mehr fassen kann, weil Solotänze sich schwerer übersetzen 
lassen? Oder liegt es daran, dass sich die Stücke insgesamt von 
brennenden aktuellen gesellschaftlichen Themen entfernt haben, 
und den Tanz als Gegenmodell zu den Krisen des Alltags und die 
Bühne als eine Welt utopischer Räume zeigen? 
	 Diese Fragen stellen sich vor allem, wenn man die globalen 
Ereignisse, aber auch die konkreten gesellschaftlichen und politischen 
Situationen in den koproduzierenden Ländern bedenkt: Das Stück 
Nefés beispielsweise feiert in jenem Jahr Premiere, als über die völ
kerrechtswidrige Militärinvasion der usa mit Unterstützung Groß-
britanniens und der sogenannten Koalition der Willigen der Zweite 

20  us-Soldaten und  
irakische Demonstranten  

Irak 2004

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80

Irakkrieg (Dritte Golfkrieg) beginnt. In der Türkei selbst hatte im 
November 2002 eine Parlamentswahl stattgefunden, die das politi-
sche System der Türkei ins Wanken brachte.102 Wie in Nefés scheint 
sich Pina Bausch auch ein Jahr später, 2004, zur angespannten Welt
lage mit einem Gegenmodell zu positionieren: Als sich weltweit 
nahezu täglich Terroranschläge ereignen, produziert sie mit Ten 
Chi ein Stück, das versonnen, still, in sich gekehrt, meditativ, aber 
auch kokett, ekstatisch, explosiv daherkommt. Bamboo Blues feiert 
in dem Jahr Premiere, als die sogenannte Finanzkrise beginnt und 
die Auswirkungen des Klimawandels durch Hitzewellen, schwere 
Unwetter, Erdbeben, Waldbrände und Sturmfluten offensichtlich 
werden. Stattdessen erinnert die Koproduktion mit Indien an das 
sanfte Geräusch der Palmen und den leichten Wind in Kochi, Kerala, 
wohin die Compagnie während ihrer Research-Reise und auch Pi-
na Bausch mehrfach gereist ist. In Duos und Trios werden Formen 
von Nähe erprobt. Das Stück thematisiert nicht, wie die anderen 
Koproduktionen dieser Phase, gesellschaftliche Missstände als all-
tägliche Konflikte. Es geht nicht auf menschenunwürdige Zustände 
in Indien, die Armut, die untergeordnete Rolle der Frau, das rigide 
Kastensystem oder die enorme Müllproduktion ein – obwohl die 
eng mit den Goethe- Instituten Indiens abgestimmte Research-Rei-
se darauf angelegt war, der Truppe all dies zu zeigen. Insofern wa-
ren nicht nur manche Kritiker*innen103, sondern vor allem Teile 
des indischen Publikums enttäuscht, zumal das Tanztheater Wupper-
tal bei der letzten Tournee 1994 in Mumbai, Madras, Kolkata (Kal-
kutta) und Neu Dehli mit Nelken noch frenetisch gefeiert wurde, 
nachdem die erste Tournee mit Le Sacre du Printemps / Das Früh
lingsopfer 1979 in einem veritablen Skandal endete und die Vor-
stellung in Kolkata abgebrochen werden musste (–› rezeption). 
	 Mit Bamboo Blues aber führt Pina Bausch eine Idee fort, die 
die Goethe-Institute Indiens und hier der umtriebige damalige Goethe-
Institutsleiter Georg Lechner, wenn auch in anderer Weise, initiiert 
hatte: unter dem Motto East-West-Encounter hatten anlässlich der 
Indien-Tournee 1994 das Tanztheater Wuppertal und Chandralekha 
(1928-2006) – Frauen- und Menschenrechtlerin, und einst Star des 
klassischen Tanzes Bharatnatyam, nunmehr Pionierin und Grande 
Dame des modernen indischen Tanzes – ihre Kunst dem Publikum 
präsentiert. Viele Jahre später transformiert Pina Bausch diese Idee 
auf ihre eigene Compagnie: ›Sweet Mambo ‹ (ua 2008) ist ein neues 
Experiment in den vielfältigen Facetten des ästhetischen und kul-
turellen Übersetzens im Werk von Pina Bausch. Sind die Kopro
duktionen von der Exploration des Verhältnisses von Eigenem und 
Fremdem in anderen kulturellen Kontexten getragen, so wird in  
›Sweet Mambo ‹, das keine Koproduktion ist, eine Art künstlerische 
Vergleichsstudie unternommen: Es ist ein Pendant zu Bamboo Blues, 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


81

mit anderen Tänzer*innen, aber demselben Bühnenbild und den-
selben Fragen. Geprobt wurde nur in Wuppertal, eine Research-
Reise gab es nicht. Mit anderen Worten: das Stück ist eine Verschie
bung des kulturellen Rahmens im Sinne der Rückführung des Frem
den ins Eigene, über die erkundet werden soll, »wie mit unterschied-
lichen Tänzern, aber der gleichen Ausgangssituation zwei verschie
dene Stücke entstehen können«104. Mit ›Sweet Mambo ‹ kehrt Pina 
Bausch auch die Praxis des kulturellen Übersetzens um, wie sie 
mit den Koproduktionen etabliert wurde, und demonstriert zugleich 
die Unmöglichkeit der Wiederholung und die Differenz in der Variation. 
	 Aber sind die Stücke der letzten Werkphase tatsächlich so 
apolitisch, so desinteressiert am gesellschaftlichen Geschehen, wie 
es Kritiker*innen unterstellen? Konzentrieren sie sich nicht vielmehr 
auf den individuellen, situativen Umgang mit Bedrohungen und 
Gewalt, Gefahren und Grenzen – und suchen zugleich Auswege 
daraus, die sie in der Politik des Privaten, des Alltäglichen finden? 
Mit Blick auf das letzte Stück von Pina Bausch, »…como el musguito 
en la piedra, ay si, si si…« (Wie das Moos auf dem Stein) (ua 2009), 
lässt sich diese Frage bejahen. Es trägt einen Titel, für dessen 
Schlussredaktion ihr Lebensgefährte, der deutsch-chilenische 
Dichter Ronald Kay verantwortlich zeichnet. Es ist eine Textzeile 
aus dem Lied Volver a los diecisiete (Noch einmal siebzehn) von 
Violeta Parra, einer chilenischen Folklore-Musikerin (1917-1967). 
Parra komponierte bereits als Kind, begann dann Anfang der 
1950er Jahre Folkloremusik aus den ländlichen Zonen aufzuneh-
men und zusammenzustellen und beförderte auf diese Weise die 
Wiederentdeckung der poetischen Dimensionen des chilenischen 
Volksliedes und seiner Kultur. Ihre Arbeit bildete in den 1960er 
und 1970er Jahren das Fundament für La Nueva Canción Chilena, 
einer Gesangsbewegung, die folkloristische Musikelemente mit re-
ligiösen Formen und Inhalten der Protestbewegung und Sozialkritik 
der sechziger Jahre vereinte. Nach dem Militärputsch in Chile 1973 
wurde sie für jene, die eine Rückkehr zur Demokratie anstrebten, 
die Ikone der unter der Militärdiktatur leidenden Bevölkerung. Ihr 
Liedtext, aus dem die titelgebende Zeile stammt, feiert, wie viele 
Pina-Bausch-Stücke, die Kindheit und die Zärtlichkeit, die Unschuld 
und Reinheit der Liebe. Und es geht auch um die Zahl 17. Siebzehn 
Jahre, von 1973 bis 1990, war das Pinochet-Regime in Chile an der 
Macht, dem Tausende von Menschen zum Opfer fielen. Wie das Moos 
auf dem Stein spielt darauf an, dass man an Herausforderungen 
wächst und so Leid überwindet.

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82

Noch einmal siebzehn zu werden
nachdem man ewig gelebt hat,
ist wie das Entziffern von Zeichen,
ohne sicher etwas zu wissen,
ist plötzlich wieder zerbrechlich
zu sein wie eine Sekunde,
ist wieder tief zu empfinden
wie ein kleines Kind vor Gott:
das alles empfinde ich
in der Fülle dieses Momentes.

Ich bin zurückgegangen,
und ihr weiter voran,
der Bogen des Freundesbundes
drang in mein Nest hinein,
mit all seiner Farbenpracht
hat er mich ganz durchflutet,
und selbst die schwere Kette,
mit der uns das Schicksal fesselt,
ist wie ein klarer Diamant,
der meine ruhige Seele erhellt.

Was das Gefühl vermag,
hat weder das Wissen vermocht,
noch das genaueste Verfahren,
noch das umfassendste Denken.
Ein Augenblick ändert alles:
einem freundlichen Zauberer gleich
lässt sanft er uns Abstand nehmen
von Groll und Gewalttätigkeit;
nur Liebe in ihrer Weisheit
gibt uns die Unschuld zurück.

Die Liebe ist ein Wirbelsturm
Von ursprünglicher Reinheit,
sogar die wilden Tiere
summen zärtlichen Gesang.
Sie hält den Ratlosen auf,
sie befreit die Gefangenen,
in ihrer Sorgfalt macht die Liebe
den Greisen wieder zum Kind,
und der Böse braucht nur Zärtlichkeit,
um lauter und arglos zu werden.

Weit öffnete sich das Fenster,
wie von Zauberhand,
herein kam mit weitem Mantel

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


83

wie ein lauer Morgen die Liebe,
der Klang ihres schönen Weckrufs
ließ den Jasmin aufblühen,
einem schwebenden Lichtengel gleich,
schmückt sie den Himmel mit Ringen,
und aus meinem Alter machte
der Engel siebzehn Jahren.

Sie wächst und umschlingt,
wächst und umschlingt
gleich dem Efeu an der Mauer,
und sie keimt unwiderstehlich.
wie zartes Moos auf dem Stein.
ach ja, ja, ja.105

	
Wie in dem Liedtext von Violeta Parra geht es auch in diesem letzten 
Stück von Pina Bausch um das Lieben – und um dessen Zerbrech-
lichkeit, auch angesichts des Todes. »Als man mir die Koproduktion

anbot, hatte ich eher Angst als Lust«, gestand Pina Bausch bei einem der 
Pressegespräche in Chile, »[…] es ist eine große Verantwortung dem Land 
gegenüber. […] Die Geschichten der Länder unterscheiden sich sehr von-
einander. […] Aber die Menschen haben vieles gemeinsam: die Gefühle, 
die Liebe. Ich suche den großen Willen, der sie bewegt. Es ist immer das 
Leben, die Dinge des Lebens, die ihnen gehören.«106 

	 Pina Bausch war mit dem Tanztheater schon zweimal auf 
Tournee in Chile gewesen, 1980 und 2007. Nun besuchte die Com-
pagnie während ihrer Research-Reise die Wüste im Norden Chiles, 
die Anden und traditionsreiche Dörfer, erlebte hier ein atacamisches 
Ritual, flog 3.000 Kilometer in den Süden zur naturprächtigen Insel 
Chiloé, nahm an einem curanto teil (ein Kochritual, bei dem das Essen 
in der Erde gart), hatte Tanzunterricht in dem für die Insel charak-
teristischen chilotischen Walzer, durchstreifte die nächtlichen Häfen 
von Valparaiso und Santiago, besichtigte hier die Villa Grimaldi, das 
Folterzentrum unter General Pinochet, traf Angehörige einer Enklave 
der Arbeiterklasse, von der der Widerstand gegen die Diktatur aus
gegangen war, und besuchte die cafés con piernas (Cafés mit Beinen), 
in denen Frauen in anzüglicher Aufmachung Kaffee anbieten. 
	 Diese Eindrücke werden unmittelbar sichtbar in Landschafts
bildern, die im Programmheft abgebildet sind. Aber sie zeigen sich 
auch in einzelnen Szenen, wenn die Tänzer*innen das café con piernas 
spielen. Deutlich werden sie auch im Bühnenbild von Peter Pabst, 
das wie eine Wüstenlandschaft wirkt, in der sich, wie in einem 
Erdbebengebiet, Spalten auftun. 
	 Diese müssen die Tänzer*innen überspringen – und das tun 
sie. Vor allem die Tänzerinnen sind in diesem Stück kraftvoll und 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84

selbstbewusst. Das Stück sprudelt vor Leben und Lebendigkeit. Auch 
wenn in diesem Stück die männlichen Tänzer weniger hervortreten, 
ist das Solo von Dominique Mercy dominant, das wie eine drama-
turgische Klammer wirkt, ein Tanz der leicht, durchlässig und fle-
xibel ist, aber auch suchend, innerlich zerrissen und verloren  
(–› solotänze) – wie eine zerbrochene Liebe. 
	 Wie dieses Stück sind auch die anderen Stücke dieser letzten 
Werkphase nicht mehr durch die Ästhetik gekennzeichnet, die das 
Tanztheater Wuppertal in den 1970ern und 1980ern entwickelt 
hatte und die bis Ende der 1980er Jahre die Stücke prägte. Kon-
ventionen werden nicht mehr wütend, zornig oder konfrontativ in 
Szene gesetzt, sondern eher gelassen und humorvoll kommentiert. 
Die Kontraste, Gegenbewegungen und Spannungsverhältnisse, die 
die Stücke des Tanztheaters dramaturgisch ausgezeichnet hatten, 
erfolgen in den Arbeiten in dieser Werkphase weniger über theat-
rale Szenen. Die Kritiken nennen die Stücke ›tänzerischer‹, über das 
letzte Stück heißt es: »Viel Tanz gibt es auf der Bühne, wunderbare, 
mit Präzision, Kraft und hoher Emphase dargebotene Soli reihen sich 
aneinander«107, oder »in diesem Stück wird getanzt wie lange nicht«108.  
	 Und doch ist es mehr als die quantitative Zunahme von Solo
tänzen. Die Stücke sind auch in ihrer choreografischen und drama
turgischen Struktur verändert: keine verschachtelte Dramaturgie 
mit gleichzeitigen oder ineinander übergehenden Szenen, sondern 
Choreografien, gebaut nach den Prinzipien von Rhythmus, Zeit, 
Dauer. Sie zeigen eine Lust am Tanz, an einem Tanz, der nicht nur 
von höchster Qualität ist, sondern auch das Bewegen mit dem  
Bewegt-Sein verbindet. Es sind Tänze, die bewegen, weil sie von  
den Tänzer*innen kommen und etwas über sie und ihre situative 
Wahrnehmung erzählen. 
	 Der berühmt gewordene Satz von Pina Bausch: »Mich inter-
essiert nicht, wie die Menschen sich bewegen, sondern was sie be-
wegt« hatte in den ersten Werkphasen zu einer Verweigerung des 
Tanzens und zur Arbeitsweise des Fragen-Stellens geführt. In den 
vielen Solotänzen, aber auch den Zweier- und Dreierkombinationen 
zeigt sich nun in dem Wie der tänzerischen Bewegung, was die ein
zelnen Tänzer*innen – unterschiedlich hinsichtlich ihrer kulturellen, 
generationsspezifischen und tanztechnischen Zugehörigkeit – bewegt. 
	 Bei ihrer Rede anlässlich des 2007 Kyoto Prize Workshop in 
Arts and Philosophy im November 2008 in Kyoto erläutert Pina 
Bausch dieses Verständnis von Tanz: »Das Tanzen muss einen an-

deren Grund haben als bloße Technik und Routine. Die Technik ist wichtig, 
aber sie ist nur eine Grundlage. Bestimmte Dinge kann man mit Worten 
sagen und andere mit Bewegungen. […] Es geht darum, eine Sprache zu 
finden – mit Worten, mit Bildern, Bewegungen, Stimmungen –, die etwas 
von dem ahnbar macht, was immer schon da ist. […] Es ist ein ganz prä-

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


85

zises Wissen, das wir alle haben, und der Tanz, die Musik usw. sind eine 
genaue Sprache, mit der man dieses Wissen ahnbar machen kann.«109

	 Insofern sind diese letzten Stücke in vielen Variationen – vom 
kraftvollen inneren Kampf, über den wilden Aufruhr bis hin zur 
sanften Bewegung – eine Liebeserklärung an das Tanzen, an die Tän-
ze unterschiedlicher Kulturen, an das Tanzen als körperliches Spüren 
des Bei-sich-Seins, an den Tanz als Medium der Selbstvergewisse
rung, das man überallhin mitnehmen kann, und schließlich an den 
Tanz als Ort einer körperlich-ästhetischen Utopie. Über den Tanz, das 
Präsenzmedium, erfolgt das Plädoyer für ein Genießen des Lebens im 
Hier und Jetzt, für ein Genießen ohne Vorbehalte. Nicht mehr das, 
was die Menschen an ihrem Glück hindert, was sie immer wieder in 
ihre Routinen zurückfallen lässt, ist nunmehr das Thema, sondern 
das, was möglich sein könnte. Der Tanz ist hierfür das Instrument. 
Die Musikcollagen bilden das Pendant, sie unterstützen den atmosphä
rischen Teppich, der durch die tänzerischen Bewegungen entfaltet 
wird. Und es ist die spezifisch tänzerische Dramaturgie, der Rhythmus 
der Stücke, der zudem auf den Bezug zum koproduzierenden Land 
verweist und darauf, wie dessen Atmosphäre wahrgenommen wurde. 
	 Dieses Fest des Tanzes ist zugleich auch eine Feier der Natur 
in Zeiten von Klimawandel und Umweltkatastrophen. Darauf ver-
weisen nicht zuletzt die Bühnenbilder oder besser die Bühnenräume: 
Küstenlandschaften, Schnee (oder Kirschblütenblätter) aus dem 
Bühnenhimmel, eine Walflosse in der Bühnenmitte (Ten Chi), eine 
weiße Eiswand, die von Bergsteigern bezwungen wird (Rough Cut), 
Videoprojektionen von Palmen und Meer (Bamboo Blues) oder ein 
breiter Wassergraben in Vollmond (ua 2006), der an Arien, dem ›Mac
beth-Stück‹ Er nimmt sie an der Hand und führt sie in das Schloß, 
die anderen folgen, erinnert. 
	 Aber geht es in den Stücken tatsächlich, wie Servos meint, 
um die ›Liebe‹ – die hier als Antwort, als Gegenpol, als Ausflucht, 
als Zuflucht auf die Krisensituationen gesetzt wird? Kann man die 
Choreografien, vor allem die der letzten Werkphase, als eine choreo
grafische Enzyklopädie der Gesten der Liebe ansehen? Tatsächlich 
hat Pina Bausch ›Fragen‹ zum Thema ›Liebe‹ auch bei den Kopro-
duktionen gestellt, die sie zum Teil bereits zuvor, mitunter etwas ab-
gewandelt, verwendet hatte – wie beispielsweise: Liebesweh · sich 
verlieben wollen · Sechsmal sich nicht lieben · Liebe Liebe Liebe · 
Ein Liebesspiel von Weitem · Etwas über Liebe ritualisieren · Lebe-
wesen lieben · Details lieben · ein Körperteil besonders lieben · was 
tut ihr, um geliebt zu werden · Ach Liebe. Auch fordert sie die Tän-
zer*innen auf, das Wort ›Liebe‹ in der Bewegung zu schreiben. 
Aber das Wort selbst taucht in den Stücken nicht so oft auf. Es gibt 
wenige Szenen, wo Liebe zur Sprache kommt. Eine Szene: »Liebst Du 
mich?« fragt er, »Vielleicht« antwortet sie; oder eine andere: »Du liebst 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


21  Orpheus und Eurydike  
Wuppertal 1975

22  Água  
Wuppertal 2004

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88

mich nicht!«, kreischt eine Tänzerin. Beide Szenen veranschaulichen, 
worum es Pina Bausch ging – zu zeigen, was das Sprechen über Liebe 
anrichten kann: Es mündet in einem Missverstehen, es scheitert, 
es läuft in die Leere, es erzeugt Verunsicherungen, Ängste und 
Vorwürfe, provoziert Eifersucht, Machtspiele und Gewalt. 
	 »Liebe ist nur ein Wort« – dieses Sprichwort trifft die Arbeit 
des Tanztheaters insofern, als hier der metaphernreiche, symbol-
trächtige und mitunter verkitschte und vermarktete Diskurs um 
Liebe in die körperlichen, individuellen und intersubjektiven Prak-
tiken des Liebens und ihre öffentlich gezeigten Gesten übersetzt 
wird. Es geht also weniger um die Sehnsucht nach Liebe, sondern 
darum, wie sie sich konkret in Handlungssituationen äußert. Die 
Tänzer*innen setzen das Thema Liebe vor allem als einen perfor-
mativen Akt in Szene. Lieben ist hier eine über den Körper gezeigte 
Anrufung, die, folgt man der Philosophie Louis Althussers110, erst 
das Subjekt konstituiert. Es ist weniger ein inneres Gefühl, sondern 
ein Tun – ein zärtliches Sich-Berühren, mit leidenschaftlichen, sinn
lichen, erotischen, verletzlichen Gesten beispielsweise. Lieben ist 
hier nicht als ›innerweltliche‹ Sehnsucht, sondern als ein intersub-
jektives, interaktives, atmosphärisches Phänomen choreografiert, 
als ein Tun, das gelingen, aber immer auch scheitern kann. Denn 
schnell können aus Gesten der Liebe Gesten der Gewalt werden – 
wenn beispielsweise aus einem Streicheln ein Schlagen wird. Die 
Zuschauer*innen können verfolgen, was dies als performativer Akt 
heißt: dass diese Veränderung der Bewegungshandlung nicht nur 
über eine Intention oder ein subjektives Motiv erfolgt, sondern ihre 
soziale Wirksamkeit aufgrund einer Veränderung von Zeit- und Kraft
verhältnissen in der Bewegung entfaltet – aus der langsamen, wei-
chen, fließenden zärtlichen Bewegung wird eine schnelle, kraftvolle, 
peitschende. Die Sehnsucht nach Liebe, so zeigt sich hier, findet 
auch immer ihre Kehrseite in Hass und Gewalt. Und dieses wird 
nunmehr nicht so sehr über theatrale Szenen transportiert, son-
dern über die Tänze selbst. 
	 Diese performativ in Szene gesetzten Gesten der Liebe werden 
somit auch in den eher tänzerischen Stücken der letzten Werkphase 
in den Dramaturgien der Tänze selbst und ihrer choreografischen 
Anordnung über Spannungsfelder inszeniert, die mit dem Thema 
Liebe verbunden sind: Hass, Trauer, Verzweiflung, Leid und Wut, aber 
auch Sehnsucht, Leidenschaft, Ergriffenheit, Hoffnung, Glück, Lust 
und Sex, Erotik und Ekstase – Vollmond und Ten Chi beispielsweise 
enden in einem ekstatischen, rauschhaften, orgiastischen Tanzen.
	 Die Sehnsucht nach Liebe, so zeigen diese Stücke, wird so-
zial wirksam darin, wie die Menschen miteinander umgehen, in den 
Praktiken des Liebens. Und diese brauchen den Mut, Grenzen zu 
überschreiten, bisherige Sicherheiten zu verlassen, und zugleich das 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


89

Empfinden dafür, die Grenzen des Anderen zu achten. Die Balancen 
zwischen Grenzachtung und Grenzverletzung sind insgesamt zen-
tral in den Stücken von Pina Bausch mit dem Tanztheater Wupper-
tal. Lieben wird hierbei in Szene gesetzt als ein permanenter per-
formativer Akt, dessen Aushandlung immer wieder scheitert, weil 
das Lieben auf Wechselwirkungen beruht, die ausgehandelt werden 
müssen, und diese die Menschen durch alle Gefühlswelten führen. 
Walter Benjamin hat in seinem Aufsatz »Die Aufgabe des Überset-
zers«111 das Spannungsfeld von »überhistorischer Verwandtschaft«, 
wie er es nannte, und kultureller Differenz stark gemacht. Und auch 
Pina Bausch zeigt uns, dass grundlegende Affekte und Gefühle allen 
Menschen eigen sind, es aber unterschiedliche kulturelle und soziale 
Aushandlungen gibt und es diese sind, die zu Missverständnissen 
und mitunter zum Scheitern führen. 
	 Der philosophischen Idee von Liebe als Sehnsucht nach 
Verschmelzung oder dem psychologischen Konzept einer Psycho-
dynamik der Liebe als »Kampf zwischen zwei entgegengesetzten 
Kräften. […]: dem Verlangen nach Einheit und der Angst vor Ver-
schmelzung«112 setzen die Stücke von Pina Bausch einen Gedanken 
entgegen, der sich kultursoziologisch paraphrasieren lässt: Sie zei-
gen das Spiel und den Kampf um das Lieben und Geliebt-Werden und 
dessen Scheitern in allen Facetten, als kulturell gerahmte, soziale 
und körperliche Praktiken, als ein zutiefst menschliches Ringen um 
Anerkennung.

	
		

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002 - am 14.02.2026, 08:29:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

