
1. Zwei Vorbemerkungen

1.1 Ethik angesichts pluralistischer 
Industrie-Gesellschaften

Zu einer Philosophie, die Anspruch auf sittlich-politi­
sche Aufklärung erhebt, zu einer im emphatischen Sinn 
praktischen Philosophie gehört die Frage nach der hu­
manen Gestaltung des politischen Lebens. Um auch 
Probleme normativer Orientierung in den Aufgaben­
bereich wissenschaftlich disziplinierten Redens einzube­
ziehen und um den Einfluß der Ethik nicht ins Private 
abzudrängen oder auf den Raum integrierter Primär­
gruppen, wie Familie und Nachbarschaft, zu beschrän­
ken, sind ethisches und politisches Denken wieder mit­
einander zu verknüpfen. Die etwa bei Machiavelli voll­
zogene Eliminierung von ethischen Problemen aus dem 
Zentrum der politischen Philosophie1 hatte nur schein­

1 Grundbegriff der politischen Philosophie ist nicht mehr wie in der 
klassischen Philosophie die Gerechtigkeit (vgl. Platon, Politeia; 
Aristoteles, Politik I 2, 1253a 15-18; III 9). Es sind vielmehr Macht 
und Herrschaft, Sachnotwendigkeit (necessitä), günstige Umstände 
(fortuna) und Tüchtigkeit (virtü): vgl. Der Fürst, c. 1 u. a. Zwar 
hat auch Aristoteles in seiner Politik längere, sich ausschließlich mit 
technischen und strategischen Problemen beschäftigende Passagen 
(z. B. V 1-9). Aber diese technisch-pragmatischen Teile stehen nicht 
allein, sondern verbinden sich mit ethisch orientierten. - Zu Ma­
chiavelli vgl: G. Sasso, Niccold Machiavelli. Geschichte seines poli­
tischen Denkens, Stuttgart 1965; K. Kluxen, Politik und mensch­
liche Existenz bei Machiavelli, dargestellt am Begriff der necessitä, 
Stuttgart 1967; zu Aristoteles: J. Ritter, ,Politik4 und ,Ethik4 in 
der praktischen Philosophie des Aristoteles, in: Philosophisches

11

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bar ausschließlich methodische Bedeutung und entspre­
chenden Gewinn. Die zu Beginn der Neuzeit erfolgte 
Aufteilung der praktischen Philosophie in eine exakte 
Wissenschaft politischer Rationalität und in eine im Ka­
non der exakten Wissenschaften nicht unbestritten an­
erkannte Theorie der Moral* 2 bedeutet mehr als die Be­
siegelung einer Arbeitsteilung, die zu thematischer wie 
methodischer Spezialisierung und entsprechender Klar­
heit führt.
Auf der einen Seite verlieren normative Analysen der 
moralischen Intentionen und sinngebenden Zwecke und 
der Abschluß solcher Analysen in der Bestimmung des 
höchsten Gutes ihren Zusammenhang mit der politischen 
Philosophie. Im Extremfall verkümmert Sittlichkeit zu 
moralischer Innerlichkeit, und die handlungsbestim­
mende Kraft sittlicher Normen gilt nicht dem gesell­
schaftlichen und dem politischen, sondern bestenfalls 
dem privaten Leben. Was zunächst als harmlose Arbeits­
teilung erscheint, schafft eine politisch neutralisierte und 
insofern auch politisch belanglose Moralphilosophie. - 
Auf der anderen Seite ist eine sittlich neutralisierte Po­

Jahrbuch 74 (1967) 235-253; G. Bien, Die Grundlegung der poli­
tischen Philosophie bei Aristoteles, Freiburg/München 1973.
2 Die allmählich vollzogene Auflösung der Verschränkung von 
Ethik und Politik dokumentiert sich geradezu seismographisch im 
Bedeutungswandel des Begriffs Tugend (apETT), virtus, virtü). Schon 
bei den ersten Humanisten beginnt Tugend ihren bislang christ­
lichen und überhaupt sittlichen Gehalt zu verlieren. Tugend wird 
zu Klugheit, Energie; gelegentlich kann der Ausdruck sogar Rück­
sichtslosigkeit und kämpferische Tüchtigkeit im persönlichen wie 
im politischen Leben bedeuten. Bei Machiavelli (Der Fürst, c. 1,3,6 
u. a.; Politische Betrachtungen .. ., c. II 12) bedeutet Tugend voll­
ends die militärische und politische Kraft der Selbstbehauptung, sei 
es als Persönlichkeitsmerkmal, sei es als politisches Instrumen­
tarium. Auf diese Weise ihres moralischen Gehaltes entkleidet, 
konnte Tugend zum Grundbegriff einer ethisch weitgehend neu­
tralisierten politischen Philosophie werden.

12

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


litik latent irrational und tief sitzenden Vorurteilen aus­
geliefert. Wenn Machiavelli im „Fürst“ nach dem letz­
ten, im Menschen selbst liegenden Bewegungsmotor 
politischer Ereignisse fragt und ihn als Macht bzw. 
Herrschaft3 identifiziert, dann bedarf es, um den Gang 
politischen Geschehens unter theoretischer Anleitung 
kontrollieren zu können, nur einer differenzierten Ana­
lyse von Macht. Eine solche „analytische Grammatik“ 
von Macht im Dienst von Herrschaft über Menschen un­
terstellt eine von den sittlich-politischen Zwecken un­
abhängige instrumentale und strategische Rationalität, 
während sie tatsächlich an der nicht weiter legitimierten 
Zielvorstellung eines kraftvollen Sich-Behauptens und 
Sich-Durchsetzens orientiert ist. Ähnlich kommt die re- 
solutiv-kompositive Rekonstruktion einer Staats- und 
Gesellschaftsordnung, die Hobbes4 nach dem Vorbild 
exakter Naturwissenschaft unternimmt, nicht ohne das 
leitende, aus dem angeblich allgemeingültigen und not­
wendigen Interesse des Menschen an Selbsterhaltung5 
abgeleitete Ziel einer beständigen Friedenssicherung6 

3 Der Inhalt des Fürst besteht im wesentlichen aus einer Diairese 
der verschiedenen Herrschaftsformen und aus detaillierten Anwei­
sungen, wie man sich die Herrschaft erwirbt und erhält.
4 Zu seiner Methode: Vom Bürger, Vorwort (Ed. Gawlik, 67ff.); 
Vom Körper, Vorrede; I 1; I 6; II 1 u. a. - Aus der umfangreichen 
Hobbes-Literatur vgl.: D. Gauthier, The Logic of Leviathan. The 
Moral and Political Philosophy of Thomas Hobbes, Oxford 1969; 
K.-H. Ilting, Hobbes und die praktische Philosophie der Neuzeit, 
in: Philosophisches Jahrbuch 72 (1964/65) 84-102; W. Röd, Geo­
metrischer Geist und Naturrecht. Methodengeschichtliche Untersu­
chungen zur Staatsphilosophie im 17. und 18. Jahrhundert, Kap. I: 
Hobbes . . ., München 1970.
5 Vom Menschen, c. 11: „Das erste Gut ist für jeden die Selbster­
haltung“ (Ed. Gawlik, 24); ebenso: Vom Bürger, Widmung (Ed. 
Gawlik, 59); c. 1 u. a.
6 Vom Bürger, Widmung (a. a. O. 62); Vorwort (a. a. O. 69 f.); 
c. 1; Leviathan, c. 13-14 u. v. a. m.

13

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus. Gewiß sind Selbsterhaltung bzw. Friedenssicherung 
nicht einfach willkürliche Ziele. Vor allem in der Situa­
tion des Bürgerkrieges, in der Hobbes seine politische 
Philosophie entwickelt hat, scheint seine „Minimalan­
thropologie“ : die Reduktion des Menschen auf Sinnlich­
keit und Egoismus und das davon abgeleitete Sicher­
heitsstreben, in hohem Maße sinnvoll zu sein. Allerdings 
geht Hobbes davon aus, daß Sinnlichkeit, Egoismus und 
Sicherheitsstreben auch als die einzigen Größen gelten 
müssen, an denen alle Menschen letztlich orientiert 
sind. Gerade diese Voraussetzung mag zwar für viele 
Menschen plausibel sein, aber sie trifft sicher nicht für 
alle zu. Kriege, auch Bürgerkriege, sind nicht notwendig 
ein Dokument dafür, daß der schrankenlose Egoismus 
der Menschen sich ad absurdum führt und daß eine 
starke Staatsmacht erforderlich ist. Sie können auch da­
für stehen, daß es dem Menschen noch um andere Ziele 
als um Selbsterhaltung geht und daß für die anderen 
Ziele - gleich ob sie Hegemonialstreben, religiöse oder 
politische Freiheit usf. heißen - das Sicherheitsstreben 
hintangesetzt wird. Entgegen seinem Selbstverständnis 
liefert Hobbes keine Theorie von Politik überhaupt. Er 
beschränkt sich vielmehr auf eine Logik kalkulierter 
Selbsterhaltung: auf die Legitimation einer Herrschafts­
ordnung im Dienst menschlichen Überlebens.
Die folgende Untersuchung zu einer politischen Ethik 
- man könnte sie auch zu einer Sozialpragmatik rech­
nen, die der Idee der Humanität verpflichtet ist - 
versteht sich als Beitrag zu der in jüngster Zeit zu beob­
achtenden, etwas schnell als „Rehabilitierung der prak­
tischen Philosophie“ gedeuteten Beschäftigung mit Fra­
gen der Moral, der Gesellschaft und der Politik7. Sie 

7 VgL M. Riedel (Hg.), Rehabilitierung der praktischen Philosophie, 
Bd. I: Geschichte, Probleme, Aufgaben, Freiburg i. Br. 1972.

14

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


will die „klassische“ Frage nach dem guten Leben er­
neuern, sie jedoch zugleich in den gegenwärtigen Pro­
blemkontext stellen und erörtern, wie sich unter den 
Bedingungen demokratischer Industrie-Gesellschaften 
das Zusammenleben als vernünftig oder human gestal­
ten lasse. Sie konzentriert sich dabei auf politische Situa­
tionen, deren Ausgang von öffentlichen Entscheidungen 
abhängt. - Zu den Merkmalen, die nicht auf die west­
lichen Industrie-Gesellschaften beschränkt sind, sondern 
für die zeitgenössische Situation überhaupt gelten, ge­
hört ein geradezu weltweiter Veränderungswille8. Ob er 
sich in Sozial- und Bildungsfragen oder in Umweltpro­
blemen äußert - immer sind drei Faktoren verschiedener 
Dignität und unterschiedlicher methodischer Relevanz 
kennzeichnend. Man kann sie schlagworthaft als Ratio­
nalität, Humanität und Pluralismus bezeichnen.
Erstens: Wie es schon das Signalwort „Gesellschaft im 
Wandel“ ausdrückt, befinden sich die Gesellschaften in 
einer inneren Dynamik: in einem mehr oder weniger 
rapiden und radikalen Prozeß wirtschaftlicher, gesell­
schaftlicher und kultureller Veränderung, den man mit­
tels Wissenschaft und Technik planend und manipulie­
rend zu kontrollieren und darüber hinaus zu steuern 
sucht (planned change). Es ist in diesem Zusammen­
hang gleich, ob man das Phänomen wissenschaftlich­

8 Zur Analyse der „gesellschaftlichen Situation unserer Zeit“ sind 
bewußt die teils optimistischen, teils pessimistischen Kulturkritiken 
sowie jene Beiträge ausgeklammert, die die Ambivalenz der zivili­
satorischen Entwicklung aufzeigen. Um gegenüber dem meist pes­
simistischen Unterton solcher Analysen neutral zu bleiben - das 
Vorherrschen pessimistischer Kulturkritik ist schon ein Signum 
unserer Zeit: Ausdruck eines habituell schlechten Gewissens -, kon­
zentrieren sich die Bemerkungen auf jene empirisch-analytischen 
Befunde, die generelle Anerkennung finden und sich etwa in der 
Darstellung von K. M. Bolte, K. Aschenbrenner, Die gesellschaft­
liche Situation der Gegenwart, Opladen 21967 dokumentieren.

15

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


technischer Selbstbestimmung positiv beurteilt oder ihm 
kulturkritisch gegenübertritt. Im Gegensatz zu vor- und 
frühindustriellen Gesellschaften legitimieren sich die 
Formen menschlichen Zusammenlebens heute nicht län­
ger durch Brauch und Sitte, noch sollen sie dem Zufall 
oder der Willkür überlassen bleiben. Vor allem in den 
fortgeschrittenen Industrie-Staaten haben die gesell­
schaftlichen Institutionen und Prozesse auf der mikro- 
wie auf der makrosozialen Ebene ihre Naturwüchsig­
keit in principio verloren und gelten der menschlichen 
Verfügung unterstellt9: Nach den Naturprozessen sol­
len auch die Sozialprozesse absichtsvoll geplant und ver­
ändert werden10.
Zweitens: Die Kontrolle gilt nicht als Selbstzweck. Un­
ter einer Vielzahl teils komplementärer, teils konkur­
rierender Gesichtswinkel wurde vor allem in jüngster 
Zeit an einer „autonomen“ bzw. zu engen Rationalität 
Kritik geübt. Fragen der Zwecke und der normativen 
Orientierung sollen in die öffentlichen Entscheidungs­
prozesse ausdrücklich miteinbezogen werden. Wenn die 
Planungs- und Entscheidungsprozesse einem Anheben 
der Lebensqualität gelten, wenn sie der Gerechtigkeit, 
der Emanzipation, der Freiheit oder dem Glück der Be­
troffenen dienen sollen, dann ist diesen verschiedenen 
Zielvorstellungen eines gemeinsam: letztes Ziel sozialer 
Veränderungen ist nicht die Selbstdarstellung von wis­
senschaftlich-technischer Rationalität, sondern jener um­
fassendere Anspruch, der traditionell durch die Idee 

9 Vgl. F. H. Tenbruck, Zur Kritik der planenden Vernunft, Frei­
burg - München 1972, Einleitung; H. P. Dreitzel (Hg.), Sozialer 
Wandel, Neuwied-Berlin 1967, 91.
10 Zur Notwendigkeit solcher Planungen: D. Meadows u. a., Die 
Grenzen des Wachstums. Bericht des Club of Rome zur Lage der 
Menschheit, Stuttgart 1972; die Studie ist jedoch mit kritischer 
Distanz aufzunehmen (s. u. S. 95).

16

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines vernünftigen oder humanen Lebens bezeichnet ist. 
Gleichwie diese sehr formale Idee noch des näheren zu 
sehen und zu bestimmen ist - eine grundsätzliche Ab­
grenzung ist damit schon geleistet: nicht der perfekte 
Plan ist der Zweck der Planungs- und Entscheidungs­
prozesse11. Es ist vielmehr das Zusichselbstkommen oder 
die Selbstverwirklichung des Menschen (wobei man 
gegenüber inhaltlichen Festlegungen Abstinenz üben 
muß, um die Vielfalt und den Wandel der soziokultu­
rellen und individuellen Formen der Selbstverwirk­
lichung nicht zu verstellen). In der ihm angemessenen 
Form gilt der rationale Plan nur als ein Mittel. In einer 
gleichsam potenzierten Kontrolle soll die technisch­
wissenschaftliche Verfügung des Menschen über sich 
selbst noch einmal, und zwar sittlich-politisch kontrol­
liert werden11 12. Die Menge der Handlungs-Strategien, 
die unter technischen Gesichtspunkten möglich sind, 
soll von vornherein auf jene Teilmenge eingegrenzt 
werden, die einem Interesse an Humanität verpflichtet 
ist und deshalb als „Strategie der Humanität“ bezeich­
netwerden kann. (Dazu gehört es auch, die Entwicklung 
der technisch-wissenschaftlichen Möglichkeiten aus ih­
rem Eigenleben zu lösen, sie in ihren genuinen, nämlich 
den gesellschaftlichen Kontext zurückzustellen und sie 
zum Gegenstand angemessener Entscheidungsprozesse 
zu machen.)
Drittens: Ein weiteres Signum demokratischer Gesell­
schaften ist es, daß ihre Entscheidungsprozesse der Kon­

11 Vgl. C. F. v. Weizsäcker, Die Verantwortung der Wissenschaft 
im Atomzeitalter, Göttingen 41963, 5 ft.
12 Vgl. J. Habermas’ Frage zum Verhältnis von Technik und De­
mokratie: „Wie kann die Gewalt technischer Verfügung in den 
Konsensus handelnder und verhandelnder Bürger zurückgeholt 
werden?“ In: Technik und Wissenschaft als ,Ideologie4, Frankfurt 
a. M. 21969, 114.

17

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trolle einer pluralistischen Öffentlichkeit unterliegen13. 
Als pluralistisch im Sinne einer politischen Soziologie 
gelten Gesellschaften, deren öffentlicher Bereich aus 
einem hochgradig differenzierten System von inter­
mediären: zwischen der Staatsgewalt und den Indivi­
duen vermittelnden Gruppen, Vereinen und Verbän­
den besteht. Pluralismus ist aber nicht nur ein Begriff 
der politischen Soziologie, der das gleichberechtigte, 
durch verfassungsrechtliche Garantien geschützte Ne­
ben- und Gegeneinander einer Mannigfaltigkeit kom­
plementärer und konkurrierender Gruppen innerhalb 
des Staates bezeichnet. Pluralismus ist geradezu ein 
Grundbegriff makrosoziologischer Diagnosen demokra­
tischer Industrie-Gesellschaften geworden und bedeutet 
hier ihre in mehrfacher Hinsicht komplexe und hoch­
gradig differenzierte Struktur. Der Staat besteht aus 
einer Vielzahl von Gruppen, die sich in einer oft kaum 
überschaubaren Weise durchdringen und verflechten. 
Aufgrund eines langen Prozesses der religiösen, politi­
schen, kulturellen und sozialen Differenzierung haben 
sich die relativ homogenen und stabilen Wertvorstellun­
gen und Lebensverhältnisse der sogenannten alteuro­
päischen oder vorindustriellen Gesellschaft aufgelöst.

13 Die in den vergangenen Jahren geäußerte Kritik am Pluralismus - 
u. a. H. Marcuse, One-Dimensional Man, Boston n1969, 50 f. und 
H. Klages, Soziologie zwischen Wirklichkeit und Möglichkeit, Köln, 
Opladen 1968, c. 3 - bestreitet weder den Wert politischer Kon­
trollinstanzen noch die Behauptung, es handele sich dabei um eine 
in den westlichen Industrie-Gesellschaften generell akzeptierte Ziel­
vorstellung. Die Kritik wendet sich primär gegen die allzu unbe­
kümmerte Vorstellung, der tatsächlich realisierte Pluralismus sei 
schon hinreichende Bedingung für eine humane Politik. Vgl. F. 
Scharpf, Demokratietheorie zwischen Utopie und Anpassung, Kon­
stanz 1970, c. 2; R. Eisfeld, Der ideologische und soziale Stellen­
wert der Pluralismustheorie, in: Politische Vierteljahresschrift 12 
(1971) 332-366.

18

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immer zahlreichere Gruppen haben dadurch jene eige­
nen Interessen, Handlungsformen, Glaubensüberzeu­
gungen und Realitätsauffassungen ausgebildet, die nicht 
mit denen anderer Gruppen identisch sind. Aufgrund 
eines pluralistischen Grundzuges sind Gesellschaften 
fähig, vielfältige Formen der Selbstrealisation auszubil­
den, eine Vielfalt, die im Gegensatz zu homogenen Ge­
sellschaften ein Mehr an individuellen und gruppen­
spezifischen Freiräumen, aber auch ein Mehr an sozialen 
Konfliktzonen schafft.
Unter dem spezifischen Gesichtspunkt von Entschei­
dungsprozessen bezeichnet der Pluralismus mindestens 
ein Doppeltes: (erstens) eine Mehrzahl und Konkurrenz 
von Gruppen, die für Planungs- und Entscheidungsauf­
gaben zuständig sind, und (zweitens) eine kaum über­
schaubare Mannigfaltigkeit von Wert-, Norm- und 
Zielvorstellungen. Nicht nur die Bedürfnisse, Interessen 
und Talente stehen miteinander in Konflikt. Auch die 
Zwecke der Politik und die Kriterien, nach denen Kon­
flikte gelöst werden sollen, rivalisieren miteinander. 
Was Humanität im politischen Bereich inhaltlich meint, 
ist strittig. Schon aus diesem Grund erscheint die Idee 
der Humanität nicht als ein schon bekannter Anspruch, 
den man bloß anzuerkennen braucht, sondern als ein 
vordringliches Problem von Entscheidungsprozessen.
Wenn man den Befund eines weltweiten Veränderungs­
willens und seine drei Faktoren: die wissenschaftlich- 
technische Rationalität, den Anspruch auf Humanität 
und den Pluralismus akzeptiert, dann sieht sich eine 
gegenwartsbezogene praktische Philosophie auch dem 
Problem gegenübergestellt, ob sich die drei Faktoren 
miteinander vereinbaren lassen und wie eine Vereinbar­
keit realisiert werden könne. Die Prozesse, in denen 
über die Reform des Wohnungs- oder des Gesundheits­

19

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereichs, des Strafrechts oder des Bildungswesens ent­
schieden werden soll, sind auf jene Elemente und Prin­
zipien hin zu untersuchen, die eine Vermittlung von 
Rationalität und Humanität in pluralistischer Gesell­
schaft ermöglichen. Was für eine Struktur von Entschei­
dungsprozessen, so lautet hier die Frage, muß man an­
nehmen, damit auf dem Boden demokratischer Indu­
striegesellschaften in einer Reform des Bildungswesens 
nicht bloß neue Bildungstechnologien oder günstigere 
Lehrer-Schüler-Relationen, sondern auch humane Pro­
bleme wie Chancengerechtigkeit und Selbstverwirk­
lichung in den Entscheidungsprozeß miteinbezogen wer­
den und solche Probleme wie auch Fragen politischer 
Prioritäten (zwischen dem Bildungs- und dem Gesund­
heitswesen, dem Verkehrssektor und dem Militär­
bereich) nach „vernünftigen“ Überlegungen und nicht 
nur nach augenblicklichen Machtkonstellationen ent­
schieden werden.
Die Abhandlung hebt sich dadurch von vielen Beiträgen 
zur praktischen Philosophie ab, daß sie bewußt an eine 
aktuelle politische Problemsituation anknüpft. Sie wen­
det sich auf den in ihr zur Sprache kommenden An­
spruch zurück, mittels öffentlicher Entscheidungspro­
zesse zur Realisierung von Humanität beizutragen. Sie 
will Struktur- und Normativitätsbedingungen aufhel­
len, die mit dem vorwissenschaftlichen Anspruch schon 
gesetzt sind, in der vorwissenschaftlichen Artikulation 
des Anspruchs aber noch ungeklärt bleiben. Die Unter­
suchung fragt nach dem Grundmuster für Entschei­
dungsprozesse, die die Qualifikation „Strategien der 
Humanität“ verdienen. Im Gegensatz zu den Entschei­
dungstheorien, die allein auf eine längere und inzwi­
schen hochentwickelte Forschung zurückblicken können, 
den Theorien rationaler Entscheidung, wird die These 

20

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vertreten, daß Entscheidungsprozesse, die sich an der 
Idee der Humanität orientieren, in erster Linie nicht 
ein Problem von Information und Nutzenkalkulation, 
sondern eines von Kommunikation (und einer umfas­
senderen wissenschaftlichen Rationalität) darstellen. 
Ferner soll gezeigt werden, daß der Versuch, durch ei­
nen neuen, gerade auf kommunikative Elemente zurück­
greifenden Wissenschaftsbegriff die Kommunikations­
prozesse durchgängig zu rationalisieren, scheitert. Zwar 
lassen sich auch Kommunikationsprozesse rationalisie­
ren; sie lassen sich aber nicht auf eine Wissenschaft, auch 
nicht auf eine „kommunikative Wissenschaft“ zurück­
führen. Schließlich ist eine überzogene Erwartung abzu­
bauen: auch rational und kommunikativ bestimmte 
Entscheidungsprozesse bieten keine Garantie, wohl eine 
maßgebliche Chance zur Humanität.
Diese Thesen werden in zwei Schritten entwickelt: 
Zunächst wird in einem kritischen Durchgang durch die 
vorherrschenden normativen Entscheidungstheorien14: 

14 Die empirisch-deskriptiven Analysen werden vor allem in drei 
Bezugsrahmen durchgeführt: (a) als Analysen der Entscheidungsträ­
ger (decision-makers); z. B. H. Thomae, Der Mensch in der Ent­
scheidung, München 1960; (b) als Analysen der hinter den Ent­
scheidungsträgern stehenden Personen oder Gruppen, der ,grauen 
Eminenzen* oder der ,pressure groups*: z. B. B. F. Hunter, Com­
munity Power Structure, Chapel Hill, N. C. 1953; R. A. Dahl, 
Who Governs? Power and Democracy in an American City, New 
Haven - London 1961; (c) als Analysen des Prozeßcharakters der 
Entscheidungen, hier besonders als Studien über das Problemlö­
sungsverhalten in Kleingruppen und als Panel-Studien über Wahl­
entscheidungen: B. Berelson, P. F. Lazarsfeld u. a., Voting, Chicago 
1954; M. Meyerson, E. C. Banfield, Politics, Planning and the Pu­
blic Interest, Glencoe/Ill. 1955; D. Perkop, Handeln - Entschei­
den - Planen. Zur soziologischen Diagnose von Planungsprozessen, 
in: Soziale Welt 17 (1966) 24-34; E. Witte, Mikroskopie einer un­
ternehmerischen Entscheidung, in: IBM Nachrichten 19 (1969) 490 
bis 495. Vgl. auch D. Davidson, P. Suppes, Decision Making: An 
Experimental Approach, Stanford 1957.

21

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die Theorien rationaler Entscheidung sowie deren 
Zusammenhang mit dem Utilitarismus und durch das 
Erlanger Modell wissenschaftlicher Interessenkritik, die 
Grundstruktur von Strategien der Humanität erörtert 
(Kapitel 1-9). Dann wird die Grundstruktur präzisiert, 
und zwar an einem zentralen Ausschnitt aus gesell­
schaftspolitischen Entscheidungsprozessen, an der Ver­
mittlungsstelle zwischen Wissenschaft und Politik: am 
Phänomen institutionalisierter wissenschaftlicher Poli­
tikberatung (vor allem im Bereich der Bildungspolitik: 
Kap. 10-12).
Die politische Entscheidung ist ein in sich mehrfach 
strukturierter Prozeß. Die Analyse wissenschaftlicher 
Politikberatung beansprucht weder, das komplexe Phä­
nomen „politische Entscheidung“ vollständig aufzuhel­
len, noch will das in dem Zusammenhang entwickelte 
Kooperationsmodell von Wissenschaft und Politik den 
mit Strategien der Humanität angesprochenen Um­
kreis sittlich-politischer Fragen umfassend lösen. Die 
Abhandlung will vielmehr am Beispiel einer sich eta­
blierenden politischen Praxis das mit Strategien der 
Humanität bezeichnete Problemfeld weiter entfalten. 
Eine solche Untersuchung mag dazu beitragen, der von 
W. Schulz für die Gegenwart diagnostizierten Ent­
fremdung von Philosophie und Wissenschaft und einem 
dadurch bedingten Funktionsverfall der Philosophie 
entgegenzusteuern15.
Die Abhandlung setzt sich sowohl von politischen Pro­
grammen als auch von empirischen Untersuchungen ab. 
Es soll keine politische Moral entworfen werden, die 
einen Kodex konkreter Verhaltensvorschriften enthält 

15 Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen 1972. Zur Si­
tuation der Philosophie siehe auch: H. M. Baumgartner, O. Höffe, 
C. Wild (Hg.), Philosophie - Gesellschaft - Planung, München 1974.

22

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und als verbindlich behauptet. Eine philosophische 
Ethik versteht sich nicht als „Rezeptologie“, die in me­
thodischer Ordnung Auskunft gibt, wie das menschliche 
Zusammenleben im einzelnen gestaltet werden soll. Inso­
fern begriffliche Elemente und Prinzipien zur Diskus­
sion gestellt werden, hält sich eine politische Ethik ge­
genüber den so zahlreich auftretenden politischen Pro­
grammen in Distanz, gleich ob sie von Konservativen, 
Liberalen oder von Radikalen, ob sie von Parteien, 
Kirchen oder Verbänden stammen. Auch die immens 
ansteigende Zahl der empirisch-analytischen Befunde 
über das faktische Entscheidungsverhalten von Men­
schen und über die es bestimmenden psychischen, sozia­
len, ökonomischen und politischen Faktoren16 kann 
durch die Analyse formaler Strukturmomente nur mit­
telbar erweitert werden.
Humanität gilt hier auch nicht als Kategorie politischer 
Phantasie. Philosophie hat in erster Linie nicht die Auf­
gabe, utopische Fernziele zu formulieren. So sinnvoll es 
sein mag, eine sittlich-politisch ideale Gesellschaft zu 
entwerfen - eine solche Konstruktion ist doch bei aller 
Achtung der ihr immanenten theoretischen und auch 
ethischen Momente17 letztlich ein Problem der kreati­
ven Phantasie. Zudem läuft sie Gefahr, das Sittliche aus 
der Dimension des je gegenwärtig Aufgegebenen in eine 
Dimension bloßer Vorstellung zu übertragen.
Ferner soll, im Unterschied zur Ethik im engeren Sinn, 
die Idee der Humanität weder für sich selbst noch in be­
zug auf bestimmte Bereiche menschlichen Lebens analy­

16 Vgl. G. Gäfgen, Theorie der wirtschaftlichen Entscheidung, Tü­
bingen 21968, 50-53.
17 Zur ethischen Relevanz von Utopien: A. Pieper, Die Funktion 
von Utopien in der Philosophie, in: Neues Hochland 65 (1973) 
351-363.

23

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


siert werden. So bedeutsam diese Aufgabe auch für die 
praktische Philosophie ist - sie muß doch einer ande­
ren Arbeit vorbehalten werden. Denn mit Strategien 
der Humanität sind primär nicht Legitimations-, son­
dern Entscheidungsstrategien gemeint, nicht Verfahren 
der Rechtfertigung, vielmehr solche der Anwendung 
humaner Grundsätze. Strategien der Humanität be­
zeichnen öffentliche Entscheidungsprozesse, die sich auf 
die Idee der Humanität verpflichtet haben und durch 
ihre Grundstruktur geeignet sind, diese Verpflichtung 
soweit wie möglich methodisch zu realisieren.
Die Arbeit beabsichtigt also keineswegs einen Beitrag 
zur Theorie der Humanität, sondern einen zur Theorie 
der Realisierung von Humanität. Sie zieht deshalb be­
wußt Beispiele für tatsächliche Entscheidungsprozesse 
(vor allem aus dem Bereich der Bildungspolitik) heran, 
zum einen, um die Überlegungen zu veranschaulichen 
und zu konkretisieren, zum anderen, um in Auseinan­
dersetzung mit realen Problemen der Gefahr zu entge­
hen, zwar in sich stimmige, vielleicht sogar operationale 
Aussagen zu finden, deren Erkenntniswert für sittlich­
politische Wirklichkeit aber offenbleibt.
Im Gegensatz zu einer Kunstlehre des Entscheidens 
sucht sie schließlich nicht, Ratschläge zu geben oder 
Techniken zu entwerfen. Als philosophische Theorie 
will sie Strukturen analysieren und sie als Ethik unter 
dem Vorgriff auf ein Unbedingtes, eben die Idee der 
Humanität, denken. Philosophische Ethik spricht keine 
unmittelbaren Aufforderungen zu sittlichem Handeln 
aus. Selbst eine an sittlich-politischer Aufklärung inter­
essierte praktische Philosophie kann und soll nur indi­
rekt appellative Kraft entfalten. (Eine methodische 
Möglichkeit dazu hat schon Aristoteles in der Nikoma- 
chischen Ethik skizzenhaft entworfen und unter den Be­

24

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

