1. Zwei Vorbemerkungen

1.1 Ethik angesichts pluralistischer
Industrie-Gesellschaften

Zu einer Philosophie, die Anspruch auf sittlich-politi-
sche Aufklirung erhebt, zu einer im emphatischen Sinn
praktischen Philosophie gehort die Frage nach der hu-
manen Gestaltung des politischen Lebens. Um auch
Probleme normativer Orientierung in den Aufgaben-
bereich wissenschaftlich disziplinierten Redens einzube-
ziehen und um den Einfluf} der Ethik nicht ins Private
abzudringen oder auf den Raum integrierter Primir-
gruppen, wie Familie und Nachbarschaft, zu beschrin-
ken, sind ethisches und politisches Denken wieder mit-
einander zu verkniipfen. Die etwa bei Machiavelli voll-
zogene Eliminierung von ethischen Problemen aus dem
Zentrum der politischen Philosophie! hatte nur schein-

1 Grundbegriff der politischen Philosophie ist nicht mehr wie in der
klassischen Philosophie die Gerechtigkeit (vgl. Platon, Politeia;
Aristoteles, Politik I 2, 1253a 15-18; III 9). Es sind vielmehr Macht
und Herrschaft, Sachnotwendigkeit (necessitd), giinstige Umstidnde
(fortuna) und Tiichtigkeit (virtl): vgl. Der Fiirst, c. 1 u. a. Zwar
hat auch Aristoteles in seiner Politik lingere, sich ausschliefflich mit
technischen und strategischen Problemen beschiftigende Passagen
(z. B. V 1-9). Aber diese technisch-pragmatischen Teile stehen nicht
allein, sondern verbinden sich mit ethisch orientierten. — Zu Ma-
chiavelli vgl: G. Sasso, Niccold Machiavelli. Geschichte seines poli-
tischen Denkens, Stuttgart 1965; K. Kluxen, Politik und mensch-
liche Existenz bei Machiavelli, dargestellt am Begriff der necessita,
Stuttgart 1967; zu Aristoteles: J. Ritter, ,Politik* und ,Ethik‘ in
der praktischen Philosophie des Aristoteles, in: Philosophisches

11

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bar ausschlieflich methodische Bedeutung und entspre-
chenden Gewinn. Die zu Beginn der Neuzeit erfolgte
Aufteilung der praktischen Philosophie in eine exakte
Wissenschaft politischer Rationalitit und in eine im Ka-
non der exakten Wissenschaften nicht unbestritten an-
erkannte Theorie der Moral? bedeutet mehr als die Be-
siegelung einer Arbeitsteilung, die zu thematischer wie
methodischer Spezialisierung und entsprechender Klar-
heit fiihrt.

Auf der einen Seite verlieren normative Analysen der
moralischen Intentionen und sinngebenden Zwecke und
der Abschluf solcher Analysen in der Bestimmung des
hochsten Gutes ihren Zusammenhang mit der politischen
Philosophie. Im Extremfall verkiimmert Sittlichkeit zu
moralischer Innerlichkeit, und die handlungsbestim-
mende Kraft sittlicher Normen gilt nicht dem gesell-
schaftlichen und dem politischen, sondern bestenfalls
dem privaten Leben. Was zunichst als harmlose Arbeits-
teilung erscheint, schafft eine politisch neutralisierte und
insofern auch politisch belanglose Moralphilosophie. —
Auf der anderen Seite ist eine sittlich neutralisierte Po-

Jahrbuch 74 (1967) 235-253; G. Bien, Die Grundlegung der poli-
tischen Philosophie bei Aristoteles, Freiburg/Miinchen 1973.

2 Die allmihlich vollzogene Aufldsung der Verschrinkung von
Ethik und Politik dokumentiert sich geradezu seismographisch im
Bedeutungswandel des Begriffs Tugend (&oet#, virtus, virtl). Schon
bei den ersten Humanisten beginnt Tugend ihren bislang christ-
lichen und iiberhaupt sittlichen Gehalt zu verlieren. Tugend wird
zu Klugheit, Energie; gelegentlich kann der Ausdruck sogar Riick-
sichtslosigkeit und kimpferische Tiichtigkeit im persdnlichen wie
im politischen Leben bedeuten. Bei Machiavelli (Der Fiirst, c.1,3,6
u. a.; Politische Betrachtungen. . ., c. IT 12) bedeutet Tugend voll-
ends die militdrische und politische Kraft der Selbstbehauptung, sei
es als Personlichkeitsmerkmal, sei es als politisches Instrumen-
tarium. Auf diese Weise ihres moralischen Gehaltes entkleidet,
konnte Tugend zum Grundbegriff einer ethisch weitgehend neu-
tralisierten politischen Philosophie werden.

12

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

litik latent irrational und tief sitzenden Vorurteilen aus-
geliefert. Wenn Machiavelli im ,,Fiirst“ nach dem letz-
ten, im Menschen selbst liegenden Bewegungsmotor
politischer Ereignisse fragt und ihn als Macht bzw.
Herrschaft® identifiziert, dann bedarf es, um den Gang
politischen Geschehens unter theoretischer Anleitung
kontrollieren zu konnen, nur einer differenzierten Ana-
lyse von Macht. Eine solche ,analytische Grammatik®
von Macht im Dienst von Herrschaft iiber Menschen un-
terstellt eine von den sittlich-politischen Zwecken un-
abhingige instrumentale und strategische Rationalitit,
wihrend sie tatsichlich an der nicht weiter legitimierten
Zielvorstellung eines kraftvollen Sich-Behauptens und
Sich-Durchsetzens orientiert ist. Ahnlich kommt die re-
solutiv-kompositive Rekonstruktion einer Staats- und
Gesellschaftsordnung, die Hobbes* nach dem Vorbild
exakter Naturwissenschaft unternimmt, nicht ohne das
leitende, aus dem angeblich allgemeingiiltigen und not-
wendigen Interesse des Menschen an Selbsterhaltung?
abgeleitete Ziel einer bestindigen Friedenssicherung®

3 Der Inhalt des First bestecht im wesentlichen aus einer Diairese
der verschiedenen Herrschaftsformen und aus detaillierten Anwei-
sungen, wie man sich die Herrschaft erwirbt und erhilt.

4 Zu seiner Methode: Vom Biirger, Vorwort (Ed. Gawlik, 67 ff.);
Vom Kérper, Vorrede; I 1; 16; I 1 u. a. — Aus der umfangreichen
Hobbes-Literatur vgl.: D. Gauthicr, The Logic of Leviathan. The
Moral and Political Philosophy of Thomas Hobbes, Oxford 1969;
K.-H. Ilting, Hobbes und die praktische Philosophie der Neuzeit,
in: Philosophisches Jahrbuch 72 (1964/65) 84-102; W. Réd, Geo-
metrischer Geist und Naturrecht. Methodengeschichtliche Untersu-
chungen zur Staatsphilosophie im 17. und 18. Jahrhundert, Kap. I:
Hobbes . . ., Miinchen 1970.

5 Vom Menschen, c. 11: ,Das erste Gut ist fiir jeden die Selbster-
haltung“ (Ed. Gawlik, 24); ebenso: Vom Biirger, Widmung (Ed.
Gawlik, 59); c. 1 u. a.

% Vom Biirger, Widmung (a. a. O. 62); Vorwort (a. a. O. 69f.);
c. 1; Leviathan, ¢. 13-14 u. v. a. m.

13

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aus. Gewif} sind Selbsterhaltung bzw. Friedenssicherung
nicht einfach willkiirliche Ziele. Vor allem in der Situa-
tion des Biirgerkrieges, in der Hobbes seine politische
Philosophie entwickelt hat, scheint seine ,Minimalan-
thropologie“: die Reduktion des Menschen auf Sinnlich-
keit und Egoismus und das davon abgeleitete Sicher-
heitsstreben, in hohem Mafle sinnvoll zu sein. Allerdings
geht Hobbes davon aus, daff Sinnlichkeit, Egoismus und
Sicherheitsstreben auch als die einzigen Groflen gelten
miissen, an denen alle Menschen letztlich orientiert
sind. Gerade diese Voraussetzung mag zwar fiir viele
Menschen plausibel sein, aber sie trifft sicher nicht fiir
alle zu. Kriege, auch Biirgerkriege, sind nicht notwendig
ein Dokument dafiir, dafl der schrankenlose Egoismus
der Menschen sich ad absurdum fiithrt und dafl eine
starke Staatsmacht erforderlich ist. Sie konnen auch da-
fiir stehen, dafl es dem Menschen noch um andere Ziele
als um Selbsterhaltung geht und dafl fiir die anderen
Ziele — gleich ob sie Hegemonialstreben, religiose oder
politische Freiheit usf. heiflen — das Sicherheitsstreben
hintangesetzt wird. Entgegen seinem Selbstverstindnis
liefert Hobbes keine Theorie von Politik iiberhaupt. Er
beschrinkt sich vielmehr auf eine Logik kalkulierter
Selbsterhaltung: auf die Legitimation einer Herrschafts-
ordnung im Dienst menschlichen Uberlebens.

Die folgende Untersuchung zu einer politischen Ethik
— man konnte sie auch zu einer Sozialpragmatik rech-
nen, die der Idee der Humanitit verpflichtet ist —
versteht sich als Beitrag zu der in jiingster Zeit zu beob-
achtenden, etwas schnell als ,,Rehabilitierung der prak-
tischen Philosophie“ gedeuteten Beschiftigung mit Fra-
gen der Moral, der Gesellschaft und der Politik?. Sie

7 Vgl. M. Riedel (Hg.), Rehabilitierung der praktischen Philosophie,
Bd. I: Geschichte, Probleme, Aufgaben, Freiburg i. Br. 1972.

14

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

will die ,klassische“ Frage nach dem guten Leben er-
neuern, sie jedoch zugleich in den gegenwirtigen Pro-
blemkontext stellen und erdrtern, wie sich unter den
Bedingungen demokratischer Industrie-Gesellschaften
das Zusammenleben als verniinftig oder human gestal-
ten lasse. Sie konzentriert sich dabei auf politische Situa-
tionen, deren Ausgang von offentlichen Entscheidungen
abhingt. — Zu den Merkmalen, die nicht auf die west-
lichen Industrie-Gesellschaften beschrinkt sind, sondern
fiir die zeitgendssische Situation {iberhaupt gelten, ge-
hort ein geradezu weltweiter VerinderungswilleS. Ob er
sich in Sozial- und Bildungsfragen oder in Umweltpro-
blemen duflert — immer sind drei Faktoren verschiedener
Dignitdt und unterschiedlicher methodischer Relevanz
kennzeichnend. Man kann sie schlagworthaft als Ratio-
nalitit, Humanitit und Pluralismus bezeichnen.

Erstens: Wie es schon das Signalwort ,Gesellschaft im
Wandel“ ausdriickt, befinden sich die Gesellschaften in
einer inneren Dynamik: in einem mehr oder weniger
rapiden und radikalen Prozefl wirtschaftlicher, gesell-
schaftlicher und kultureller Verinderung, den man mit-
tels Wissenschaft und Technik planend und manipulie-
rend zu kontrollieren und dariiber hinaus zu steuern
sucht (planned change). Es ist in diesem Zusammen-
hang gleich, ob man das Phinomen wissenschaftlich-

8 Zur Analyse der ,gesellschaftlichen Situation unserer Zeit“ sind
bewuflt die teils optimistischen, teils pessimistischen Kulturkritiken
sowie jene Beitrige ausgeklammert, die die Ambivalenz der zivili-
satorischen Entwicklung aufzeigen. Um gegeniiber dem meist pes-
simistischen Unterton solcher Analysen neutral zu bleiben — das
Vorherrschen pessimistischer Kulturkritik ist schon ein Signum
unserer Zeit: Ausdruck eines habituell schlechten Gewissens —, kon-
zentrieren sich die Bemerkungen auf jene empirisch-analytischen
Befunde, die generelle Anerkennung finden und sich etwa in der
Darstellung von K. M. Bolte, K. Aschenbrenner, Die gesellschaft-
liche Situation der Gegenwart, Opladen 21967 dokumentieren.

15

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

technischer Selbstbestimmung positiv beurteilt oder ihm
kulturkritisch gegeniibertritt. Im Gegensatz zu vor- und
frithindustriellen Gesellschaften legitimieren sich die
Formen menschlichen Zusammenlebens heute nicht lan-
ger durch Brauch und Sitte, noch sollen sie dem Zufall
oder der Willkiir iiberlassen bleiben. Vor allem in den
fortgeschrittenen Industrie-Staaten haben die gesell-
schaftlichen Institutionen und Prozesse auf der mikro-
wie auf der makrosozialen Ebene ihre Naturwiichsig-
keit in principio verloren und gelten der menschlichen
Verfiigung unterstellt?: Nach den Naturprozessen sol-
len auch die Sozialprozesse absichtsvoll geplant und ver-
andert werden®,

Zweitens: Die Kontrolle gilt nicht als Selbstzweck. Un-
ter einer Vielzahl teils komplementirer, teils konkur-
rierender Gesichtswinkel wurde vor allem in jiingster
Zeit an einer ,autonomen“ bzw. zu engen Rationalitit
Kritik geiibt. Fragen der Zwecke und der normativen
Orientierung sollen in die offentlichen Entscheidungs-
prozesse ausdriicklich miteinbezogen werden. Wenn die
Planungs- und Entscheidungsprozesse einem Anheben
der Lebensqualitit gelten, wenn sie der Gerechtigkeit,
der Emanzipation, der Freiheit oder dem Gliick der Be-
troffenen dienen sollen, dann ist diesen verschiedenen
Zielvorstellungen eines gemeinsam: letztes Ziel sozialer
Verinderungen ist nicht die Selbstdarstellung von wis-
senschaftlich-technischer Rationalitdt, sondern jener um-
fassendere Anspruch, der traditionell durch die Idee

? Vgl. F. H. Tenbrudk, Zur Kritik der planenden Vernunft, Frei-
burg — Miinchen 1972, Einleitung; H. P. Dreitzel (Hg.), Sozialer
Wandel, Neuwied-Berlin 1967, 91.

10 Zur Notwendigkeit solcher Planungen: D. Meadows u. a., Die
Grenzen des Wachstums. Bericht des Club of Rome zur Lage der
Menschheit, Stuttgart 1972; die Studie ist jedoch mit kritischer
Distanz aufzunehmen (s. u. S. 95).

16

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eines verniinftigen oder humanen Lebens bezeichnet ist.
Gleichwie diese sehr formale Idee noch des niheren zu
sehen und zu bestimmen ist — eine grundsitzliche Ab-
grenzung ist damit schon geleistet: nicht der perfekte
Plan ist der Zweck der Planungs- und Entscheidungs-
prozesse!'’. Es ist vielmehr das Zusichselbstkommen oder
die Selbstverwirklichung des Menschen (wobei man
gegeniiber inhaltlichen Festlegungen Abstinenz iiben
mufl, um die Vielfalt und den Wandel der soziokultu-
rellen und individuellen Formen der Selbstverwirk-
lichung nicht zu verstellen). In der ihm angemessenen
Form gilt der rationale Plan nur als ein Mittel. In einer
gleichsam potenzierten Kontrolle soll die technisch-
wissenschaftliche Verfiigung des Menschen iiber sich
selbst noch einmal, und zwar sittlich-politisch kontrol-
liert werden!?. Die Menge der Handlungs-Strategien,
die unter technischen Gesichtspunkten moglich sind,
soll von vornherein auf jene Teilmenge eingegrenzt
werden, die einem Interesse an Humanitit verpflichtet
ist und deshalb als ,Strategie der Humanitat“ bezeich-
netwerden kann. (Dazu gehort es auch, die Entwicklung
der technisch-wissenschaftlichen Moglichkeiten aus ih-
rem Eigenleben zu 18sen, sie in ihren genuinen, nimlich
den gesellschaftlichen Kontext zuriickzustellen und sie
zum Gegenstand angemessener Entscheidungsprozesse
zu machen.)

Drittens: Ein weiteres Signum demokratischer Gesell-
schaften ist es, dafl ihre Entscheidungsprozesse der Kon-

11 Vgl. C. F. v. Weizsicker, Die Verantwortung der Wissenschaft
im Atomzeitalter, Gottingen 41963, 5 ff.

12 Vgl. J. Habermas® Frage zum Verhiltnis von Technik und De-
mokratie: ,Wie kann die Gewalt technischer Verfiigung in den
Konsensus handelnder und verhandelnder Biirger zuriickgeholt
werden?“ In: Technik und Wissenschaft als ,Ideologief, Frankfurt
a. M. 21969, 114.

17

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trolle einer pluralistischen Offentlichkeit unterliegen?®.
Als pluralistisch im Sinne einer politischen Soziologie
gelten Gesellschaften, deren Offentlicher Bereich aus
einem hochgradig differenzierten System von inter-
medidren: zwischen der Staatsgewalt und den Indivi-
duen vermittelnden Gruppen, Vereinen und Verbin-
den besteht. Pluralismus ist aber nicht nur ein Begriff
der politischen Soziologie, der das gleichberechtigte,
durch verfassungsrechtliche Garantien geschiitzte Ne-
ben- und Gegeneinander einer Mannigfaltigkeit kom-
plementirer und konkurrierender Gruppen innerhalb
des Staates bezeichnet. Pluralismus ist geradezu ein
Grundbegriff makrosoziologischer Diagnosen demokra-
tischer Industrie-Gesellschaften geworden und bedeutet
hier ihre in mehrfacher Hinsicht komplexe und hoch-
gradig differenzierte Struktur. Der Staat besteht aus
einer Vielzahl von Gruppen, die sich in einer oft kaum
iberschaubaren Weise durchdringen und verflechten.
Aufgrund eines langen Prozesses der religidsen, politi-
schen, kulturellen und sozialen Differenzierung haben
sich die relativ homogenen und stabilen Wertvorstellun-
gen und Lebensverhiltnisse der sogenannten alteuro-
paischen oder vorindustriellen Gesellschaft aufgelost.

13Die in den vergangenen Jahren geduflerte Kritik am Pluralismus —
u. a. H. Marcuse, One-Dimensional Man, Boston 111969, 50 f. und
H. Klages, Soziologie zwischen Wirklichkeit und Méoglichkeit, Koln,
Opladen 1968, c. 3 — bestreitet weder den Wert politischer Kon-
trollinstanzen noch die Behauptung, es handele sich dabei um eine
in den westlichen Industrie-Gesellschaften generell akzeptierte Ziel-
vorstellung. Die Kritik wendet sich primir gegen die allzu unbe-
kiimmerte Vorstellung, der tatsichlich realisierte Pluralismus seci
schon hinreichende Bedingung fiir eine humane Politik. Vgl. F.
Scharpf, Demokratictheorie zwischen Utopie und Anpassung, Kon-
stanz 1970, c. 2; R. Eisfeld, Der ideologische und soziale Stellen-
wert der Pluralismustheorie, in: Politische Vierteljahresschrift 12
(1971) 332-366.

18

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immer zahlreichere Gruppen haben dadurch jene eige-
nen Interessen, Handlungsformen, Glaubensiiberzeu-
gungen und Realitdtsauffassungen ausgebildet, die nicht
mit denen anderer Gruppen identisch sind. Aufgrund
eines pluralistischen Grundzuges sind Gesellschaften
fahig, vielfiltige Formen der Selbstrealisation auszubil-
den, eine Vielfalt, die im Gegensatz zu homogenen Ge-
sellschaften ein Mehr an individuellen und gruppen-
spezifischen Freirdumen, aber auch ein Mehr an sozialen
Konfliktzonen schafft.

Unter dem spezifischen Gesichtspunkt von Entschei-
dungsprozessen bezeichnet der Pluralismus mindestens
ein Doppeltes: (erstens) eine Mehrzahl und Konkurrenz
von Gruppen, die fiir Planungs- und Entscheidungsauf-
gaben zustindig sind, und (zweitens) eine kaum iiber-
schaubare Mannigfaltigkeit von Wert-, Norm- und
Zielvorstellungen. Nicht nur die Bediirfnisse, Interessen
und Talente stehen miteinander in Konflikt. Auch die
Zwecke der Politik und die Kriterien, nach denen Kon-
flikte gelost werden sollen, rivalisieren miteinander.
Was Humanitdt im politischen Bereich inhaltlich meint,
ist strittig. Schon aus diesem Grund erscheint die Idee
der Humanitit nicht als ein schon bekannter Anspruch,
den man bloff anzuerkennen braucht, sondern als ein
vordringliches Problem von Entscheidungsprozessen.
Wenn man den Befund eines weltweiten Veranderungs-
willens und seine drei Faktoren: die wissenschaftlich-
technische Rationalitit, den Anspruch auf Humanitit
und den Pluralismus akzeptiert, dann sieht sich eine
gegenwartsbezogene praktische Philosophie auch dem
Problem gegeniibergestellt, ob sich die drei Faktoren
miteinander vereinbaren lassen und wie eine Vereinbar-
keit realisiert werden konne. Die Prozesse, in denen
iber die Reform des Wohnungs- oder des Gesundheits-

19

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bereichs, des Strafrechts oder des Bildungswesens ent-
schieden werden soll, sind auf jene Elemente und Prin-
zipien hin zu untersuchen, die eine Vermittlung von
Rationalitdit und Humanitit in pluralistischer Gesell-
schaft ermoglichen. Was fiir eine Struktur von Entschei-
dungsprozessen, so lautet hier die Frage, muff man an-
nehmen, damit auf dem Boden demokratischer Indu-
striegesellschaften in einer Reform des Bildungswesens
nicht blof neue Bildungstechnologien oder giinstigere
Lehrer-Schiiler-Relationen, sondern auch humane Pro-
bleme wie Chancengerechtigkeit und Selbstverwirk-
lichung in den Entscheidungsprozefl miteinbezogen wer-
den und solche Probleme wie auch Fragen politischer
Prioritdten (zwischen dem Bildungs- und dem Gesund-
heitswesen, dem Verkehrssektor und dem Militir-
bereich) nach ,verniinftigen“ Uberlegungen und nicht
nur nach augenblicklichen Machtkonstellationen ent-
schieden werden.

Die Abhandlung hebt sich dadurch von vielen Beitragen
zur praktischen Philosophie ab, daf} sie bewuf}t an eine
aktuelle politische Problemsituation ankniipft. Sie wen-
det sich auf den in ihr zur Sprache kommenden An-
spruch zuriick, mittels 6ffentlicher Entscheidungspro-
zesse zur Realisierung von Humanitit beizutragen. Sie
will Struktur- und Normativititsbedingungen aufhel-
len, die mit dem vorwissenschaftlichen Anspruch schon
gesetzt sind, in der vorwissenschaftlichen Artikulation
des Anspruchs aber noch ungeklirt bleiben. Die Unter-
suchung fragt nach dem Grundmuster fiir Entschei-
dungsprozesse, die die Qualifikation ,Strategien der
Humanitit verdienen. Im Gegensatz zu den Entschei-
dungstheorien, die allein auf eine lingere und inzwi-
schen hochentwickelte Forschung zuriickblicken konnen,
den Theorien rationaler Entscheidung, wird die These

20

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vertreten, dafl Entscheidungsprozesse, die sich an der
Idee der Humanitit orientieren, in erster Linie nicht
ein Problem von Information und Nutzenkalkulation,
sondern eines von Kommunikation (und einer umfas-
senderen wissenschaftlichen Rationalitdt) darstellen.
Ferner soll gezeigt werden, dafy der Versuch, durch ei-
nen neuen, gerade auf kommunikative Elemente zurtick-
greifenden Wissenschaftsbegriff die Kommunikations-
prozesse durchgingig zu rationalisieren, scheitert. Zwar
lassen sich auch Kommunikationsprozesse rationalisie-
ren; sie lassen sich aber nicht auf eine Wissenschaft, auch
nicht auf eine ,kommunikative Wissenschaft“ zuriick-
fithren. Schliellich ist eine {iberzogene Erwartung abzu-
bauen: auch rational und kommunikativ bestimmte
Entscheidungsprozesse bieten keine Garantie, wohl eine
maf3gebliche Chance zur Humanitit.

Diese Thesen werden in zwei Schritten entwickelt:
Zunichst wird in einem kritischen Durchgang durch die
vorherrschenden normativen Entscheidungstheorienl?:

14 Die empirisch-deskriptiven Analysen werden vor allem in drei
Bezugsrahmen durchgefiihrt: (a) als Analysen der Entscheidungstri-
ger (decision-makers); z. B. H. Thomae, Der Mensch in der Ent-
scheidung, Miinchen 1960; (b) als Analysen der hinter den Ent-
scheidungstrigern stehenden Personen oder Gruppen, der ,grauen
Eminenzen® oder der ,pressure groups‘: z. B. B. F. Hunter, Com-
munity Power Structure, Chapel Hill, N. C. 1953; R. A. Dahl,
Who Governs? Power and Democracy in an American City, New
Haven — London 1961; (c) als Analysen des Prozeficharakters der
Entscheidungen, hier besonders als Studien iiber das Problemls-
sungsverhalten in Kleingruppen und als Panel-Studien iiber Wahl-
entscheidungen: B. Berelson, P. F. Lazarsfeld u. a., Voting, Chicago
1954; M. Meyerson, E. C. Banfield, Politics, Planning and the Pu-
blic Interest, Glencoe/Ill. 1955; D. Perkop, Handeln — Entschei-
den — Planen. Zur soziologischen Diagnose von Planungsprozessen,
in: Soziale Welt 17 (1966) 24-34; E. Witte, Mikroskopie einer un-
ternehmerischen Entscheidung, in: IBM Nachrichten 19 (1969) 490
bis 495. Vgl. auch D. Davidson, P. Suppes, Decision Making: An
Experimental Approach, Stanford 1957.

21

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch die Theorien rationaler Entscheidung sowie deren
Zusammenhang mit dem Utilitarismus und durch das
Erlanger Modell wissenschaftlicher Interessenkritik, die
Grundstruktur von Strategien der Humanitdt erortert
(Kapitel 1-9). Dann wird die Grundstruktur prizisiert,
und zwar an einem zentralen Ausschnitt aus gesell-
schaftspolitischen Entscheidungsprozessen, an der Ver-
mittlungsstelle zwischen Wissenschaft und Politik: am
Phinomen institutionalisierter wissenschaftlicher Poli-
tikberatung (vor allem im Bereich der Bildungspolitik:
Kap. 10-12).

Die politische Entscheidung ist ein in sich mehrfach
strukturierter Prozef. Die Analyse wissenschaftlicher
Politikberatung beansprucht weder, das komplexe Phi-
nomen ,,politische Entscheidung® vollstindig aufzuhel-
len, noch will das in dem Zusammenhang entwickelte
Kooperationsmodell von Wissenschaft und Politik den
mit Strategien der Humanitit angesprochenen Um-
kreis sittlich-politischer Fragen umfassend 13sen. Die
Abhandlung will vielmehr am Beispiel einer sich eta-
blierenden politischen Praxis das mit Strategien der
Humanitit bezeichnete Problemfeld weiter entfalten.
Eine solche Untersuchung mag dazu beitragen, der von
W. Schulz fiir die Gegenwart diagnostizierten Ent-
fremdung von Philosophie und Wissenschaft und einem
dadurch bedingten Funktionsverfall der Philosophie
entgegenzusteuern?S.

Die Abhandlung setzt sich sowohl von politischen Pro-
grammen als auch von empirischen Untersuchungen ab.
Es soll keine politische Moral entworfen werden, die
einen Kodex konkreter Verhaltensvorschriften enthilt

15 Philosophie in der verinderten Welt, Pfullingen 1972. Zur Si-
tuation der Philosophie siche auch: H. M. Baumgartner, O. Héffe,
C. Wild (Hg.), Philosophie — Gesellschaft — Planung, Miinchen 1974.

22

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und als verbindlich behauptet. Eine philosophische
Ethik versteht sich nicht als ,Rezeptologie“, die in me-
thodischer Ordnung Auskunft gibt, wie das menschliche
Zusammenleben im einzelnen gestaltet werden soll. Inso-
fern begriffliche Elemente und Prinzipien zur Diskus-
sion gestellt werden, hilt sich eine politische Ethik ge-
geniiber den so zahlreich auftretenden politischen Pro-
grammen in Distanz, gleich ob sie von Konservativen,
Liberalen oder von Radikalen, ob sie von Parteien,
Kirchen oder Verbinden stammen. Auch die immens
ansteigende Zahl der empirisch-analytischen Befunde
tiber das faktische Entscheidungsverhalten von Men-
schen und iiber die es bestimmenden psychischen, sozia-
len, okonomischen und politischen Faktoren'® kann
durch die Analyse formaler Strukturmomente nur mit-
telbar erweitert werden.

Humanitit gilt hier auch nicht als Kategorie politischer
Phantasie. Philosophie hat in erster Linie nicht die Auf-
gabe, utopische Fernziele zu formulieren. So sinnvoll es
sein mag, eine sittlich-politisch ideale Gesellschaft zu
entwerfen — eine solche Konstruktion ist doch bei aller
Achtung der ihr immanenten theoretischen und auch
ethischen Momente!? letztlich ein Problem der kreati-
ven Phantasie. Zudem lduft sie Gefahr, das Sittliche aus
der Dimension des je gegenwirtig Aufgegebenen in eine
Dimension blofler Vorstellung zu iibertragen.

Ferner soll, im Unterschied zur Ethik im engeren Sinn,
die Idee der Humanitit weder fiir sich selbst noch in be-
zug auf bestimmte Bereiche menschlichen Lebens analy-

16 Vgl. G. Gifgen, Theorie der wirtschaftlichen Entscheidung, Tii-
bingen 21968, 50-53.

17 Zur ethischen Relevanz von Utopien: A. Pieper, Die Funktion
von Utopien in der Philosophie, in: Neues Hochland 65 (1973)
351-363.

23

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

siert werden. So bedeutsam diese Aufgabe auch fiir die
praktische Philosophie ist — sie muf3 doch einer ande-
ren Arbeit vorbehalten werden. Denn mit Strategien
der Humanitit sind primidr nicht Legitimations-, son-
dern Entscheidungsstrategien gemeint, nicht Verfahren
der Rechtfertigung, vielmehr solche der Anwendung
humaner Grundsitze. Strategien der Humanitit be-
zeichnen offentliche Entscheidungsprozesse, die sich auf
die Idee der Humanitdt verpflichtet haben und durch
ithre Grundstruktur geeignet sind, diese Verpflichtung
soweit wie moglich methodisch zu realisieren.

Die Arbeit beabsichtigt also keineswegs einen Beitrag
zur Theorie der Humanitit, sondern einen zur Theorie
der Realisierung von Humanitit. Sie zieht deshalb be-
wuflt Beispiele fiir tatsichliche Entscheidungsprozesse
(vor allem aus dem Bereich der Bildungspolitik) heran,
zum einen, um die Uberlegungen zu veranschaulichen
und zu konkretisieren, zum anderen, um in Auseinan-
dersetzung mit realen Problemen der Gefahr zu entge-
hen, zwar in sich stimmige, vielleicht sogar operationale
Aussagen zu finden, deren Erkenntniswert fiir sittlich-
politische Wirklichkeit aber offenbleibt.

Im Gegensatz zu einer Kunstlehre des Entscheidens
sucht sie schliefflich nicht, Ratschlige zu geben oder
Techniken zu entwerfen. Als philosophische Theorie
will sie Strukturen analysieren und sie als Ethik unter
dem Vorgriff auf ein Unbedingtes, eben die Idee der
Humanitit, denken. Philosophische Ethik spricht keine
unmittelbaren Aufforderungen zu sittlichem Handeln
aus. Selbst eine an sittlich-politischer Aufklarung inter-
essierte praktische Philosophie kann und soll nur indi-
rekt appellative Kraft entfalten. (Eine methodische
Méoglichkeit dazu hat schon Aristoteles in der Nikoma-
chischen Ethik skizzenhaft entworfen und unter den Be-

24

https://dol.org/10.5771/8782485093682-11 - am 17.01.2026, 12:42:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993682-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

