
1. Einleitung: Muss das sein?

Lieber nichts sagen? VonKonfuziuswird einiges berichtet, aus seinemLeben, seinen Be-

gegnungen mit Zeitgenossen und natürlich von dem, was er gelehrt hat.1 Es wird aber

auch immer wieder erwähnt, dass esThemen gab, über die man ihm einfach nichts ent-

locken konnte oder in Bezug auf die er sich auffallend bedeckt hielt. Nun gibt es viele

Gründe, über etwas zu schweigen – weil es der Rede nicht wert ist oder im Gegenteil zu

erhaben, ummit schwächlichenWorten berührt zu werden, z.B.Wenn es nun aber aus-

drücklich heißt, dass der Meister sich über das Wundersame, die Gewalt, die Rebellion

und die Götter nicht ausgelassen habe (VII, 21),2 dann gilt mindestens für den zweiten

und dritten Gegenstand noch ein anderer Grund der Zurückhaltung: Es kann sich näm-

lich schnell ein paradoxer Effekt einstellen, indem das, was von einer Autorität verhan-

deltwird,selbstundgeradedann,wennes imSinneiner vernichtendenKritik verhandelt

wird, durch die schiere Tatsache dieser Kritik geadelt wird. Der reine Fakt, etwas ex ca-

thedra, vomVorlesungspult her zu besprechen, kann einemThema eineWürde zuteilen,

die es zuvor nicht hatte. Konfuzius’ Zurückhaltung ist durchaus weise.

Ich habe lange gezögert, diesesThema in einer Vorlesung oder einem Buch anzuge-

hen, und zwar aus genau diesen Gründen. Ich habe befürchtet, dass die bloße Tatsache,

dass jemand eine Vorlesung über das reaktionäre Denken hält, dieses Denken entgegen

aller erklärten Absicht salonfähig in einem neuen Sinn machen würde. Immerhin, so

könnte die Botschaft lauten, die man aus dieser Tatsache ableitet, immerhin ist es et-

was, womit man sich beschäftigenmuss, was man rezipierenmuss, und gilt nicht sonst

immer als erste hermeneutischeRegel in philosophischenSeminarenundTextauslegun-

gen,dassman,willmanetwasgewinnbringend rezipieren, ihmzuerst einmaldie stärks-

te mögliche Deutung und eine Art geistigen Vertrauensvorschuss spendieren muss? Ist

dann also das reaktionäre Denken eben eine Strömung neben anderen, gleichwertigmit

ihnen oder zumindest auf Augenhöhe?

1 Dieses Buch ist aus einer Vorlesung hervorgegangen, die ich im Sommersemester 2022 an der Uni-

versitätWürzburg gehalten habe. Dieser Ursprung ist bestimmt an vielen Stellen noch hörbar; ich

habeden Text zwar andie Buchformangepasst, dabei aber nicht denVersuch unternommen, über-

all die Spuren der Vorlesungsform zu tilgen.

2 子不語:怪 (guài),力 (lì),亂 (luàn),神 (shén).

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Diese Implikation ist verheerend. Sie ist vollkommen falsch.Nicht nur findetman in

den Denkern und Denkerinnen, die ich diskutieren werde, nicht viel Richtiges, aber viel

Falsches und vor allen Dingen viel Unverantwortliches und Unmenschliches. Ich glau-

be auch, dass dieses Denken in der Tat nicht auf Augenhöhe mit anderen Denkweisen

steht; ich glaube auch nicht, dass es irgendwie mit anderen, auch politischen Philoso-

phien vergleichbar ist, so dass man es einfach neben die anderen stellen kann, als eine

weitereVariante politischenDenkensneben anderen. Ich greife vor undwerde es imVer-

lauf des Textes näher belegenmüssen,wenn ich erkläre: InWahrheit ist die Reaktion gar

kein politisches Denken, sie ist ein entschieden antipolitisches Denken – was sie leider

nicht daran gehindert hat, politisch wirksam zu werden.

Wenn nun aber diese Gefahr besteht, dassmeine Rede genau das aufwertet, dem sie

den Boden zu entziehen trachtet, dass die Lösungsmittel,mit der sie die Analyse der Re-

aktion betreiben will, auf ihrenMühlen wieWasser fließen, warum diesesWagnis dann

überhaupt eingehen?Warum trotz aller Vorbehalte ein Buch darüber schreiben?

Ein Kollege hat mich lakonisch darauf hingewiesen, dass meine Sorgen ehrenvoll

seinmögen,aber vonderWirklichkeit längstüberrundetwordensind.DasProblemstellt

sich ja schon gar nicht mehr in der Weise, die ich eben geschildert habe. Es hat sich in

den vergangenen zehn Jahren etwas so grundlegend verändert in den politischen Sys-

temen der westlichen Staaten (und nicht nur der), dass meine Bedenken eigenartig fehl

am Platz erscheinen müssen. Denn was sich verändert hat, ist einfach dies: All diese re-

aktionären Philosophien sind schon längst wieder da. Sie sind es in der Praxis, ganz handfest,

und das nicht selten im brutalsten Sinn. Sie sind da als die Schlachtrufe und Program-

me neuer oder alter, aber reaktionär runderneuerter Parteien, als Losungsworte von Be-

wegungen, als Rechtfertigungen von Anschlägen und Attentaten, als Blaupausen für die

Abwickelung demokratischer Strukturen und als Konversationsthemen in Chatgruppen

von Polizisten. Und vor allen Dingen sind sie da in den Wortmeldungen, Buchreihen,

Kommentaren, internen Vorträgen, Reden, Broschüren und programmatischen Schrif-

ten derjenigen, die dann in der Presse als die »rechten Vordenker« oder die »Vordenker

derneuenRechten«firmieren. Ich stelle das inAnführungszeichen,nichtweil ichglaube,

dass diese Leute dumm sind und nicht denken können – es wäre geradezu schön, wenn

dem so wäre. Vielmehr wird eine zentraleThese dieses Buches sein, dass es in der Reak-

tion, so sehr sie immer wieder auch kluge und gebildete Menschen anzog und zu geisti-

gen Ergüssen inspirierte, nicht in erster Linie umsDenken geht. Aber dazu spätermehr.

Wichtig ist hier, dass diese »Vordenker« mal mehr, mal weniger bewusst und systema-

tisch in den Quellen reaktionären Denkens stöbern oder ganz einfach in einer ungebro-

chenen intellektuellen Tradition stehen,3 um dann Texte zu verfassen, die, obgleich sie

nicht die gleiche Aufmerksamkeit erlangenwie etwa ein rechtsextremer Anschlag, umso

nachhaltiger wirken. Sie sickern in die Diskurse und Redefiguren der rechten Bewegun-

gen und Parteien und Gruppierungen ein – und von dort in die breitere Gesellschaft,

3 Einewichtige Scharnierfunktion zwischen den Reaktionären der Zwischenkriegszeit (die er kollek-

tiv mit dem zu exakt diesem Zweck erfundenen Begriff der »Konservativen Revolution« von aller

Mitschuld an den eigentlich ohnehin gar nicht so schlimmen Nazis exkulpieren wollte) und den

Nachkriegsrechten hatte Armin Mohler inne. Vgl. dazu die Darstellung von Weiß: Die autoritäre

Revolte. Kap. 2. 39–63.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung: Muss das sein? 11

selbst dann, wenn deren Mitglieder sich oft allzu hilflos dem Ansturm des Geschmack-

und Humanitätslosen zu erwehren trachten.

Wenn ich also trotz aller Vorbehalte dasWort ergreife undüber dieReaktion spreche,

dann deshalb, weil ich nicht befürchtenmuss, sie wie einen Geist zu beschwören. Sie ist

längst wieder da, und es gilt nun eben die Formeln zu finden, die denNimbus zerstören,

den sie selbst sich gibt. Dies ist eine der Absichten dieses Buches.

Ira et studio. Damit ist ein weiterer wichtiger Punkt ausgesprochen, der schon von den

ersten Sätzen an klar sein dürfte, den ich aber gerne noch einmal mit allem Nachdruck

aussprechenwill: Diese Auseinandersetzungmit der Reaktion ist eine zutiefst und offen

parteiische, und zwar ist es eine rein kritische.4 Ich finde nichts in den genuin reaktio-

nären Inhalten undMotiven, was der Betrachtung durch einen Geist wert wäre, der sich

auch nur halbwegs auf seineMethode und die Ansprüche an Begriffe versteht. Rein phi-

losophisch oder intellektuell besehen ist die Reaktion eine absolute Nullnummer. Auch

in politischer Hinsicht kann sie nichts bieten: Nicht nur haben die reaktionären Poli-

tiker*innen, die in den vergangenen Jahren an vielen Orten der Welt an die Macht ge-

kommen sind, außer einem neuen Maß von Korruption und einer bisher ungekannten

Ungeniertheit dabei kaum etwas leisten können, es sei denn eine weitere Verschärfung

sozialer Gegensätze. Die politische Idee der Reaktion ist für mich in vielen ihrer Aspek-

te ganz und gar abstoßend: Sie zehrt von einem Bild des Menschen, in dem es reichlich

Platz fürWertlose, Abartige und anders Herabgewürdigte gibt, so dass die Gewalttaten,

die in ihremNamen begangen werden, wahrhaft kein Zufall, sondern System sind.

Ichwerde die Reaktion also von derWarte einer entschieden anderen politischen Po-

sition aus betrachten, aus einer durchaus linken Position. Ich sehe keinen intrinsischen

Gewinn, der sich für das linke Denken in der Auseinandersetzung mit der Reaktion er-

gibt. Der Gewinn ist allein der, ihre Kraft zu brechen, wo auch immer es geht.

Kannman unter diesen Voraussetzungen dann überhaupt philosophisch oder allge-

mein wissenschaftlich über die Reaktion sprechen? Verlangt die wissenschaftliche Aus-

einandersetzung nicht eine gewisse Neutralität, eine Abstandnahme auch von den ei-

genen Vorlieben und Abneigungen? Muss nicht weiterhin als erste Maxime derWissen-

schaft, auch der philosophischen und politischen, das alte Wort von Tacitus gelten: sine

ira et studio?

Zur Wertfreiheit und Neutralität der Wissenschaft ließe sich einiges sagen: Einer-

seits ist dieses Bemühen, auch die Stimme der anderen, noch die der Unterlegenen zu

Gehör zubringen,eineunzweifelhafteErrungenschaft desmenschlichenGeistes –woer

dennwirkt.HannahArendthatdiesesunwahrscheinlicheBemühenumhistorische »Ob-

jektivität« bis in die homerischen Epen zurückverfolgt, in denen bei aller Parteilichkeit

4 Bei Kant bedeutet »Kritik« – der Titel meines Buches erinnert unausweichlich an Kants Kritiken,

das jedoch ohne alle Prätention, hier etwas Vergleichbares zu leisten – noch primär das Auseinan-

derlegen eines Problemkomplexes; heute wird der Begriff ausschließlich im Sinn des Tadels ver-

wendet. Für die Reaktion wird sich zeigen, dass beide Bedeutungen identisch sind: Ihr Auseinan-

derlegen ist schon die Arbeit ihrer »Widerlegung«, man kann sie nicht analysieren, ohne auf ihre

Leere zu stoßen.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

der Heldenmut der Trojaner und ihre Position eine ausführliche Würdigung erhalten.5

Man sollte diese Forderung an dieWissenschaft also nicht zu leichtfertig abkanzeln: Sie

hat demDenkenundErkennenund auchderVerständigungderMenschenüber ihreGe-

gensätze hinweg Felder erschlossen, die sonst auf ewig brach gelegen hätten.Das ändert

aber nichts daran, dass am Ende des Tages die Idee der Neutralität des wissenschaftli-

chenDenkens immer eine Illusion bleibt. Es hieße denn, ohne Standort,Geschichte und

soziale Verortung zu denken, aus demNichts her oder von dem Standpunkt Gottes aus.

Es ist vielleicht kein Zufall, dass zwei der tiefgreifendsten Kritiken dieser Chimäre aus-

gerechnet von Autoren*innen kamen, die im Erstberuf Wissenschaftler*innen und erst

vonda aus Philosoph*innenwaren: nämlich vondempolnischenMediziner undWissen-

schaftstheoretiker Ludwik Fleck und von der amerikanischen Biologin Donna Haraway.

Vollends bei einer Frage, die uns ganz und gar betrifft, ist die Forderung nach Un-

voreingenommenheit illusionär. Kannman angesichts der Vernichtungslager der Nazis

unvoreingenommen sein? Oder angesichts des stalinistischenGulag? Ist daswirklich als

eine rein akademische Frage denkbar? Und erst recht bzgl. der politischen Auseinan-

dersetzungen unserer Gegenwart, die immer schärfer geführt werden und die immer

weiter um sich greifen, nicht nur im Sinn der Grundsätzlichkeit des Einsatzes, um den

da gerungen wird, sondern auch im Sinn, dass es zunehmend schwieriger wird, »unpo-

litisch« zu bleiben, wenn es so etwas je gegeben hat: Es gibt da keine Unparteilichkeit,

und auch die Forscher*innen, die sich z.B.mit der AfD beschäftigen, etwa als Parteien-

forscher, werden schon ihre Gründe haben, warum sie sich damit beschäftigen. Natür-

lich gibt es noch einen Unterschied zwischen einer Parteienforscherin, die ihre nächste

Forschungsarbeit über den Aufstieg und die Geschichte der AfD schreibt, und diesem

Buch: Jene wird versuchen, sich an die Tatsachen zu halten, einige bekannte Ereignisse

z.B. als Wegmarken verwenden (man könnte z.B. an die Ablösung der Parteichefs Lü-

cke und dann Petry denken), sie wird anhand von Wahlumfragen und Mitgliederlisten

begründeteThesen über die sozio-ökonomische Struktur der Partei aufstellen usw. usf.

Und all das wird ohne Zweifel höchst aufschlussreich sein. InmeinemBuch aber fällt, so

könnte der Vorwurf lauten, jede wissenschaftliche Zurückhaltung, undmit ihr die Wis-

senschaftlichkeit selbst. Ich habe offen erklärt, dass mein Text letztlich selbst einen po-

litischen Sinn haben soll und eben keinen wissenschaftlichen. Seine Zielsetzung ist am

Ende eine engagierte, d.h. eine solche, in der es darumgeht, eine Veränderung imWirk-

lichen und nicht seine Beschreibung oder Erklärung zu bewirken. Kann man das noch

rechtfertigen?

Es kann inWahrheit gar nicht anders sein.AndereWissenschaften habenden Luxus,

von allerlei Teilaspekten der Sachen, die sie zu ihren Gegenständen machen, abstrahie-

ren zu können. Es ist dieser Luxus, der sie eigentlich erst »objektiv« macht, d.h. der es

5 Vgl. Hannah Arendt: Wahrheit und Politik. 90. »Ich möchte meinen, dass ihr Ursprung [der der

»historischen Objektivität«] mit der Entstehung der homerischen Epen zusammenfällt, in denen

des Liedes Stimme den überwundenen Mann nicht verschweigt und nicht verunglimpft und die

Taten der Trojaner nicht weniger gepriesen werden als die der Achäer, die für Hektor zeugen wie

für Achill.« In der Tat hatte schon Simone Weil der Ilias aus genau demselben Grund eine »extra-

ordinaire équité« attestiert: In der Bitterkeit, mit der noch der Tod des Feindes beklagt wird, habe

das Troja-Epos eine Höhe erreicht, die erst wieder (und nur) von den Evangelien eingeholt wurde,

vgl.: L’Iliade. Da vor allem 548–551.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung: Muss das sein? 13

ihnen erlaubt,Gegenstände in einem engen Sinn zu haben.Gegenstände in diesemSinn

sind fein säuberlich voneinander und von denjenigen, die sie untersuchen, abgegrenzt.

Das gilt auch dann, wenn ein biologisches Wesen wie der Mensch sich in Biologie oder

Anatomie versucht. Was dort studiert wird, steht zwar in einem eigentümlichen Ver-

hältnis zum Körper der Forschenden. Es ist aber nicht dieser Körper oder, wie die Phä-

nomenologie es gerne nennt, dieser Leib der Forschenden selbst. Philosophie hingegen

kann nur bestehen,wenn sie es sich zur Aufgabemacht, das,was es zu bedenken gilt, als

ein Ganzes, von allen Seiten und mit allen Aspekten zu bewahren. Freilich, da nichts in

unserer Wirklichkeit von etwas anderem in letzter Schärfe abgegrenzt ist und da ein je-

des aus zahllosenHinsichten,AspektenundEigenschaften besteht,mussman sich nicht

wundern, dass die Philosophie notorisch unscharf, unsauber, ungenau ist. Im Hinblick

auf die Reaktion aber führt das schlichtweg darauf, dass eine philosophische Auseinan-

dersetzung gerade nicht von dem abstrahieren kann, was, einmal gesetzt, eine Positio-

nierung erzwingt: nämlich von dem Wahrheitsanspruch, der in dieser wie in allen po-

litischen Doktrinen undMetaphysiken liegt. Die Reaktion ist ja nicht irgendeine luftige

Theorie neben vielen anderen, die es so gibt. Sie ist, wie im Übrigen auch der Liberalis-

mus oder die Emanzipation oder derKonservativismus, eine Ideologie.Darunter verste-

he ich vorläufig einfach eine Konzeption, die sich über dieWahrheitmenschlichen Seins

und Zusammenlebens verbreitet, die dies tendenziell unter einem Alleinvertretungsan-

spruch tut und die ganz wesentlich auf politische Praxis abgestellt ist. Um es gleich zu

sagen: All diese Begriffe, diese ganz allgemeine, definitorische Fassung der Frage, wird

sich schon bald als ganz unzulänglich erweisen. Ich habe auch gute Gründe, warum ich

den Begriff der Ideologie im Allgemeinen vermeide. Überhaupt werde ich dafür argu-

mentieren, dass die Reaktion gerade gar keineTheorie ist, zumindest nicht in erster Li-

nie. Doch der springende Punkt ist klar geworden: Ich kann, will ich es ernstnehmen,

einfach nicht so tun, als ob mich das reaktionäre Denken in seinem Gehalt nichts an-

ginge, als ob es sich dabei um ein Gedankengebäude handelte, dasman ganz distanziert

betrachten kann. Denn es will etwas von mir und mit mir, und es ruht nicht, solange es

das nicht bekommen hat. VomWahrheitsanspruch und derMilitanz der Reaktion abzu-

sehen, hieße ganz einfach, ihren Kern fallen zu lassen, in der eitlen Hoffnung, dadurch

»Objektivität« zu gewinnen. Mit dem gleichen Recht könnte man den Fehdehandschuh

aufheben, um nachzuschauen, welche Größe er wohl hat. Man mag sich einreden, dass

keine Provokation stattgefunden hat. Doch das hieße nur, die nächste Provokation ein-

zuladen.

Ich werde mich nicht auf die Fragen einlassen, inwiefern das, was ich eben über die

Reaktion ausgeführt habe, auch für die »anderen politischen Ideologien« gilt, ob es al-

so eine Symmetrie zwischen denen gibt, etwa auch – wie es eine beliebte Binsenweis-

heit des liberal-konservativen Mainstreams will – eine innere Verwandtschaft der »Ex-

treme«. Solche und ähnliche Fragen zehren von ganz irrigen und naiven Voraussetzun-

gen über die Natur des Politischen und unserer Beziehungen zu ihm. So als gäbe es ein

paar Wege, aus denen man sich dann einen aussuchen könnte, und alle sind irgendwie

ähnliche, wenn auch einige aus unterschiedlichen Gründen verfemt sind, und alle sind

in sich ganz konsistent und in ihrem theoretischen Kern wie ihren praktischen Folgen

fassbar zumachen. Das ist eine Naivität, die nur Verwirrungen hervorbringen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Gleichwohl könnte sich noch eine andere Frage stellen, ein weiterer Einwand auf-

kommen, der sehr viel konkreter ist.Wenn ich ohne falsche Scham erkläre, dassmir das

Denken und Fühlen der Reaktion oft geradezu abstoßend ist – wie steht es denn dann

mit all den Brutalitäten, für die eine Politik verantwortlich ist, die sich aufMarx berufen

hat?Mussmir das nicht die gleiche Abscheu verursachen? Ist Stalin irgendwie besser als

Hitler? OderMao? Undwennwir beiMao sind: Es werden in philosophischen Instituten

Veranstaltungen zur Philosophie von Alain Badiou gehalten, einem bekennenden Mao-

isten; ich habe auch schon ein Seminar zu Das Sein und das Ereignis gehalten. Kann man

das denn noch rechtfertigen? Ist das nicht ebenfalls einHohn auf die ZigmillionenOpfer

der maoistischen Politik?

Zweierlei ist hierzu zu sagen: Erstens macht es keinen Sinn, wie man es gerne ver-

sucht hat, zwischen irgendeinerUrformdesMarxismus einerseits und seiner Perversion

andererseits zu unterscheiden. Die Frage, wo die ganze Sache schiefgegangen ist, lässt

sich nun einmal nicht gut beantworten. Vielleicht erst beim Kronstädter Matrosenauf-

stand, vielleicht schon im Kapital. Sicher ist Marx nicht für den Stalinismus oder den

Maoismus verantwortlich. Aber die stark auf eine feste und hierarchische Organisation

abgestellte politische Strategie, die sich bei Marx findet und die etwa von den Anarchis-

ten umBakunin bereits kritisiert wurde, hat eben sowohl den Erfolg der deutschen SPD

als auch die kommunistischen Totalitarismen des 20.Jhs.möglich gemacht. Es geht also

nicht an, eine ursprünglich gute und wahre Intuition anzunehmen, die dann irgend-

wann korrumpiert wurde. Gerade dem linken Denken stehen Adam und Eva-Geschich-

ten schlecht zu Gesichte.

Wahr ist aber auch, dass es einenmoralischenUnterschied gibt zwischen demKom-

munismus einerseits und der Reaktion andererseits: Selbst wennman davon überzeugt

wäre, dass schon vom ersten Satz des KommunistischenManifests an die Möglichkeit, gar

die Unvermeidlichkeit des Umkippens in eine neue Art der Unterdrückung angelegt ist,

so ändert das nichts daran, dass der Kommunismus von der Überzeugung ausgeht, dass

allenMenschen die gleichen Rechte zustehenmüssen; und diese Rechte sind dabei noch

gar nicht abstrakt gedacht: Was hier zuerst gefordert wird, ist fast schon naiv dies, dass

kein Mensch sich für andere zu Tode schuften muss, dass keiner und keine ausgebeu-

tet, unterdrückt, versklavt, vergewaltigt, ausgehungert, ausgezehrt, alleingelassen, dem

Dahinsiechen überantwortet wird. Und dass diese Ausnahmslosigkeit in dem Ausdruck

»kein Mensch« ernst zu nehmen ist. Diese Forderung ist immer auch ein Skandal für

meinenEgoismus undmeineBequemlichkeit. Es ist dieWeigerung, alle anderen fürmein

Wohlergehen zu opfern. Machen wir uns nichts vor: Wie oft diese Weigerung, wenn sie

wortreich geäußert wird, auch in Taten umgesetzt wird, wie durchschlagskräftig diese

Moralität in alltäglichen wie außergewöhnlichen Umständen sein kann – darüber ist a

priori noch nichts entschieden. Gleichwohl kennt die Reaktion diese Art der Opferbe-

reitschaft nicht: Sie fordert zwar auch Opfer, aber sie meint damit immer etwas ganz

anderes: Sie meint damit, dass ein jeder und eine jede sein und ihr persönliches Wohl-

ergehen zurückstellenmüsse,nicht umdamit anderen,weniger Begünstigten das Leben

vielleicht einbisschenerträglicher zumachen,sondernumdasWohlergeheneinerhöhe-

ren Gemeinschaft, etwa »des Volkes« zu gewährleisten. Die Reaktion kann aber immer

sehr gut damit leben, dass es viele Menschen gibt, auf deren Rücken dieses Wohlerge-

hen ausgetragen wird. Die narzisstische Kränkung, die darin liegt, dass auch der andre

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung: Muss das sein? 15

Ansprüche hat, ein vollwertiges Leben ist, auch und gerade dann,wenn ich ihn nicht ver-

stehe, diese Kränkung wird einfach getilgt.

Dem entspricht auch eine andere Tatsache, die im Verlauf des Buchs immer wie-

der begegnen wird: Die Reaktion ist in sich reflexionsfeindlich, weil ihr Ziel gerade die

Abwehr von Verunsicherungen und Uneindeutigkeiten ist. (Die Reaktion ist reflexions-

feindlich, aber nicht alle Reflexionsfeindlichkeit ist reaktionär. Wir kennen aus unserer

Gegenwart viele Phänomene, indeneneinDenken,das sich selbst für progressiv hält und

das, obgleich alles andere als progressiv, auch nicht unter meinen Begriff des Reaktio-

nären fällt, sich als massiv allergisch für Ambivalenzen und Differenzierungen geriert.)

Daher tragen die theoretischen Bemühungen ihrer Autor*innen gerne den Nimbus des

Tiefsinnigen vor sich her; es bleibt aber bei der Inszenierung. Der Grund ist ein ganz

einfacher: Echtes und wirkungsvolles Nachdenken erwächst nur auf dem Grund einer

geduldigen Auseinandersetzung mit demWirklichen und in der Bereitschaft, die eige-

nenGewissheiten immer erneut auf die Probe zu stellen, offen zu bleiben für die Verstö-

rungen durch die anderen.Deshalb sind Texte, die sich diesemEthos verbunden fühlen,

getragen von einer geduldigenAnalyse vonVerhältnissen,derenKonturen es erst einmal

zu folgen gilt, und sie müssen sich dabei stets von neuem fragen, ob sie dieser Sorgfalt

noch treu sind.Dagegen sind reaktionäreTexte amEnde fast durchgehend vonder eben-

soüberbordendenwie sinistrenPhantasie ihrerVerfasser*innenbestimmt.Sie sind viel-

fach kaummehr als die selbstmitleidigeKlage über imaginierte Kränkungenunddiffuse

Gefahren. Ichwerde diese Behauptung imEinzelnen ausführen und auch noch differen-

zieren müssen.

(Ich binnochdie Antwort auf die Frage schuldig, obmandenn ernsthaft dieReaktion

kritisieren kannundzugleich ein Seminar über denMaoistenBadiouhalten kann.Umes

kurz zumachen: Erstens gibt es fürmich nichts an BadiousMaoismus zu rechtfertigen.

Vielleicht konnte man noch 1970 Mao für einen großen Mann halten, als die Informatio-

nen über die »Kulturrevolution« imWesten noch einigermaßen widersprüchlich waren;

aber heute ist das völlig indiskutabel. Zweitens aber enthält Badious Philosophie keine

Spuren dieses Maoismus. Das heißt nicht, dass sie politisch »neutral« wäre. Vielleicht

kann keineMetaphysik – so sehr sie sich auch für über die kleinlichenVerwerfungen von

Alltag und Politik erhaben hält – politisch neutral sein. In jeder Metaphysik stecken be-

reits Vorentscheidungen, die ins Politische hinein und aus ihm zurückstrahlen. Badious

Metaphysiknunhat einenentschiedenegalitärenZug:Esgibt indieserMetaphysik keine

ontologischenHierarchien, und letztere haben immer auch dazu gedient, hierarchische

politische Verhältnisse zu rechtfertigen.Dass Badious Philosophie die eines Sozialisten,

Linken, Kommunisten ist, ergibt also einen gewissen Sinn. Es ist ja nichts ausgeschlos-

sen, nicht einmal dasWidersprüchlichste, und deshalb kannman auch nicht a priori sa-

gen, nie hätte einMonarchist oder ein Konservativer so eineMetaphysik schreiben kön-

nen –doch,möglichunddenkbar ist das schon.Aber kohärenter ist esnuneinmal schon,

dass da ein Linker eineMetaphysik der reinen Vielheiten schreibt. In ihr gibt es aber kei-

nen zwingenden Grund, einem Blutsäufer wie Mao zu huldigen. Deshalb stellt es in der

Tat keine Schwierigkeit dar, einerseits die Verehrung für Mao rundweg abzulehnen und

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

doch andererseits die philosophische Substanz von BadiousDenken zuwürdigen.Beide

sind nicht ohne jede Beziehung zueinander, aber ihre Beziehung ist kontingent.6)

Das Imaginarium der erschöpfenden Kategorisierung. Es muss aber noch mehr gesagt wer-

den: Erstens ist klar, dass nicht jeder reflektierende Text ein linker ist. Und es ist klar,

dass es linke Texte gibt, die nicht nur unreflektiert, sondern geradehin dumm sind – es

sei denn, man wollte nun wieder irgendeinen normativen Begriff einführen und zwi-

schen dem »wahren« Linkssein und dem nur vermeintlichen unterscheiden. Aber sol-

che Unterscheidung führen zu nichts, da in ihnen die Beweisabsicht allzu offensicht-

lich durchscheint. Es gibt natürlich auch Texte, die gar nicht in erster Linie politisch

sind, für die die angesprochene Fragestellung deshalb gar keine Bedeutung hat. Zwei-

tens ist es von der allergrößtenWichtigkeit, sich die vergröberten Vorstellungen des Po-

litischenvomLeibzuhalten:Wennman,wie ichhier,mit solchenBegriffenwieReaktion,

Emanzipation,Liberalismus,Konservativismus,Links,Rechts,Faschismus,Kommunis-

mus usw. operiert, dann liegt die Idee nahe, dass es sich bei diesen Kategorien um die

verschiedenenMöglichkeiten der politischen »Orientierung« handelt, die sich vielleicht

noch untereinander in begriffliche Verhältnisse der Unter- und Überordnung bringen

lassen (so dass z.B. der Faschismus ein Überbegriff für denNationalsozialismus ist oder

auch nicht), die aber alle zusammen das Feld der Möglichkeiten und damit das Reich

des Politischen erschöpfen.Das ist aber eine genauso nutzlose wie unpassende Betrach-

tungsweise. In Wahrheit garantiert uns nichts, dass alle diese Begriffe auf ein und der-

selbenEbene liegen, dass sie Begriffe von derselben Art sind.Es ist doch imGegenteil so,

dass das Verständnis von Politik, das in einem klassischen oder auch modernen Libera-

lismus gepflegt wird, toto coelo von dem Begriff des Politischen unterschieden ist, der

im Kommunismus wirkt. Es gibt fast keine Berührung zwischen dem, was hier und da

Politik heißt. Solche Kategorien bilden also weder eine hierarchische Begriffspyramide

6 Es ist der für Badiou zentrale Begriff der Treue, der hier Aufschluss geben kann. Die Treue ist die

Fortschreibung eines Ereignisses in den zufälligen Begegnungen mit den Tatsachen und Umstän-

den des Lebens. Es ist dabei die Treue als solche, die in sich das Kriterium dieser Fortschreibung

und damit ihrer selbst trägt. Mit anderen Worten: Es lässt sich kein objektives Kriterium ange-

ben, was es heißt, Mao oder dem Maoismus treu zu bleiben. Treue aber braucht es, denn wo die

Treue aufhört, da versickert ein Strom, der von einem Ereignis und einer Intervention (oder einem

»Eingriff«) als Quelle herrührt und der zu einer tiefgreifenden Umbildung des Feldes des Wirkli-

chen führt. Aus dem Ereignis, vermittelt über den Eingriff, in der Treue dringt Geschichte in die

Natur ein. Dort, wo Treue praktiziert wird, ist ganz eigentlich nur ein Subjekt. Eine Treue ist also

grundlegend, sowohl für die Möglichkeit von Geschichte wie die des Subjektseins. Welche aber,

undwie sich diese Treue im Einzelnen auswirkt, ist nicht schon festgelegt. Damit ist Badious Treue

zuMao eine gewisse theoretische Grundlage gegeben, undman sieht auch, dass diese Treue keine

Dogmatik sein muss. Es bleibt aber dabei, dass es heute nicht mehr zu rechtfertigen ist, Mao treu

bleiben zuwollen. Irgendwann ergeben auch die scharfsinnigsten Rationalisierungen keinen Sinn

mehr. Simon Leys zitiert angesichts der Verblendung westlicher Intellektueller in der Einschät-

zung von Mao und seiner »Kulturrevolution« (konkret ist es Barthes, der sich bei einem China-

Besuch 1974 von der Propaganda hatte einlullen lassen) George Orwell, der (natürlich in ande-

rem Kontext) erklärt hatte, dass man schon zur Intelligenzia gehören muss, um solche Sachen zu

schreiben; ein durchschnittlicher Mensch könnte nicht so dumm sein; vgl. Leys: Roland Barthes en

Chine. 215.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung: Muss das sein? 17

noch ein Kontinuum noch die verschiedenen essentiellen Aspekte der einen Politik. Sie

bezeichnen vielmehr absolute Bruchlinien, an denen sich offenbart, dass es von Politik

überhaupt keinen kohärenten Begriff geben kann. Die Existenz dessen, was diese ver-

schiedenen Kategorien anzeigen, markiert jeweils einen nicht zu vermittelnden Streit über

die Essenz von Politik. Und es gibt nun einmal keine höhere Instanz, vor der diese »Rich-

tungen« ihre Ansprüche vortragen können und von denen sie gerichtet werden. Es ist

nur die faktische Vorherrschaft eines liberal-demokratischen Modells mit Parlamenta-

rismus und Kapitalismus, die – wie alle Vorherrschaften – ihre Position für die einzige

erklärt (die einzige wohlgemerkt, nicht die einzig wahre!) und von der aus sich die an-

deren in ihrer relativen Nähe oder Ferne zu ihr positionieren. Um dieser Tatsache einer

radikalen Disparität des Politischen Rechnung zu tragen,wäre es vielleicht empfehlens-

wert, die Begriffe von Rechts und Links fallenzulassen, die einer sehr simplifizierenden

weil schlicht verräumlichenden Logik Vorschub leisten. Es wäre empfehlenswert – aber

da diese Begriffe sich nun einmal eingebürgert haben, werde auch ich sie beibehalten.

Nicht nur bezeichnen diese Kategorien (Liberalismus, Konservativismus, Kommu-

nismus, Reaktion usw. usf.) inkommensurable Begriffe von Politik, so dass an eine har-

monische Verteilung gar nicht zu denken ist; nicht nur kann niemand garantieren, dass

mit ihnen alles gesagt ist, was man über Politik sagen kann; sie bezeichnen in Wahr-

heit auch ganz verschiedenes. Die Verhältnisse, in denen Politik dort zuWirtschaft, Ge-

sellschaft, Kultur, Sitte, Krieg usw. gedacht wird, sind höchst variabel, und dementspre-

chend ist ihr jeweiliger Realitätstyp auch ein anderer: Kommunismus, da wird keiner

drüber streiten, ist einepolitischeDoktrinundBewegung.Aberauchwennwirbestimm-

te Parteien als konservativ bezeichnen, ist überhaupt nicht sicher, dass dieses Adjektiv

primär etwas Politisches bezeichnet; vielleicht sind die konservativen Politiken im Ge-

genteil Ausfluss einer Gemütslage, die für sich genommen (und nach dem eigenen Ver-

ständnis) gar nicht so politisch ist. Und die Reaktion? Ich werde im Verlauf dieser Vorle-

sung für einenBegriff derReaktionargumentieren,der sie in erster Linie als eine affektive

Wirklichkeit fasst. Erst von dieser affektiven Wirklichkeit her wird ihr politischer Inhalt

wie ihre politische Gestalt verständlich.Wiedermerktman, dassman Äpfelnmit Birnen

vergliche, wollte man den Kommunismus mit der Reaktion vergleichen und auf besser

oder schlechter abklopfen.

Es ist also richtig, dass es einen moralischen Unterschied zwischen den emanzi-

patorischen Denkweisen und den reaktionären gibt, insofern jene einen grundsätzli-

chen Respekt vor dem anderen fordern, der für diese im Gegenteil Symptom einer um

sich greifenden Verweichlichung ist. In einer anderen Hinsicht aber ist dieser Unter-

schied bedeutungslos, weil man eben nicht von Dingen spricht, die miteinander vergli-

chen werden können. Dass er bedeutungslos ist, merkt man ganz einfach daran, dass

es erschütterndwirkungslos ist, diesenmoralischenUnterschied gegen die Reaktion ins

Feld zu führen. Sie ist radikal unempfindlich gegen dieses Argument; manche ihrer Ver-

treter*innen machen daraus geradezu eine Tugend. Der Widerstreit spielt offenbar auf

einem anderenNiveau ab, auf dem dieMoral oder zumindest dieseMoral keine Ressour-

cen besitzt. Wahrheit und Falschheit, das moralisch Gute wie das moralisch zu Verach-

tende sind hier keine Spielkarten, sondern im Gegenteil die Einsätze, um die gerungen

wird.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Vorgriff I: Wie es nicht läuft. Dieser große Umweg, um ein oder zwei einfache Dinge zu

sagen: Erstens soll es hier nur um die Reaktion oder das reaktionäre Denken gehen. Von

allenUnterstellungen vonSymmetrie oderGegensätzlichkeit (die ja auch ein eindeutiges

Verhältnis ist) soll abgesehen werden. Zwar kann undmussman die Reaktion von ande-

renDenkweisen abgrenzen; aberman braucht nicht glauben, dass die Klärung der Reak-

tion irgendwie auch Einsichten z.B. über die Emanzipation ergibt, zumindest nicht auf

demWeg eines einfachen Rückschlusses. Zweitens gilt es einen wahren Drahtseilakt zu

vollziehen:Denn ich bin zutiefst davonüberzeugt, dass die Reaktionmoralisch abscheu-

lich und nicht zu rechtfertigen ist, dass sie intrinsisch gewaltsam und rücksichtslos ist.

Es ist diese tief empfundeneÜberzeugung,diemich überhaupt dasWort ergreifen lässt.

Doch zugleich kann das Vorhaben nur gelingen, wenn alle wohlfeile moralische Selbst-

herrlichkeit auf Abstand gehalten wird. (Es ist mir nicht immer gelungen, wie selbst

die wohlmeinendste Leserin schnell merken wird.) Das nicht etwa,weil man sonst nicht

»objektiv« genug vorginge, sondernweil diesesMoralisieren vollkommen kraftlos gegen

die Reaktion ist. Ein moralisches Argumentieren trifft die Reaktion einfach nicht, und wenn es

überhaupt einen Effekt hat, dann den der Reaktanz: »Du hältst dich für so viel besser als

ich, dumeinst, ich sei verworfen? Du kannst michmal mit deiner Selbstgefälligkeit und

Überheblichkeit! Ich zeige dir verworfen!«

Dasselbe gilt für das intellektuelle Argument. Ich werde zu zeigen versuchen, dass die

reaktionären Denker*innen umso schlechtere Theoretiker*innen sind, je mehr sie dem

ursprünglichen Impuls der Reaktion freien Lauf lassen. Manches, was ich präsentieren

werde, ich richtiggehend hirnrissig. Ich mache mir die Mühe dieser philosophischen

Kritik nicht in der Hoffnung, damit die Reaktion zu »widerlegen« – das geht einfach

nicht. Wenn ich mich dennoch dieser Arbeit unterziehe, dann vielleicht auf der einen

Seite ganz einfach, weil ich manchmal fassungslos war, was für einen Schund gewisse

Leute schreiben und vor allem dass andre diesen Schund für irgendetwas Bedenkens-

wertes halten konnten. Vor allem aber dient diese Arbeit dem Zweck, den wahren Ort

der Auseinandersetzung freizulegen. Dieser ist nicht moralisch, er ist aber auch nicht

intellektuell oder theoretisch. Kurz gesagt ist der Zweck der, auf diese Frage zu führen:

Wenn sich die Autor*innen der Reaktion manchmal nicht mal Mühe gegeben haben zu

verschleiern, wie dumm und bodenlos ihre Aussagen sind – wie konnte es dann sein,

dass siemit solchemPrestige belegtwurden,dass ihre Bücher gefeiert und sie zuHelden

erhoben werden? Natürlich, man kann es sich immer leicht machen und sagen: »Wahr-

scheinlich sind die Leser halt genauso dumm.« Doch abgesehen davon, dass diese Ant-

wort ganz offensichtlich nur die eigenen Vorurteile bestätigen soll, also nicht besser ist

als das, was sie kritisiert, ist das Problem ganz einfach dieses: Carl Schmitt z.B. schreibt

teilweise die krudesten Sachen – aber dumm war er ganz sicher nicht. Was also ist es,

das diese Autor*innen antreibt? Und was ist es, das sie so attraktiv ausmacht? Man fin-

det auf YouTube ein kurzes Video zu Ayn Rand, das einen sehr passenden Titel trägt:

»How is that still a thing?« Diese Frage – »how is that still a thing?« – müssen wir ernst

nehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung: Muss das sein? 19

Vorgriff II: Der Begriff der Reaktion. Um der Leserin das Leben zu erleichtern, will ich im-

merhin grob den Begriff der Reaktion umreißen, wie ich ihn im Folgenden entwickeln

werde.

Ich verstehe unter der Reaktion oder dem reaktionären Denken nicht in erster Li-

nie eine politische Richtung, sondern eine gewisse Ökonomie von Affektion und Libido. Es

geht um eine gewisse Art des Empfindens, Begehrens, des Fühlens, um eine unmittelbare

Weise der Begegnung mit und der Integration vonWirklichkeit. Wenn ich sage »unmittelbar«,

dannmeine ich damit, dass hier nicht erst geistige oder theoretischeMechanismenwir-

kenodermoralischeErwägungen.DiesesEmpfindenmuss alsonicht in jedemeinzelnen

Fall durch irgendeinen anderen Prozess erst wieder hergestellt werden. Es bildet eine

eigene und in sich stimmige Gestalt – die aber nicht absolut geschlossen bleibt, einfach

schon deshalb, weil es in unserer Welt nichts gibt, was absolut geschlossen wäre. Diese

unmittelbareWeise der Begegnung schließt deshalb aber Gedanken, Erinnerungen, Ur-

teile usw.nicht aus; sie bilden vielmehrwesentliche Elemente von ihr. Sie verdichtet sich

in ihnen und legt sich zugleich in sie auseinander. Sie ist aber nicht die Totalität ihrer

Elemente, die ihnen irgendwie vorherginge – dann wäre dieses reaktionäre Empfinden

einfach ein Schicksal, das einen überkommt: ein selbst recht reaktionärer Gedanke. Das

reaktionäre Empfinden ist aber auchmehr als die schlichte Summe vonGedanken,Sym-

pathien, moralischen Vorurteilen usw. Sie bildet, so sehr sie ohne ihre Elemente nichts

wäre,doch etwasEigenes,das sichnicht direkt aus ihnenableiten lässt.Auch schließt die

Unmittelbarkeit keineswegs eine Geschichte aus: Wie alles andere in der Welt entsteht

die Reaktion, sie hat ihre Phasen und deshalb kann sie auch wieder vergehen.

Die Reaktion ist kein Gegenstand der Psychologie. Sie ist nichts in mir oder den an-

deren, sie ist kein Seelen- oder Gemütszustand, keine psychische Disposition, keine Pa-

thologie. Zumindest ist all das nicht primär. Das klingt jetzt ganz überraschend, denn

wenn ich eben von Empfinden, Fühlen, Affektion, Libido usw. gesprochen habe, dann

habe ich doch unzweifelhaft psychologische Termini gebraucht. Aber wir müssen uns

wahrscheinlich von den allermeisten Vorstellungen freimachen, die wir gemeinhin mit

der Psychologie verbinden. Ihr Fehler ist immer, das Psychische für etwas »in mir« zu

halten.Undwennman so spricht, dann hatman die allergrößten Schwierigkeiten zu er-

klären, wie denn etwas da rein kommt, d.h. wie eine echte und lebendige Interaktion

zwischenmir und dem Rest desWirklichen zustande kommen kann.

Ohne in die Tiefen dieser Frage hinabzusteigen, die in ganz andere Bereiche führen

würde – und dann aber auch wieder nicht, denn das Politische ist nicht ohne Bezug zu

dieser Frage –, mache ich es mir hier einfach. Ich nehme nämlich den Begriff der Af-

fektion, wie ihn Spinoza verwendet, und dann kann man sagen: Eine Affektion, das ist

das, was geschieht oder entsteht, wenn zwei oder mehrere Dinge miteinander in Kon-

takt und Interaktion treten; deshalb setzt sich die Affektion in ihrer konkreten Gestalt

aus derNatur aller beteiligtenDinge zusammen.7DerVorteil dieserKonzeption ist, dass

man gar nichtmehr fragen braucht, ob etwas inmir oder woanders ist. Das Ereignis der

Begegnung selbst, in dem sich Emotionales, Intellektuelles undMoralisches untrennbar

miteinander vermengt, ist das,wodieMenschenundDinge somiteinander inAustausch

7 Vgl. Ethik. IIax1ʼ und IIp16.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

treten,dassdieUnterscheidung in InnenundAußen,die so viele theoretischeSchwierig-

keiten verursacht, nicht mehr gilt. Die Affektion ist die vielfach geformte und gestaltete

Oberfläche, an der die Dinge einander begegnen.

Wir könnendeshalbdieReaktionals einprimär sozialesPhänomenauffassen.DieRe-

aktion lebt in Gesellschaften, sie pflanzt sich dort fort oder sie geht ein; sie gedeiht unter

bestimmten Bedingungen besser als unter anderen; und sie ist,wie jedes soziale Phäno-

men, intrinsisch expansiv: Sie greift über zum nächsten, sie ist epidemisch. Im Unter-

schied aber zu einem Virus verstärkt sich diese Ansteckung im Rückstoß noch einmal:

Wenn ich mich bei jemandem mit Corona anstecke, dann hat das auf dessen Infektion

keine unmittelbare Wirkung.Wenn ich aber jemanden mit einem Gedanken oder einer

Überzeugung oder einemEmpfinden anstecke, dann kommt seine Ansteckung aufmich

zurück und verfestigt bei mir den Gedanken, die Überzeugung oder die Empfindung,

die vielleicht zuerst nur versuchsweise geäußert wurden. »Sieh an«, sagt man sich da,

»die anderen sehen es auch so, dann wird es wohl wahr sein.«

Der Vorteil, die Reaktion nicht als ein psychisches, sondern als ein soziales Phäno-

men aufzufassen, besteht darin, dass man auf allerlei Fragen verzichten kann, die nur

in Verwirrungen führen können. So ist dann z.B. nichtmehr die Frage, wie jemand zum

Reaktionär geworden ist, sondern warum jemand der Reaktion bereitwillig nachgege-

ben hat, welche Affektgewinne sie ihm oder ihr verspricht, warum er oder sie diesen be-

sonderen Genuss zugelassen hat und in welchemMaß. Es erlaubt weiterhin, dem Rech-

nung zu tragen,was alleTheorien ihrerNatur nach auszuradieren bestrebt sind: die fun-

damentale Widersprüchlichkeit der Menschen. Niemand ist ganz Reaktionär. Das aber

nicht deshalb, weil die Reaktion irgendeine Art von Ideal darstellt, sei es für den Reak-

tionär oder sei es im Sinn eines theoretischen Idealtyps für die philosophische Kritik.

Sondern die Idee, ganz und gar Reaktionär zu sein, ist genauso sinnvoll, als wollte man

fragen,wiedennein »ganzundgarCorona-Kranker« aussehenwürdeoder –umnicht in

den Verdacht zu geraten,mit der impliziten Gleichsetzung von Reaktion und Krankheit

einen billigen Treffer markieren zu wollen – wie ein vollkommen christlicher Mensch

aussehen würde. Da es sich hier um soziale und historische, sich wandelnde und in sich

schon vielfältige, sich ausweitende und zusammenziehende Phänomene handelt, ist die

Idee einer vollkommenenÜbernahme einesMenschendurch so ein Phänomenganz ein-

fach sinnlos.Weiterhin muss die Reaktion nun nicht mehr als ein Schicksal erscheinen:

Natürlich entscheidenwirnicht frei überunsereLoyalitätenundunserEmpfinden.Es ist

ganz unsinnig, sich die Sache so vorzustellen, als würde das souveräne Subjekt nun eine

mögliche Parteinahme für die Reaktion vor sich sehen oder für eine bestimmte Art des

Empfindens und dann entscheiden,Hopp oder Topp, und dann so jemandwerden. Aber

trotzdem erleiden wir nicht einfach passiv die Wege, die unser Leben nimmt. Wir wir-

ken, der spinozistische Begriff der Affektion sagt es ja, immer daran mit. Deshalb kann

jemand Tausend Schritte auf demWeg der Reaktion gegangen sein; rein a priori gibt es

keinenGrund,weshalb er oder sie diesenWegunbeirrt bis zumEndegehenmüsste.Frei-

lich, die Gewohnheit, die eigene Geschichte, die mit demWeg verknüpft ist, die soziale

Verstärkung durch das Umfeld, in das man sich, dank dieses Weges eben, eingefunden

hat, wirken als massive Hindernisse. Man bricht nicht einfach aus einer Affektökono-

mie aus, in der man sich jahrelang eingerichtet und aus der man Genuss gezogen hat.

Außerdem gibt es noch Fälle, in denen dasWort vonMacbeth gilt:

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung: Muss das sein? 21

                                                                        I am in blood

Stepped in so far that should I wade no more,

Returning were as tedious as go o’er. (III. 4. 136–138)

Aber es bleibt dabei: Man ist nicht einfach Reaktionär. Da die Reaktion Produkt einer

Geschichte und einer sozialen Dynamik ist, kann sie kein Schicksal sein. Es gibt immer

mal wieder solche angeblich wissenschaftlichen Untersuchungen darüber, welcher An-

teil der deutschen Bevölkerung anfällig für rechtsextremes Denken ist – so als gäbe es

beimanchenMenschen irgendein naturgegebenes Faschismusreservoir. Ich halte solche

Spekulationen für absolut unsinnig und kontraproduktiv und vor allen Dingen glaube

ich nicht, dassman überzeugend darlegen kann, dass diesen Behauptungen eine seriöse

wissenschaftliche Methode zugrunde liegt. Schließlich lässt sich mit der sozialen Per-

spektive die Vielfalt der Ausprägungen erklären, die die Reaktion in ihren unterschied-

lichen Vertreter*innen annimmt: Bei niemandem kommt diese Ansteckung in der glei-

chenWeise an, im gleichenMaß, zeigt sich in derselben Gestalt. Die Autor*innen, die in

diesem Buch zuWort kommen werden, sagen nicht einfach alle dasselbe. Es gibt große

Unterschiede in denThesen wie auch in der Qualität der Texte. Nicht einmal die »politi-

scheOrientierung«,die sich jeweilsmit derReaktion verbindet, ist zwingenddie gleiche.

Dennoch lässt sich eine Familienähnlichkeit nicht abstreiten.

Wir sind damit bei einembesonders heiklen Punkt:Wie lässt sich denn die »Einheit«

dieses Phänomens fassen? In der Tat scheint doch schon unsere Sprachverwendung an-

zuzeigen, dass esmit dieser Einheit nicht so einfach steht.Denn ich verwende hier zwar

häufigdas Substantiv »die Reaktion«; der allgemeine Sprachgebrauch tut das aber nicht.

Vielmehr verwendet er fast nur das Adjektiv »reaktionär«. Es scheint, die Reaktion wäre

etwas, das sich nur schlecht als Substantiv aussagen lässt.

Versuchsweise solltenwir es vielleicht so nehmen:Die Reaktion bezeichnet keine Es-

senz oder Idee. Sie hat nicht den einen Kern, von dem her sie sich entfaltet, es gibt nicht

den einen theoretischen Schlüssel, der ihre Geheimnisse aufschließt. Sie ist, als eine so-

zial sich fortpflanzende Affektökonomie, selbst eine Sache, die nur in Abweichung und

beständigerNeufassung existiert,die aber zugleich,da sie Anlass gibt fürAussagen,Tex-

te, Urteile, Gedanken usw., wieder auf sich zurückwirkt und in dieser »objektivierten«

FormdieAnsteckungmit vorantreibt, sodass die jeweiligeAbweichung,die sie bei jedem

neuen Subjekt gewinnt, durch die relative Beständigkeit der »objektivierten« Formen

ihrer Existenz gegengehalten wird. Freilich sollte man den Affektgehalt und die Texte,

Reden und nicht zuletzt Handlungen nicht gegeneinander ausspielen. Es sind die ver-

schiedenen Aggregatzustände, die die Reaktion annehmen kann – und imGegensatz zu

physischen Realitäten ist die Reaktion umso stärker, je dichter diese Aggregatzustände

nebeneinander existieren. Sie peitschen sich gegenseitig hoch. Es gibt also eine »Ein-

heit« der Reaktion, die aber nicht etwa über oder jenseits der konkreten, empirischen

Äußerungen besteht, sondern in ihr gestiftet wird, in der Ansteckung und durch die Ge-

schichte der Abweichungen und immer neuen theoretischen Fassungen hindurch. Sie

aufzuzeigen, wird eben Aufgabe der Vorlesung sein.

Vor allem wird sich zeigen, dass sich der »Begriff« der Reaktion nur dann verständ-

lich machen lässt, wenn man das reaktionäre Denken als eine spezifische Bewegung be-

greift: eine Bewegung, die in einem Affekt ansetzt und auf einen Affekt abzielt, doch so,

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

dass zwischen beide die Produktion eines Textes geschaltet ist, der als eine Form des

Denkens auftritt. Es geht daher nicht an, die Reaktion über ein bestimmtes Set an An-

schauungen oder Ideen zu begreifen; man muss vielmehr immer diese Bewegung su-

chen, die sich in der Tat mit erstaunlicher Verlässlichkeit finden lässt.

Schließlich ist dieReaktion eine historischeRealität. Ichwerdedarauf nochnäher ein-

gehen,deshalbhiernur alsVorgriff dies:DieReaktion istReaktion imWortsinn,denn sie

reagiert auf einen bestimmten historischenMoment, der kurz gesagt mit der Französi-

schen Revolution bezeichnet ist. Deshalb gibt es die Reaktion nicht immer und überall.

Sie ist an gewisse Voraussetzungen gebunden, sie ist wesentlich die Reaktion auf eine

demokratische Provokation.Wo es die nicht gibt, kann es zwar z.B. einen ausgeprägten

Konservativismus geben (wie z.B. bei dem eingangs erwähnten Konfuzius), aber keine

Reaktion.

Du kommst hier nicht rein. Die Auswahl der Autor*innen, die ich behandeln werde, ist

ziemlich subjektiv. Sie ist vor allem von der europäischenWarte aus getroffen, undmehr

noch von der deutschen aus. Zudemwirdman eine historische Eingrenzung feststellen:

Alle Protagonist*innenderReaktion imengenSinn,die ich behandelnwerde,haben ihre

schriftstellerische Karriere vor dem ZweitenWeltkrieg begonnen.

Man braucht auch keine Vollständigkeit erwarten. Es fehlen sicher Protagonisten,

die manch andre für zentral halten würde, z.B. (um nur ein paar zu nennen) Spengler,

Freyer,8 Evola,Klagesoder auch jemandwieGeorgeSorel,demineiner vollständigenGe-

schichte der Reaktion eine besonders eigentümliche Position zukäme. Andere Autoren,

die ich heranziehe, werden vonmanch anderen anders bewertet; diese letzteren werden

»ihren« Heidegger oder »ihre« Rand nicht bei mir wiedererkennen.

All diese Einschränkungen dienen einem positiven Zweck, indem es eben nicht um

die erschöpfendeAnalyse dieses oder jenes Autors geht, sondern umdie Erstellung eines

verlässlichen Begriffs reaktionären Denkens. (Wenn der so gewonnen Begriff der Reak-

tion sich als anwendbar auf andere, historische oder gegenwärtige Schriftsteller*innen

erweist, dann ist auch die historische Begrenzung nicht mehr zu beanstanden.) Dass es

dabei zu gewissen Perspektivierungen oder, wie die Kritiker sagen werden, Verkürzun-

gen kommt, lässt sich nicht vermeiden. Ich werde aber in jedem Fall zu zeigen versu-

chen, dass oder inwiefern die behandelten Autoren präzise die Bewegung der Reaktion

8 Hans Freyer ist heute eher vergessen, was in etwa seinem geistigen Format entspricht. Er hat aber

nicht nur stilistisch und inhaltlich früh einige Leitmotive und -formen des reaktionären Denkens

in der Weimarer Republik geprägt sowie selbst bruchlos den Übergang zum Nationalsozialismus

vollzogen; er hat der reaktionären und faschistischen Tradition auch ein wichtiges Stichwort gege-

ben: Einem kurzen Buch, das zuerst 1918 erschien, gab er den Titel Antäus, nach dem mythischen

Riesen, den Herkules besiegte. Ernst Jünger und Mircea Eliade erwiesen diesem kaum lesbaren

und schwerverdaulichen Text die Ehre, als sie die Zeitschrift, die sie zwischen 1959 und 1971 ge-

meinsam herausgaben, Antaios nannten. Der Verlag, der heute denselben Namen trägt, ist das

zentrale Publikationsorgan der radikalen Rechten, gemeinsam mit der Zeitschrift Sezession, die

wie der Verlag auch vonGötz Kubitschek betriebenwird. Nimmtmannoch das »Institut für Staats-

politik« dazu, das als herausgebendes Organ der Sezession fungiert, hat man wahrscheinlich den

derzeit zentralen Knotenpunkt der ideologischen Infrastruktur der radikalen Rechten in Deutsch-

land vor sich.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung: Muss das sein? 23

vollziehen – und dass und inwiefern ihr Denken genau dadurch entwertet wird.Der po-

lemische Tonfall, in dem das oft geschieht, ist dabei ein gutes Beispiel für den spinozis-

tischen Begriff von Affektion, denn er ist Antwort auf den Unfug, den ich in den Texten

angetroffen habe, und doch ist ermeine Tat: Ich war einfach nicht fähig, anders darüber

zu schreiben.

Was kommt. Das Buch ist im Wesentlichen eine grobe historische Rekonstruktion

anhand einer Reihe von Autor*innen. Grob gesagt lassen sich drei Etappen dieser Ge-

schichte unterscheiden: Hobbes gehört in die Vorgeschichte der Reaktion; er ist selbst

allerdings kein Reaktionär. Burke und de Maistre sind die Vertreter der Frühgeschichte

der Reaktion, dort, wo sie noch als Gegenrevolution (d.h. als politischer Kampf zur

Wiederherstellung des Ancien Regime) auftreten konnte. Nietzsche erfüllt in meiner

Rekonstruktion eine wichtige Scharnierfunktion zwischen Gegenrevolution und Reak-

tion, da in seinem Denken die Literarisierung des Denkens mit neuer Radikalität und

zugleich mit einer gewissen Bewusstheit betrieben wird – eine Literarisierung, die das

Wesen des reaktionären Denkens bestimmen wird. Die Porträts danach bilden eine

Galerie der im engen Sinn reaktionärenDenker (mit der Ausnahme vonOrtega y Gasset,

der einen speziellen Fall darstellt). In diesen letzteren Teil sind zudem ein paar kleine

Vignetten zu Einzelmomenten der reaktionären Befindlichkeit eingestreut. Ich ende

mit zwei Kapiteln, die resümieren und Ausblicke bieten sollen.

Was es schon gibt. An der Stelle einer ohnehin unmöglichen Übersicht über die Litera-

tur zu reaktionären und faschistischen Denkformen, begnüge ich mich damit, ein paar

Autoren zu nennen, die mir wichtige Einblicke in das Wesen der Reaktion eröffnet ha-

ben. Zuerst ist KlausTheweleit zu nennen, dessen bereits klassische Studie zu denMän-

nerphantasien (1977/78) nicht nur methodisch neue Horizonte erschlossen hat, sondern

auch durch seinen Scharfsinn und seine Sensibilität für die »metaphysischen« Grundla-

gen der Kritik des Faschismus bis heute richtungweisend ist.DerUS-amerikanische Po-

litikwissenschaftler Corey Robin ist der Verfasser mehrerer gründlicher und eindrucks-

voller Studien zumThema, die vor allem die amerikanische Seite der Reaktion beleuch-

ten: Fear.Thehistory of a political idea (2004);Thereactionarymind.Conservatism fromEdmund

Burke to SarahPalin (2011; die Ausgabe von 2018 setzt dann Trump an die Stelle von Palin);

The enigma of ClarenceThomas (2019). Sehr aufschlussreich sind auch die Porträts von Per-

sonen, historischen Konstellationen und Themen, die Mark Lilla entworfen hat in: The

RecklessMind. Intellectuals and Politics (2001, erweiterte Fassung 2016) undTheShipwrecked

Mind. On Political Reaction (2016). Kürzlich hat Simon Strick eine besonders beeindru-

ckende und besonders beängstigende Studie über die Synergieeffekte von Neuen Rech-

ten undNeuenMedien vorgelegt (Rechte Gefühle. Affekte und Strategien des digitalen Faschis-

mus, 2021), die in manchemTheweleits Arbeit ein Update für das digitale Zeitalter gibt.

Emanuele Caminada hat mich, als das Buch bereits imWesentlichen fertig war, auf die

Arbeiten von Furio Jesi aufmerksam gemacht. In der Tat ist dessen Analyse der Cultu-

ra di destra höchst eindrucksvoll und kenntnisreich. Was er zu den »Ideen ohne Worte«

schreibt, deckt sich in vielem mit dem, was ich in Bezug auf Jünger »Idealismus ohne

Idee« nenne: die schiere, verbale Evokation einer Bedeutsamkeit, die außerhalb dieser

Evokation aber nicht besteht – es sei denn als ideologischer Deckmantel für die Enthis-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

torisierung von realen politischenVerhältnissen undnoch derGeschichte selbst.DieGe-

schichte wird in Jesis Rekonstruktion der rechten Kultur zu einem Brei (»pappa«) einge-

kocht, in der keine Unterschiede mehr erkennbar sind und die nur noch diffus »Größe«

suggerieren und legitimieren soll (Jesi spricht von »spirituellem Luxus«). (So ist es z.B.

nicht nötig, über Goethe differenzierte Meinungen zu haben, ja nicht einmal, eine Zeile

von ihm je gelesen zu haben, um in ihm den großen Dichter der Deutschen zu sehen,

auf den man sich kostenlos berufen kann.) Jesi verfolgt die Geschichte dieser Manipu-

lation in die verschiedensten Richtungen, sowohl als Vorgeschichte des Faschismus wie

als Praxis des Neofaschismus, sowie in den verschiedenen nationalen Spielarten des Fa-

schismus.Besonders beeindruckend sind aber dieHypothesen,die Jesi imerstenTeil des

Buches bzgl. des esoterischen Faschismus aufstellt: Er versucht zu zeigen,wie der esote-

rische Faschismus sich auf eineMythologie des Blutopfers stützt, dieMotive ausgerech-

net der jüdischenMystik aufnimmt,umdreht undbrutalisiert, so dass eine »Religiondes

Todes« entsteht.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

