1. Einleitung: Muss das sein?

Lieber nichts sagen? Von Konfuzius wird einiges berichtet, aus seinem Leben, seinen Be-
gegnungen mit Zeitgenossen und natiirlich von dem, was er gelehrt hat." Es wird aber
auch immer wieder erwihnt, dass es Themen gab, iiber die man ihm einfach nichts ent-
locken konnte oder in Bezug auf die er sich auffallend bedeckt hielt. Nun gibt es viele
Griinde, itber etwas zu schweigen — weil es der Rede nicht wert ist oder im Gegenteil zu
erhaben, um mit schwichlichen Worten beriithrt zu werden, z.B. Wenn es nun aber aus-
driicklich heifdt, dass der Meister sich iiber das Wundersame, die Gewalt, die Rebellion
und die Gotter nicht ausgelassen habe (V1I, 21),* dann gilt mindestens fiir den zweiten
und dritten Gegenstand noch ein anderer Grund der Zuriickhaltung: Es kann sich nim-
lich schnell ein paradoxer Effekt einstellen, indem das, was von einer Autoritit verhan-
deltwird, selbstund gerade dann, wenn es im Sinn einer vernichtenden Kritik verhandelt
wird, durch die schiere Tatsache dieser Kritik geadelt wird. Der reine Fakt, etwas ex ca-
thedra, vom Vorlesungspult her zu besprechen, kann einem Thema eine Wiirde zuteilen,
die es zuvor nicht hatte. Konfuzius’ Zuriickhaltung ist durchaus weise.

Ich habe lange gezdgert, dieses Thema in einer Vorlesung oder einem Buch anzuge-
hen, und zwar aus genau diesen Griinden. Ich habe befiirchtet, dass die blof3e Tatsache,
dass jemand eine Vorlesung tiber das reaktionire Denken hilt, dieses Denken entgegen
aller erklirten Absicht salonfihig in einem neuen Sinn machen wiirde. Immerhin, so
kénnte die Botschaft lauten, die man aus dieser Tatsache ableitet, immerhin ist es et-
was, womit man sich beschiftigen muss, was man rezipieren muss, und gilt nicht sonst
immer als erste hermeneutische Regel in philosophischen Seminaren und Textauslegun-
gen, dass man, will man etwas gewinnbringend rezipieren, ihm zuerst einmal die stirks-
te mogliche Deutung und eine Art geistigen Vertrauensvorschuss spendieren muss? Ist
dann also das reaktionire Denken eben eine Stromung neben anderen, gleichwertig mit
ihnen oder zumindest auf Augenhdohe?

1 Dieses Buch ist aus einer Vorlesung hervorgegangen, die ichim Sommersemester 2022 an der Uni-
versitat Wiirzburg gehalten habe. Dieser Ursprung ist bestimmt an vielen Stellen noch horbar; ich
habe den Text zwar an die Buchform angepasst, dabei aber nicht den Versuch unternommen, tiber-
all die Spuren der Vorlesungsform zu tilgen.

2 FAREE: 1% (guai), 77 (), &L (uan), 3 (shén).

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Diese Implikation ist verheerend. Sie ist vollkommen falsch. Nicht nur findet man in
den Denkern und Denkerinnen, die ich diskutieren werde, nicht viel Richtiges, aber viel
Falsches und vor allen Dingen viel Unverantwortliches und Unmenschliches. Ich glau-
be auch, dass dieses Denken in der Tat nicht auf Augenhéhe mit anderen Denkweisen
steht; ich glaube auch nicht, dass es irgendwie mit anderen, auch politischen Philoso-
phien vergleichbar ist, so dass man es einfach neben die anderen stellen kann, als eine
weitere Variante politischen Denkens neben anderen. Ich greife vor und werde es im Ver-
lauf des Textes niher belegen miissen, wenn ich erklire: In Wahrheit ist die Reaktion gar
kein politisches Denken, sie ist ein entschieden antipolitisches Denken — was sie leider
nicht daran gehindert hat, politisch wirksam zu werden.

Wenn nun aber diese Gefahr besteht, dass meine Rede genau das aufwertet, dem sie
den Boden zu entziehen trachtet, dass die Losungsmittel, mit der sie die Analyse der Re-
aktion betreiben will, auf ihren Mithlen wie Wasser flieflen, warum dieses Wagnis dann
iiberhaupt eingehen? Warum trotz aller Vorbehalte ein Buch dariiber schreiben?

Ein Kollege hat mich lakonisch darauf hingewiesen, dass meine Sorgen ehrenvoll
sein mogen, aber von der Wirklichkeit lingst iiberrundet worden sind. Das Problem stellt
sich ja schon gar nicht mehr in der Weise, die ich eben geschildert habe. Es hat sich in
den vergangenen zehn Jahren etwas so grundlegend verindert in den politischen Sys-
temen der westlichen Staaten (und nicht nur der), dass meine Bedenken eigenartig fehl
am Platz erscheinen miissen. Denn was sich verindert hat, ist einfach dies: All diese re-
aktiondren Philosophien sind schon lingst wieder da. Sie sind es in der Praxis, ganz handfest,
und das nicht selten im brutalsten Sinn. Sie sind da als die Schlachtrufe und Program-
me neuer oder alter, aber reaktionir runderneuerter Parteien, als Losungsworte von Be-
wegungen, als Rechtfertigungen von Anschligen und Attentaten, als Blaupausen fir die
Abwickelung demokratischer Strukturen und als Konversationsthemen in Chatgruppen
von Polizisten. Und vor allen Dingen sind sie da in den Wortmeldungen, Buchreihen,
Kommentaren, internen Vortrigen, Reden, Broschiiren und programmatischen Schrif-
ten derjenigen, die dann in der Presse als die »rechten Vordenker« oder die »Vordenker
der neuen Rechten« firmieren. Ich stelle das in Anfithrungszeichen, nicht weil ich glaube,
dass diese Leute dumm sind und nicht denken kénnen — es wire geradezu schon, wenn
dem so wire. Vielmehr wird eine zentrale These dieses Buches sein, dass es in der Reak-
tion, so sehr sie immer wieder auch kluge und gebildete Menschen anzog und zu geisti-
gen Ergiissen inspirierte, nicht in erster Linie ums Denken geht. Aber dazu spiter mehr.
Wichtig ist hier, dass diese »Vordenker« mal mehr, mal weniger bewusst und systema-
tisch in den Quellen reaktioniren Denkens stébern oder ganz einfach in einer ungebro-
chenen intellektuellen Tradition stehen,’ um dann Texte zu verfassen, die, obgleich sie
nicht die gleiche Aufmerksambkeit erlangen wie etwa ein rechtsextremer Anschlag, umso
nachhaltiger wirken. Sie sickern in die Diskurse und Redefiguren der rechten Bewegun-
gen und Parteien und Gruppierungen ein — und von dort in die breitere Gesellschaft,

3 Eine wichtige Scharnierfunktion zwischen den Reaktionaren der Zwischenkriegszeit (die er kollek-
tiv mit dem zu exakt diesem Zweck erfundenen Begriff der »Konservativen Revolution« von aller
Mitschuld an den eigentlich ohnehin gar nicht so schlimmen Nazis exkulpieren wollte) und den
Nachkriegsrechten hatte Armin Mohler inne. Vgl. dazu die Darstellung von Weif: Die autoritire
Revolte. Kap. 2. 39-63.

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

selbst dann, wenn deren Mitglieder sich oft allzu hilflos dem Ansturm des Geschmack-
und Humanititslosen zu erwehren trachten.

Wenn ich also trotz aller Vorbehalte das Wort ergreife und tiber die Reaktion spreche,
dann deshalb, weil ich nicht befiirchten muss, sie wie einen Geist zu beschworen. Sie ist
lingst wieder da, und es gilt nun eben die Formeln zu finden, die den Nimbus zerstoren,
den sie selbst sich gibt. Dies ist eine der Absichten dieses Buches.

Ira et studio. Damit ist ein weiterer wichtiger Punkt ausgesprochen, der schon von den
ersten Sitzen an klar sein diirfte, den ich aber gerne noch einmal mit allem Nachdruck
aussprechen will: Diese Auseinandersetzung mit der Reaktion ist eine zutiefst und offen
parteiische, und zwar ist es eine rein kritische. Ich finde nichts in den genuin reaktio-
niren Inhalten und Motiven, was der Betrachtung durch einen Geist wert wire, der sich
auch nur halbwegs auf seine Methode und die Anspriiche an Begriffe versteht. Rein phi-
losophisch oder intellektuell besehen ist die Reaktion eine absolute Nullnummer. Auch
in politischer Hinsicht kann sie nichts bieten: Nicht nur haben die reaktioniren Poli-
tiker*innen, die in den vergangenen Jahren an vielen Orten der Welt an die Macht ge-
kommen sind, aufler einem neuen Maf} von Korruption und einer bisher ungekannten
Ungeniertheit dabei kaum etwas leisten konnen, es sei denn eine weitere Verschirfung
sozialer Gegensitze. Die politische Idee der Reaktion ist fiir mich in vielen ihrer Aspek-
te ganz und gar abstof3end: Sie zehrt von einem Bild des Menschen, in dem es reichlich
Platz fiir Wertlose, Abartige und anders Herabgewiirdigte gibt, so dass die Gewalttaten,
die in ihrem Namen begangen werden, wahrhaft kein Zufall, sondern System sind.

Ich werde die Reaktion also von der Warte einer entschieden anderen politischen Po-
sition aus betrachten, aus einer durchaus linken Position. Ich sehe keinen intrinsischen
Gewinn, der sich fiir das linke Denken in der Auseinandersetzung mit der Reaktion er-
gibt. Der Gewinn ist allein der, ihre Kraft zu brechen, wo auch immer es geht.

Kann man unter diesen Voraussetzungen dann iiberhaupt philosophisch oder allge-
mein wissenschaftlich tiber die Reaktion sprechen? Verlangt die wissenschaftliche Aus-
einandersetzung nicht eine gewisse Neutralitit, eine Abstandnahme auch von den ei-
genen Vorlieben und Abneigungen? Muss nicht weiterhin als erste Maxime der Wissen-
schaft, auch der philosophischen und politischen, das alte Wort von Tacitus gelten: sine
ira et studio?

Zur Wertfreiheit und Neutralitit der Wissenschaft lief3e sich einiges sagen: Einer-
seits ist dieses Bemithen, auch die Stimme der anderen, noch die der Unterlegenen zu
Gehor zu bringen, eine unzweifelhafte Errungenschaft des menschlichen Geistes — wo er
dennwirkt. Hannah Arendt hat dieses unwahrscheinliche Bemithen um historische »Ob-
jektivitit« bis in die homerischen Epen zuriickverfolgt, in denen bei aller Parteilichkeit

4 Bei Kant bedeutet »Kritik«— der Titel meines Buches erinnert unausweichlich an Kants Kritiken,
dasjedoch ohne alle Pratention, hier etwas Vergleichbares zu leisten —noch primar das Auseinan-
derlegen eines Problemkomplexes; heute wird der Begriff ausschliefilich im Sinn des Tadels ver-
wendet. Fiir die Reaktion wird sich zeigen, dass beide Bedeutungen identisch sind: Ihr Auseinan-
derlegen ist schon die Arbeit ihrer »Widerlegung«, man kann sie nicht analysieren, ohne auf ihre
Leere zu stofden.

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

der Heldenmut der Trojaner und ihre Position eine ausfithrliche Wiirdigung erhalten.’
Man sollte diese Forderung an die Wissenschaft also nicht zu leichtfertig abkanzeln: Sie
hat dem Denken und Erkennen und auch der Verstindigung der Menschen iiber ihre Ge-
gensitze hinweg Felder erschlossen, die sonst auf ewig brach gelegen hitten. Das dndert
aber nichts daran, dass am Ende des Tages die Idee der Neutralitit des wissenschaftli-
chen Denkens immer eine Illusion bleibt. Es hiefie denn, ohne Standort, Geschichte und
soziale Verortung zu denken, aus dem Nichts her oder von dem Standpunkt Gottes aus.
Es st vielleicht kein Zufall, dass zwei der tiefgreifendsten Kritiken dieser Chimire aus-
gerechnet von Autoren*innen kamen, die im Erstberuf Wissenschaftler*innen und erst
von da aus Philosoph*innen waren: nimlich von dem polnischen Mediziner und Wissen-
schaftstheoretiker Ludwik Fleck und von der amerikanischen Biologin Donna Haraway.

Vollends bei einer Frage, die uns ganz und gar betrifft, ist die Forderung nach Un-
voreingenommenbheit illusiondr. Kann man angesichts der Vernichtungslager der Nazis
unvoreingenommen sein? Oder angesichts des stalinistischen Gulag? Ist das wirklich als
eine rein akademische Frage denkbar? Und erst recht bzgl. der politischen Auseinan-
dersetzungen unserer Gegenwart, die immer schirfer gefithrt werden und die immer
weiter um sich greifen, nicht nur im Sinn der Grundsitzlichkeit des Einsatzes, um den
da gerungen wird, sondern auch im Sinn, dass es zunehmend schwieriger wird, »unpo-
litisch« zu bleiben, wenn es so etwas je gegeben hat: Es gibt da keine Unparteilichkeit,
und auch die Forscher*innen, die sich z.B. mit der AfD beschiftigen, etwa als Parteien-
forscher, werden schon ihre Griinde haben, warum sie sich damit beschiftigen. Natiir-
lich gibt es noch einen Unterschied zwischen einer Parteienforscherin, die ihre nichste
Forschungsarbeit itber den Aufstieg und die Geschichte der AfD schreibt, und diesem
Buch: Jene wird versuchen, sich an die Tatsachen zu halten, einige bekannte Ereignisse
z.B. als Wegmarken verwenden (man kénnte z.B. an die Ablosung der Parteichefs Lii-
cke und dann Petry denken), sie wird anhand von Wahlumfragen und Mitgliederlisten
begriindete Thesen iiber die sozio-6konomische Struktur der Partei aufstellen usw. usf.
Und all das wird ohne Zweifel hochst aufschlussreich sein. In meinem Buch aber fillt, so
konnte der Vorwurf lauten, jede wissenschaftliche Zuriickhaltung, und mit ihr die Wis-
senschaftlichkeit selbst. Ich habe offen erklirt, dass mein Text letztlich selbst einen po-
litischen Sinn haben soll und eben keinen wissenschaftlichen. Seine Zielsetzung ist am
Ende eine engagierte, d.h. eine solche, in der es darum geht, eine Verinderung im Wirk-
lichen und nicht seine Beschreibung oder Erklirung zu bewirken. Kann man das noch
rechtfertigen?

Eskann in Wahrheit gar nicht anders sein. Andere Wissenschaften haben den Luxus,
von allerlei Teilaspekten der Sachen, die sie zu ihren Gegenstinden machen, abstrahie-
ren zu konnen. Es ist dieser Luxus, der sie eigentlich erst »objektiv« macht, d.h. der es

5 Vgl. Hannah Arendt: Wahrheit und Politik. 90. »lch méchte meinen, dass ihr Ursprung [der der
»historischen Objektivitit«] mit der Entstehung der homerischen Epen zusammenfillt, in denen
des Liedes Stimme den iiberwundenen Mann nicht verschweigt und nicht verunglimpft und die
Taten der Trojaner nicht weniger gepriesen werden als die der Achaer, die fiir Hektor zeugen wie
fiir Achill.« In der Tat hatte schon Simone Weil der Ilias aus genau demselben Grund eine »extra-
ordinaire équité«attestiert: In der Bitterkeit, mit der noch der Tod des Feindes beklagt wird, habe
das Troja-Epos eine Hohe erreicht, die erst wieder (und nur) von den Evangelien eingeholt wurde,
vgl.: Llliade. Da vor allem 548-551.

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

ihnen erlaubt, Gegenstinde in einem engen Sinn zu haben. Gegenstinde in diesem Sinn
sind fein siuberlich voneinander und von denjenigen, die sie untersuchen, abgegrenzt.
Das gilt auch dann, wenn ein biologisches Wesen wie der Mensch sich in Biologie oder
Anatomie versucht. Was dort studiert wird, steht zwar in einem eigentiimlichen Ver-
hiltnis zum Korper der Forschenden. Es ist aber nicht dieser Korper oder, wie die Phi-
nomenologie es gerne nennt, dieser Leib der Forschenden selbst. Philosophie hingegen
kann nur bestehen, wenn sie es sich zur Aufgabe macht, das, was es zu bedenken gilt, als
ein Ganzes, von allen Seiten und mit allen Aspekten zu bewahren. Freilich, da nichts in
unserer Wirklichkeit von etwas anderem in letzter Schirfe abgegrenzt ist und da ein je-
des aus zahllosen Hinsichten, Aspekten und Eigenschaften besteht, muss man sich nicht
wundern, dass die Philosophie notorisch unscharf, unsauber, ungenau ist. Im Hinblick
auf die Reaktion aber fithrt das schlichtweg darauf, dass eine philosophische Auseinan-
dersetzung gerade nicht von dem abstrahieren kann, was, einmal gesetzt, eine Positio-
nierung erzwingt: nimlich von dem Wahrheitsanspruch, der in dieser wie in allen po-
litischen Doktrinen und Metaphysiken liegt. Die Reaktion ist ja nicht irgendeine luftige
Theorie neben vielen anderen, die es so gibt. Sie ist, wie im Ubrigen auch der Liberalis-
mus oder die Emanzipation oder der Konservativismus, eine Ideologie. Darunter verste-
he ich vorlaufig einfach eine Konzeption, die sich iiber die Wahrheit menschlichen Seins
und Zusammenlebens verbreitet, die dies tendenziell unter einem Alleinvertretungsan-
spruch tut und die ganz wesentlich auf politische Praxis abgestellt ist. Um es gleich zu
sagen: All diese Begriffe, diese ganz allgemeine, definitorische Fassung der Frage, wird
sich schon bald als ganz unzulinglich erweisen. Ich habe auch gute Griinde, warum ich
den Begriff der Ideologie im Allgemeinen vermeide. Uberhaupt werde ich dafiir argu-
mentieren, dass die Reaktion gerade gar keine Theorie ist, zumindest nicht in erster Li-
nie. Doch der springende Punkt ist klar geworden: Ich kann, will ich es ernstnehmen,
einfach nicht so tun, als ob mich das reaktionire Denken in seinem Gehalt nichts an-
ginge, als ob es sich dabei um ein Gedankengebiude handelte, das man ganz distanziert
betrachten kann. Denn es will etwas von mir und mit mir, und es ruht nicht, solange es
das nicht bekommen hat. Vom Wahrheitsanspruch und der Militanz der Reaktion abzu-
sehen, hieRe ganz einfach, ihren Kern fallen zu lassen, in der eitlen Hoffnung, dadurch
»Objektivitit« zu gewinnen. Mit dem gleichen Recht kénnte man den Fehdehandschuh
aufheben, um nachzuschauen, welche GrofRe er wohl hat. Man mag sich einreden, dass
keine Provokation stattgefunden hat. Doch das hiefRe nur, die nichste Provokation ein-
zuladen.

Ich werde mich nicht auf die Fragen einlassen, inwiefern das, was ich eben tiber die
Reaktion ausgefithrt habe, auch fir die »anderen politischen Ideologien« gilt, ob es al-
so eine Symmetrie zwischen denen gibt, etwa auch — wie es eine beliebte Binsenweis-
heit des liberal-konservativen Mainstreams will — eine innere Verwandtschaft der »Ex-
tremex. Solche und dhnliche Fragen zehren von ganz irrigen und naiven Voraussetzun-
gen iiber die Natur des Politischen und unserer Beziehungen zu ihm. So als gibe es ein
paar Wege, aus denen man sich dann einen aussuchen konnte, und alle sind irgendwie
dhnliche, wenn auch einige aus unterschiedlichen Griinden verfemt sind, und alle sind
in sich ganz konsistent und in ihrem theoretischen Kern wie ihren praktischen Folgen
fassbar zu machen. Das ist eine Naivitit, die nur Verwirrungen hervorbringen kann.

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Gleichwohl kénnte sich noch eine andere Frage stellen, ein weiterer Einwand auf-
kommen, der sehr viel konkreter ist. Wenn ich ohne falsche Scham erklire, dass mir das
Denken und Fithlen der Reaktion oft geradezu abstoflend ist — wie steht es denn dann
mit all den Brutalititen, fiir die eine Politik verantwortlich ist, die sich auf Marx berufen
hat? Muss mir das nicht die gleiche Abscheu verursachen? Ist Stalin irgendwie besser als
Hitler? Oder Mao? Und wenn wir bei Mao sind: Es werden in philosophischen Instituten
Veranstaltungen zur Philosophie von Alain Badiou gehalten, einem bekennenden Mao-
isten; ich habe auch schon ein Seminar zu Das Sein und das Ereignis gehalten. Kann man
das denn noch rechtfertigen? Ist das nicht ebenfalls ein Hohn auf die Zigmillionen Opfer
der maoistischen Politik?

Zweierlei ist hierzu zu sagen: Erstens macht es keinen Sinn, wie man es gerne ver-
suchthat, zwischen irgendeiner Urform des Marxismus einerseits und seiner Perversion
andererseits zu unterscheiden. Die Frage, wo die ganze Sache schiefgegangen ist, lisst
sich nun einmal nicht gut beantworten. Vielleicht erst beim Kronstidter Matrosenauf-
stand, vielleicht schon im Kapital. Sicher ist Marx nicht fiir den Stalinismus oder den
Maoismus verantwortlich. Aber die stark auf eine feste und hierarchische Organisation
abgestellte politische Strategie, die sich bei Marx findet und die etwa von den Anarchis-
ten um Bakunin bereits kritisiert wurde, hat eben sowohl den Erfolg der deutschen SPD
als auch die kommunistischen Totalitarismen des 20.Jhs. moglich gemacht. Es geht also
nicht an, eine urspriinglich gute und wahre Intuition anzunehmen, die dann irgend-
wann korrumpiert wurde. Gerade dem linken Denken stehen Adam und Eva-Geschich-
ten schlecht zu Gesichte.

Wahr ist aber auch, dass es einen moralischen Unterschied gibt zwischen dem Kom-
munismus einerseits und der Reaktion andererseits: Selbst wenn man davon tiberzeugt
wire, dass schon vom ersten Satz des Kommunistischen Manifests an die Moglichkeit, gar
die Unvermeidlichkeit des Umkippens in eine neue Art der Unterdriickung angelegt ist,
so dndert das nichts daran, dass der Kommunismus von der Uberzeugung ausgeht, dass
allen Menschen die gleichen Rechte zustehen miissen; und diese Rechte sind dabei noch
gar nicht abstrakt gedacht: Was hier zuerst gefordert wird, ist fast schon naiv dies, dass
kein Mensch sich fir andere zu Tode schuften muss, dass keiner und keine ausgebeu-
tet, unterdriicke, versklavt, vergewaltigt, ausgehungert, ausgezehrt, alleingelassen, dem
Dahinsiechen iiberantwortet wird. Und dass diese Ausnahmslosigkeit in dem Ausdruck
»kein Mensch« ernst zu nehmen ist. Diese Forderung ist immer auch ein Skandal fir
meinen Egoismus und meine Bequemlichkeit. Es ist die Weigerung, alle anderen fiir mein
Wohlergehen zu opfern. Machen wir uns nichts vor: Wie oft diese Weigerung, wenn sie
wortreich geduflert wird, auch in Taten umgesetzt wird, wie durchschlagskriftig diese
Moralitit in alltiglichen wie auflergew6hnlichen Umstinden sein kann — dariiber ist a
priori noch nichts entschieden. Gleichwohl kennt die Reaktion diese Art der Opferbe-
reitschaft nicht: Sie fordert zwar auch Opfer, aber sie meint damit immer etwas ganz
anderes: Sie meint damit, dass ein jeder und eine jede sein und ihr persénliches Wohl-
ergehen zuriickstellen miisse, nicht um damit anderen, weniger Begiinstigten das Leben
vielleicht ein bisschen ertriglicher zu machen, sondern um das Wohlergehen einer héhe-
ren Gemeinschaft, etwa »des Volkes« zu gewihrleisten. Die Reaktion kann aber immer
sehr gut damit leben, dass es viele Menschen gibt, auf deren Riicken dieses Wohlerge-
hen ausgetragen wird. Die narzisstische Krinkung, die darin liegt, dass auch der andre

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

Anspriiche hat, ein vollwertiges Leben ist, auch und gerade dann, wenn ich ihn nicht ver-
stehe, diese Krinkung wird einfach getilgt.

Dem entspricht auch eine andere Tatsache, die im Verlauf des Buchs immer wie-
der begegnen wird: Die Reaktion ist in sich reflexionsfeindlich, weil ihr Ziel gerade die
Abwehr von Verunsicherungen und Uneindeutigkeiten ist. (Die Reaktion ist reflexions-
feindlich, aber nicht alle Reflexionsfeindlichkeit ist reaktionir. Wir kennen aus unserer
Gegenwartviele Phinomene, in denen ein Denken, das sich selbst fiir progressiv hilt und
das, obgleich alles andere als progressiv, auch nicht unter meinen Begriff des Reaktio-
niren fillt, sich als massiv allergisch fiir Ambivalenzen und Differenzierungen geriert.)
Daher tragen die theoretischen Bemithungen ihrer Autor*innen gerne den Nimbus des
Tiefsinnigen vor sich her; es bleibt aber bei der Inszenierung. Der Grund ist ein ganz
einfacher: Echtes und wirkungsvolles Nachdenken erwichst nur auf dem Grund einer
geduldigen Auseinandersetzung mit dem Wirklichen und in der Bereitschaft, die eige-
nen Gewissheiten immer erneut auf die Probe zu stellen, offen zu bleiben fiir die Versto-
rungen durch die anderen. Deshalb sind Texte, die sich diesem Ethos verbunden fiihlen,
getragen von einer geduldigen Analyse von Verhiltnissen, deren Konturen es erst einmal
zu folgen gilt, und sie miissen sich dabei stets von neuem fragen, ob sie dieser Sorgfalt
noch treu sind. Dagegen sind reaktionire Texte am Ende fast durchgehend von der eben-
so iiberbordenden wie sinistren Phantasie ihrer Verfasser*innen bestimmt. Sie sind viel-
fach kaum mehr als die selbstmitleidige Klage tiber imaginierte Krinkungen und diffuse
Gefahren. Ich werde diese Behauptung im Einzelnen ausfithren und auch noch differen-
zieren miissen.

(Ich bin noch die Antwort auf die Frage schuldig, ob man denn ernsthaft die Reaktion
kritisieren kann und zugleich ein Seminar iiber den Maoisten Badiou halten kann. Umes
kurz zu machen: Erstens gibt es fiir mich nichts an Badious Maoismus zu rechtfertigen.
Vielleicht konnte man noch 1970 Mao fiir einen grofien Mann halten, als die Informatio-
nen itber die »Kulturrevolution« im Westen noch einigermaflen widerspriichlich waren;
aber heute ist das vollig indiskutabel. Zweitens aber enthilt Badious Philosophie keine
Spuren dieses Maoismus. Das heif3t nicht, dass sie politisch »neutral« wire. Vielleicht
kann keine Metaphysik — so sehr sie sich auch fiir itber die kleinlichen Verwerfungen von
Alltag und Politik erhaben hilt — politisch neutral sein. In jeder Metaphysik stecken be-
reits Vorentscheidungen, die ins Politische hinein und aus ihm zuriickstrahlen. Badious
Metaphysik nun hat einen entschieden egalitiren Zug: Es gibt in dieser Metaphysik keine
ontologischen Hierarchien, und letztere haben immer auch dazu gedient, hierarchische
politische Verhiltnisse zu rechtfertigen. Dass Badious Philosophie die eines Sozialisten,
Linken, Kommunisten ist, ergibt also einen gewissen Sinn. Es ist ja nichts ausgeschlos-
sen, nicht einmal das Widerspriichlichste, und deshalb kann man auch nicht a priori sa-
gen, nie hitte ein Monarchist oder ein Konservativer so eine Metaphysik schreiben kon-
nen — doch, méglich und denkbarist das schon. Aber kohirenterist es nun einmal schon,
dass da ein Linker eine Metaphysik der reinen Vielheiten schreibt. In ihr gibt es aber kei-
nen zwingenden Grund, einem Blutsiufer wie Mao zu huldigen. Deshalb stellt es in der
Tat keine Schwierigkeit dar, einerseits die Verehrung fiir Mao rundweg abzulehnen und

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -

15


https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

doch andererseits die philosophische Substanz von Badious Denken zu wiirdigen. Beide
sind nicht ohne jede Beziehung zueinander, aber ihre Beziehung ist kontingent.)

Das Imaginarium der erschopfenden Kategorisierung. Es muss aber noch mehr gesagt wer-
den: Erstens ist klar, dass nicht jeder reflektierende Text ein linker ist. Und es ist klar,
dass es linke Texte gibt, die nicht nur unreflektiert, sondern geradehin dumm sind - es
sei denn, man wollte nun wieder irgendeinen normativen Begriff einfithren und zwi-
schen dem »wahren« Linkssein und dem nur vermeintlichen unterscheiden. Aber sol-
che Unterscheidung fithren zu nichts, da in ihnen die Beweisabsicht allzu offensicht-
lich durchscheint. Es gibt natiirlich auch Texte, die gar nicht in erster Linie politisch
sind, fir die die angesprochene Fragestellung deshalb gar keine Bedeutung hat. Zwei-
tens ist es von der allergrofRten Wichtigkeit, sich die vergréberten Vorstellungen des Po-
litischen vom Leib zu halten: Wenn man, wie ich hier, mit solchen Begriffen wie Reaktion,
Emanzipation, Liberalismus, Konservativismus, Links, Rechts, Faschismus, Kommunis-
mus usw. operiert, dann liegt die Idee nahe, dass es sich bei diesen Kategorien um die
verschiedenen Moglichkeiten der politischen »Orientierung« handelt, die sich vielleicht
noch untereinander in begriffliche Verhiltnisse der Unter- und Uberordnung bringen
lassen (so dass z.B. der Faschismus ein Uberbegriff fiir den Nationalsozialismus ist oder
auch nicht), die aber alle zusammen das Feld der Méglichkeiten und damit das Reich
des Politischen erschépfen. Das ist aber eine genauso nutzlose wie unpassende Betrach-
tungsweise. In Wahrheit garantiert uns nichts, dass alle diese Begriffe auf ein und der-
selben Ebene liegen, dass sie Begriffe von derselben Art sind. Es ist doch im Gegenteil so,
dass das Verstindnis von Politik, das in einem klassischen oder auch modernen Libera-
lismus gepflegt wird, toto coelo von dem Begriff des Politischen unterschieden ist, der
im Kommunismus wirkt. Es gibt fast keine Berithrung zwischen dem, was hier und da
Politik heif3t. Solche Kategorien bilden also weder eine hierarchische Begriffspyramide

6 Es ist der fiir Badiou zentrale Begriff der Treue, der hier Aufschluss geben kann. Die Treue ist die
Fortschreibung eines Ereignisses in den zufalligen Begegnungen mit den Tatsachen und Umstén-
den des Lebens. Es ist dabei die Treue als solche, die in sich das Kriterium dieser Fortschreibung
und damit ihrer selbst tragt. Mit anderen Worten: Es ldsst sich kein objektives Kriterium ange-
ben, was es heifdt, Mao oder dem Maoismus treu zu bleiben. Treue aber braucht es, denn wo die
Treue aufhort, da versickert ein Strom, der von einem Ereignis und einer Intervention (oder einem
»Eingriff«) als Quelle herriithrt und der zu einer tiefgreifenden Umbildung des Feldes des Wirkli-
chen fithrt. Aus dem Ereignis, vermittelt Gber den Eingriff, in der Treue dringt Geschichte in die
Natur ein. Dort, wo Treue praktiziert wird, ist ganz eigentlich nur ein Subjekt. Eine Treue ist also
grundlegend, sowohl fiir die Méglichkeit von Geschichte wie die des Subjektseins. Welche aber,
und wie sich diese Treue im Einzelnen auswirkt, ist nicht schon festgelegt. Damit ist Badious Treue
zu Mao eine gewisse theoretische Grundlage gegeben, und man sieht auch, dass diese Treue keine
Dogmatik sein muss. Es bleibt aber dabei, dass es heute nicht mehr zu rechtfertigen ist, Mao treu
bleiben zu wollen. Irgendwann ergeben auch die scharfsinnigsten Rationalisierungen keinen Sinn
mehr. Simon Leys zitiert angesichts der Verblendung westlicher Intellektueller in der Einschat-
zung von Mao und seiner »Kulturrevolution« (konkret ist es Barthes, der sich bei einem China-
Besuch 1974 von der Propaganda hatte einlullen lassen) George Orwell, der (natiirlich in ande-
rem Kontext) erklart hatte, dass man schon zur Intelligenzia geh6ren muss, um solche Sachen zu
schreiben; ein durchschnittlicher Mensch kénnte nicht so dumm sein; vgl. Leys: Roland Barthes en
Chine. 215.

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

noch ein Kontinuum noch die verschiedenen essentiellen Aspekte der einen Politik. Sie
bezeichnen vielmehr absolute Bruchlinien, an denen sich offenbart, dass es von Politik
iiberhaupt keinen kohirenten Begriff geben kann. Die Existenz dessen, was diese ver-
schiedenen Kategorien anzeigen, markiert jeweils einen nicht zu vermittelnden Streit iiber
die Essenz von Politik. Und es gibt nun einmal keine hohere Instanz, vor der diese »Rich-
tungen« ihre Anspriiche vortragen konnen und von denen sie gerichtet werden. Es ist
nur die faktische Vorherrschaft eines liberal-demokratischen Modells mit Parlamenta-
rismus und Kapitalismus, die — wie alle Vorherrschaften — ihre Position fiir die einzige
erklirt (die einzige wohlgemerke, nicht die einzig wahre!) und von der aus sich die an-
deren in ihrer relativen Nihe oder Ferne zu ihr positionieren. Um dieser Tatsache einer
radikalen Disparitit des Politischen Rechnung zu tragen, wire es vielleicht empfehlens-
wert, die Begriffe von Rechts und Links fallenzulassen, die einer sehr simplifizierenden
weil schlicht verriumlichenden Logik Vorschub leisten. Es wire empfehlenswert — aber
da diese Begriffe sich nun einmal eingebiirgert haben, werde auch ich sie beibehalten.

Nicht nur bezeichnen diese Kategorien (Liberalismus, Konservativismus, Kommu-
nismus, Reaktion usw. usf.) inkommensurable Begriffe von Politik, so dass an eine har-
monische Verteilung gar nicht zu denken ist; nicht nur kann niemand garantieren, dass
mit ihnen alles gesagt ist, was man tiber Politik sagen kann; sie bezeichnen in Wahr-
heit auch ganz verschiedenes. Die Verhiltnisse, in denen Politik dort zu Wirtschaft, Ge-
sellschaft, Kultur, Sitte, Krieg usw. gedacht wird, sind hochst variabel, und dementspre-
chend ist ihr jeweiliger Realititstyp auch ein anderer: Kommunismus, da wird keiner
driiber streiten, ist eine politische Doktrin und Bewegung. Aber auch wenn wir bestimm-
te Parteien als konservativ bezeichnen, ist itberhaupt nicht sicher, dass dieses Adjektiv
primdr etwas Politisches bezeichnet; vielleicht sind die konservativen Politiken im Ge-
genteil Ausfluss einer Gemiitslage, die fiir sich genommen (und nach dem eigenen Ver-
stindnis) gar nicht so politisch ist. Und die Reaktion? Ich werde im Verlauf dieser Vorle-
sung fuir einen Begriff der Reaktion argumentieren, der sie in erster Linie als eine affektive
Wirklichkeit fasst. Erst von dieser affektiven Wirklichkeit her wird ihr politischer Inhalt
wie ihre politische Gestalt verstindlich. Wieder merkt man, dass man Apfeln mit Birnen
vergliche, wollte man den Kommunismus mit der Reaktion vergleichen und auf besser
oder schlechter abklopfen.

Es ist also richtig, dass es einen moralischen Unterschied zwischen den emanzi-
patorischen Denkweisen und den reaktioniren gibt, insofern jene einen grundsitzli-
chen Respekt vor dem anderen fordern, der fiir diese im Gegenteil Symptom einer um
sich greifenden Verweichlichung ist. In einer anderen Hinsicht aber ist dieser Unter-
schied bedeutungslos, weil man eben nicht von Dingen spricht, die miteinander vergli-
chen werden kénnen. Dass er bedeutungslos ist, merkt man ganz einfach daran, dass
es erschiitternd wirkungslos ist, diesen moralischen Unterschied gegen die Reaktion ins
Feld zu fihren. Sie ist radikal unempfindlich gegen dieses Argument; manche ihrer Ver-
treter*innen machen daraus geradezu eine Tugend. Der Widerstreit spielt offenbar auf
einem anderen Niveau ab, auf dem die Moral oder zumindest diese Moral keine Ressour-
cen besitzt. Wahrheit und Falschheit, das moralisch Gute wie das moralisch zu Verach-
tende sind hier keine Spielkarten, sondern im Gegenteil die Einsitze, um die gerungen
wird.

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Vorgriff I: Wie es nicht lauft. Dieser grofie Umweg, um ein oder zwei einfache Dinge zu
sagen: Erstens soll es hier nur um die Reaktion oder das reaktionire Denken gehen. Von
allen Unterstellungen von Symmetrie oder Gegensitzlichkeit (die ja auch ein eindeutiges
Verhiltnis ist) soll abgesehen werden. Zwar kann und muss man die Reaktion von ande-
ren Denkweisen abgrenzen; aber man braucht nicht glauben, dass die Klirung der Reak-
tion irgendwie auch Einsichten z.B. iiber die Emanzipation ergibt, zumindest nicht auf
dem Weg eines einfachen Riickschlusses. Zweitens gilt es einen wahren Drahtseilakt zu
vollziehen: Denn ich bin zutiefst davon iiberzeugt, dass die Reaktion moralisch abscheu-
lich und nicht zu rechtfertigen ist, dass sie intrinsisch gewaltsam und riicksichtslos ist.
Esist diese tief empfundene Uberzeugung, die mich itberhaupt das Wort ergreifen lisst.
Doch zugleich kann das Vorhaben nur gelingen, wenn alle wohlfeile moralische Selbst-
herrlichkeit auf Abstand gehalten wird. (Es ist mir nicht immer gelungen, wie selbst
die wohlmeinendste Leserin schnell merken wird.) Das nicht etwa, weil man sonst nicht
»objektiv« genug vorginge, sondern weil dieses Moralisieren vollkommen kraftlos gegen
die Reaktion ist. Ein moralisches Argumentieren trifft die Reaktion einfach nicht, und wenn es
tiberhaupt einen Effekt hat, dann den der Reaktanz: »Du hiltst dich fiir so viel besser als
ich, du meinst, ich sei verworfen? Du kannst mich mal mit deiner Selbstgefilligkeit und
Uberheblichkeit! Ich zeige dir verworfen!«

Dasselbe gilt fiir das intellektuelle Argument. Ich werde zu zeigen versuchen, dass die
reaktioniren Denker*innen umso schlechtere Theoretiker*innen sind, je mehr sie dem
urspriinglichen Impuls der Reaktion freien Lauf lassen. Manches, was ich prisentieren
werde, ich richtiggehend hirnrissig. Ich mache mir die Mithe dieser philosophischen
Kritik nicht in der Hoffnung, damit die Reaktion zu »widerlegen« — das geht einfach
nicht. Wenn ich mich dennoch dieser Arbeit unterziehe, dann vielleicht auf der einen
Seite ganz einfach, weil ich manchmal fassungslos war, was fiir einen Schund gewisse
Leute schreiben und vor allem dass andre diesen Schund fiir irgendetwas Bedenkens-
wertes halten konnten. Vor allem aber dient diese Arbeit dem Zweck, den wahren Ort
der Auseinandersetzung freizulegen. Dieser ist nicht moralisch, er ist aber auch nicht
intellektuell oder theoretisch. Kurz gesagt ist der Zweck der, auf diese Frage zu fithren:
Wenn sich die Autor*innen der Reaktion manchmal nicht mal Mithe gegeben haben zu
verschleiern, wie dumm und bodenlos ihre Aussagen sind — wie konnte es dann sein,
dass sie mit solchem Prestige belegt wurden, dass ihre Biicher gefeiert und sie zu Helden
erhoben werden? Natitrlich, man kann es sich immer leicht machen und sagen: »Wahr-
scheinlich sind die Leser halt genauso dumm.« Doch abgesehen davon, dass diese Ant-
wort ganz offensichtlich nur die eigenen Vorurteile bestitigen soll, also nicht besser ist
als das, was sie kritisiert, ist das Problem ganz einfach dieses: Carl Schmitt z.B. schreibt
teilweise die krudesten Sachen — aber dumm war er ganz sicher nicht. Was also ist es,
das diese Autor*innen antreibt? Und was ist es, das sie so attraktiv ausmacht? Man fin-
det auf YouTube ein kurzes Video zu Ayn Rand, das einen sehr passenden Titel trigt:
»How is that still a thing?« Diese Frage — »how is that still a thing?« — miissen wir ernst
nehmen.

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

Vorgriff I1: Der Begriff der Reaktion. Um der Leserin das Leben zu erleichtern, will ich im-
merhin grob den Begriff der Reaktion umreifien, wie ich ihn im Folgenden entwickeln
werde.

Ich verstehe unter der Reaktion oder dem reaktioniren Denken nicht in erster Li-
nie eine politische Richtung, sondern eine gewisse Okonomie von Affektion und Libido. Es
geht um eine gewisse Art des Empfindens, Begehrens, des Fithlens, um eine unmittelbare
Weise der Begegnung mit und der Integration von Wirklichkeit. Wenn ich sage »unmittelbarx,
dann meine ich damit, dass hier nicht erst geistige oder theoretische Mechanismen wir-
ken oder moralische Erwigungen. Dieses Empfinden muss also nicht in jedem einzelnen
Fall durch irgendeinen anderen Prozess erst wieder hergestellt werden. Es bildet eine
eigene und in sich stimmige Gestalt — die aber nicht absolut geschlossen bleibt, einfach
schon deshalb, weil es in unserer Welt nichts gibt, was absolut geschlossen wire. Diese
unmittelbare Weise der Begegnung schlief3t deshalb aber Gedanken, Erinnerungen, Ur-
teile usw. nicht aus; sie bilden vielmehr wesentliche Elemente von ihr. Sie verdichtet sich
in ihnen und legt sich zugleich in sie auseinander. Sie ist aber nicht die Totalitit ihrer
Elemente, die ihnen irgendwie vorherginge — dann wire dieses reaktionire Empfinden
einfach ein Schicksal, das einen iiberkommt: ein selbst recht reaktionirer Gedanke. Das
reaktionire Empfinden ist aber auch mehr als die schlichte Summe von Gedanken, Sym-
pathien, moralischen Vorurteilen usw. Sie bildet, so sehr sie ohne ihre Elemente nichts
wire, doch etwas Eigenes, das sich nicht direkt aus ihnen ableiten ldsst. Auch schlief3t die
Unmittelbarkeit keineswegs eine Geschichte aus: Wie alles andere in der Welt entsteht
die Reaktion, sie hat ihre Phasen und deshalb kann sie auch wieder vergehen.

Die Reaktion ist kein Gegenstand der Psychologie. Sie ist nichts in mir oder den an-
deren, sie ist kein Seelen- oder Gemiitszustand, keine psychische Disposition, keine Pa-
thologie. Zumindest ist all das nicht primir. Das klingt jetzt ganz iiberraschend, denn
wenn ich eben von Empfinden, Fithlen, Affektion, Libido usw. gesprochen habe, dann
habe ich doch unzweifelhaft psychologische Termini gebraucht. Aber wir miissen uns
wahrscheinlich von den allermeisten Vorstellungen freimachen, die wir gemeinhin mit
der Psychologie verbinden. Ihr Fehler ist immer, das Psychische fiir etwas »in mir« zu
halten. Und wenn man so spricht, dann hat man die allergr6ften Schwierigkeiten zu er-
kliren, wie denn etwas da rein kommt, d.h. wie eine echte und lebendige Interaktion
zwischen mir und dem Rest des Wirklichen zustande kommen kann.

Ohne in die Tiefen dieser Frage hinabzusteigen, die in ganz andere Bereiche fithren
wiirde — und dann aber auch wieder nicht, denn das Politische ist nicht ohne Bezug zu
dieser Frage —, mache ich es mir hier einfach. Ich nehme nimlich den Begriff der Af-
fektion, wie ihn Spinoza verwendet, und dann kann man sagen: Eine Affektion, das ist
das, was geschieht oder entsteht, wenn zwei oder mehrere Dinge miteinander in Kon-
takt und Interaktion treten; deshalb setzt sich die Affektion in ihrer konkreten Gestalt
aus der Natur aller beteiligten Dinge zusammen.” Der Vorteil dieser Konzeption ist, dass
man gar nicht mehr fragen braucht, ob etwas in mir oder woanders ist. Das Ereignis der
Begegnung selbst, in dem sich Emotionales, Intellektuelles und Moralisches untrennbar
miteinander vermengt, ist das, wo die Menschen und Dinge so miteinander in Austausch

7 Vgl. Ethik. llax1’ und 11p16.

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

treten, dass die Unterscheidung in Innen und Aufien, die so viele theoretische Schwierig-
keiten verursacht, nicht mehr gilt. Die Affektion ist die vielfach geformte und gestaltete
Oberfliche, an der die Dinge einander begegnen.

Wir konnen deshalb die Reaktion als ein primir soziales Phinomen auffassen. Die Re-
aktion lebt in Gesellschaften, sie pflanzt sich dort fort oder sie geht ein; sie gedeiht unter
bestimmten Bedingungen besser als unter anderen; und sie ist, wie jedes soziale Phino-
men, intrinsisch expansiv: Sie greift itber zum nichsten, sie ist epidemisch. Im Unter-
schied aber zu einem Virus verstirke sich diese Ansteckung im Riicksto® noch einmal:
Wenn ich mich bei jemandem mit Corona anstecke, dann hat das auf dessen Infektion
keine unmittelbare Wirkung. Wenn ich aber jemanden mit einem Gedanken oder einer
Uberzeugung oder einem Empfinden anstecke, dann kommt seine Ansteckung auf mich
zuriick und verfestigt bei mir den Gedanken, die Uberzeugung oder die Empfindung,
die vielleicht zuerst nur versuchsweise gedufiert wurden. »Sieh an«, sagt man sich da,
»die anderen sehen es auch so, dann wird es wohl wahr sein.«

Der Vorteil, die Reaktion nicht als ein psychisches, sondern als ein soziales Phino-
men aufzufassen, besteht darin, dass man auf allerlei Fragen verzichten kann, die nur
in Verwirrungen fithren kénnen. So ist dann z.B. nicht mehr die Frage, wie jemand zum
Reaktionir geworden ist, sondern warum jemand der Reaktion bereitwillig nachgege-
ben hat, welche Affektgewinne sie ihm oder ihr verspricht, warum er oder sie diesen be-
sonderen Genuss zugelassen hat und in welchem Maf3. Es erlaubt weiterhin, dem Rech-
nung zu tragen, was alle Theorien ihrer Natur nach auszuradieren bestrebt sind: die fun-
damentale Widerspriichlichkeit der Menschen. Niemand ist ganz Reaktionir. Das aber
nicht deshalb, weil die Reaktion irgendeine Art von Ideal darstellt, sei es fiir den Reak-
tiondr oder sei es im Sinn eines theoretischen Idealtyps fir die philosophische Kritik.
Sondern die Idee, ganz und gar Reaktionir zu sein, ist genauso sinnvoll, als wollte man
fragen, wie denn ein »ganz und gar Corona-Kranker« aussehen wiirde oder — um nichtin
den Verdacht zu geraten, mit der impliziten Gleichsetzung von Reaktion und Krankheit
einen billigen Treffer markieren zu wollen — wie ein vollkommen christlicher Mensch
aussehen wiirde. Da es sich hier um soziale und historische, sich wandelnde und in sich
schon vielfiltige, sich ausweitende und zusammenziehende Phinomene handelt, ist die
Idee einer vollkommenen Ubernahme eines Menschen durch so ein Phinomen ganz ein-
fach sinnlos. Weiterhin muss die Reaktion nun nicht mehr als ein Schicksal erscheinen:
Natiirlich entscheiden wir nicht frei iiber unsere Loyalititen und unser Empfinden. Esist
ganz unsinnig, sich die Sache so vorzustellen, als wiirde das souverine Subjekt nun eine
mogliche Parteinahme fiir die Reaktion vor sich sehen oder fiir eine bestimmte Art des
Empfindens und dann entscheiden, Hopp oder Topp, und dann so jemand werden. Aber
trotzdem erleiden wir nicht einfach passiv die Wege, die unser Leben nimmt. Wir wir-
ken, der spinozistische Begriff der Affektion sagt es ja, immer daran mit. Deshalb kann
jemand Tausend Schritte auf dem Weg der Reaktion gegangen sein; rein a priori gibt es
keinen Grund, weshalb er oder sie diesen Weg unbeirrt bis zum Ende gehen miisste. Frei-
lich, die Gewohnheit, die eigene Geschichte, die mit dem Weg verkniipft ist, die soziale
Verstirkung durch das Umfeld, in das man sich, dank dieses Weges eben, eingefunden
hat, wirken als massive Hindernisse. Man bricht nicht einfach aus einer Affektékono-
mie aus, in der man sich jahrelang eingerichtet und aus der man Genuss gezogen hat.
Aufierdem gibt es noch Fille, in denen das Wort von Macbeth gilt:

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

| amin blood
Stepped in so far that should | wade no more,
Returning were as tedious as go o'er. (I11. 4.136—138)

Aber es bleibt dabei: Man ist nicht einfach Reaktionir. Da die Reaktion Produkt einer
Geschichte und einer sozialen Dynamik ist, kann sie kein Schicksal sein. Es gibt immer
mal wieder solche angeblich wissenschaftlichen Untersuchungen dariiber, welcher An-
teil der deutschen Bevélkerung anfillig fiir rechtsextremes Denken ist — so als gibe es
bei manchen Menschen irgendein naturgegebenes Faschismusreservoir. Ich halte solche
Spekulationen fir absolut unsinnig und kontraproduktiv und vor allen Dingen glaube
ich nicht, dass man iiberzeugend darlegen kann, dass diesen Behauptungen eine serigse
wissenschaftliche Methode zugrunde liegt. SchlieRlich lasst sich mit der sozialen Per-
spektive die Vielfalt der Ausprigungen erkliren, die die Reaktion in ihren unterschied-
lichen Vertreter*innen annimmt: Bei niemandem kommt diese Ansteckung in der glei-
chen Weise an, im gleichen MafR, zeigt sich in derselben Gestalt. Die Autor*innen, die in
diesem Buch zu Wort kommen werden, sagen nicht einfach alle dasselbe. Es gibt grofle
Unterschiede in den Thesen wie auch in der Qualitit der Texte. Nicht einmal die »politi-
sche Orientierungx, die sich jeweils mit der Reaktion verbindet, ist zwingend die gleiche.
Dennoch lisst sich eine Familienihnlichkeit nicht abstreiten.

Wir sind damit bei einem besonders heiklen Punkt: Wie lisst sich denn die »Einheit«
dieses Phinomens fassen? In der Tat scheint doch schon unsere Sprachverwendung an-
zuzeigen, dass es mit dieser Einheit nicht so einfach steht. Denn ich verwende hier zwar
haufig das Substantiv »die Reaktion«; der allgemeine Sprachgebrauch tut das aber nicht.
Vielmehr verwendet er fast nur das Adjektiv »reaktionir«. Es scheint, die Reaktion wire
etwas, das sich nur schlecht als Substantiv aussagen lisst.

Versuchsweise sollten wir es vielleicht so nehmen: Die Reaktion bezeichnet keine Es-
senz oder Idee. Sie hat nicht den einen Kern, von dem her sie sich entfaltet, es gibt nicht
den einen theoretischen Schliissel, der ihre Geheimnisse aufschliefit. Sie ist, als eine so-
zial sich fortpflanzende Affektékonomie, selbst eine Sache, die nur in Abweichung und
bestindiger Neufassung existiert, die aber zugleich, da sie Anlass gibt fiir Aussagen, Tex-
te, Urteile, Gedanken usw., wieder auf sich zuriickwirkt und in dieser »objektiviertenc
Form die Ansteckung mit vorantreibt, so dass die jeweilige Abweichung, die sie beijedem
neuen Subjekt gewinnt, durch die relative Bestindigkeit der »objektivierten« Formen
ihrer Existenz gegengehalten wird. Freilich sollte man den Affektgehalt und die Texte,
Reden und nicht zuletzt Handlungen nicht gegeneinander ausspielen. Es sind die ver-
schiedenen Aggregatzustinde, die die Reaktion annehmen kann — und im Gegensatz zu
physischen Realititen ist die Reaktion umso stirker, je dichter diese Aggregatzustinde
nebeneinander existieren. Sie peitschen sich gegenseitig hoch. Es gibt also eine »Ein-
heit« der Reaktion, die aber nicht etwa tiber oder jenseits der konkreten, empirischen
Auflerungen besteht, sondern in ihr gestiftet wird, in der Ansteckung und durch die Ge-
schichte der Abweichungen und immer neuen theoretischen Fassungen hindurch. Sie
aufzuzeigen, wird eben Aufgabe der Vorlesung sein.

Vor allem wird sich zeigen, dass sich der »Begriff« der Reaktion nur dann verstind-
lich machen lisst, wenn man das reaktionire Denken als eine spezifische Bewegung be-
greift: eine Bewegung, die in einem Affekt ansetzt und auf einen Affekt abzielt, doch so,

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -

21


https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

dass zwischen beide die Produktion eines Textes geschaltet ist, der als eine Form des
Denkens auftritt. Es geht daher nicht an, die Reaktion iiber ein bestimmtes Set an An-
schauungen oder Ideen zu begreifen; man muss vielmehr immer diese Bewegung su-
chen, die sich in der Tat mit erstaunlicher Verlisslichkeit finden lisst.

Schlielich ist die Reaktion eine historische Realitit. Ich werde darauf noch niher ein-
gehen, deshalb hier nur als Vorgriff dies: Die Reaktion ist Reaktion im Wortsinn, denn sie
reagiert auf einen bestimmten historischen Moment, der kurz gesagt mit der Franzdsi-
schen Revolution bezeichnet ist. Deshalb gibt es die Reaktion nicht immer und tberall.
Sie ist an gewisse Voraussetzungen gebunden, sie ist wesentlich die Reaktion auf eine
demokratische Provokation. Wo es die nicht gibt, kann es zwar z.B. einen ausgeprigten
Konservativismus geben (wie z.B. bei dem eingangs erwihnten Konfuzius), aber keine
Reaktion.

Du kommst hier nicht rein. Die Auswahl der Autor*innen, die ich behandeln werde, ist
ziemlich subjektiv. Sie ist vor allem von der europdischen Warte aus getroffen, und mehr
noch von der deutschen aus. Zudem wird man eine historische Eingrenzung feststellen:
Alle Protagonist®innen der Reaktion im engen Sinn, die ich behandeln werde, haben ihre
schriftstellerische Karriere vor dem Zweiten Weltkrieg begonnen.

Man braucht auch keine Vollstindigkeit erwarten. Es fehlen sicher Protagonisten,
die manch andre fir zentral halten wiirde, z.B. (um nur ein paar zu nennen) Spengler,
Freyer,® Evola, Klages oder auch jemand wie George Sorel, dem in einer vollstindigen Ge-
schichte der Reaktion eine besonders eigentiimliche Position zukime. Andere Autoren,
die ich heranziehe, werden von manch anderen anders bewertet; diese letzteren werden
»ihren« Heidegger oder »ihre« Rand nicht bei mir wiedererkennen.

All diese Einschrinkungen dienen einem positiven Zweck, indem es eben nicht um
die erschopfende Analyse dieses oder jenes Autors geht, sondern um die Erstellung eines
verlisslichen Begriffs reaktioniren Denkens. (Wenn der so gewonnen Begrift der Reak-
tion sich als anwendbar auf andere, historische oder gegenwirtige Schriftsteller*innen
erweist, dann ist auch die historische Begrenzung nicht mehr zu beanstanden.) Dass es
dabei zu gewissen Perspektivierungen oder, wie die Kritiker sagen werden, Verkiirzun-
gen kommt, lisst sich nicht vermeiden. Ich werde aber in jedem Fall zu zeigen versu-
chen, dass oder inwiefern die behandelten Autoren prizise die Bewegung der Reaktion

8 Hans Freyer ist heute eher vergessen, was in etwa seinem geistigen Format entspricht. Er hat aber
nicht nur stilistisch und inhaltlich friih einige Leitmotive und -formen des reaktionaren Denkens
in der Weimarer Republik gepragt sowie selbst bruchlos den Ubergang zum Nationalsozialismus
vollzogen; er hat der reaktiondren und faschistischen Tradition auch ein wichtiges Stichwort gege-
ben: Einem kurzen Buch, das zuerst 1918 erschien, gab er den Titel Antdus, nach dem mythischen
Riesen, den Herkules besiegte. Ernst Jiinger und Mircea Eliade erwiesen diesem kaum lesbaren
und schwerverdaulichen Text die Ehre, als sie die Zeitschrift, die sie zwischen 1959 und 1971 ge-
meinsam herausgaben, Antaios nannten. Der Verlag, der heute denselben Namen tragt, ist das
zentrale Publikationsorgan der radikalen Rechten, gemeinsam mit der Zeitschrift Sezession, die
wie der Verlag auch von Gotz Kubitschek betrieben wird. Nimmt man noch das »Institut fiir Staats-
politik« dazu, das als herausgebendes Organ der Sezession fungiert, hat man wahrscheinlich den
derzeit zentralen Knotenpunkt der ideologischen Infrastruktur der radikalen Rechten in Deutsch-
land vor sich.

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

vollziehen — und dass und inwiefern ihr Denken genau dadurch entwertet wird. Der po-
lemische Tonfall, in dem das oft geschieht, ist dabei ein gutes Beispiel fiir den spinozis-
tischen Begriff von Affektion, denn er ist Antwort auf den Unfug, den ich in den Texten
angetroffen habe, und doch ist er meine Tat: Ich war einfach nicht fihig, anders dariiber
zu schreiben.

Was kommt. Das Buch ist im Wesentlichen eine grobe historische Rekonstruktion
anhand einer Reihe von Autor*innen. Grob gesagt lassen sich drei Etappen dieser Ge-
schichte unterscheiden: Hobbes gehort in die Vorgeschichte der Reaktion; er ist selbst
allerdings kein Reaktionir. Burke und de Maistre sind die Vertreter der Frithgeschichte
der Reaktion, dort, wo sie noch als Gegenrevolution (d.h. als politischer Kampf zur
Wiederherstellung des Ancien Regime) auftreten konnte. Nietzsche erfiillt in meiner
Rekonstruktion eine wichtige Scharnierfunktion zwischen Gegenrevolution und Reak-
tion, da in seinem Denken die Literarisierung des Denkens mit neuer Radikalitit und
zugleich mit einer gewissen Bewusstheit betrieben wird - eine Literarisierung, die das
Wesen des reaktioniren Denkens bestimmen wird. Die Portrits danach bilden eine
Galerie der im engen Sinn reaktiondren Denker (mit der Ausnahme von Ortega y Gasset,
der einen speziellen Fall darstellt). In diesen letzteren Teil sind zudem ein paar kleine
Vignetten zu Einzelmomenten der reaktioniren Befindlichkeit eingestreut. Ich ende
mit zwei Kapiteln, die resiimieren und Ausblicke bieten sollen.

Was es schon gibt. An der Stelle einer ohnehin unméglichen Ubersicht iiber die Litera-
tur zu reaktiondren und faschistischen Denkformen, begniige ich mich damit, ein paar
Autoren zu nennen, die mir wichtige Einblicke in das Wesen der Reaktion eréffnet ha-
ben. Zuerst ist Klaus Theweleit zu nennen, dessen bereits klassische Studie zu den Mén-
nerphantasien (1977/78) nicht nur methodisch neue Horizonte erschlossen hat, sondern
auch durch seinen Scharfsinn und seine Sensibilitit fir die »metaphysischen« Grundla-
gen der Kritik des Faschismus bis heute richtungweisend ist. Der US-amerikanische Po-
litikwissenschaftler Corey Robin ist der Verfasser mehrerer griindlicher und eindrucks-
voller Studien zum Thema, die vor allem die amerikanische Seite der Reaktion beleuch-
ten: Fear. The history of a political idea (2004); The reactionary mind. Conservatism from Edmund
Burke to Sarah Palin (2011; die Ausgabe von 2018 setzt dann Trump an die Stelle von Palin);
The enigma of Clarence Thomas (2019). Sehr aufschlussreich sind auch die Portrits von Per-
sonen, historischen Konstellationen und Themen, die Mark Lilla entworfen hat in: The
Reckless Mind. Intellectuals and Politics (2001, erweiterte Fassung 2016) und The Shipwrecked
Mind. On Political Reaction (2016). Kiirzlich hat Simon Strick eine besonders beeindru-
ckende und besonders beingstigende Studie iiber die Synergieeftekte von Neuen Rech-
ten und Neuen Medien vorgelegt (Rechte Gefiihle. Affekte und Strategien des digitalen Faschis-
mus, 2021), die in manchem Theweleits Arbeit ein Update fiir das digitale Zeitalter gibt.
Emanuele Caminada hat mich, als das Buch bereits im Wesentlichen fertig war, auf die
Arbeiten von Furio Jesi aufmerksam gemacht. In der Tat ist dessen Analyse der Cultu-
ra di destra hochst eindrucksvoll und kenntnisreich. Was er zu den »Ideen ohne Worte«
schreibt, deckt sich in vielem mit dem, was ich in Bezug auf Jiinger »Idealismus ohne
Idee« nenne: die schiere, verbale Evokation einer Bedeutsamkeit, die auferhalb dieser
Evokation aber nicht besteht — es sei denn als ideologischer Deckmantel fiir die Enthis-

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -

23


https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

torisierung von realen politischen Verhiltnissen und noch der Geschichte selbst. Die Ge-
schichte wird in Jesis Rekonstruktion der rechten Kultur zu einem Brei (»pappa«) einge-
kocht, in der keine Unterschiede mehr erkennbar sind und die nur noch diffus »GrofRe«
suggerieren und legitimieren soll (Jesi spricht von »spirituellem Luxus«). (So ist es z.B.
nicht nétig, iiber Goethe differenzierte Meinungen zu haben, ja nicht einmal, eine Zeile
von ihm je gelesen zu haben, um in ihm den grof3en Dichter der Deutschen zu sehen,
auf den man sich kostenlos berufen kann.) Jesi verfolgt die Geschichte dieser Manipu-
lation in die verschiedensten Richtungen, sowohl als Vorgeschichte des Faschismus wie
als Praxis des Neofaschismus, sowie in den verschiedenen nationalen Spielarten des Fa-
schismus. Besonders beeindruckend sind aber die Hypothesen, die Jesi im ersten Teil des
Buches bzgl. des esoterischen Faschismus aufstellt: Er versucht zu zeigen, wie der esote-
rische Faschismus sich auf eine Mythologie des Blutopfers stiitzt, die Motive ausgerech-
net derjiidischen Mystik aufnimmt, umdreht und brutalisiert, so dass eine »Religion des
Todes« entsteht.

https://dol.org/10.14361/9783839489798-002 - am 14.02.2026, 09:55:48. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

