
ESSAY

Marie-Luisa Frick

Politische und gesellschaftliche Transformationen unter dem Radar:
Ein Irrlicht namens »Arabischer Frühling«

Aus philosophischer Sicht – und wohl auch aus einer fundierten historischen Per-
spektive – ist Veränderung keine exzeptionelle Qualität einzelner Phänomene, son-
dern inhärentes Moment alles Lebendigen. Das gilt auch für Umbrüche politischer
Systeme und Umformungsprozesse gesellschaftlicher Verhältnisse. Derartige Trans-
formationen werden unterschiedlich erlebt, woraus sich wichtige Fragestellungen
ergeben. Dies betrifft nicht nur die Problematik, anhand welcher Kriterien und von
welchen Standpunkten aus politische und gesellschaftliche Transformationen nor-
mativ evaluiert werden können, sondern bereits die grundsätzlichere Frage, welche
Eigenschaften Prozesse aufweisen beziehungsweise welche ihnen zugeschrieben wer-
den, die aus dem ununterbrochenen Fluss der Geschichte als Veränderungen der
besonderen Art, als (De-)Markierungen, herausgehoben werden. Welche Rolle spie-
len in diesem Zusammenhang »Oberflächenphänomene«, zum Beispiel politische
Umstürze und Massendemonstrationen, im Unterschied zu sublimeren Transfor-
mationen etwa der weltanschaulichen Konstitution gesellschaftlicher Kollektive?
Woran und wie lassen sich gerade letztere festmachen und erkennen, wenn ein
methodisch sinnvolles Heraustreten aus dem unmittelbaren Erlebnishorizont viel-
leicht gar nicht und eine adäquate Einschätzung wohl erst retrospektiv möglich ist?
Inwiefern verweisen politische und gesellschaftliche Transformationen und ihre
Akteure auf den Wagnischarakter politischen Handelns und Gestaltens und damit
auf die Ambivalenz menschlicher Freiheit, die darin besteht, dass die Freiheit zu
mehr Möglichkeiten gerade nicht mit der Freiheit von existenziellen Unsicherheiten
kongruent ist?1

Am Beispiel des sogenannten »Arabischen Frühlings«2 kann die Bedeutung dieser
Fragestellungen nachvollzogen werden. Ich möchte im Folgenden anhand ausge-
wählter Schlaglichter auf Facetten seines Verlaufs sowie deren (missglückten)
begrifflichen beziehungsweise theoretischen Ausdeutungen zeigen, wie die Komple-
xitätsbewältigung im Falle derartiger Transformationen immer wieder Gefahr läuft,
durch reduktionistische Betörungen unterlaufen zu werden.

 
1 Der vorliegende Text entstand im Mai 2013 und wurde seither unregelmäßig aktualisiert.

Zu Dank verpflichtet bin ich neben den anonymen Gutachtern für ihre Hinweise Hadeel,
Zayed, Fidè, Ahmed und Shadi für unsere Gespräche an jenen Sommerabenden in Galway.

2 Dieser Begriff wird angesichts der wenig frühlingshaften Folgen, welche die Umbrüche in
der MENA-Region zeitig(t)en, in Anführungszeichen verwendet. Arabellion und Arabi-
sches Erwachen werden synonym verwendet.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014, S. 657 – 680
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


Vom »Arabischen Fatalismus« zum »Ende der Geschichte«?

Die politischen Umbrüche in Nordafrika und im Nahen Osten seit 2010 haben der
Transformationsforschung eine schiere Unmenge an Datenmaterial und wider-
sprüchlichen theoretischen Bedienungsanleitungen zugemutet, die noch nicht
ansatzweise aufgearbeitet sind.3 Dies auch, weil man offenbar in keiner Weise auf
die Wucht der sich in ihnen rastlos entfaltenden und oft nur schwer einzuordnenden
Ereignisse vorbereitet war. Obwohl die »Arabellion« in Tunesien, Libyen und
Ägypten Vorläufer hatte – wenn man will, bereits im »Tīzī Wuzū-Frühling« 1980
in Algerien oder den Aufständen ebendort in Algier 1988, jedenfalls im niederge-
schlagenen iranischen Aufstand 2009 wie auch in kleineren lokalen öffentlichen
Protesterhebungen etwa in Tunesien,4 in der jahrzehntelangen Konfrontation des
ägyptischen Regimes durch die Muslimbruderschaft oder in den Machtkämpfen
zwischen Tripolis und Rebellen in Ost-Libyen –, wurden die Geschehnisse von der
großen Mehrheit der öffentlich vernommenen Kommentatoren als »völlig uner-
wartet« klassifiziert. Nun könnte man zugestehen, dass wohl niemand in der Lage
gewesen sein kann, den exakten Zeitpunkt, an dem der Funke der Veränderung
entzündet wurde, noch den Ort geschweige denn die regionale Dynamik vorauszu-
sehen, die damit in Gang gesetzt wurde. Doch verrät diese Affirmation der Überra-
schung, so sie nicht allein als Schutzbehauptung einer demaskierten sozial- bezie-
hungsweise politikwissenschaftlichen Elite anzusehen ist, auch einiges über den
(lange) vorherrschenden Blick auf Mashrek und Maghreb. Denn bis zum »Arabi-
schen Erwachen« stellten sich professionelle Beobachter weltweit die gleiche Frage:
»Warum entstehen in Osteuropa, Lateinamerika und großen Teilen von Asien aus
autoritären Staaten sonnige Demokratien, während der Nahe Osten in einem Halb-
dunkel von Elend und Unterdrückung stagniert?«5 Unerwartet wären die besagten
Umbrüche demnach vor allem, wenn man voraussetzt, dass die Menschen in dieser
Region »eigentlich« weniger als andere dazu bereit sind, ihr Schicksal in die eigenen
Hände zu nehmen. Dieser vermeintlich wesenshafte Fatalismus wird von solchen
orientalistischen Sichtweisen dabei gerade auch mit Verweis auf die Rolle der Reli-
gion, konkret des Islams, unterstrichen. Im weiteren Sinne könnte das ungläubige
Staunen angesichts der »Arabellion« auch mit dem Vorurteil in Zusammenhang
stehen, wonach der »Geist der Revolte« geradezu typisch abendländisch ist, wie
etwa Albert Camus behauptete, der in Algerien aufwuchs. Ihr ein inhärent säkulares
Moment zuschreibend, bemerkte er dazu: »Das Problem der Revolte hat demnach
nur innerhalb unserer westlichen Gesellschaft einen Sinn«.6 Mit den Aufständen in
der Region scheint diese Beurteilung obsolet, wie Gudrun Krämer ausführt: »Das

1.

 
3 Einen ambitionierten Versuch hat dazu etwa Ekkart Zimmermann vorgelegt (Zimmer-

mann 2013). Für eine umfassende Analyse des »Arabischen Frühlings« im weiteren Kon-
text der post-9/11-Weltordnung siehe Köchler 2014. Eine Betrachtung der Aufstände aus
raumtheoretischer Perspektive regt wiederum Jillian Schwedler an (Schwedler 2013).

4 Preysing 2013, S. 48.
5 Phares 2008, S. 101; Übersetzungen hier und im Folgenden M.-L.F.
6 Camus 1961 [1951], S. 24.

658 Marie-Luisa Frick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


›Könnensbewusstsein‹, das ihnen als Araber und Muslime verschiedentlich abge-
sprochen worden ist, haben sie unter Beweis gestellt und zugleich den Nachweis
erbracht, dass es nicht der Islam ist, der sie in ihrem Freiheitsstreben behinderte und
weiterhin behindert, sondern repressive Regime und deren internationale Verbün-
dete«.7

Doch parallel zu der Einschätzung, wonach den Menschen der betreffenden Län-
der ein derart emphatischer Bruch mit repressiven Herrschaftstraditionen kaum
zuzutrauen war, exisiert(e) eine weitere mächtige Theorietradition, aus deren Per-
spektive sich die Umbrüche in der Region Nahost und Nordafrika keineswegs uner-
wartet vollzogen, sondern im Gegenteil, einem vermeintlich universalen Drehbuch
folgend, dem Ende der Geschichte zustrebten. Damit gemeint ist die von Francis
Fukuyama im Zuge des Endes des Ost-West-Konflikts so prominent geprägte Vor-
stellung, der zufolge das westliche Modell des Liberalismus, der Demokratie und
Marktwirtschaft alle Konflikte mit rivalisierenden Ordnungskonzepten für sich ent-
schieden habe und schließlich ein goldenes globales Zeitalter anbrechen würde:
»Während die Menschheit sich dem Ende des Jahrtausends nähert, hat die Doppel-
krise des Autoritarismus und der sozialistischen Planwirtschaft nur einen Konkur-
renten im Ring übrig gelassen in Form einer Ideologie von potenziell universeller
Geltung: die liberale Demokratie, die Doktrin der individuellen Freiheit und der
Volkssouveränität«.8 Zwar schloss Fukuyama die Möglichkeit von »Rückfällen«
auf dem Weg zum so definierten Ziel nicht aus (»Rückfälle in primitivere Regie-
rungsformen wie Theokratien und Militärdiktaturen«),9 der geschichtliche End-
punkt der ideologischen Menschheits-Evolution stand für ihn jedoch außer Frage.
Inspiriert von einer solchen teleologischen Geschichtsauffassung, haben Beobachter
vereinzelt schon vor Jahren die Dynamik des »Arabischen Frühlings« antizipiert,
zum Beispiel der US-amerikanisch-libanesische Politologe Walid Phares, der 2008
»eine neue demokratische Revolution in der arabischen und moslemischen Welt«
prophezeite.10 Phares ist ein Beispiel dafür, dass sich optimistisch-lineare
Geschichtsphilosophien und orientalistische Vorurteile gerade nicht ausschließen:
Wenn die islamische Welt zwar »erwacht«, aber mitunter nicht schnell und ent-

 
7 Krämer 2011, S. 11.
8 Fukuyama 2006, S. 44.
9 Ebd., S. 3.

10 Phares 2008, S. 120. Er ist freilich keineswegs der Einzige, der schon vor Jahren zu einer
so prophetisch anmutenden Würdigung gelangte. Weit früher verkündete die marokka-
nische Soziologin Fatima Mernissi: »Die arabische Welt wird auseinanderbrechen«
(2002, S. 199) und begründete dies mit dem wachsenden Unbehagen, »das in den öko-
nomischen Frustrationen und der mangelnden Chancengleichheit wurzelt und sich u.a.
der Religion als Sprache des Protests, der Revolte oder auch der Verstellung und Mani-
pulation bedient« (ebd., S. 89). Sie warnte: »Diese Mischung aus Frustration und Reli-
gion ist explosiv im gesamten Mittelmeerraum, und wir müssen darauf gefasst sein, dass
sie uns mit ihrer Gewalt zerreibt, wenn wir nicht alle […] uns beeilen, sie zu analysieren,
und versuchen, Schmerzen und Erniedrigungen von Menschen aufzuheben« (ebd.).

Politische und gesellschaftliche Transformationen unter dem Radar 659

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


schlossen genug agiert, benötigt sie eben die »Hilfe« des Westens, der den Zielpunkt
der Geschichte schon verwirklicht hat – seien damit auch Kriege verbunden.11

So traditionsreich kulturevolutionistische Geschichtsdeutungen sein mögen, so
zahlreich sind ihre problematischen Aspekte. Letzteres zeigt dies sehr deutlich: Der
Ansehung der Geschichte als erkenn- und verstehbarer »einzelner, zusammenhän-
gender evolutionärer Prozess«12 wohnt stets die Versuchung inne, dem ohnehin als
unabwendbar und notwendig segensreich betrachteten Lauf der Dinge notfalls mit
eigener Kraft beziehungsweise Gewalt nachzuhelfen, um ihn zu beschleunigen.
Doch unabhängig von möglichen negativen Auswirkungen solcher Ansätze sind sie
auf einer grundlegenderen Ebene kritisch zu betrachten. Das Problem ist dabei nicht,
wie manche im Hinblick auf die in der Transformationsforschung (offenbar) immer
noch vorherrschende Stadientrilogie »Liberalisierung – Demokratisierung – Kon-
solidierung« meinen, dass diese Einteilungen lediglich »zu grob« gegriffen sind.13

Vielmehr wohnt ihr eine Erwartungshaltung mit einem Grad von Gewissheit inne,
der in Wirklichkeit nie erreicht werden kann, wenn man das nicht nur in der Wis-
senschaftstheorie bedeutsame Induktionsproblem berücksichtigt. Wenn Gesetzmä-
ßigkeiten aus Erfahrungen geschlossen werden, diese aber immer nur bis zur Gegen-
wart reichen, kann keine über sie hinaus wirkende Regelmäßigkeit der Erfahrung
mit Sicherheit angenommen werden. Zusätzliche Erschwernisse treten zutage, wenn
man die Eigenheiten der Sozialwissenschaften mitbedenkt. Denn ihre Objekte
»besitzen im Gegensatz zu jenen der Chemie und Physik Intentionen und haben
Wahlmöglichkeiten, deren Zustandekommen und Wirklungen nur schwer zu fixie-
ren sind«.14 Vor diesem Hintergrund kann die menschliche Geschichte stets nur ein
offener Horizont bleiben. Jede Gewissheit, andere Gesellschaften müssten sich
zwangsläufig nach westlichem Vorbild entwickeln, ist nicht nur zutiefst eurozen-
trisch, sondern auch epistemologisch prekär.

Der Faktor Religion – unterschätzt, dämonisiert oder einfach falsch verstanden

Können wir aber vielleicht gar nicht anders, als stets unsere Sicht auf den Lauf der
Dinge einzufärben mit Hintergrundannahmen, die sich zusammensetzen aus dem,
was wir bisher über die Welt zu wissen glauben und in ihr erlebt haben? Mit Hans
Gadamer gedacht: nein. Vorannahmen sind ihm zufolge unerlässlich für das Ver-
stehen, weshalb er – anders als etwa Edmund Husserl mit seiner Methode der eide-
tischen Reduktion15 – diese nicht automatisch aus unserer Urteilsbildung verbannen
möchte.16 Dennoch könnte man auch in Anbetracht der wahrscheinlichen Unmög-
lichkeit, ohne begrifflich-theoretischen Fokus in die Welt zu blicken, den Minimal-

2.

 
11 So etwa rechtfertigt Phares (2008, S. 118) den Irakkrieg 2003.
12 Fukuyama 2006, S. 3.
13 Harders 2013, S. 26.
14 Beck, Hüser 2013, S. 198.
15 Vgl. Husserl 1992 [1913].
16 Vgl. Gadamer 1975 [1960].

660 Marie-Luisa Frick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


anspruch erheben, sich dieser Voraussetzungen zumindest bewusst zu sein – nicht
zuletzt, um sie gegebenenfalls korrigieren zu können.17 Ein solcher Mangel an Pro-
blembewusstsein wäre dann auch jener spezifischen Interpretation des »Arabischen
Frühlings« vorzuwerfen, die in den Mobilisierungen und Aufständen gerade den
durchschlagenden Beweis erblickt, dass etwa Demokratie und Islam keine notwen-
digen Widersprüche sein müssen.

Islam und Demokratie?

Dass etwa in Tunesien und Ägypten als Folge der Revolutionen Wahlen abgehalten
wurden, sagt für sich alleine genommen noch relativ wenig über das Verhältnis von
Islam und Demokratie aus. Das liegt nicht unbedingt daran, dass in beiden Fällen
Parteien, die sich aus dem Islam ableiten, satte Mehrheiten errungen haben: Die
Muslimbrüder (43 Prozent) sowie die salafistische18 al-Nour-Partei (30 Prozent) in
der ersten Wahlrunde in Ägypten; die al-Nahda-Partei (43 Prozent) bei der Wahl
zur verfassungsgebenden Versammlung in Tunesien. Um die »Islam schließt Demo-
kratie nicht aus«-Formel angemessen zu beurteilen, ist es zunächst notwendig, zu
klären, was unter Demokratie denn genauer zu verstehen ist. Wird nämlich eine rein
formale, verfahrenstechnische Auffassung von Demokratie herangezogen, ohne die
Souveränitätsfrage zu stellen, bleiben potenzielle Spannungen vorerst unentdeckt
und derart selbst für solche politischen Gruppierungen – wie die Salafisten – kurz-
fristig unbeachtlich, deren politisches Referenzsystem erklärtermaßen eine absolu-
tistische Theokratie beziehungsweise das Kalifat ist. Wenn aber als die Basisidee der
Demokratie die Volkssouveränität angenommen wird, stellt sich die Frage nach der
Vereinbarkeit von Islam und dieser Ordnungsform gänzlich anders.19 Aus Sicht des
Islams – und darüber hinaus jeder Gesetzesreligion – überschreiten nämlich die
Menschen immer dann ihre Kompetenz, wenn sie sich anmaßen, Regelungen für
jene Bereiche zu treffen, die Gott vermeintlich längst schon geordnet hat. Die Rechte
Gottes (huqūq Allāh) werden im Gegenteil verletzt, wenn Menschen sich über seine
Souveränität als allweiser Gesetzesautor hinwegsetzen. Aus diesem Grund werden
voll-demokratische – im Sinne volkssouveräner – Konzepte von orthodoxen Mus-
limen als eine der größten denkbaren Sünden, als Beschneidung von Gottes Einzig-
keit und alleiniger Souveränität (širk), verurteilt. Zwischen Islam und Volkssouve-
ränität besteht daher eine unauflösliche, lediglich ausbalancierbare konzeptionelle

2.1

 
17 Einen solchen beispielhaften Aufklärungsversuch liefert etwa auch Harrer 2012.
18 Zum salafistischen Selbstverständnis, den reinen und unverfälschten (monotheistischen)

islamischen Glauben zu repräsentieren: »Salafism is nothing but Islam, nothing but
following the Qur’an and the Sunna through the understanding of the Companions of
the Prophet«. Flugblatt der al-Nour vom Tahrir-Platz unter: www.tahrirdocuments.or
g/2012/05/what-is-salafism-a-statement-and-explanation/ (Zugriff vom 10.03.2013).

19 Zur Frage »Can there be a democratic revolution and a religious revival at the same
time?« siehe auch Michael Walzers vergleichende Revolutionsanalyse (Walzer 2014).

Politische und gesellschaftliche Transformationen unter dem Radar 661

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


Spannung.20 Die These, wonach Demokratien islamischer Spielart (ohne weitere
Abstriche auf Seiten der Religion) möglich seien, basiert folglich auf einem unter-
komplexen Verständnis der Problematik – und der Demokratie. Dennoch ist dieses
selbst unter Muslimen weit verbreitet – was nicht zuletzt Zeugnis gibt von der Hete-
rogenität (oder manchmal einfach nur offenen Widersprüchlichkeit) der Weltbilder
und Lebenswirklichkeiten von 1,6 Milliarden Musliminnen und Muslimen, die weit
weniger gleichgeschaltet sind, als es Ultraorthodoxe auf der einen und Islamgegner
auf der anderen Seite oftmals wahrhaben wollen. So zeigen post-revolutionäre
Umfragen in Ägypten, dass von einer Mehrheit der Befragten Islam und »demokra-
tische Werte« als miteinander vereinbar angesehen werden. Jedoch binde aus Sicht
der Befragten die Souveränität Gottes selbst wiederum an bestimmte Werte.21 Eine
solche gelenkte Demokratie scheint in der Tat dem Ordnungsverständnis der aller-
meisten islamischen Parteien – in Kairo wie auch in Istanbul – zugrunde zu liegen.
Dabei wird jedoch oft ausgeblendet, dass Gott seine Souveränität nicht ohne jene
ausüben kann, die seine mittelbaren und allzu oft uneindeutigen Willensäußerungen
auslegen und hierarchisch in Beziehung setzen. Jedes Ideal eines Gottesstaates trägt
daher bereits den Keim (zumindest) der Aristokratie in sich, wie von der Republik
Iran trefflich veranschaulicht.

Diese Einsichten im Zusammenwirken mit der Erstarkung islamischer Parteien,
welche wie insbesondere die Muslimbruderschaft im ancien régime verfolgt wurden,
hat bei einer wachsenden Anzahl von Beobachtern der Umbrüche im Maghreb den
Eindruck erweckt, als folge auf den vorerst triumphalen Frühling ein eisiger politi-
scher Winter. Vielfach wurde auch die Formel »Der Islam hat die Revolution geka-
pert« verwendet, um die Ambivalenzen der regionenübergreifenden Entwicklungen
sinnvoll einzuordnen. Auch dies wiederum eine bemerkenswerte Verkürzung, die
mehrere Grundlagen zu haben scheint. Zum einen den zu Beginn der Aufstände
verklärten Blick auf die Akteure, zum anderen inadäquate Einschätzungen der tra-
genden Rolle der Religion beziehungsweise des Islams als Reservoir an politischen
Ordnungskategorien für große Teile der Bevölkerungen der betreffenden Länder,
aber auch unzureichendes Verständnis fundamentaler staatsrechtlicher Zusammen-
hänge. Beides lässt sich am Beispiel der sogenannten ägyptischen Verfassungskrise
veranschaulichen.

 
20 Ansätze dazu gibt es selbstverständlich viele, siehe etwa Krämer 2011, Kapitel 5. Sie

reichen von der Bemächtigung (interpretatorischer) legislativer Lücken beziehungsweise
der Differenzierung zwischen Scharia und Fiqh bis zu Re-Lektüren der zentralen Rechts-
quellen Koran und Sunna mittels Abstrahierung vom Wortlaut hin zum Geist der Gesetze
(vgl. insbesondere El Fadl 2004; Soroush 2000). Von reformatorischem Potenzial ist
dabei insbesondere das Argument, wonach trotz der substantiellen Herausforderung,
welche die Idee der Volkssouveränität für den Islam darstellt, demokratische Verfah-
rensweisen und Sicherstellungen (wie Gewaltenteilung oder rule of law) der islamischen
Forderung, sich als Mensch keine gottgleiche Stellung anzumaßen, geradezu entgegen-
kämen und nur ein der Demokratie inhärenter Fallibilismus diese Schranke letztlich
gewährleiste (ebd).

21 Lübben 2013, S. 282 f.

662 Marie-Luisa Frick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


Islamische »Konterrevolution«?

Als im Juni 2012 das ägyptische Verfassungsgericht die ersten freien Parlaments-
wahlen, bei denen wie erwähnt die Muslimbrüder als Sieger hervorgingen, annulliert
hat und deren Vorsitzender Mohammed Mursi diese Entscheidung nicht akzep-
tierte, geisterte bereits das Wort »Putsch« durch die westlichen Medien. Gemeint
war allerdings nicht das Höchstgericht, das »geputscht« hätte, sondern Mursi und
die Muslimbrüder. Unter professionellen Beobachtern war die Ansicht verbreitet,
dass sich Mursi »über einen Spruch des Höchstgerichts und somit über rechtsstaat-
liche Grundsätze hinweg« gesetzt habe.22 Doch wieso sollte, wenn Demokratie im
oben beschriebenen vollumfänglichen Sinne ernst genommen wird, die (Mehr-
heits-)Entscheidung des ägyptischen Volkes von Individuen infrage gestellt werden
dürfen, die als Vertreter einer Diktatur – die Richter waren noch von Mubarak
ernannt worden – zu diesem Zeitpunkt über keine Legitimität mehr verfügten? Es
entspricht offenbar rein lexikalischem Wissen, aber keinem tiefreichenden Ver-
ständnis, in diesem speziellen Fall auf Gewaltenteilung zu pochen, wenn alle Gewalt
zuerst vom Volk auszugehen hat, bevor man sie entsprechend den Grundsätzen
politischer phronesis teilen kann. Nur wenige waren kundig genug, die rechtstheo-
retischen Schwachstellen dieser Kritik an den Muslimbrüdern zu durchblicken.23

Um die Gewaltenteilung installieren zu können, brauchte Ägypten eine neue Ver-
fassung, die zu diesem Zeitpunkt noch nicht vorliegen konnte. Als diese von der
100-köpfigen, vom Unterhaus entsandten verfassungsgebenden Versammlung Ende
2012 einem Referendum vorgelegt und auch mehrheitlich (wenn auch bei geringer
Wahlbeteiligung) von den Ägypterinnen und Ägyptern angenommen wurde, brauste
erneut Unbehagen im Westen mit der »islamistisch geprägten Verfassung« auf.24

Die Kritik konzentrierte sich dabei insbesondere auf den zweiten Verfassungsartikel
und den darin enthaltenen Hinweis auf die »Prinzipien der Scharia« als »wichtigste
Quelle der Gesetzgebung«.25 Erstaunlicherweise war dieser Artikel der neuen Ver-
fassung jedoch (so wie einige andere auch) überhaupt nicht neu, sondern wurde
direkt aus der Verfassung von 1971 übernommen.26 Neu allein war, dass gemäß
Art. 219 die Konkretisierung dieser Prinzipien der Scharia – die ja als islamisches
Recht nicht nur mehrere Quellen, sondern auch unterschiedliche Auslegungstradi-
tionen aufweist und als Pauschalverweis daher zwangsläufig vage bleiben muss –
der Jurisprudenz sunnitischer Gelehrter, speziell jener der bedeutenden Al-Azhar-
Universität, anvertraut wurde.

2.2

 
22 Ramsauer 2012, S. 13.
23 Vgl. etwa Matzken 2013; Roll 2013.
24 Vgl. etwa Der Spiegel (Neue Verfassung: Umstrittenes Votum spaltet ägyptische Gesell-

schaft, 26.12.2012.). Kritik an der Verfassung wurde erwartungsgemäß auch von den
überstimmten »progressiven« Teilen der Bevölkerung Ägyptens selbst vorgebracht. Siehe
dazu etwa: www.tahrirdocuments.org/2011/07/no-to-the-constitutional-amendments-n
o-to-patching-up-the-constitution/ (Zugriff vom 10.03.2013).

25 Vgl. Egypt Independent 2012.
26 Vgl. BBC 2012.

Politische und gesellschaftliche Transformationen unter dem Radar 663

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


Auch in anderen wichtigen Punkten27 war die neue Verfassung erwartungsgemäß
ein Spiegel jener Transformationsprozesse, die bereits seit Jahrzehnten nicht nur in
Ägypten, sondern in weiten Teilen der sogenannten islamischen Welt festzustellen
sind und die als eine Phase der Rückbesinnung (»Islam ist die Lösung!«) auf eigene,
nichtwestliche Wertetraditionen und identitäre Ressourcen bezeichnet werden kön-
nen.28

Sie sind dabei im übergeordneten Zusammenhang der Dekolonialisierung zu
sehen, die in Ländern wie Tunesien oder Ägypten erst mit dem »Arabischen Früh-
ling« in ihre letzte Phase eingetreten ist beziehungsweise einzutreten schien. Solche
Erscheinungen religiöser Renaissance haben bei Beobachtern im Westen regelmäßig
zu Irritationen geführt, und es scheint mir wichtig, diese Wahrnehmungen auch im
Kontext jener angesprochenen theoretischen Aufladungen in Form eines teleologi-
schen Geschichtsverständnisses in Verbindung mit der Säkularisierungsthese zu
denken: Aus einer derartigen Erwartungsperspektive muss jedes Festhalten an bezie-
hungsweise »Zurückfallen« in Religion eine profunde Enttäuschung produzieren.

Ebenso unerlässlich ist es, sich klarzumachen, dass die grundlegenden Umwäl-
zungen in den Gesellschaften der betreffenden Länder weitaus schwieriger zu fassen
sind, als es die Ausläufer jener punktuell aufgegriffenen Erscheinungen verraten, die
es in die Medien schaffen und dabei immer nur ein Mosaikstück des großen, chao-
tischen Ganzen repräsentieren.29 Diese Momentaufnahmen, die in westlichen Län-
dern das Bild der »Arabellion« bestimmt haben, ohne an eine Tradition profunder
medialer Berichterstattung über die Dynamiken in der Region anschließen zu kön-
nen, mussten daher zwangsläufig den Blick verengen, wie der britische Journalist
Jonathan Jones in Bezug auf die Medien-Splitter über die Ereignisse am Tahrir-Platz
in Kairo ausführt: »Sie bieten Momentaufnahmen eines Dramas an der Oberfläche,

 
27 So relativiert etwa Art. 6 das demokratische Prinzip durch die Einführung des islamischen

Prinzips der Schura, das heißt die Beratschlagung und Konsultation des Herrschers mit
beziehungsweise durch (religiöse) Experten; Art. 43 beschränkt die Religionsfreiheit auf
den Islam und andere »göttliche« Religionen, das heißt die vor-islamischen Buchreligio-
nen (Judentum und Christentum); Art. 44 wiederum statuiert das Verbot, religiöse Pro-
pheten zu beleidigen oder zu missbrauchen (vgl. Egypt Independent 2012).

28 Vgl. dazu die sehr persönlichen und instruktiven Schilderungen dieses Transformations-
prozesses in Allawi 2009. Zu falschen Säkularisierungserwartungen vis-à-vis islamisch
geprägten Gesellschaften beziehungsweise zur globalen islamischen »Wiedererwe-
ckung« siehe insbesondere Krämer 2013; Esposito 2010.

29 Diese Umbruchstendenzen sind ebenso in anderen Ländern der Region greifbar, wenn
sie auch dort zwischenzeitlich abgefangen werden konnten: etwa in Marokko, wo die
islamische PJD die Wahlen 2011 gewonnen, doch eine überwältigende Mehrheit der
Bevölkerung (rund 99 Prozent) auch den Verfassungsentwurf des Königs bestätigt hat.
Ähnlich die Situation in Jordanien nach den Parlamentswahlen 2013, die zwar unter
Boykott der oppositionellen Muslimbrüder stattfanden, aber als vorsichtige Bestätigung
der königlichen Reformbestrebungen gewertet werden können. Algerien scheint hinge-
gen trotz aufkeimender Proteste Anfang 2011 einen »Sonderweg« einzuschlagen, der
unter anderem auch den bitteren Erfahrungen des Bürgerkriegs 1991-2002 geschuldet
ist (vgl. Pabst 2013) – dessen Wurzeln, wie eingangs erwähnt, als eine Art Vorläufer der
»Arabellion« angesehen werden können.

664 Marie-Luisa Frick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


blühende Sonnenflecken. Der wahre Glutofen der menschlichen Entwicklung liegt
unter der Oberfläche, unsichtbar für das nackte Auge«.30 Er ergänzt: »Tiefe und
langsam sich bewegende soziale Kräfte, von den materiellen Grundlagen des Lebens
zu den Mentalitäten des religiösen Glaubens und der Kosmologie sind es, die in
Wirklichkeit die Geschichte auf lange Sicht bestimmen. Auf lange Sicht waren die
Ereignisse, die aller Augen in diesem Jahr auf Ägypten lenkten, nichts anderes als
das unvermeidliche Ergebnis einer religiösen Absorption der Politik, die im frühen
20. Jahrhundert begann. […] Es ist die manifeste Wiederkehr der Religion, die die
große Kraft in der gesamten Region darstellt, und der Arabische Frühling war nie-
mals darauf angelegt, das zu ändern«.31 Einen weiteren relevanten Faktor in der
medialen Verzerrung der ägyptischen Ereignisse am Tahrir-Platz identifiziert Hugh
Roberts als enthusiastisch-parteiischen westlichen »Journalismus der Verbunden-
heit«.32

Dass die Dynamik des ägyptischen Umbruchs von vielen so leicht als ein »Kippen«
in die Islamisierung wahrgenommen werden konnte,33 liegt zum Teil jedoch auch
an einer unkritischen Übernahme des Selbstverständnisses des alten Regimes bezie-
hungsweise des Militärs als quasi säkulares Bollwerk gegen islamische Strömungen.
Gudrun Harrer spricht in diesem Zusammenhang treffend vom »Kitschnarrativ von
der sauberen patriotischen ägyptischen Armee«.34

Ägypten unter Staatspräsident Muhammad Husni Mubarak35 war jedoch weder
ein säkularer Staat, noch wurden islamische Bewegungen tatsächlich konsequent
zurückgedrängt. Vielmehr waren die Muslimbrüder (ikhwān) in ihrer traditionsrei-
chen Herausforderung der herrschenden Elite in Kombination mit deren Dämoni-
sierung gegenüber westlichen Regierungen ein dankbarer Pfeiler des Machterhalts
Mubaraks, der ihn als unverzichtbar beziehungsweise alternativlos erscheinen ließ.
Dass dieser umgekehrt heimlich die um ein Vielfaches religiös-radikaleren Salafisten

 
30 Jones 2011.
31 Ebd.
32 Roberts 2013.
33 Als Indikator für diese wurden dabei insbesondere die Situation der Ägypterinnen bezie-

hungsweise deren Frauenrechte herangezogen. Diese hätte jedoch auch vor der Revolu-
tion keineswegs westlichen Standards genügt. So weist etwa Ägypten nach Guinea und
Somalia die weltweit dritthöchste Rate an Frauen auf, die einer Genitalverstümmelung
unterzogen wurden (95,8 Prozent) (siehe UN 2005). An der Unterdrückung der Frauen
dürfte sich, ausnehmender Momente der Geschwisterlichkeit im Revolutionstaumel auf
dem Tahrir-Platz zum Trotz, freilich kontrastiert durch sexuelle Übergriffe, wenig
ändern. Es könnte wie bereits in Revolutionen zuvor gelten, was Marie Olympe de
Gouges ihren Geschlechtsgenossinnen zugerufen hat: »L’homme esclave a multiplié ses
forces, a eu besoin de recourir aux tiennes pour briser ses fers. Devenu libre, il est devenu
injuste envers sa compagne. Ô femmes! Femmes, quand cesserez-vous d’être aveugles?
Quels sont les avantages que vous recueillis dans la révolution? Un mépris plus marqué,
un dédain plus signalé« (Gouges 1791).

34 Harrer 2012, S. 89.
35 Einen immer noch lohnenden Überblick über die Entwicklung Ägyptens in den ersten

Jahren unter Staatspräsident Hosni Mubarak bietet Krämer 1986.

Politische und gesellschaftliche Transformationen unter dem Radar 665

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


gefördert hat36 – die im Vergleich zu den Muslimbrüdern deutlich weniger Ansprü-
che an einen Herrscher stellen, solange dieser nur islamischen Glaubens ist –, wurde
vom Westen ebenso wenig beachtet wie die Zustände in Ägyptens Foltergefängnis-
sen. Im Kampf gegen »Terroristen«, »Islamisten« und »Fundamentalisten« erschien
das Regime Mubarak vielen lange Zeit als kleineres Übel.

Begriffsschablonen

Spätesten hier, bei diesen Begrifflichkeiten, sind wir an einer weiteren, philosophisch
sehr grundlegenden Problematik angelangt: Was meinen wir mit Begriffen wie
»Terroristen«, »Islamisten«, »Fundamentalisten«? Wie handeln wir durch ihren
Gebrauch, und auf welche Weise verändert ihre gewohnheitsmäßige Verwendung
unseren Blick auf die Welt, in der wir leben?

Nicht nur im Kontext der Ausdeutungen des »Arabischen Frühlings« prägen Ter-
minologien die Debatten, deren zugrundeliegende Voraussetzungen allzu oft unge-
nannt und in der Folge unreflektiert bleiben. Einer dieser Schlüsselbegriffe ist jener
des »Islamisten«. Selbst wenn man hier ausklammert, dass er eigentlich schon auf-
grund der Synonymisierung mit Gewalttätigkeit beziehungsweise Terrorismus irre-
versibel unbrauchbar gemacht wurde, stellt sich die Frage, was denn einen »nor-
malen« Muslim von einem »Islamisten« nun genau unterscheidet. Wenn etwa
behauptet wird, den Muslim mache zum Islamisten, dass er »seine Religion absolut
[setze] und die Wahrheit seines Glaubens auch in der Sphäre der Politik
[behaupte]«,37 so wird man Schwierigkeiten haben, in Abgrenzung dazu noch Mus-
lime zu identifizieren, die mehr sind als nur Ex-Gläubige beziehungsweise soge-
nannte Kulturmuslime. Vielmehr scheinen die Differenzierungsversuche zwischen
Muslimen und Islamisten einer normativen Kategorisierung von guten und bösen
Muslimen zu entsprechen, wobei als gut scheinbar jene eingestuft werden, die es mit
ihrem Glauben nicht ganz so ernst meinen, denn die Trennung von Religion, Leben
und Politik ist allemal künstlich. Doch kann von einem »gläubigen Muslim«, um
bei diesem Pleonasmus zu bleiben, genauso wenig realistisch verlangt werden, den
Anspruch aufzugeben, in seinem Glauben die wirklich einzig wahre Religion zu
realisieren, wie von einem gläubigen Christen oder Juden. Die Forderung, diese
Überzeugung habe sich gefälligst auf das Private zu erstrecken und nicht auf die
Politik, setzt neben einem oftmals unkritisch verallgemeinerten europäischen Kon-
zept von Säkularität ein unzureichendes Verständnis konkret der islamischen Reli-
gion voraus, in der die Unterscheidung von religiöser Privatheit und neutraler
Öffentlichkeit keine vergleichbare Bedeutung besitzt. Solche normativen Aufladun-
gen liegen auch dem Begriff des »Fundamentalismus« zugrunde, der ebenfalls – so
er rein beschreibend auf eine Besinnung auf die textlichen Grundlagen des Islams
abstellt – im Grunde alle praktizierenden Muslime einschließen müsste und daher
abzulehnen ist.38 Nicht minder problematisch, wie Jillian Schwedler ausführt, ist

2.3

 
36 Lübben 2013, S. 288.
37 Thumann 2013.
38 So Esposito 2010, S. 71 f.

666 Marie-Luisa Frick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


die Kontrastierung von »Radikalen« und »Gemäßigten«. Denn wenn erstere jene
sind, die substantielle systemische Veränderungen anstreben, so gelte mitunter im
Hinblick auf den Islam: »Die wahren Demokratisierer sind womöglich die Radika-
len, die die häufige [zwangsläufige] Assoziation von Mäßigung mit demokratischen
Normen wie Toleranz und Kompromiss in Frage stellen«.39

Derartige Etikettierungen ersparen, sich mit den tatsächlichen Weltanschauungen
konkreter Individuen zu beschäftigen und dabei vielleicht auf die eine oder andere
Überraschung beziehungsweise Ernüchterung zu stoßen. Es wäre dringend an der
Zeit, die islamische Renaissance als prägenden Faktor gegenwärtiger globaler
Transformationsprozesse, freilich auch mit ihren durchaus verstörenden Facetten,
ernst zu nehmen, ohne sie mit Begriffen zu bagatellisieren, die signalisieren, Aus-
nahmeerscheinungen zur Regel und gute zu bösen beziehungsweise »irregeführten«
Muslimen in Ordnungsbeziehungen setzen zu können. Denn: »Islamische Parteien
und Sozialbewegungen sind keine Fremdkörper, sondern sind der institutionelle
Ausdruck dieses Massenbewusstseins«.40 Sie sind, wie Gudrun Krämer im Hinblick
auf Ägypten beschreibt, in ihrer Forderung nach Umgestaltung der Rechtsordnung
im Sinne der Grundsätze religiösen Rechts seit Jahrzehnten ein »Ausdruck einer
breiten, nach Authentizität strebenden Strömung in der politischen Öffentlichkeit
[...]«.41

Über eine ähnliche Entlastungsfunktion wie die Ausdrücke »Islamist« und »Fun-
damentalist« – neben derselben divide et impera-Dimension – verfügt auch der
Begriff »Terrorist«. Dem Bezeichneten werden keine anderen Motive zugestanden,
als »Böses zu tun«.42 Zu anderen Beweggründen und der Auseinandersetzung mit
ihnen muss nicht weiter vorgedrungen werden. Wird ein aus solchen Gründen
bereits reichlich problematischer Begriff schließlich noch uneinheitlich beziehungs-
weise inkonsistent angewendet, beginnen mit den Begrifflichkeiten auch die Phä-
nomene gänzlich zu verschwimmen.

Urheber und Ursachen – offene Fragen und Ergänzungen

Eine zentrale, weil aufschlussreiche Analysekategorie in der metatheoretischen
Untersuchung der Transformationsprozesse im Mashrek und Maghreb (in der
MENA-Region) sind die Personen und Gruppen, die als ihre Urheber und Akteure
gesehen werden. Zwar hat sich inzwischen einiges in ihrer Einschätzung und Wahr-
nehmung verschoben, insofern sie differenzierter zu werden scheint. So manchem
dämmert: »Die Veränderungen, die jetzt für wesentlich gehalten werden, könnten

3.

 
39 Schwedler 2011, S. 350. Sie schlägt daher vor, diese Begrifflichkeit durch präzisere und

neutrale Gegensatzpaare zu ersetzen, beispielsweise durch »Legalisten« vs. »Kontextua-
listen« hinsichtlich des Umgangs mit religiösen Texten. Für eine kritische Auseinander-
setzung mit der Teilung von Muslimen in »Liberale« und »Konservative« im Bereich
Islam und Menschenrechte siehe Oba 2013.

40 Lübben 2013, S. 283.
41 Krämer 1986, S. 115.
42 Köchler 2009 a, S. 54.

Politische und gesellschaftliche Transformationen unter dem Radar 667

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


sich als abseitige Wegmarken einer viel längeren Reise herausstellen«.43 Dennoch
halten sich Vereinfachungen und unterkomplexe Kausalitätsbeschreibungen noch
immer hartnäckig in der westlichen Beurteilung der in der Regel als »Rebellen« oder
»Aufständische« bezeichneten Kollektive. »Was ist der Mensch in der Revolte?«,
fragte Camus bekanntermaßen und gab die Antwort: »Ein Mensch, der nein
sagt«.44 Aber »nein« wozu? Und wenn der Revoltierende, wie Camus betont, immer
zugleich auch »ja« zu etwas sagt, nämlich zu bestimmten Werten, welche Werte sind
es, die die »Revolutionäre« des »Arabischen Frühlings« angerufen haben bezie-
hungsweise noch immer beschwören?

Beispiel Ägypten

Beginnen wir in Ägypten. Dort wurde einer jungen Generation von nach »westli-
cher« Freiheit und Demokratie dürstenden Männern und Frauen, kundig im
Umgang mit den neuen sozialen Medien,45 der maßgebliche Anteil an der Revolu-
tion zugeschrieben. Diese Sicht auf die Geschehnisse darf als reduktionistisch ange-
sehen werden, weil dabei zwei wesentliche Gesichtspunkte unterschlagen bezie-
hungsweise verkannt werden. Zum einen, dass die Jugendbewegung des »6. Aprils«
keinesfalls als pars pro toto des ägyptischen Volkes, ja nicht einmal für die ägypti-
sche Jugend als solche gelten kann. Die medialen Scheinwerferlichter, die ununter-
brochen auf das angebliche Zentrum der ägyptischen Revolution, den Tahrir-Platz,
gerichtet waren, beließen ein anderes Gesicht dieses Land zugleich im Dunkeln und
damit auch zeitgleiche, gegenstrebige Tendenzen. Was aus massenmedial transpor-
tierter Sichtweise als eine epochale Konfrontation der »Jugend von Tahrir« und dem
alten Regime vermittelt wurde, war im Grunde nur eine Konfliktlinie von mehreren
und mittelfristig vielleicht nicht die entscheidende. Dies wurde spätestens am
»Abend der langen Messer« am 2. Februar 2011 ersichtlich, an dem bezahlte Schlä-
ger aus ländlichen Gebieten die Demonstranten auf dem Platz attackierten, wor-
aufhin Beobachter bald feststellten, dass »die Revolution […] ausserhalb der Gross-
städte […] nie angekommen war«.46 Das »Herauspicken«, bemerkt Gudrun Harrer,
»oder auch nur die Betonung jener inneren Revolutionserzählungen, die im Westen
gerne gehört wurden, hat ein Bild erzeugt, das es in der Realität höchstens als Bild-
ausschnitt gibt«.47

Weiters ist die Betonung der politischen Ideale der »Revolutionäre« als ausschlag-
gebender Motor der Umbrüche infrage zu stellen, was nicht bedeutet, den Akteuren
politische Motivationen überhaupt abzusprechen. Aber vielleicht könnte man mit
Blick auf das rasante Wachstum und die daraus resultierende Verjüngung von
Ägyptens Bevölkerung – von 30 Millionen Einwohnern im Jahr 1967 wuchs sie auf

3.1

 
43 Agha, Malley 2013.
44 Camus 1961 [1951], S. 17.
45 Zum diesbezüglichen Enthusiasmus (zum Beispiel Mohamed Elbaradei: »This revolution

started on Facebook«) siehe Frick, Oberprantacher 2011 sowie Wolfsfeld et al. 2013.
46 Bergmann 2012, S. 48.
47 Harrer 2012, S. 87.

668 Marie-Luisa Frick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


71 Millionen im Jahr 2002,48 52 Prozent der Ägypter sind heute unter 25 Jahre alt49

– fragen, ob sich jugendliches Aufbegehren nicht überall dort mit Notwendigkeit
Bahn brechen muss, wo das Angebot an Lebenschancen mit der Anzahl der in die
Gesellschaft nachdrängenden Massen nicht mithalten kann. Im Falle Ägyptens
wurde die Revolution daher von manchen auch als Revolte der aufstrebenden, aber
blockierten Mittelschicht an den Toren zu den Positionen innerhalb des gesell-
schaftlichen Zentrums gewertet, als »Ausdruck von schichtbezogenen Kontraktio-
nen beziehungsweise als Kampf bestimmter Klassen der Gesellschaft, um deren
(eigene) Position zu stabilisieren beziehungsweise zu verbessern […]«.50 Diese
Fokussierung steht dabei im Einklang mit der wiederholten Warnung vor dem
destruktiven Potenzial, das aus der »Verschleuderung der Talente« früher oder spä-
ter für die arabischen Länder erwachsen werde.51

Petra Ramsauer bemerkt ebenfalls: »Das Phänomen der ›Ausgeschlossenen mit
Doktortitel‹ war mit ein Motor der Aufstände des Arabischen Frühlings«.52 Diese
Zusammenhänge aufgeschlüsselt hat bereits Gunnar Heinsohn, Theoretiker des
»Jugendüberschusses« (youth-bulge), der Jugendbewegungen dieser Art als Ant-
wort auf den gesellschaftlichen Sinnentzug interpretiert und die Motive der an sol-
chen gewalttätigen Ausbrüchen Beteiligten folgendermaßen zusammenfasst: »Lasst
uns nach oben oder ihr werdet dort keine Ruhe finden. Überlasst uns einen gerechten
Anteil des vom ›Volke‹ Geschaffenen, sonst werden wir euch alles nehmen«.53 In
diesem Sinne dürfte auch für die Revolutionäre von Kairo teilweise gelten: »Was
immer die behaupteten Ziele besagen, zuallererst ist man in Bewegung«.54

Diese Hypothese – verschärft wird sie in der Deutung der »Arabellion« als »Brot-
revolution«55 – würde auch erklären können, warum trotz ähnlicher Altersstruk-
turen der betreffenden Gesellschaften in den Golfmonarchien – mit Ausnahme von
Bahrain – Aufstände bisher unterblieben sind: weil sich die Herrschenden dort den
sozialen Frieden mit erhöhten Sozialausgaben erkaufen können, die 2011 allein in
Saudi-Arabien um 10,7 Milliarden US Dollar erhöht wurden.56 Wenn man dieser
Denklinie folgt, wonach weniger die Unterdrückung durch das Regime und schließ-
lich der Wunsch nach politischer Freiheit im westlichen Sinne das eigentliche Unter-
futter der ägyptischen Revolution bilden als vielmehr das Streben nach sozialem
Aufstieg und einem sinnerfüllten Leben, so würde in diesem Kontext nicht nur die
von den Aufständischen wiederholt eingeforderte »Menschenwürde« (karāma) eine
weitere interpretative Dimension erhalten, sondern wären angesichts des »Jugend-

 
48 Heinsohn 2008, S. 121.
49 Spindel 2011, S. 2.
50 Ouaissa 2013, S. 257.
51 Vgl. Mernissi 2002, S. 90 f.
52 Ramsauer 2012, S. 197.
53 Heinsohn 2008, S. 38.
54 Ebd., S. 40.
55 Siehe etwa Sternberg 2012.
56 Preysing 2013, S. 47.

Politische und gesellschaftliche Transformationen unter dem Radar 669

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


überschusses« der gesamten Region die Fragen zu stellen: Inwiefern eint dieses Auf-
Begehren nach einem Platz in der Gesellschaft und Anerkennung, wie er ja auch im
Martyrium des Tunesiers Mohamed Bouazizi – eines über die Vorenthaltung wür-
diger Lebenschancen und nach Demütigungen seitens der Behörden zutiefst frus-
trierten jungen Mannes – am Anfang des »Arabischen Frühlings« auf solch tragische
Weise zum Ausdruck gebracht wurde, die Jugend des Nahen und Mittleren Ostens?
Eint sie der Geist der Revolte oder, wie Camus davon abgrenzt, das Ressentiment:
»Allein, man beneidet, was man nicht hat, während der Revoltierende verteidigt,
was er ist«?57 Und, wenn die Bewegung der Zweck ist und das ideologische Angebot
vielleicht sekundär, würden sie dann für jede Idee ihr Leben einsetzen, die nur die
Armseligkeit eines effektarmen Alltagslebens zu übersteigen verspricht?

Beispiel Syrien

Der Blick auf Syrien als ein weiteres Land, das von den Wirren des »Arabischen
Frühlings« erfasst wurde, legt eine bejahende Antwort auf diese letzte Frage nahe.
Anders als in Tunesien und Ägypten war der Aufruhr in diesem Land – im März
2011 entfacht durch die Folterung von Jugendlichen, die regierungskritische Parolen
an Hausmauern gezeichnet hatten58 – wohl nur in den ersten Anfängen ein genuines
Aufbegehren der Syrer, das nach und nach von verworrenen, mächtigen Interessen-
gruppen gekapert und in einen jahrelangen Kriegszustand überführt wurde.59 Die
lang anhaltende heroisierende Sichtweise nicht nur in westlichen Medien auf die
»Freie Syrische Armee« und nicht näher präzisierte »Rebellen« – von »Terroristen«
wurde auch dann noch nicht gesprochen, als religiös motivierte Massaker bekannt
oder im Mai 2013 von UN-Seite Vorwürfe erhoben wurden, wonach Aufständische
Giftgas gegen Zivilisten eingesetzt hatten60 – verkannte gänzlich die Tragweite der
Situation, die sich bei näherer Betrachtung als großräumiger Stellvertreterkrieg mit
komplexen Frontverläufen entpuppt.

Zum einen ist Syrien – ebenso wie inzwischen auch der Irak und der Libanon –
Schauplatz eines längst nicht mehr nur kalten Krieges zwischen Sunniten und Schii-
ten (zu deren Spektrum auch die dort herrschenden Alawiten gehören, die »from-
men« Sunniten ob ihrer synkretistischen Glaubenswelt als besonders anstößig gel-
ten), konkret den traditionellen Rivalen Iran und Saudi-Arabien, aber auch den
Vereinigten Arabischen Emiraten (VAE), Katar, um die Vorherrschaft in der
Region.61 Saudi-Arabiens Besorgnis gilt auch den schiitischen Minderheiten im
eigenen Land, die nicht nur als heterodox, sondern zudem als verlängerter Arm
Teherans angesehen werden. Um den schiitischen Aufstand in Bahrain 2011 nie-
derzuschlagen, hatte der Golf-Kooperationsrat mit »Erfolg« Truppen aus Saudi-

3.2

 
57 Camus 1961 [1951], S. 21.
58 Bank, Mohns 2013, S. 89 f.
59 Den wohl authentischsten und eindrücklichsten Blick in das vom Bürgerkrieg verheerte

Syrien gibt zurzeit Diane Darke (2014) in ihrem My house in Damascus.
60 Vgl. The Independent 2013.
61 Vgl. insbesondere Hersh 2007; Harrer 2012.

670 Marie-Luisa Frick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


Arabien, Kuwait und den Vereinigten Arabischen Emiraten entsandt.62 Dahinter
liegen weitreichende ideologische/religiöse Spannungen, die der Analyse entgehen
müssen, wenn irreführende Begrifflichkeiten (»Islamisten«) Differenzierungen ver-
unmöglichen oder wenn gar Kategorienkonstrukte wie »Gemäßigte«, »Reformer«
(Saudi-Arabien, Jordanien etc.) und »Extremisten« (Syrien, Iran) zur Anwendung
gebracht werden.63 Das Ringen der sunnitischen, monarchisch-salafistischen (nach
dem regionalen Ursprung: wahhabitischen) Einflusssphäre mit der schiitischen,
rudimentär-republikanischen (Iran) oder »sozialistisch-säkularen« (Syrien) wurde
nicht nur deutlich, als sich Ägyptens Präsident Mursi bei seinem Amtsantritt für
einen Augenblick in Richtung Iran ausrichtete, um sich schließlich von der Aussicht
auf Ölmilliarden aus Riad umlenken zu lassen.64 Es ist gleichsam der unsichtbare
Elefant im weiteren Krisenraum, der sich gegenwärtig nicht zuletzt dadurch aus-
weitet,65 dass die wahhabitische Ideologie des takfīrī-Islams – das heißt jene, die
wesentlich darauf aufbaut, heterodoxen Muslimen das Muslimsein abzusprechen –
sich mehr und mehr als Bedrohung für die Königshäuser am Golf selbst herausstellt.
Diese laufen nicht mehr nur Gefahr, von proto-republikanischen Bewegungen her-
ausgefordert, sondern im Angesicht der stehenden Armee des »Islamischen Staates«
auch von »eigenen« ikonoklastischen Eiferern hinweg »gereinigt« zu werden.

Das Emirat Katar, das mit dem Iran über rohstoffreiche Meeresgebiete am Persi-
schen Golf in Konflikt steht und auch die zentrale Kommandostelle der US-Armee
in der Region beherbergt,66 hat sich ebenfalls im Zuge der Umbrüche als wichtiger
Spieler zu etablieren versucht. Dabei suchte Katar, traditionelle Schutzmacht der
Muslimbrüder, einen eigenständigen Weg in Abgrenzung zu Saudi-Arabien einzu-
schlagen und etwa im Rahmen des Zusammenschlusses syrischer Oppositionsbe-
wegungen (National Council for Syrian Revolutionary and Opposition Forces) –

 
62 Siehe dazu Rosiny 2013, S. 73 ff.
63 Vgl. Hersh 2007; Rosiny 2013, S. 68.
64 Zum im Westen – vielfach erst mit dem ägyptischen Militärputsch 2013 – wahrgenom-

menen Unbehagen der Golf-Monarchien mit der ägyptischen Revolution beziehungs-
weise mit den Muslimbrüdern, deren Gründer Hassan al-Banna (1906-1949) die Legiti-
mität der Erbmonarchie klar verneint hat (siehe Commins 2009, S. 141 f.), erklärt Alain
Gersh: »Das mag daran liegen, dass solche Äußerungen der in Europa und den USA
verbreiteten Sichtweise widersprechen, wonach die Emire vom Golf zusammen mit isla-
mistischen Gruppen eine große sunnitische Allianz bilden – mit dem angeblichen Ziel,
eine streng religiöse Ordnung durchzusetzen und die Scharia einzuführen. Dabei wird
jedoch übersehen, dass sich die Gemeinsamkeiten häufig auf eine konservative Auslegung
des Islam beschränken. Das heißt aber nicht, dass sich divergierende politische Interessen,
diplomatische Rivalitäten, nationale Unterschiede und gegensätzliche Strategien deshalb
in Luft auflösen« (Gersh 2012).

65 So jüngst mit gemeinsamen Luftschlägen Saudi-Arabiens, Ägyptens und der Vereinigten
Arabischen Emirate gegen Aufständische in Libyen (siehe insbesondere Wehrey et al.
2014).

66 Ramsauer 2012, S. 179.

Politische und gesellschaftliche Transformationen unter dem Radar 671

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


wenn auch wenig erfolgreich – »seine« Kampfgruppen gegenüber den salafistischen
Dschihadisten aufzuwerten.67

Neben diesen Konfliktlinien spielen in Syrien türkische regional-strategische Inte-
ressen68 nicht nur hinsichtlich der »Kurdenproblematik« aber ebenso eine gewich-
tige Rolle wie die kaum verdeckte Kriegsführung Israels gegen den Iran.69 Offenbar
entsprach die Aufrüstung von Baschar al-Assad’s Gegnern70 einer schon vor Jahren
eingeleiteten Strategie im Kontext der unter George W. Bush vorgenommenen
»redirection« der US-amerikanischen Nahost-Politik.71 Es ist daher kein Zufall,
dass sich insbesondere das NATO-Mitglied Türkei und die Golfmonarchien als
Allianz in Form der »Freunde des syrischen Volkes« engagieren und den Kampf
gegen das Assad-Regime mit Geld und Ideologie – aus Sicht sunnitisch-orthodoxer
Muslime ist die Glaubensgemeinschaft der Alawiten eine häretische Bewegung –
schüren und am Leben halten. Bei ihrer Konferenz in Istanbul 2012 erklärten Saudi-
Arabien, Katar und die Vereinigten Arabischen Emirate, die »Freie Syrische Armee«
mit 100 Millionen US Dollar zu unterstützen.72

Ähnliches hatte sich zuvor bereits 2011 in Libyen ereignet. Auch dort haben die
aufständischen islamischen Gruppen, oft geführt von Afghanistan-Veteranen, im
Osten des Landes massive Unterstützung der nämlichen Golfstaaten erfahren.73 Mit
weitreichenden Folgen: »Ganze Brigaden junger Libyer, die im Aufstand das Kämp-
fen erlernt und in der nur langsam entstehenden Ordnung Libyens keinen Platz
gefunden hatten, schlossen sich der Freiwilligenarmee Syriens an«.74 Allerdings
wurden diese Zusammenhänge den meisten Beobachtern erst dann klar vor Augen
geführt, als die libyschen Waffen (und zum Teil auch Kämpfer) im Frühjahr 2012
beinahe Mali zu Fall gebracht hatten. Doch auch hier prägten Unverständnis grund-
legender Transformationsprozesse der gesamten Region die Einschätzungen,
wonach »fremde, radikale« Elemente die »gemäßigten« Muslime von Mali bedrän-
gen. Fremd vielleicht, wenn man die Herkunft der Kämpfer berücksichtigt; radikal,
wenn man ihre Bewaffnung meint. Doch der Geist des saudischen Export-Islams
war längst schon in Mali angekommen und hat dort Fuß gefasst, einen Riss durch
die malische Gemeinschaft der Muslime (Umma) ziehend. Das zeigte auch das Ver-
halten des Haut Conseil Islamique von Mali, überwiegend bestehend aus nach
Saudi-Arabien hin ausgerichteten Gelehrten, dessen Präsident die Einfälle im Nor-

 
67 Siehe Dorsey 2013.
68 Zum außenpolitischen Konzept der »Strategischen Tiefe« siehe Brill 2013.
69 Siehe insbesondere Bowie 2012.
70 Zu Hinweisen, wonach Bashar al-Assad’s Regierung durch das Gegeneinander-Ausspie-

len rivalisierender Guerilla-Gruppen selbst am Aufstieg der salafistischen Dschihadisten
nicht ganz unschuldig ist, siehe Neumann 2014.

71 Vgl. Hersh 2007.
72 Bank, Mohns 2013, S. 102.
73 Ramsauer 2012, S. 104.
74 Ebd., S. 121.

672 Marie-Luisa Frick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


den Malis zunächst nicht einmal einer Verurteilung Wert befand.75 Auf solche Art
legen die durch den »Arabischen Frühling« unmittelbar spürbaren Veränderungen
noch subtilere, in ihren langfristigen Folgen (aus europäischer Perspektive) aber
vielleicht schwerwiegendere Transformationen frei. Das Projekt der »Wahhabisie-
rung« der islamischen Welt reicht zwar Jahrzehnte zurück,76 doch seine »Früchte«
werden erst allmählich als solche erkannt, manchmal auch nur anhand nüchterner
Daten: »85 Prozent aller Moscheen, die in den vergangenen Jahren weltweit errich-
tet wurden, finanzierte Saudi-Arabien«.77

Und »wir«?

Der Fall Syrien gibt auch aus einem weiteren Grund Anlass dazu, wohlgepflegte
Selbstverständnisse zu hinterfragen. Dies betrifft wiederum sehr Grundsätzliches:
Sollten die bizarren ad hoc-Allianzen zwischen westlichen beziehungsweise NATO-
Staaten und Gruppierungen, die gerade jener Ideologie entsprechen, die man
gemeinhin als »Al-Kaida« (jetzt ISIS oder IS beziehungsweise das Kalifat) zu
bekämpfen vorgibt, nicht nachdenklich stimmen?78 Nicht nur, weil sie sich als
»Schuss ins eigene Knie« erweisen können, wie der Angriff am 11. September 2012
auf die US-amerikanische Botschaft in Bengasi ebenso deutlich gemacht hat wie der
folgenschwere Aufstieg der IS-Miliz (und wie die Rückkehr dschihadistischer Kämp-
fer in europäische Staaten noch zeigen könnte), sondern weil sie ernsthafte Fragen
aufwerfen, worum es bei der Fabrikation von Feindbildern, konkret des »metaphy-
sischen Feindes« Islam79 in Wirklichkeit geht? Oder bei abrupten Einschätzungs-
änderungen der Legitimität beziehungsweise Duldbarkeit von Regimen? Wie konn-
ten westliche Regierungen etwa den Libyern und Ägyptern zu ihren »Revolutionen«
gratulieren, ohne dabei zu erröten? Wo sie doch systematisch ihren eigenen Maß-

3.3

 
75 Vgl. Skelton 2013, S. 36. Dem Anspruch folgend, gesellschaftliche und politische Trans-

formationen in ihrer Komplexität ernst zu nehmen, sei hier zu weiteren Hintergründen
der Mali-Krise verwiesen auf Bøås, Torheim 2013. Zur Situation im benachbarten Nige-
ria, wo salafistische Seperatisten im Norden des Landes (»Boko Haram«) in ihren Bestre-
bungen nach Errichtung eines Kalifats ebenfalls an religiöse Sympathien in Teilen der
Bevölkerung wie auch an doppelbödige staatliche Islamisierungspolitiken anschließen
können, siehe Harnischfeger 2012.

76 Zur Entstehung und zum (globalen) Aufstieg des auf Muhammad ibn Abd al-Wahhab
(1703-1792) zurückgehenden Wahhabismus siehe Commins 2009.

77 Ramsauer 2012, S. 164.
78 Dazu Agha und Malley unmissverständlich: »Das neue Bündnissystem [konkret zwischen

den Vereinigten Staaten und den Golf-Monarchien] beruht auf zu vielen falschen Annah-
men und verbirgt zu viele tiefe Unvereinbarkeiten. […]. Es ist unnatürlich. Es kann nicht
gut ausgehen« (Agha, Malley 2013). Ebenso deutlich fällt die Verurteilung des »demo-
kratischen Interventionismus« der USA, Großbritanniens und Frankreichs in Form der
Entfesselung des syrischen Bürgerkriegs bei Reinhard Merkel aus: »Sie haben aus stra-
tegischen Gründen, die mit Iran, und nicht aus moralischen, die mit der syrischen Bevöl-
kerung zu tun haben, sehenden Auges eine Bedingung der Katastrophe gesetzt: die Waf-
fen, mit denen sie möglich wurde« (Merkel 2013).

79 Köchler 2009 b.

Politische und gesellschaftliche Transformationen unter dem Radar 673

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


stäben und »Grundwerten«, Demokratie und Menschenrechte, außenpolitisch
untreu waren: »Übergeordnete Politikziele der Marktöffnung und des Migrations-
managements wurden auf Kosten von Demokratie- und Menschenrechtsfragen
sowie nachhaltiger Entwicklung verfolgt. […] Schließlich entsprach die Planbarkeit,
die sich aus dem status quo vor dem ›arabischen Erwachen‹ ergab, europäischen
Kerninteressen in der Region«.80

Dieser Verrat an den eigenen Werten setzte sich auch in der Beurteilung der
Geschehnisse in Ägypten im Sommer 2013 fort. Als das ägyptische Militär bezie-
hungsweise der ägyptische »tiefe Staat«, der im Militär sein Eigenleben führt, die
Muslimbrüder von der Macht putschte und wiederholt vor als auch nach dem
3. Juli tausende Menschen massakrierte,81 blieb der Aufschrei westlicher Staaten
weitestgehend aus. Die langjährigen Finanziers der Armee, die USA, und die euro-
päischen Profiteure von Rüstungsexporten in das Land am Nil verhängten ange-
sichts der offenkundigen schweren Menschenrechtsverletzungen weder politische
Sanktionen, noch tadelten sie ihre strategischen Partner, konkret Saudi-Arabien,82

die den Putsch kräftig unterstützt hatten. Das schlechte Image der Muslimbrüder
im Westen, das neben eigenen Fehlleistungen (wie zum Beispiel ihrer nicht erfolgten
beziehungsweise ungenügenden Verurteilung konfessioneller Gewaltakte gegenüber
Kopten und Schiiten) nicht zuletzt auch der beschriebenen Einschätzung einer isla-
mischen »Konterrevolution« geschuldet ist, führte dazu, dass weite Teile der west-
lichen Öffentlichkeit und intellektuellen Elite den Putsch erneut als kleineres Übel
billigten: Das, was sie jetzt sahen, widersprach dem (falschen) Bild von einer west-
lichen Vorbildern nachstrebenden rebellierenden Jugend, das sie sich zuvor selbst
gemacht hatten. Die sogenannte »Tamarrud-Bewegung«, die für sich beanspruchte,
eine Mehrheit des ägyptischen Volkes hinter sich zu vereinen (»22 Millionen Unter-
schriften gegen Mursi«) und dies auch erfolgreich westlichen Medienvertretern
signalisieren konnte, trug ebenfalls erheblich zur unsäglichen Fehleinschätzung bei,
mit dem Militärputsch würde eine »Rückkehr« zur Demokratie eingeleitet.83

Nur wenige Beobachterinnen waren offenbar in der Lage, von ihren Fraktionsin-
teressen, das heißt ihrer politischen Gegnerschaft zu den Muslimbrüdern, zu abstra-
hieren und die Ereignisse zu übergreifenden Gerechtigkeits- und Demokratieidealen
in Bezug zu setzen. Darunter die Journalistin Sarah Carr, die unter anderem am
muslimbruderkritischen Projekt Muslimbrothers in English beteiligt ist,84 dennoch
nicht davon Abstand nahm, deren gewaltsame Verfolgung und das Stillschweigen

 
80 Preysing 2013, S. 48.
81 Human Rights Watch ordnet diese Massaker inzwischen als mögliche Verbrechen gegen

die Menschheit ein (vgl. Human Rights Watch 2014).
82 Vgl. Dorsey 2013.
83 Vgl. Roberts 2013.
84 Das hinter der Internetseite stehende Kollektiv machte es sich zur Aufgabe, Aussendun-

gen und öffentliche Aussagen der Muslimbrüder vom Arabischen ins Englische zu über-
setzen um damit die Diskrepanz zwischen den Originalen und den weichgespülten, für
»den Westen« bestimmten Übersetzungen offenzulegen. Siehe http://mbinenglish.word
press.com/ (Zugriff vom 20.08.2013).

674 Marie-Luisa Frick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


der »progressiven« Ägypter offen anzuprangern. Den »Progressiven« jenseits und
diesseits des Mittelmeers entging dabei die schreiende Absurdität der Situation, die
gerade darin bestand, dass just jene in Kairo noch für eine demokratisch gewählte
Regierung ihr Leben ließen, denen man die Demokratiekompatibilität traditionell
abgesprochen hatte.

Um solche und weitere Doppelstandards85 westlicher Länder zu erklären, mag es
eine Reihe plausibler Ansätze geben. Einer davon wäre jener, wonach Wertefragen
oder auch »Zivilisationskonflikte« (»freie Welt« vs. »Dschihadisten und Totali-
täre«)86 oftmals nur den Theatervorhang bilden, der im Grunde wirtschaftliche,
strategische Interessenskonflikte dem Auge der eigenen Bevölkerungen entziehen
soll.87 Auf diese Weise verschleiert, bleiben sie der öffentlichen Diskussion und
Abwägung enthoben und mithin auch der Frage, ob es wirklich eigene Interessen
sind. Muss vor einem solchen – hier nur angedeuteten – Hintergrund das Selbstver-
ständnis »souveräner« Staaten, »gefestigter Demokratien«, »Heimat der Menschen-
rechte« oder »aufgeklärter Öffentlichkeit« nicht zumindest adaptiert werden? Und
wenn ja, was würde das bedeuten? Folgt man dem malaysischen Politikwissen-
schaftler und Aktivisten Chandra Muzaffar, so müssten solche Fragen zwangsläufig
zum Eingeständnis führen, wonach westliche Bekenntnisse zu Demokratie und
Menschenrechten wertlosen Autohypnosen gleichkommen. Auf Ägypten ange-
wandt, stellt er fest: »Innerhalb dieses Kontextes sollte man der Kritik an der exzes-
siven Militärmacht und dem Töten von Zivilisten aus Washington, London und
anderen westlichen Hauptstädten keinerlei Bedeutung zumessen. Sie sind nur
gedacht, die Menschenrechtsgruppen zu Hause zu beruhigen und [sich selbst] ein
internationales Image als Gegner von gnadenlosem Töten zu verleihen. Der Lack-
mustest aber ist, ob die USA darauf bestehen, dass Mursi wieder eingesetzt wird in
seine legitime Position als ägyptischer Präsident«.88

Fazit

Das »Arabische Erwachen« als flackerndes Signalfeuer tiefreichender gesellschaft-
licher Transformationsprozesse fungierte von Anfang an auch als Projektionsfläche
von westlichen Erwartungen, Vorurteilen und zuletzt vermehrt von Ängsten. Nicht
alle Fehleinschätzungen sind auf die allseits gültige und wohl auch für diese gegen-
ständlichen Ausführungen potenziell zutreffende und folglich verfängliche Weisheit
zurückzuführen, wonach der Abend klüger ist als der Morgen. Die Herausforde-
rung, im unmittelbaren Verlauf der Geschehnisse eine gesicherte Beobachterposition
einzunehmen, ist ständige Begleiterin jeder zeitnahen Transformationsforschung.
Erschwert wird ein solches Unterfangen freilich durch unhinterfragte theoretische

4.

 
85 Dazu gehört auch die fast völlige diskursive Vernachlässigung Bahrains (siehe dazu ins-

besondere Köchler 2014).
86 Vgl. Phares 2008, S. 123.
87 Siehe auch Köchler 2009 b, S. 455.
88 Muzaffar 2013.

Politische und gesellschaftliche Transformationen unter dem Radar 675

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


Voraussetzungen und intransparente Wertungsgrundsätze, die der Betrachtung bei-
gemengt sind. In diesem Betrag wurde versucht, einige solcher exemplarischen
Blicktrübungen zu benennen – im Bewusstsein dessen, dass auch dies nicht vonstat-
tengehen kann, ohne selbst wiederum Voraussetzungen einzuführen (konkret jene
des Anspruchs, verstehen zu wollen, wie die Dinge wirklich sind).

Wie liegen nun die Dinge wirklich? Von einer abschließenden Wertung sind sterb-
liche Wesen im Horizont einer grundsätzlich nicht endenden Geschichte stets so weit
entfernt wie von Gewissheit selbst über die unmittelbare Zukunft. Nichtsdestotrotz
kann als Zwischenfazit zu den Umbrüchen im Makresh und Maghreb festgehalten
werden, dass die Hoffnungen auf eine Demokratisierung beziehungsweise Dekolo-
nialisierung weitgehend zerstört (worden) sind. Die von Schwedler beschriebene
Chance,89 im Zuge der arabischen Proteste beobachten zu können, wie verschiedene
islamische Bewegungen in demokratischen Prozessen tatsächlich agieren – und
damit zugleich die Hypothese zu testen, wonach Inklusion Mäßigung induziert –,
existiert heute nur noch für Tunesien. Für einen Ausblick wiederum sollte die Beob-
achtung maßgeblich sein, dass weite Teile der Region – bis auf wenige »Inseln« –
gegenwärtig in Anarchie versinken, auch dank tatkräftiger Unterstützung verschie-
denster »Hinterhof«-Politiken. Weitere genuine Bestrebungen nach politischer Öff-
nung in Ländern wie Marokko, Algerien, Jordanien oder dem Iran werden wohl
auch angesichts der abschreckenden Beispiele ringsum auf Seiten der unzufriedenen
Mittelschichten redimensioniert werden.

Die Komplexität der politischen und gesellschaftlichen Transformationen der
Region ernst zu nehmen bedeutet, jeder Art von monochromen Abbildern der Rea-
lität gleichermaßen skeptisch gegenüber zu bleiben und sich im Gegenzug darum zu
bemühen, Zusammenhänge bei gleichzeitiger Vornahme von Differenzierungen zu
verstehen. Aber auch, die Spannung zu ertragen, welche die menschliche Freiheit –
nicht zuletzt im Sinne geschichtsteleologischer Indeterminiertheit – notwendiger-
weise mit sich führt. Glauben zu wissen, wie die betreffenden Menschen ihre Gesell-
schaften umgeformt haben werden, hieße demnach, sich um diese Spannung zu
betrügen.

Gleichzeitig geben die gewaltvollen Umbrüche, Gegenrevolutionen und nicht
zuletzt Interventionen Anlass, sich Fragen nach (wünschenswerten) politischen
Transformationen der eigenen, westlichen Gesellschaften zuzuwenden. Die eviden-
ten außenpolitischen Doppelstandards hinsichtlich menschenrechtlicher und demo-
kratischer Ansprüche in Vergangenheit und Gegenwart werden jedoch nur dann die
nötige Katharsis schaffen, wenn ihre Auswirkungen als genügend schmerzlich erfah-
ren und nicht länger als Nebenprodukte wirtschaftlich-militärischer Interessensver-
folgung in Kauf genommen werden. Unter dieser Bedingung wäre sogar ein globa-
ler Frühlingswechsel wenigstens denkbar.

 
89 Schwedler 2011, S. 372.

676 Marie-Luisa Frick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


Literatur

Agha, Hussein; Malley, Robert 2013. »Das ist keine Revolution«, in Internationale Politik Jan/
Feb 2013. https://zeitschrift-ip.dgap.org/de/ip-die-zeitschrift/archiv/jahrgang-2013/januar-f
ebruar/das-ist-keine-revolution (Zugriff vom 04.12.2013).

Allawi, Ali A. 2009. »Islamic civilization in peril«, in Chronicle of Higher Education 55. http://
chronicle.com/article/Islamic-Civilization-in-Peril/46964 (Zugriff vom 25.09.2014).

An-Naʽim, Abdullahi Ahmed 1990. Toward an Islamic reformation. Civil liberties, human rights,
and international law. New York: Syracuse University Press.

Bank, André; Mohns, Erik 2013. »Die syrische Revolte. Protestdynamik, Regimerepression und
Internationalisierung«, in Arabellions. Zur Vielfalt von Protest und Revolte im Nahen Osten
und Nordafrika, hrsg. v. Jünemann, Annette; Zorob, Anja, S. 95-105. Wiesbaden: Springer
VS.

BBC 2012. »Comparison of Egypt’s suspended and draft constitution«, in BBC News vom
30. November 2012. www.bbc.com/news/world-middle-east-20555478 (Zugriff vom
20.01.2013).

Beck, Martin; Hüser, Simone 2013. »Politischer Wandel im Nahen Osten. Versuch einer Analyse
des ›Arabischen Frühlings‹«, in Arabellions. Zur Vielfalt von Protest und Revolte im Nahen
Osten und Nordafrika, hrsg. v. Jünemann, Annette; Zorob, Anja, S. 197-227. Wiesbaden:
Springer VS.

Bergmann, Kristina 2012. Tausendundeine Revolution. Ägypten im Umbruch. Basel: Lenos.
Bøås, Morten; Torheim, Liv Elin 2103. »The trouble in Mali – corruption, collusion, resistance«,

in Third World Quarterly 34, 7, S. 1279-1292.
Bowie, Nile 2012. Geopolitical destabilization and regional war: the road to Teheran goes

through Damascus. www.globalresearch.ca/geopolitical-destabilization-and-regional-war-t
he-road-to-tehran-goes-through-damascus/29285 (Zugriff vom 08.12.2013).

Brill, Heinz 2013. »Die neue geopolitische Rolle der Türkei«, in Österreichische Militärische
Zeitschrift 4, S. 406-415.

Camus, Albert 1961 [1951]. Der Mensch in der Revolte. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Commins, David 2009. The Wahhabi mission and Saudi Arabia. London: I.B. Tauris.
Darke, Diane 2014. My house in Damascus. An inside view of the Syrian revolution. London:

Haus Publishing.
Dorsey, James M. 2013. »The struggle for Egypt: Saudi Arabia’s regional role«, in Huffingtonpost

vom 16. Juli 2013.
Egypt Independent 2012. »Egypt’s draft constitution translated«, in Egypt Independent vom

2. Dezember 2012.
El Fadl, Khaled Abou 2004. Islam and the challenge of democracy. Princeton: Princeton Uni-

versity Press.
Esposito, John L. 2010. »Contemporary Islam: reformation or revolution«, in Comparative

political theory, hrsg. v. Dallmayr, Fred, S. 71-83. New York: Palgrave.
Frick, Marie-Luisa; Oberprantacher, Andreas 2011. »Shared is not yet sharing, or: what makes

social network services public?«, in International Review of Information Ethics 15, S. 18-23.
Fukuyama, Francis 2006. The end of history and the last man. New York: Free Press.
Gadamer, Hans-Georg 1975 [1960]. Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen

Hermeneutik. Tübingen: Mohr Siebeck.
Gersh, Alain 2012. »Die Golfstaaten und die Muslimbrüder – Ende einer Freundschaft«, in Le

Monde Diplomatique vom 9. November 2012. www.monde-diplomatique.de/pm/2012/11/
09.mondeText.artikel,a0039.idx,10 (Zugriff vom 2.6.2013)

Gouges, Marie Olympe de 1791. Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne. Paris.
Harders, Cilja 2013. »Revolution I und II – Ägypten zwischen Transformation und Restaura-

tion«, in Arabellions. Zur Vielfalt von Protest und Revolte im Nahen Osten und Nordafrika,
hrsg. v. Jünemann, Annette; Zorob, Anja, S. 19-42. Wiesbaden: Springer VS.

Harnischfeger, Johannes 2012. »Rivalität unter Eliten. Der Boko-Haram-Aufstand in Nigeria«, in
Leviathan 40, 4, S. 491-516.

Harrer, Gudrun 2012. »Zwischen arabischem Frühling und saudi-arabischem Winter«, in Öster-
reichische Zeitschrift für Politikwissenschaft 41, 1, S. 85-93.

Politische und gesellschaftliche Transformationen unter dem Radar 677

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


Heinsohn, Gunnar 2008. Söhne und Weltmacht. Terror im Aufstieg und Fall der Nationen.
München: Piper.

Hersh, Seymour M. 2007. »The redirection. Is the administration’s new policy benefiting our
enemies in the war on terrorism?«, in The New Yorker vom 5. März 2007.

Human Rights Watch 2014. Egypt: Rabʼa killings likely crimes against humanity. www.hrw.or
g/news/2014/08/12/egypt-rab-killings-likely-crimes-against-humanity (Zugriff vom
18.08.2014)

Husserl, Edmund 1992 [1913]. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Philosophie. Gesammelte Schriften 5. Hamburg: Felix Meiner.

Jones, Jonathan 2011. »Tahrir square aflame: the visual basis of an imaginary revolution«, in The
Guardian vom 9. Dezember 2011.

Köchler, Hans 2009 a. »The global war on terror and the metaphysical enemy«, in Hans Köchler:
World order – vision and reality, hrsg. v. Armstrong, David, Kapitel 5. New Dehli: IPO/
Manak.

Köchler, Hans 2009 b. »The ›clash of civilizations‹, the problem of terrorism and strategies
towards peaceful co-existence among nations«, in Hans Köchler: World order – vision and
reality, hrsg. v. Armstrong, David, Kapitel 31. New Dehli: IPO/Manak.

Köchler, Hans 2014. »The middle east in the emerging global order«, in People’s Friendship
University of Russia Bulletin on International Relations 3 (im Erscheinen).

Krämer, Gudrun 1986. Ägypten unter Mubarak: Identität und nationales Interesse. Baden-Baden:
Nomos.

Krämer, Gudrun 2011. Demokratie im Islam. Der Kampf für Toleranz und Freiheit in der ara-
bischen Welt. München: C. H. Beck.

Krämer, Gudrun 2013. »Modern but not secular: religion, identity and the ordre public in the
Arab Middle East«, in International Sociology 28, 6, S. 629-644.

Lübben, Ivesa 2013. »Welche Rolle für den Islam? Die Herausbildung eines islamischen Partei-
enspektrums im post-revolutionären Ägypten – Eine Annäherung«, in Arabellions. Zur
Vielfalt von Protest und Revolte im Nahen Osten und Nordafrika, hrsg. v. Jünemann,
Annette; Zorob, Anja, S. 279-305. Wiesbaden: Springer VS.

Matzken, Heino 2013. »Muslimbrüder als Alternative im Nahen Osten?«, in Österreichische
Militärische Zeitschrift 1, S. 60-64.

Merkel, Reinhard 2013. »Der Westen ist schuldig«, in Frankfurter Allgemeine Zeitung vom
2. August 2013.

Mernissi, Fatima 2002. Islam und Demokratie. Die Angst vor der Moderne. Freiburg: Herder.
Muzaffar, Chandra 2013. »A nation bleeds«, in JUST Commentary vom 26. August 2013.
Neumann, Peter 2014. »Suspects into collaborators«, in London Review of Books 36, 7, S. 19-21.
Oba, Abdulmumini A. 2013. »New muslim perspectives in the human rights debate«, in Islam

and international law. Engaging self-centrism from a plurality of perspectives, hrsg. v. Frick,
Marie-Luisa; Müller, Andreas T., S. 219-243. Leiden: Brill.

Ouaissa, Rachid 2013. »Blockierte Mittelschichten als Motor der Veränderungen in der arabi-
schen Welt?«, in Arabellions. Zur Vielfalt von Protest und Revolte im Nahen Osten und
Nordafrika, hrsg. v. Jünemann, Annette; Zorob, Anja, S. 257-277. Wiesbaden: Springer VS.

Pabst, Martin 2013. »Ist Algerien immun gegenüber dem arabischen Umbruch?«, in Österrei-
chische Militärische Zeitschrift 4, S. 396-405.

Phares, Walid 2008. The confrontation. Winning the war against future jihad. New York: Pal-
grave Macmillan.

Preysing, Domenica 2013. »Tunesien: Vorreiter des Aufbruchs, Vorbild des Westens«, in Ara-
bellions. Zur Vielfalt von Protest und Revolte im Nahen Osten und Nordafrika, hrsg. v.
Jünemann, Annette; Zorob, Anja, S. 43-66. Wiesbaden: Springer VS.

Ramsauer, Petra 2012. Mit Allah an die Macht. Wien: Ueberreuter.
Roberts, Hugh 2013. »Ägypten ohne Revolution«, in Lettre International 102, S. 34-43.
Roll, Stephan 2013. »Ist Mursi wirklich so schlimm?«, in DIE ZEIT vom 30. Januar 2013.
Rosiny, Stephan 2013. »Diktaturen, Bürgerkriege und Machtteilung in fragmentierten Gesell-

schaften«, in Der Arabische Frühling. Hintergründe und Analysen, hrsg. v. Schneiders,
Thorsten G., S. 65-79. Wiesbaden: Springer VS.

Schwedler, Jillian 2011. »Can islamists become moderates? Rethinking the inclusion-moderation
hypothesis«, in World Politics 63, 2, S. 347-376.

678 Marie-Luisa Frick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


Schwedler, Jillian 2013. »Spatial dynamics of the arab uprisings«, in Political Science & Politics
46, 2, S. 230-234.

Skelton, Rose 2013. »Mali: religious schisms threaten ideological war«, in The Africa Report,
April 2013. www.theafricareport.com/West-Africa/mali-religious-schisms-threaten-ideolog
ical-war.html (Zugriff vom 25.09.2014).

Soroush, Abdolkarim 2000. Reason, freedom, and democracy in Islam. Essential writings of
Abdolkarim Soroush. Oxford: Oxford University Press.

Spindel, Chad 2011. »The people want to topple the regime: exploring the Arab spring in Egypt,
Syria, and Jordan«, in Sage Open 1, 3, S. 1-7.

Sternberg, Troy 2012. »Chinese draught, bread and the Arab spring«, in Applied Geography 34,
S. 519-524.

The Independent 2013. »UN’s Carla del Ponte says there is evidence ›rebels may have used sarin‹
in Syria«, in The Independent vom 6. Mai 2013.

Thumann, Michael 2013. »Islamismus: Die Köpfe des radikalen Islam«, in DIE ZEIT vom
24. Januar 2013.

UN 2005. Eliminating femal genital mutilation. An interagency statement. www.un.org/wome
nwatch/daw/csw/csw52/statements_missions/Interagency_Statement_on_Eliminating_FGM
.pdf (Zugriff vom 10.12.2013).

Walzer, Michael 2014. »After the Arab spring«, in Philosophy & Social Criticism 40, 4-5,
S. 421-429.

Wehrey, Frederic, Bishop, David; Alrababa’h, Ala’ 2014. Backdrop to an intervention. Sources of
Egyptian-Libyan border tensions. http://carnegieendowment.org/2014/08/27/backdrop-to-
intervention-sources-of-egyptian-libyan-border-tension/hmdk (Zugriff vom 08.09.2014).

Wolfsfeld, Gadi et al. 2013. »Social media and the Arab spring: politics comes first«, in The
International Journal of Press/Politics 18, 2, S. 115-137.

Zimmermann, Ekkart 2013. »Der ›Arabische‹ Frühling in vergleichender Revolutionsanalyse«, in
Zeitschrift für Friedens- und Konfliktforschung 2, S. 209-245.

Politische und gesellschaftliche Transformationen unter dem Radar 679

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657


Zusammenfassung: Der »Arabische Frühling« zeigt, wie schwer es sein kann, »oberflächli-
che« Phänomene wie Demonstrationen und Aufstände zu tiefreichenden politischen und
gesellschaftlichen Transformationen in Beziehung zu setzen. Hintergrundannahmen, Erwar-
tungshaltungen sowie prekäre Begriffsschablonen verhinderten gelungene Komplexitätsbe-
wältigung. Anhand der Beispiele Ägypten und Syrien werden Fremd- und Selbstbilder durch-
leuchtet und epistemische Reflexion und Sorgfalt angemahnt.

Stichworte: »Arabischer Frühling«, Islam, Demokratie, Transformationsprozesse, Weltpoli-
tik

Political and societal transformations below radar level: an ignis fatuus called »Arab
spring«

Summary: The events of the »Arab spring« testify to the challenging nature of relating »super-
ficial« phenomena like demonstrations and uprisings to underlying political and societal
transformation processes. Background assumptions, wishful thinking and misleading termi-
nologies are obstacles when dealing with the situation’s complexity. Focusing on Egypt and
Syria, this contribution highlights precarious images of ourselves as well as the »Other« and
calls for epistemic caution and reflection.

Keywords: »Arab spring«, Islam, democracy, transformation processes, world politics

Autorin

Ass.-Prof. Dr. Marie-Luisa Frick
Institut für Philosophie
Universität Innsbruck
Innrain 52 d
A-6020 Innsbruck
Österreich
marie-luisa.frick@uibk.ac.at

680 Marie-Luisa Frick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-657

