Achtsamkeit

Michael Utsch

Achtsambkeit gilt als ein Grundprinzip im Buddhismus. Seit 2600 Jahren
wird diese Geisteshaltung vor allem in buddhistischen Klostern geiibt.
Doch heute ist ,Achtsamkeit” in aller Munde. In der Personalfithrung,
im Coaching, in der Psychotherapie, selbst in kirchlichen Bildungshdusern
und Meditationskursen werden fernéstliche Bewusstseinsprinzipien inten-
siv eingesetzt (Freund / Utsch 2015). Mit einer achtsamen Haltung soll
sogar alltigliches Verhalten an Tiefe und Bedeutung gewinnen. Die Gesell-
schaft hat sich durch die enorme Verbreitung sozialer Medien verandert,
die Uberfiille an medialen Reizen und eine Erwartung von Multitasking-
Fihigkeiten wird immer hiufiger als Uberforderung erlebt. Angesichts die-
ser Entwicklung ist konzentrierte Aufmerksamkeit heute sehr gefragt.

Unzihlige Ratgeber {iberschwemmen seit Jahren den Biichermarkt, die
in Aussicht stellen, mit einer achtsamen Haltung dem alltdglichen Verhalten
Tiefe und Bedeutung verleihen zu kénnen. Manche erhoffen sich durch
Achtsamkeit sogar eine gesellschaftspolitische Wende. Rund 200 britische
Abgeordnete und Parlamentsmitarbeiter haben in England bereits Acht-
samkeits-Kurse besucht. Diese Aktionsgruppe legte im Jahr 2016 das Pro-
gramm ,Mindful Nation UK® vor, das empfiehlt, Meditation auf breiter
Basis an Schulen, im Gesundheitswesen, in offentlichen Institutionen und
im Justizsystem zu etablieren. Wie lasst sich der erstaunliche Achtsamkeits-
Boom erkldren? Warum fasziniert diese aus dem Buddhismus stammende
Technik der Geistesschulung? Und wie viel Buddhismus enthalt Achtsam-
keit?

Was ist Achtsamkeit?

Achtsambkeit ist die deutsche Entsprechung des Pali-Begriffs satipatthana.
Damit wird im Buddhismus eine Form konzentrierten Bewusstseins ver-
standen, in der dieses sich selbst und alle Aufleneindriicke wahrnimmt.

Achtsamkeit wird als absichtsvolle, nicht-wertende Lenkung der Aufmerk-
samkeit auf den gegenwirtigen Augenblick definiert. Es handelt sich aber

11

https://dol.org/10.5771/9783748947806-11 - am 24.01.2028, 12:00:41.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

um eine komplexe Ubungspraxis, die neben dieser bewussten Aufmerksam-
keitslenkung auch die Schulung der Absicht und der Haltung einbezieht.
Um den Prozess als Ganzes zu verstehen, soll die buddhistische Lehre von
der Freiheit vom Leiden in Bezug auf sich selbst und alle Wesen als Absicht
und Haltung verinnerlicht werden. Die andauernde Geistesschulung der
Achtsamkeit stellt das Erlangen von Weisheit in Aussicht. Es soll moglich
werden, jenseits von begrifflichen und emotionalen Konzepten eine Ein-
sicht in die Wirklichkeit zu erhalten, ,wie sie ist®

Achtsamkeitsiibungen wie der Body-Scan oder die Atembeobachtung
haben eine entspannende Wirkung. Dabei wird eingeiibt, den Korper acht-
sam wahrnehmen und mit der Aufmerksamkeit ganz bei sich selbst zu
bleiben und schrittweise den ganzen Korper oder den Atem zu spiiren
- von den Fiflen bis zum Kopf. Dazu wird empfohlen, sich selbst und
allen Gedanken, Empfindungen und Gefiihlen mit einer wohlwollenden,
akzeptierenden Haltung zu begegnen.

Achtsamkeitsbasierte Konzepte in der Psychotherapie

Das neue psychologische Interesse an den therapeutischen Ressourcen re-
ligioser Einstellungen und Praktiken konzentriert sich vor allem auf den
Buddhismus - buddhistische Psychologie ist heute in Fachkreisen gefragt
(von Briick / Anderssen-Reuster 2022). Achtsambkeit ist eine Form medita-
tiver Selbstentspannung. Schon in den 1920er Jahren haben sich im deut-
schen Sprachraum Formen der Meditation etabliert. Wesentliche Impulse
fiir Psychiatrie und Psychotherapie kamen dabei aus Asien, von hinduis-
tisch oder buddhistisch gepréigten Versenkungsmethoden des Yoga und des
Zen (Langen 1963). Diese Methoden stiefien in der Psychiatrie und Psycho-
therapie auf Interesse, weil sie der Sammlung und Konzentration dienten
und von der Konzeption und ihrem Selbstverstdndnis her auf den moder-
nen, westlichen Menschen zugeschnitten waren. Die Psychotherapie wurde
so zu einem Nihrboden neuer, kontemplativer Ubungsweisen. Der Weg zu
veranderten, auch meditativen Bewusstseinszustinden wurde besonders in
den psychotherapeutischen Verfahren der Hypnose, der Psychoanalyse und
des Autogenen Trainings methodisch weiterentwickelt.

Seit 50 Jahren ist das Interesse am Thema Achtsambkeit in der Psychothe-
rapie stindig angewachsen. Die Neugier der Psychotherapeuten in Bezug
auf buddhistische Techniken setzte in den 1960er Jahren im Zuge der
Hippie-Bewegung und des Protests gegen den Vietnam-Krieg ein. Jack

12

https://dol.org/10.5771/9783748947806-11 - am 24.01.2028, 12:00:41.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtsamkeit

Kornfield, der mehrere Jahre lang den Buddhismus in Thailand, Burma
und Indien kennenlernte, griindete 1974 in Kalifornien die bis heute ein-
flussreiche Gesellschaft fiir Einsichts-Meditation (www.dharma.org). 1979
entwickelte der amerikanische Molekularbiologe Jon Kabat-Zinn einen sa-
kularisierten achtwochigen Kurs zur achtsamkeitsbasierten Stressreduktion
(MBSR, ,mindfulness based stress reduction®). Das Programm trat einen
Siegeszug an und wird erfolgreich bei Schmerz- und Burnout-Patienten
eingesetzt.

Es existieren gesicherte Erkenntnisse dariiber, dass die Achtsamkeits-Me-
ditation als ein korperorientiertes Entspannungsverfahren der Gesundheit
dient: Durch regelméfiige Meditationspraxis hergestellte Entspannungszu-
stinde stirken das Immunsystem und erhdhen die Belastbarkeit des Herz-
Kreislauf-Systems. In den USA haben Kliniken weltanschaulich neutrale
Meditationstechniken als festen Bestandteil in ihr Therapieprogramm auf-
genommen und erzielen damit beachtliche Erfolge. Achtsamkeitstechniken
werden in der Trauma-Therapie, bei der Behandlung von Depressionen
und Angststorungen, Schmerzen und Stress-Symptomen eingesetzt.

2013 wurde ein amerikanischer Forschungsverbund fiir Achtsambkeitsstu-
dien gegriindet, der evidenzbasierte Fakten fiir den Prozess, die Praxis und
das Konzept von Achtsamkeit sammelt (https://goamra.org). Ein monatli-
cher Newsletter wertet die in den letzten Jahren sprunghaft angestiegenen
wissenschaftlichen Studien zu diesem Thema aus und verhilft damit zu
einem besseren Uberblick.

Der Buddhismus wird heute in der Psychotherapie auf seine therapeuti-
schen Ressourcen hin fruchtbar gemacht und wissenschaftlich ausgewertet.
Das buddhistische Geistestraining will neuartige Méglichkeiten zur Uber-
windung von ungiinstigen Selbstkonzeptionen zur Verfiigung stellen. Die
buddhistisch gepragten Psychologen sind sich darin einig, dass durch die
gezielte Einbeziehung von Meditation eine nachhaltige Bewusstseinsveran-
derung erreicht werden kann. Der Zugang zu einem achtsamen Gewahr-
sein sei auch inmitten von Leid und Schmerzen mdglich. Insbesondere
wird auf die Kultivierung von Mitgefiihl und die Entwicklung von Selbst-
mitgefith]l hingewiesen. Studien deuten dariiber hinaus an, dass Psychothe-
rapeuten, die selbst meditieren, bessere Therapieergebnisse erzielen als
Kollegen ohne eine entsprechende Praxis.

Achtsamkeitsbasierte Konzepte zielen einerseits auf die Verbesserung der
Akzeptanz unangenehmer Lebensumstinde und Emotionen, andererseits
auf die Verbesserung einer emotionsfreien Beobachtung innerseelischer
Prozesse.

13

https://dol.org/10.5771/9783748947806-11 - am 24.01.2028, 12:00:41.



http://www.dharma.org
https://goamra.org/
https://doi.org/10.5771/9783748947806-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.dharma.org
https://goamra.org/

Michael Utsch

Achtsamkeit hat die Meditationsbewegung abgeldst

Ist Achtsamkeit eine Besonderheit und ein Alleinstellungsmerkmal bud-
dhistischer Geistesschulung? Auch in der christlichen Tradition haben sich
{iber Jahrhunderte verschiedene Ubungswege der geschulten Aufmerksam-
keit fiir die unsichtbare Gegenwart Gottes herausgebildet (Dahlgriin 2009).
Sowohl in der Ost- als auch der Westkirche wurden Weisen des Gebets
und der Kontemplation kultiviert, aus denen sich unterschiedliche Schulen
christlicher Gottesbegegnung wie das Herzensgebet, die ignatianischen Ex-
erzitien oder das betrachtende Gebet entwickelt haben. Bemerkenswert ist
hier der Hinweis des Bewusstseinsforschers Vaitl (2012, 296), der in seinem
Lehrbuch uiber veranderte Bewusstseinszustande feststellte, dass ,die in
christlichen Traditionen verankerten Meditations- und Kontemplationsfor-
men wissenschaftlich fast gar nicht untersucht worden sind®. Hier werden
aber Liicken aufgeholt, und die Effekte christlicher Meditation werden
neuerdings intensiver wissenschaftlich untersucht und therapeutisch ange-
wendet (Knabb 2021).

Seit den 1970er Jahren haben sich auch in den christlichen Einkehr-
hdusern asiatische Versenkungsmethoden wie Yoga, Zen und Achtsambkeit
ausgebreitet. Diese Methoden haben nicht die christlich-kontemplative Tra-
dition im Sinne der biblischen Betrachtung (lectio divina) weitergefiihrt,
sondern zeitgendssische Trends der Korperkultur und der transpersonalen
Psychologie aufgegriffen und buddhistische und neuhinduistische Elemen-
te hinzugefiigt. Dadurch hat die Meditationspraxis in Bezug auf die Kor-
perhaltung, Atmung und Entspannung wesentliche Neuerungen erfahren.
Mittlerweile haben die Achtsamkeits-Methoden die in die Jahre gekomme-
ne Meditationsbewegung abgelost.

Besonders unter Psychotherapeuten wird der Buddhismus heute sehr
geschitzt, weil er den weit verbreiteten narzisstischen Stérungen etwas
entgegensetzen konne. Das buddhistische Geistestraining stelle Moglichkei-
ten zur Uberwindung von ungesunden Selbstkonzeptionen zur Verfiigung,
durch die egoistische Motive unwichtiger wiirden und das Selbstmitgefiihl
wachsen konne (von Briick / Anderssen-Reuster 2022).

Eine nachhaltige Bewusstseinsveranderung, darin sind sich die buddhis-
tisch geprédgten Psychologen einig, konne durch die gezielte Einbeziehung
von Meditation erreicht werden. Der Zugang zu einem achtsamen Gewahr-
sein sei auch inmitten von Leid und Schmerzen méglich. Insbesondere
wird auf die Kultivierung von Mitgefiihl und die Entwicklung von Selbst-
mitgefithl hingewiesen. Eine héufig zitierte Studie weist darauf hin, dass

14

https://dol.org/10.5771/9783748947806-11 - am 24.01.2028, 12:00:41.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtsamkeit

Psychotherapeuten, die selbst meditierten, bessere Therapieergebnisse er-
zielen als Kollegen ohne eine entsprechende Praxis (Grepmair u. Nickel
2007). Achtsamkeitsbasierte psychotherapeutische Konzepte zielen einer-
seits auf die Verbesserung der Akzeptanz unangenehmer Lebensumstinde
und Emotionen, andererseits auf die Verbesserung einer neutralen, emoti-
onsfreien Beobachtung innerseelischer Prozesse.

Die drei bekanntesten achtsamkeitsbasierten Therapien sind die dialek-
tisch-behaviorale Therapie (DBT) nach Marsha Linehan, die ,acceptan-
ce-comitment-therapy“ (ACT) nach Steven Hayes sowie das Verfahren
der ,mindfulness based stress reduction (MBSR) nach Jon Kabat-Zinn.
Alle drei Verfahren haben starke Verbindungen zum Buddhismus, auch
wenn diese oft nicht reflektiert und transparent gemacht werden. Marsha
Linehan, die Begriinderin der DBT, hat 2015 bei dem Festakt zum 90.
Geburtstag des Zen-Meisters Willigis Jager diese Wurzeln beschrieben. In
ihrer Laudatio wiirdigte sie das Werk Willigis Jagers, von dem sie selbst
nach langjahriger Schiilerschaft zur Zen-Meisterin ernannt wurde. In ihrer
Rede hob Linehan hervor, dass Jager eigentlich der Co-Autor aller ihrer
Veroffentlichungen sei, weil seine Gedanken die DBT mafigeblich geprigt
hitten (Linehan 2015). Auch Steven Hayes, der Begriinder der ACT, hat
schon vor vielen Jahren auf Gemeinsamkeiten seines therapeutischen An-
satzes mit dem buddhistischen Menschenbild hingewiesen, ohne dabei die
Widerspriiche zwischen der zweieinhalb tausend Jahre alten Weisheitslehre
und moderner Psychotherapie zu verschweigen (Hayes 2002).

Die weiteste Verbreitung im Gesundheitswesen haben die MBSR-Kurse
von Jon Kabat-Zinn (2013) gefunden, weil ihre positive Wirkung wissen-
schaftlich erwiesen ist und sie deshalb in vielen Landern gefordert wer-
den. Der deutsche MBSR-Dachverband (2017) betont in seinen ethischen
Qualitatsrichtlinien die weltanschauliche Neutralitat der Achtsamkeit und
verpflichtet die Lehrenden in diesem Netzwerk, auf ,weltanschauliche und
religiose Indoktrination® zu verzichten. Weiter heifit es: ,Auf gezieltes
Nachfragen® sollen die Trainer den ihrer ,,Arbeit zugrunde liegenden Hin-
tergrund und die eigene Praxis“ benennen. Transparenz ist auf dem Gebiet
des weltanschaulichen Dialogs eine wesentliche Vertrauensbasis, deshalb ist
diese Richtlinie des MBSR-Verbandes zur Neutralititsdebatte wichtig.

15

https://dol.org/10.5771/9783748947806-11 - am 24.01.2028, 12:00:41.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Wahrnehmung oder Versenkung?

Aus psychologischer Sicht wird Achtsamkeit als ein besonderer geistiger
Zustand verstanden, der wissenschaftlicher Beobachtung zuginglich ist
(von Briick / Anderssen-Reuster 2022). Allerdings unterscheiden sich Me-
ditation und Entspannungsverfahren wie z. B. die Progressive Muskelent-
spannung oder das Autogenes Training in wesentlichen Punkten. Alle me-
ditativen Techniken haben zwar auch eine korperliche Entspannung zur
Folge, aber das ist nicht ihr eigentliches Ziel. Nach Brenner (2011) sollte
deshalb die Entspannungs- von einer Versenkungsmeditation unterschie-
den werden. Kérper-Meditationen, die sich als Wahrnehmungs- und Kon-
zentrationsiibung verstehen und der Gymnastik dhneln, konnen in Form
einfacher Yoga-Ubungen oder anderer ferngstlicher Bewegungskiinste dazu
beitragen, Verspannungszustinde und Schmerzsymptome zu lindern.

Von der Wahrnehmungsmeditation unterscheidet sich die Versenkungs-
meditation, bei der die Bewusstseinserweiterung und Verbindung zu einem
»hoheren Selbst im Zentrum steht. Urspriinglich wurde Achtsamkeit nicht
zur koérperlichen und seelischen Entspannung eingesetzt, sondern hatte die
religiose Erleuchtung zum Ziel. Auch bei sdkularen Achtsamkeitskursen
steht — wie auch im Yoga - die Entspannung im Zentrum, allerdings sind
die Uberginge zur Versenkung und damit die Verkniipfung mit einem
weltanschaulichen Uberbau je nach Lehrer flielend.

Die Frage, ob eine urspriinglich spirituelle Praxis mit dem Ziel der Er-
leuchtung aus ihrem religios-weltanschaulichen Zusammenhang herausge-
16st werden kann, wird verschieden beantwortet. Es sind nicht nur christ-
liche Theologen, die hier Bedenken anmelden. Auch manche Buddhisten
befiirchten die Verwésserung ihrer Lehre und lehnen eine instrumentelle
Verwendung etwa der Achtsamkeitsmeditation zur Steigerung der Arbeits-
fahigkeit ab.

Die Fraktion der Vertreter der sdkularen Formen von Achtsamkeitsmedi-
tation argumentieren, dass Meditieren unausweichlich zu ethisch besserem
Verhalten fithre. Dem widersprechen Meditationslehrer, die ihr Angebot
in einen buddhistischen Kontext einbetten. Das Praktizieren von isolierten
Meditationstechniken konne eine zweifelhafte moralische Haltung fordern
und zur Passivitdt verleiten. Spottisch macht deshalb auch der Begriff
»>McMindfulness“ die Runde. Wenn Achtsambkeitstrainings von Arbeitge-
bern finanziert werden, um die Leistungsfdhigkeit ihrer Angestellten zu
steigern, ist Skepsis berechtigt. Oft ist Achtsamkeit selbst schon Teil der
Beschleunigungs- und Selbstoptimierungskultur geworden, zu der sie ur-

16

https://dol.org/10.5771/9783748947806-11 - am 24.01.2028, 12:00:41.



https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-progressive-muskelentspannung-8059.php
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-progressive-muskelentspannung-8059.php
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-autogenes-training-8163.php
https://doi.org/10.5771/9783748947806-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-progressive-muskelentspannung-8059.php
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-progressive-muskelentspannung-8059.php
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-autogenes-training-8163.php

Achtsamkeit

spriinglich einen Gegenpol bilden wollte. Wenn Achtsamkeit nur der Maxi-
mierung von Gliick, Gewinn oder Geschwindigkeit dient - verliert man
da nicht das spirituelle Ziel, nimlich den Ausstieg aus dem Kreislauf der
Wiedergeburt, aus dem Blick? Angesichts der zahlreichen Ausprigungen
von Achtsambkeit ist es niitzlich, sich die weltanschauliche Grundlage des
gewidhlten Lehrers vor Augen zu halten und mit der eigenen abzugleichen.

Im Unterschied zu den buddhistischen Schulungswegen, deren Wirk-
samkeit empirisch gut belegt ist, sind die christlichen Meditationsformen
bisher wissenschaftlich kaum untersucht worden. Als ein Grund fiir die
Zuriickhaltung gegeniiber empirischen Wirksamkeitspriifungen der Medi-
tation ist die Uberzeugung von der Unverfiigbarkeit Gottes zu nennen,
dessen Gegenwart nicht durch meditative Techniken hergestellt werden
kénne.

Allerdings verdandern sich durch die 6stlichen Meditationspraktiken auch
die Inhalte. Eine Studie der Universitit Aachen belegt, dass fortgeschrittene
Praktiker christlicher Meditation hauptséchlich dem Ursprung nach nicht-
christliche Formen wie Zen oder Achtsamkeit {iben. Annette Meuthrath
(2014) befragte Christen, die entweder mehrjahrige Ubungserfahrungen
in einer Ostlichen Meditationsform (Zen, Vipassana, Achtsamkeit: 451 Be-
fragte) oder in einer christlichen Meditationsform (hauptsdchlich nach
der Wiirzburger Schule der Kontemplation, einige das Herzensgebet: 311
Befragte) praktizieren. Die Befragten dieser Studie erlebten die ostliche
Meditation iiberwiegend als ,christlich® Die Studie belegt, dass sich die
christliche Identitidt und das Menschen- und Gottesbild durch die zumeist
Ostliche Meditationspraxis der Befragten maf3geblich gedndert haben.

Risiken und Nebenwirkungen von Achtsamkeit

Unbestreitbaren Wirkungen der Achtsamkeitstrainings stehen Risiken und
Nebenwirkungen gegeniiber, die allerdings bisher wenig erforscht sind. Bei
den zahlreichen Heilsversprechen in der Meditations-Szene ist daran zu
erinnern, dass Achtsambkeit kein Allheilmittel darstellt. Wenn eine Situation
aus therapeutischen oder moralischen Griinden veréndert werden kann
oder sollte, ist nicht ,achtsames Wahrnehmen®, sondern aktives Handeln
das Mittel der Wahl! Und wenn jemand depressiv ist, bendtigt er keine wei-
teren unangenehmen Erfahrungen, an denen er seine Achtsamkeit schulen
kann. Deshalb ist eine genaue Differentialdiagnose wichtig, bevor ein in-
tensives Training aufgenommen wird. Risiken und Nebenwirkungen haben

17

https://dol.org/10.5771/9783748947806-11 - am 24.01.2028, 12:00:41.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Sedlmeier (2016, 174-194) und Tremmel und Ott (2016) prignant zusam-
mengefasst, indem sie die wenigen vorhandenen Studien dazu ausgewertet
haben. Besondere Vorsicht ist geboten, wenn extreme Praktiken angewen-
det werden oder eine psychische Vorerkrankung vorliegt — die Gefahren
einer psychotischen Reaktion sind grofi. Dies gilt vor allem bei traumati-
sierten Teilnehmern, fiir die es eine komplette Uberforderung bedeuten
wiirde, wenn in der Ubung ihr Kontrollbediirfnis nicht respektiert wiirde.

Der buddhistisch orientierte amerikanische Psychotherapeut John Wel-
wood (2010) hat den Begrift des ,spiritual bypassing® geprédgt. Damit ist
gemeint, eine Achtsamkeitsmeditation als Ausweichmandver zu benutzen,
um sich nicht mit den eigenen unerledigten psychischen und emotionalen
Problemen auseinandersetzen zu miissen. Meditation - von der man sich
Entspannung und Wohlgefiihl erhofft (!) - wird deshalb einem anstrengen-
den und aufwiihlenden Therapieprozess vorgezogen. Hier kénnen spiritu-
elle Erfahrungen eine willkommene Fluchtméglichkeit darstellen, in der
eine milthsame Heilbehandlung gegen ein schnelles Heilsversprechen und
intensives Gruppenerleben eingetauscht wird. Nicht viele Meditationsleh-
rer sind diagnostisch so versiert und finanziell so unabhéngig, wie Graf
Diirckheim es gewesen ist, der manche seiner Schiiler mit dem Auftrag
abgelehnt hat, zunichst ihre neurotischen Konflikte zu bearbeiten und erst
dann wieder zu seinen Meditationskursen zuriickzukommen.

Grenzen der Integration und Einschétzung

Die zentrale buddhistische Weisheit behauptet, dass Leben Leiden bedeute,
dessen verhidngnisvoller Kreislauf durch Geistesschulung beendet werden
konne. Dieses buddhistische Welt- und Menschenbild wird bei den acht-
samkeitsbasierten Verfahren vorausgesetzt, jedoch nicht immer reflektiert.
Aus buddhistischer Sicht birgt jeder Mensch in sich das psychologische
Potential, sich von personlichem Leid zu befreien. Dieses Erwachen im
Sinne einer endgiiltigen Befreiung von allem Leiden soll durch achtsames
Geistestraining méglich werden, durch das die falsche Identifizierung des
Menschen mit sich selbst und seiner Umwelt aufgelst werden konne. Wird
mit dieser Interpretation nicht eine negativ getonte Wirklichkeitsdeutung
vorausgesetzt, die durch diszipliniertes Geistestraining tiberwunden wer-
den soll? Legte man ein christliches Wirklichkeitsverstindnis zu Grunde,
wiirde das Weltbild als gute Schopfung Gottes inklusive des Menschen
als Ebenbild des Schopfers freundlicher und positiver ausfallen. Statt miihe-

18

https://dol.org/10.5771/9783748947806-11 - am 24.01.2028, 12:00:41.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtsamkeit

voller Selbsterlosung stiinde die voraussetzungslose Liebe Gottes und die
Rechtfertigung des fehlbaren Menschen im Zentrum. Statt der spirituellen
Selbstoptimierung konnte das Anerkennen der eigenen Verwundbarkeit
und die Annahme des Scheiterns zu mehr Gelassenheit und innerem Frie-
den fiihren.

Die aufmerksame Wahrnehmung des Korpers offenbart viel iiber den
seelischen Zustand. Unbestritten kénnen Achtsamkeitsiibungen einseitig
kognitive Meditationsformen sinnvoll erweitern und ausgleichen. Aller-
dings wird oft iibersehen, dass der Buddhismus den Menschen ginzlich
anders definiert als die westliche Psychologie. Weil es bei Achtsamkeit
nicht nur um die Wahrnehmungsverfeinerung, sondern auch um Haltung
und Absicht geht, miissen die anthropologischen Vorentscheidungen des
buddhistischen Welt- und Menschenbildes reflektiert und beriicksichtigt
werden.

Anbieter von Achtsamkeitsverfahren behaupten oft die weltanschauliche
Neutralitdt dieser Methode. Schaut man aber genauer hin, ist eine Zwei-
gleisigkeit zu erkennen. Gerade bei MBSR-Kursen wird mit Blick auf Kran-
kenkassen nach auflen hin ein verhaltensmedizinisches, weltanschaulich
neutrales Programm verkauft, das bei manchen Anbietern jedoch eindeu-
tig auf buddhistischer Psychologie und Philosophie basiert. Die achtsame
Wahrnehmung des Augenblicks will begriffliche Konstrukte {iberwinden
und die Wirklichkeit erkennen, ,wie sie ist® Das spirituelle Ziel, den leid-
vollen Kreislauf des Lebens zu iiberwinden, steht damit im Gegensatz zu
Achtsamkeitsiibungen im Gesundheitskontext, wo funktional Stress redu-
ziert und Krisen iiberwunden werden sollen.

Manchmal wird die achtsame Versenkung in der buddhistischen Tradi-
tion mit der kontemplativen Herzensruhe im Christentum gleichgesetzt.
Unter der Voraussetzung eines mystischen Kerns aller Religionen wird von
einem vergleichbaren Erleben ausgegangen. Dabei verschwimmen jedoch
wichtige Unterschiede, weil beide Wege von jeweils verschiedenen Pramis-
sen ausgehen. Eine klassische Methode zur Wahrnehmung der Gegenwart
Gottes ist die geistliche Lesung (lectio divina). Dieser in der monastischen
Theologie entwickelte Schulungsweg verfahrt in der Abfolge von lectio
(Schriftlesung), meditatio (bedenken), oratio (Gebet) und contemplatio
(Herzensruhe). Um in den Zustand der vom Geist Gottes ,eingegossenen
Beschauung® oder Herzensruhe zu gelangen, sind die genannten drei vor-
bereitenden Schritte unverzichtbar. In der buddhistischen Achtsamkeit geht
es um die Befreiung des Menschen von der Ich-Anhaftung, in der christli-
chen Meditation um die Vorbereitung auf die Begegnung mit Gott.

19

https://dol.org/10.5771/9783748947806-11 - am 24.01.2028, 12:00:41.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Fiir den christlichen Glauben ist die Gottesbeziehung konstitutiv, in
den Worten Hans-Martin Barths (2008, 82): ,Glaube ist die - von Gott
geschenkte — Gottesbeziehung des Menschen®. Wéhrend das Nicht-Anhaf-
ten und die Leere zentrale Entwicklungsziele im Buddhismus darstellen, ist
als spezifisch christliches Merkmal die in der Meditation gepflegte Gottes-
beziehung zu nennen, die nicht bei der Innenschau stehen bleibt, sondern
sich den Noten der Welt zuwendet.

Gegenseitige Bereicherung

Bei allen theologischen Divergenzen darf aber nicht {ibersehen werden:
Viele Christen finden in ihrer Alltagserfahrung immer weniger Beziige
zur christlichen Lehre. Bei fortgeschrittener Sakularisierung auch in kirch-
lichen Kreisen kann die buddhistische Praxis als Anregung verstanden
werden, weniger an iiberzeugenden Dogmatiken zu feilen, sondern sich
aufmerksam in die Gegenwart Gottes zu begeben und dabei Erfahrungen
zu machen.

Dogmatische Gegensitze relativieren sich, wenn die Praxis ins Spiel ge-
bracht wird, die ja besonders der Buddhismus betont und aller Theorie vor-
zieht. Bei der meditativen Praxis gibt es zahlreiche Berithrungspunkte zwi-
schen Christen und Buddhisten, die zu einer gegenseitigen Bereicherung
beitragen. Eine Gemeinsamkeit stellt die nichtwertende Wahrnehmung des
Augenblicks dar. Im Sinne einer natiirlichen Mystik kann dies christlich
gedeutet werden - , Aufmerksambkeit ist das natiirliche Gebet der Seele®
(Baumer / Plattig 1998). Aus dieser Perspektive konnen mittlerweile weit
verbreitete Meditationsformen wie das aus den Exerzitien stammende ,,Ge-
bet der liebenden Aufmerksamkeit” oder das aus der Ostkirche stammende
Herzensgebet als christliche Formen der Achtsamkeit verstanden werden.

Doch auch beim Vergleich zwischen christlichem Gebet und buddhisti-
scher Meditation gilt es, die Unterschiede nicht zu iibergehen. Gebet be-
deutet, sich auf das Abenteuer einer Begegnung mit sich selbst einzulassen
und - dariiber hinaus - bewusst in die Gegenwart Gottes zu treten. Das
Gebet ist kein Mittel, um etwas zu erlangen. Das bedeutet, ohne Absicht
und Zweck die Nihe Gottes aufzusuchen - einfach aus Dankbarkeit und
Gliick - ein radikaler Gedanke, der es in unserer heutigen Zeit mit ihren
Sach- und Erfolgszwingen schwer hat. Wihrend der Zeitgeist Erfolg, Nut-
zen, Output, Effizienz verlangt, 6ffnen Stille und Gebet die Verlangsamung
und ermdglichen das genaue Hinschauen und Staunen. Dabei konnen bud-

20

https://dol.org/10.5771/9783748947806-11 - am 24.01.2028, 12:00:41.


https://doi.org/10.5771/9783748947806-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtsamkeit

dhistische Techniken helfen, im Augenblick anzukommen. Die Wahrneh-
mung der verborgenen Anwesenheit Gottes und das Héren auf Gottes Wort
gehen jedoch entscheidende Schritte weiter und setzen Glauben voraus.

Literatur

Anderssen-Reuster Ulrike / von Briick, Michael (2022): Buddhistische Basics fiir Psy-
chotherapeuten. Stuttgart.

Baier, Karl (2009): Meditation und Moderne, 2 Bde., Wiirzburg.

Barth, Hans-Martin (2008): Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der Weltreli-
gionen, Glitersloh.

Baumer, Regina / Plattig, Michael (2012): Geistliche Begleitung in der Zeit der Wiis-
tenviter und der personzentrierte Ansatz nach Carl R. Rogers - eine Seelenverwandt-
schaft? Wirzburg.

Dahlgriin, Corinna (2009): Christliche Spiritualitit. Formen und Traditionen der Suche
nach Gott, Berlin.

Freund, Henning / Utsch, Michael (Hg., 2015): Achtsamkeit aus psychologischer und
theologischer Sicht, EZW-Texte 235, Berlin.

Knabb, Joshua (2021): Christian Meditation in Clinical Practice: A Four-Step Model and
Workbook for Therapists and Clients, Downers Grove (I11.).

Goldstein, Jack / Kornfield, Jack (1996): Einsicht durch Meditation. Die Achtsamkeit des
Herzens — Buddhistische Einsichts-Meditation fiir westliche Menschen, Miinchen.

Grepmair Ludwig / Nickel, Marius (2007): Achtsamkeit des Psychotherapeuten, Wien.

Hayes, Steven (2002): Buddhism and Acceptance and Commitment Therapy. Cognitive
and Behavioral Practice 9, 58 — 66.

Kabat-Zinn, Jon (2006): Gesund durch Meditation. Das groffe Buch der Selbstheilung,
Frankfurt a. M.

Meuthrath, Annette (2014): Wenn ChristInnen meditieren. Eine empirische Untersu-
chung iiber ihre Glaubensvorstellungen und Glaubenspraxis, Miinster.

Langen, Dieter (1963): Archaische Ekstase und asiatische Meditation und ihre Beziehun-
gen zum Abendland, Stuttgart.

Linehan, Marsha (2015): Laudatio zum 90. Geburtstag von Willigs Jiger. https://www.y
outube.com/watch?v=0ZaqZFJKZDE (letzter Abruf 23.06.2024).

Vaitl, Dieter (2012): Meditation, in: ders., Verdnderte Bewusstseinszustinde, Stuttgart,
294 - 328.

21

https://dol.org/10.5771/9783748947806-11 - am 24.01.2028, 12:00:41.



https://www.youtube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE
https://www.youtube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE
https://doi.org/10.5771/9783748947806-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE
https://www.youtube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE

https://dol.org/10.5771/9783748947806-11 - am 24.01.2028, 12:00:41.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Was ist Achtsamkeit?
	Achtsamkeitsbasierte Konzepte in der Psychotherapie
	Achtsamkeit hat die Meditationsbewegung abgelöst
	Wahrnehmung oder Versenkung?
	Risiken und Nebenwirkungen von Achtsamkeit
	Grenzen der Integration und Einschätzung
	Gegenseitige Bereicherung

