2. Exegetische und methodisch-begriffliche
Vorbemerkungen

Zugegebenermafen sind Mind and World, die Phinomenologie des Geistes (im
Folgenden auch Phdnomenologie oder PhG) und Sein und Zeit (im Folgenden
auch SuZ), schon allein was den philosophischen Stil und Duktus anbetrifft,
sehr unterschiedliche Werke. Wir werden, soweit das moglich ist, die Unter-
schiede in Stil und Duktus durch die integrative systematische Darstellung
bis zu einem gewissen Grade einebnen, aber dennoch auf entscheidende Ter-
minologie der einzelnen Autoren nicht verzichten kdnnen. Der gemeinsame
Nenner von Mind and World, der Phinomenologie des Geistes und Sein und Zeit ist
das Nachdenken iiber Freiheit, an das wir aus der jeweils anderen Hinsicht
systematisch anschliefen wollen. Dass alle drei Autoren mindestens unter
anderem iiber Freiheit nachdenken, lisst sich schwerlich bezweifeln. Wie sie
dies tun, ist eine umstrittenere Frage. In allen drei Fillen wollen wir eine Les-
art entwickeln, die mit dem jeweiligen Autor beziehungsweise einer gingigen
Lesart nicht ausschlieRlich affirmativ umgeht.’ Der vordergriindige Anspruch
dieser Arbeit ist es aber, einen systematischen Gedankengang zur Freiheit der
Kritik zu entwickeln. Die (kritische) Exegese der Texte ist diesem Ziel unter-
geordnet. Es geht uns nicht darum, in kleinteiligen und detaillierten Lektiiren
eine bestimmte Lesart grundlegend zu belegen. Auch innerhalb der Hinfiih-
rungen zur Lektiire der Phinomenologie des Geistes und von Sein und Zeit zu
Beginn des zweiten respektive dritten Teils dieser Arbeit ist unser Anspruch
lediglich der, plausibel zu erliutern, dass der Text jedenfalls auch in der vorge-
schlagenen Weise gelesen werden kann. Dass es dariiber hinaus systematisch

1 Ernst Tugendhat empfiehlt dem Leser seiner kritischen Lektiire von Texten mit sys-
tematischem Interesse: »Wenn Sie es krankend finden, daf bedeutende Philosophen
in so leichtfertiger Weise kritisiert werden, dann schlage ich Ihnen vor, dafi Sie ihre
Namen durch irgendwelche Pseudonyme ersetzen« (Tugendhat 1979, 150).

- am 14.02.2026, 11:51:58.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Freiheit der Kritik

gewinnbringend ist, die Texte wie vorgeschlagen zu lesen, soll sich durch das
Gesamtbild zur Freiheit der Kritik erweisen.

In Bezug auf McDowell haben wir unseren kritischen Lektiiremodus
schon durch die Ankiindigung einer kritisch-konstruktiven Erweiterung
deutlich gemacht. Die Rekonstruktion der Position McDowells soll uns als
produktiver Ausgangspunkt dienen, von dem aus wir weiterdenken wollen.
Die Perspektive auf Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie soll zur
Perspektive der Selbstbestimmung durch Selbstkritik erweitert werden.

In der Lektiire von Hegels Text wollen wir uns gegen eine Lesart wenden,
die in seiner Philosophie die vollstindige und abgesicherte Realisierung von
Freiheit (respektive Verniinftigkeit unserer Praktiken) zu erkennen meint.”
Die Verkniipfung von (historischer) Genese und (analytischer) Systematik
weist auf die Moglichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit hin.
Dieses Scheitern entspringt einem praktischen Selbstmissverstindnis. Frei-
heit als Selbstbestimmung realisiert sich weder vollstindig noch erreicht
sie einen abgesicherten Zustand am Ende der Phinomenologie des Geistes (auf
Ebene des absoluten Geistes), sondern bleibt in ihrer Realisierung auf den
Prozess der reflexiven Selbstverstindigung angewiesen und der Gefahr des
Scheiterns dieses Prozesses ausgesetzt. Unser Selbstverstindnis ist in dem
Sinne problematisch, dass der Prozess der Aufhebung praktischer Selbst-
missverstindnisse nicht abgeschlossen werden kann. Die Moglichkeit eines
Abschlusses der Selbstverstindigung und damit der Realisierung abgesicher-
ter Freiheit ist selbst ein praktisches Missverstindnis, in dem Reflexivitit
sich selbst widerspricht.

In Heideggers Sein und Zeit gibt es einerseits die Einsicht in die wech-
selseitige Angewiesenheit von Subjektivitit und vorgefundenen Normen der
intersubjektiven Praxis (die Heidegger als »Manc einfiihrt). Andererseits gibt
es die Tendenz, Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in den Begriffen
von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit als Gegensitze zu denken.? Freiheit
als Selbstbestimmung wird dabei als Unabhingigkeit von den Normen der in-

2 Eine einflussreiche Deutung dieser Art hat Adorno in kritischer Absicht vorgelegt (vgl.
Adorno1970a: Drei Studien zu Hegel, sowie 1970b: Negative Dialektik, besonders Drit-
ter Teil). Tugendhat liest Hegel als konservative Rechtfertigung des Bestehenden im
Sinne des Satzes aus der Rechtsphilosophie: »Was verniinftig ist, das ist wirklich; und
was wirklich ist, das ist verniinftig« (vgl. Tugendhat 1979, Vorlesung 14).

3 Adorno (1970b) kritisiert Heideggers Begriff der Eigentlichkeit in kulturkritischer Ab-
sicht.

- am 14.02.2026, 11:51:58.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Exegetische und methodisch-begriffliche Vorbemerkungen

tersubjektiven Praxis herausgestellt.* Aus unserer Sicht bedeutet dies einen
direkten Weg ins >Kantische Paradox«. Wir werden in unserer Lesart diese
systematische Spannung fir das Verstindnis der Moglichkeit des Scheiterns
innerhalb unserer Freiheit produktiv machen.

Wir wollen in Vorbereitung auf die systematische Lektiire der drei Autoren
einige methodische Begriffe einfithren. Als Methodenbegriff bezeichnen wir
jeweils eine bestimmte Art, Zusammenhinge philosophisch zu denken.’ Die-
se Begriffe sollen hier stipulativ eingefithrt werden und sind daher vorerst
nicht vollstindig verstindlich. Im Zuge der Anwendung auf das Phinomen
der Freiheit der Kritik werden diese Begriffe im Verlauf der Arbeit anschau-
lich.

Es wird die Rede von einem Gesamtbild verschiedener Momente sein. Das
Gesamtbild ist ein Bild, welches dem Phinomen in verschiedenen Hinsichten
(im besten Fall in allen Hinsichten) gerecht zu werden versucht. Der Blick auf
das Gesamtbild soll einerseits Reduktionen, Einseitigkeiten oder Dualismen
verhindern, anderseits auf die Gefahren solcher Reduktionen, Einseitigkeiten
oder Dualismen hinweisen. Im Gesamtbild sind die verschiedenen Momen-
te eines Phinomens miteinander vermittelt. Vermittlung findet durch eine
(dialektische) Aufhebung der Momente innerhalb einer (historischen) Gene-
se statt, die in die Systematik des Gesamtbildes miindet.® In der Aufthebung
wird kein Moment zuriickgelassen. Alle Momente sind vermittelt durch die
jeweils anderen im Gesamtbild anwesend. Bezogen auf die Kreisformigkeit

4 Schiirmann (1987) hat diese Tendenz in Sein und Zeit konsequent gelesen und zeichnet
einen Weg von Prinzipien zur Anarchie.

5 Sicherlich stimmt es, dass »Philosophie in verschiedene Konzepte auseinan-
der[fallt ..]. Darum lafst sich Philosophie tatsichlich heute weniger denn je auf einen
einzigen Begriff verpflichten, weder auf einen identischen Gegenstandsbereich noch
auf eine identische Methode« (Theunissen 1991, 13). Aber auch wenn es keine allge-
mein anerkannte philosophische Methode gibt, kdnnte man doch sagen, dass Philo-
sophie immer Begriffsarbeit ist und bestimmte Verwendungen von Begriffen daher
eine philosophische Methode darstellen.

6 Wenn es im Folgenden auch darum gehen wird, die historische Cenese des modernen
Selbstverstindnisses der Selbstbestimmung nachzuzeichnen, soll das nicht heifRen,
Selbstbestimmung sei ein historisch kontingent auftretendes Phanomen. Es geht auf
dem Weg zum Gesamtbild nicht darum, dass etwas genuin Neues stattfindet. Statt-
dessen wird das Gesamtbild, das schon immer implizit anwesend war, explizit verfiig-
bar. Der Prozess ist eine Selbstbewusstwerdung. Bewusstsein ist aber von Anfang an
wesentlich Selbstbewusstsein und damit selbstbestimmt.

- am 14.02.2026, 11:51:58.

29


https://doi.org/10.14361/9783839455012-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Freiheit der Kritik

der dialektischen Darstellung aus der Vorrede der Phinomenologie des Geistes
kann man die Explikation des Gesamtbildes als fortschreitende Freilegung
der Voraussetzungen beziehungsweise Momente eines Phinomens betrach-
ten.” Die spiter explizierten Momente gelten dabei ebenso als Bedingung der
fritheren Momente wie umgekehrt. Im Gesamtbild schliefit sich der Kreis der
Bedingungen.®

Einen speziellen Fall von Vermittlung wollen wir mit der Rede von
einer Ko-Konstitution zweier Momente beschreiben. Dabei sind die bei-
den untereinander vermittelten Momente auf Ebene ihrer Konstitution
gleichurspriinglich, gleichzeitig und bedingen sich wechselseitig. Gleich-
urspriinglichkeit meint eine Gleichberechtigung der Momente in Bezug
auf ihre konstitutive Funktion. Die Momente sind in dieser konstitutiven
Funktion sui generis, das heift, sie lassen sich nicht aufeinander reduzieren.
Gleichurspriinglichkeit stellt Heidegger dementsprechend »einer methodisch
ungeziigelten Tendenz zur Herkunftsnachweisung von allem und jedem aus
einem einfachen >Urgrund«’ kontrir gegeniiber. Gleichzeitigkeit meint,
dass zu jedem Zeitpunkt jeweils beide Momente anwesend sind. Dass beide
Momente sich auf konstitutiver Ebene wechselseitig bedingen, bedeutet,
dass sie trotz ihrer Gleichberechtigung nur im Zusammenhang vollstindig
verstindlich sind. Als Ko-Konstitution ist dieser Zusammenhang kein Zu-
stand, sondern ein Prozess. Gesamtbild und Ko-Konstitution kommen nur
auf Ebene reflexiver Selbstverstindigung in den Blick. Auf dieser Ebene (des
absoluten Geistes) lasst sich die Vermittlung trotz der Eigenstindigkeit der
Momente und die Eigenstindigkeit trotz der Vermittlung fassen.”®

Wir werden methodisch von einer analytischen Abstraktion aus dem Ge-
samtbild eines Phinomens reden. Aus Darstellungsgriinden ist es nicht mog-
lich, alle Momente des Gesamtbildes in ihrer Gleichzeitigkeit zu beschreiben.

7 Vgl. Hegel, PhG, 23.

8 In Sein und Zeit expliziert Heidegger diesen Zusammenhang der Kreisbewegung auch
in Bezug auf seine eigene Methode eines positiven hermeneutischen Zirkels: »Ein»>Zir-
kel im Beweis<kann in der Fragestellung nach dem Sinn des Seins iiberhaupt nicht lie-
gen, weil es in der Beantwortung der Frage nicht um eine ableitende Begriindung, son-
dern um aufweisende Grund-Freilegung geht« (Heidegger, Suz, 8). Ziel dieser Arbeit
ist es, Freiheit der Kritik zu ergriinden, nicht zu begriinden. Dabei ist der Zusammen-
hang zwischen Freiheit und Kritik als Zirkel zu verstehen.

9 Heidegger, Suz, 131.

10 Hegel hat diesen Zusammenhang des Gesamtbildes durch die Formel der »ldentitit
der Identitat und der Nichtidentitat« (Hegel 1986c, 96) beschrieben.

- am 14.02.2026, 11:51:58.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Exegetische und methodisch-begriffliche Vorbemerkungen

Die analytische Abstraktion greift deshalb Ausschnitte beziehungsweise ein-
zelne Momente auf, um diese zu erliutern. Dabei werden andere Momente
zunichst ausgeblendet. Man wird dem Gesamtbild dadurch nicht gerecht,
kann aber auf diese Weise bestimmte systematische Punkte in Bezug auf
einzelne Momente aufzeigen. Im Gegensatz zu Reduktionen, Einseitigkeiten
oder Dualismen ist die analytische Abstraktion keine Gefahr, sondern eine
Form hilfreicher Erliuterung. Die analytische Abstraktion vermeidet Reduk-
tionen, Einseitigkeiten oder Dualismen, indem das Gesamtbild im Hinter-
grund prisent bleibt. Eine vollstindige Erliuterung bedarf des Gesamtbildes
im Hintergrund, da aufgrund der Vermittlung die Momente als solche nicht
trennscharf sind.

Als speziellen Fall einer analytischen Abstraktion werden wir von gene-
tisch-defizitiren Formen als >Riickfallc aus dem Gesamtbild sprechen. Dabei
handelt es sich nicht um einen eigentlichen Riickfall aus dem systematischen
Gesamtbild in die genetische Vorform, sondern um ein praktisches Selbst-
missverstindnis. Bei der genetisch-defizitiren Form handelt es sich um ei-
nen reduktiven, einseitigen oder dualistischen Blick auf das Gesamtbild, der
als Defizit aber nur aus dem Gesamtbild heraus verstandlich ist. Zwei dieser
genetisch-defizitiren Formen werden wir als blinde Gewohnheit und leere
Reflexivitit bezeichnen. In diesen beiden Fillen scheitern wir innerhalb un-
serer Freiheit, da das Gesamtbild der Freiheit der Kritik verdeckt ist.

Wir werden weitere solche analytischen Abstraktionen an verschiedenen
Stellen innerhalb dieser Arbeit nutzen. Der erste dieser Fille bezieht sich auf
das Zusammenspiel von rezeptiver Sinnlichkeit als passivem Stamm mensch-
licher Erkenntnis und spontanem Verstand als aktivem Stamm menschlicher
Erkenntnis bei Kant, an das McDowell anschliefSt. Wir werden dieses Zusam-
menspiel in die Begriffe von aktiven und passiven Dimensionen menschlichen
Weltbezugs und autonomen und heteronomen Momenten von Subjektivitit
ibersetzen. Wir nutzen diese Begriffe, um jeweils in Bezug auf bestimmte
systematische Punkte, aber in anderer Weise von Selbst- und Fremdbestim-
mung beziehungsweise von der Vermittlung von beidem zu reden.

Der zweite Fall einer analytischen Abstraktion ist die Unterscheidung zwi-
schen Normen und Regeln. Beides sind Ausdrucksformen derjenigen Nor-
mativitit, die unseren (praktischen und theoretischen) Welt- und Selbstbe-
zug bedingt. Normen und Regeln sind sowohl erkenntnistheoretische Orien-
tierungen beziehungsweise Festlegungen dafiir, einen Gegenstand als einen
bestimmten Begriff zu erfassen, als auch handlungspraktische Orientierun-
gen beziehungsweise Festlegungen dafiir, in einer Situation auf bestimmte

- am 14.02.2026, 11:51:58.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Freiheit der Kritik

Weise zu handeln. In Bezug auf Normativitit sind Begriffe und Handlungen
als richtig oder falsch respektive gut oder schlecht zu beurteilen. Der Un-
terschied besteht darin, dass Regeln festlegen und Normen orientieren. Re-
geln werden nachvollzogen, ohne dass es Alternativen oder die Méglichkeit
zur Kritik gibt. Normen hingegen schliefen Alternativen sowie die Moglich-
keit zur Kritik in ithrem Vollzug ein. Auch wenn wir sehen werden, dass es
im Gesamtbild des Zusammenhangs von Freiheit und Kritik keine festlegen-
den Regeln gibt, wollen wir dennoch den Unterschied zwischen Normen und
Regeln als analytische Abstraktion zunichst betonen, um auf die Gefahr des
Scheiterns innerhalb unserer Freiheit hinzuweisen. Es gibt die Moglichkeit
des praktischen Selbstmissverstindnisses, in dem orientierende Normen als
festlegende Regeln erscheinen (blinde Gewohnheit) beziehungsweise Normen
ihre Orientierung verlieren (leere Reflexivitit).

Ein weiterer Fall einer analytischen Abstraktion ist die Unterscheidung
zwischen Bedeutung und Bedeutsamkeit. Wir werden uns in Bezug auf das,
was menschlicher Weltbezug ist, nicht auf begriffliche respektive sprachli-
che Bedeutung als reprisentationales Wissen von Gegenstinden der Welt be-
schrinken, sondern auferdem mit einem Begriff von Bedeutsambkeit operie-
ren. In erkenntnistheoretischer Hinsicht steht Bedeutung im Zentrum. In der
sozialphilosophischen und der existenzphilosophischen Erweiterung liegt der
Fokus hingegen auf Bedeutsambkeit. Bedeutsamkeit meint nicht nur, dass et-
was eine bestimmte (begriffliche oder theoretische) Bedeutung hat, sondern
dass es von (existenzieller oder praktischer) Bedeutung ist. Die Unterschei-
dung zwischen theoretischer und praktischer Bedeutung ist dabei aber nur
eine analytische Abstraktion, denn theoretische Bedeutung kann ohne prak-
tische Bedeutung nicht in den Blick geraten und praktische Bedeutung kann
ohne theoretische Bedeutung nicht erschlossen werden.

- am14.02.2026, 11:51:58.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

