
IN, MIT und FÜR die Natur: 

Ein auto-ethnographischer Essay 

Sabine Vogel 

»The aim is not to arrive at a representation 
of the natural world, nor to impose ›music‹ 
onto the environment, but to be living, 
creative presences in the landscape, react
ing to, and engaging with the elements, 
the natural forces, the living creatures, and 
the acoustic spaces.« (Bennett Hogg)1 

Die Natur und die Musik sind seit meiner Kindheit wichtigste Begleiterinnen in 
meinem Leben. 

Aufgewachsen in einem oberbayerischen Dorf, verbrachte ich viel Zeit im Wald, 
am nahegelegenen See oder auf den Wiesen bei den Kühen und Pferden. Sehr früh 
begann ich bereits Flöte zu spielen; erst Blockflöte, dann Querflöte. Die Musik habe 
ich zu meinem Beruf gemacht, Natur und der Schutz der Natur blieben wichtige 
Anliegen. Beides fand in meiner Kunst eine Verbindung. 

Als Flötistin beschäftige ich mich intensiv mit modernen Spieltechniken, Klang 
und Improvisation und habe auf meinem Instrument ein eigenes Vokabular entwi
ckelt, sowohl akustisch als auch durch Erweiterung mittels elektronischen Equip
ments und bestimmter Mikrophonierungen. In meinen Kompositionen vermische 
ich Flötenklänge aus dem Innen der Flöten, die sich oft auf der Schwelle des Unhör
baren befinden – sozusagen dem Mikrokosmos meiner Flötenklangwelt – mit Field 
Recordings, Aufnahmen aus dem Außenraum, dem Makrokosmos. Meine Arbeit be
zieht sich häufig auf Zeit, Ort und Erinnerung, und ich kreiere akustische (manch
mal auch audiovisuelle) Porträts von Orten, an denen ich arbeite. Ich improvisiere 
mit dem Ort, mit anderen als menschlichen (»more-than-human«) Wesen und En
titäten und bringe häufig diese Aufnahmen, die ich draußen gemacht habe, nach 
innen, um Kompositionen oder Installationen zu kreieren. Der Ort, an dem die Auf
nahmen passieren, ist immer ein Mitspieler, ein Mitkomponist, eine Art Co-Entität 
in meiner Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012 - am 12.02.2026, 19:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

In den Jahren 2012 bis 2014 war ich in das künstlerische Forschungsprojekt 
Landscape Quartet involviert. Landscape Quartet wurde von dem britischen Kompo
nisten und Violinisten Bennett Hogg initiiert. Hogg ist Professor an der Universität 
in Newcastle und unterrichtet unter anderem das Modul »Music, Sound and 
Environment«. Das Projekt wurde vom Arts and Humanities Research Council 
(AHRC) gefördert. Landscape Quartet ist ein Kollektiv aus vier Musiker*innen/ 
Komponist*innen: Bennett Hogg, Matthew Sansom (damals an der Surrey Uni
versität, UK), Stefan Österjö (damals an der Malmö Musik Akademie, SE) und 
mir (freischaffende Musikerin, Komponistin, D). Landscape Quartet arbeitete an 
einer Reihe von Projekten mit zwei Hauptzielen: der Untersuchung der kreativen 
Möglichkeiten, die aus der Arbeit im direkten Dialog mit der natürlichen Umwelt 
entstehen, und dem Reflektieren der Implikationen, die sich aus unterschiedlichen 
disziplinären Perspektiven daraus ergeben, einschließlich denen der Kognitions
wissenschaft, Phänomenologie, Umweltwissenschaft, Ästhetik und Ortsgeschichte. 
Für mich war es damals für meine künstlerische Arbeit ein konsequenter Schritt, 
nicht mehr nur hinaus in die Natur zu gehen, um Aufnahmen zu machen und mit 
diesen dann im Innenraum zu komponieren, sondern nach draußen zu gehen, um 
dort direkt vor Ort zu improvisieren und Arbeiten zu kreieren. 

Seitdem habe ich mich zunehmend damit beschäftigt, Werke in der Natur und 
mit Bezug auf sie zu schaffen, mit der Natur in ihren physischen, energetischen und 
klanglichen Formen improvisatorisch zu interagieren und ortsbezogene, elektro
akustische und audiovisuelle Arbeiten für Ausstellungen und Konzerte zu kreieren 
– auch in der Hoffnung, dass meine Arbeit relevant für die Natur ist. 

Bei meinem Vortrag auf der Konferenz Klima Klang Transformation präsentierte 
ich die Komposition Tonloch, die weitgehend alle Komponenten dieses Artikels be
inhaltet und außerdem Bezug auf das Thema To the Earth (Ton und Tonstich in der 
Gegend um Berlin) des auf die Konferenz folgenden Festivaltags der Klanglandschaf
ten nimmt (Soundbeispiel 1). 

Soundbeispiel 1: Kunstperformance »Tonloch«. © Sabine Vogel.2 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012 - am 12.02.2026, 19:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://vimeo.com/812314888
https://doi.org/10.14361/9783839400678-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://vimeo.com/812314888


Sabine Vogel: IN, MIT und FÜR die Natur: Ein auto-ethnographischer Essay 185 

In der Natur – »Tuning-in« 

Wenn ich einen Wald oder ein weites Feld betrete, werde ich ein Teil davon. Ich bin 
immer Teil einer Landschaft. Die Landschaft ist kein abstraktes Ding, das »dort drü
ben« zu beobachten ist, sondern wir befinden uns in einer Partnerschaft, einem 
Ökosystem. In dem Moment, in dem ich dort bin, beeinflusse ich die Landschaft und 
sie beeinflusst mich und wirkt auf mich ein, und diese reziproke Resonanz ist die 
Grundlage für die kreative Arbeit, die an einem bestimmten Ort entstehen kann.3 

2012 nahm ich in Australien an einem Bushwalk in Gulumada, einer der ur
sprünglichen Namen der Blue Mountains, teil. Ich interessierte mich sehr für 
die Kultur der australischen Ureinwohner und fand ein Angebot von dem Darug4 
Aboriginal Evan Yana Muru zu einem »Walkabout« für Tourist*innen.5 Zu Beginn 
der Wanderung sagte Evan zu uns, wir sollen langsam gehen, damit wir zuhören, 
riechen, fühlen können – dies sei die Art und Weise sich mit den Ahninnen und 
Ahnen zu verbinden, mit der Erde, der Umgebung und den »Spirits« – um, wie er 
uns sagte, in der Traumzeit zu gehen. 

Diese Art des Gehens und Wahrnehmens war mir bereits sehr vertraut, da sie 
meiner kreativen Arbeit in der Natur entspricht. Für die Erfahrung des langsamen 
Gehens, des »Deep Listening« (Pauline Oliveros), des Fühlens der Umgebung, der 
Landschaft und der Resonanz, die ich in mir wahrnehme, haben mein Landscape 
Quartet-Kollege Matthew Sansom und ich den Begriff »Tuning-in« geprägt. Der Pro
zess des »Tuning-in« kann nicht von der eigentlichen Arbeit getrennt betrachtet 
werden, er ist nicht nur Vorbereitung, sondern Teil der entstehenden musikalischen 
Arbeit. So sagt z.B. der britische Land-Art-Künstler Richard Long, dass die Erfah
rung, die er während der Entstehung einer Arbeit macht, Teil der Arbeit sei: »My art 
is the essence of my experience.«6 

»Tuning-in« als kreative Praxis bedeutet, tief in einen Ort einzusinken und sich 
mit allen Sinnen darauf einzulassen. Es geht darum, sich mit der Außenwelt zu ver
binden und gleichzeitig der eigenen inneren Landschaften und Räume gewahr zu 
werden, des »Inneren Selbst«, das in Resonanz geht, der Intuition, der Emotionen 
und erlernten Fähigkeiten. Diese Verbindung kann durch den Atem wahrgenom
men bzw. verstärkt werden. In vielen indigenen Kulturen ist das bewusste Ein- und 
Ausatmen eine Aktion, im Hier und Jetzt zu sein, die Wahrnehmung zu schärfen 
und mit bestimmten Kräften in Kontakt zu treten. 

In der Philosophie der Navajo beispielsweise, dem zweitgrößten indianischen 
Volk in den Vereinigten Staaten, ist »Nilch’i« – Wind, Luft oder Atmosphäre – das 
Zentrum ihres Mythos. In dem gut recherchierten Buch über die Philosophie der 
Navajo, Holy Wind in Navajo Philosophy, schreibt der Autor: 

»NILCH’I […] is endowed with powers that are not acknowledged in Western cul
ture: Suffusing all of nature, Holy Wind gives life, thought, speech, and the power 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012 - am 12.02.2026, 19:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

of motion to all living things and serves as the means of communication between 
all elements of the living world. As such, it is central to Navajo philosophy and 
world view.«7 Und er resümiert: »According to the Navajo conception, then, Winds 
exist all around and within the individual, entering and departing through res
piratory organs and whorls on the body’s surface. That which is within and that 
which surrounds one in all the same and it is holy.«8 

Für mich als Flötistin, deren Musikmachen eng mit dem Atem verbunden ist, ist das 
eine wundervolle Vorstellung. Nach dieser Philosophie verbindet das Ein- und Aus
atmen den Menschen, das atmende Wesen mit der Umgebung, mit dem Kosmos. Das 
Ausatmen bringt das Innerste nach außen, das Einatmen das Außen – den Kosmos 
– nach innen, in das Innerste des Körpers und des Seins. Diese Philosophie und das 
Weltbild sind natürlich wesentlich tiefgründiger und komplexer als oben beschrie
ben. Es liegt mir fern, mir dies in nur wenigen Sätzen anzueignen. Dennoch frage 
ich mich, ob wir nicht davon lernen dürfen und mehr noch, nicht sogar davon ler
nen sollten. Wenn wir uns durch das Atmen mit allem und jeder/jedem verbinden 
und dies auch wahrnehmen, dann sind wir mit jedem Lebewesen, jedem Tier, je
der Pflanze, jedem Stein etc. tief verbunden. Das bedeutet, dass wir Respekt und 
Achtsamkeit für sie haben und Sorge und Verantwortung tragen für alles, was uns 
umgibt und somit auch für uns selbst. Wir sind Teil der Natur und Natur ist nicht 
getrennt von uns Menschen zu betrachten. 

Der Prozess des »Tuning-in« geht also meist all meinen Arbeiten voraus. Im Fal
le der oben erwähnten Komposition Tonloch, verbrachte ich viel Zeit mit Hören und 
Wahrnehmen auf einer kleinen Halbinsel in den Paretzer Erdlöchern. Ich besuchte 
den Ort zu verschiedenen Jahres-, Tages- und Nachtzeiten, improvisierte mit Zie
gelsteinen und Keramikflöten und nahm Field Recordings auf. So nahm ich etwa das 
Schmelzen des Eises auf dem zugefrorenen Erdloch auf, Insektenzirpen unter Was
ser, den Klang des Regens unter Wasser und Wildschweine, die gegorene Mirabellen 
fraßen. 

Mit der Natur – mit dem Ort 

Wenn ich in die Natur gehe und dort spiele oder aktiv höre, dann bin ich umgeben 
von den Elementen, von Tieren, von Pflanzen. Die Natur, meine Umgebung, wird zu 
meiner Co-Spielerin und beeinflusst zu einem beträchtlichen Teil die Musik, die ich 
spiele und auch die Komposition, die eventuell entsteht. So entstand auch die Reihe 
audiovisueller Kompositionen Recorded Landscapes, die sich mit Landschaft, Heimat 
und Identität auseinandersetzt. Mit Mitmusiker*innen besuchte ich deren Heimat
orte und improvisierte mit ihnen an einem für sie wichtigen Ort in der Natur. 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012 - am 12.02.2026, 19:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sabine Vogel: IN, MIT und FÜR die Natur: Ein auto-ethnographischer Essay 187 

In Recorded Landscapes geht es um kulturellen Austausch, aber auch um Identi
tätssuche und Identitätsfindung. Eine Landschaft, in der man aufgewachsen ist, 
kann einem ein starkes Gefühl von Heimat vermitteln. Als Musiker*innen reisen 
wir viel, dennoch haben wir unsere Wurzeln meist an einem sehr spezifischen Ort. 
Die individuelle Biographie der Musiker*innen wird somit zum Ausgangspunkt der 
Kompositionen. Das Ergebnis sind unterschiedliche audiovisuelle Kompositionen, 
in denen der von dem/der jeweiligen Musiker*in ausgewählte Ort zur Entstehung 
des Stückes eine maßgebliche Rolle gespielt hat. 

Wenn ich von Spielen und Improvisieren schreibe, dann meine ich nicht nur das 
Spielen und Improvisieren auf meiner Flöte, sondern auch mit gefundenen Objek
ten – Steinen, Zweigen, Blättern etc. Mit Landscape Quartet arbeiteten wir in der Nä
he von Guildford auf einem alten Pilgerpfad. Nachdem ich einige Zeit dort saß (»Tu
ning-in«), fielen mir Steine auf, die dort herumlagen und die einen vollen Klang und 
unterschiedliche Tonhöhen hatten. Ich platzierte sie in einem Kreis und improvi
sierte mit ihnen.9 Interessanterweise klangen genau diese Steine später im Kon
zertsaal nicht wirklich gut. Es schien, als ob sie nicht in Resonanz gingen und es 
fühlte sich auch nicht richtig an, sie in einem Konzert-Setting zu spielen. Ich brach
te sie am nächsten Tag wieder zurück in den Wald und habe sie frei gelassen. 

Mit dem Ort spielen bedeutet auch, sich mit der Geschichte eines Ortes ausein
anderzusetzen, so wie ich es auch bei Tonloch gemacht habe. In Paretz wurde früher 
Ton abgebaut und es gab dort bis in die 1940er Jahre Ziegeleien. Nachdem die letz
te Ziegelei geschlossen worden war, hat sich die Natur ihren Platz wieder zurück
erobert. Die Löcher des Tonstichs haben sich mit Wasser gefüllt und es entstanden 
die Paretzer Erdlöcher. Nach und nach haben sich viele verschiedene Arten von Was
servögeln und Tieren angesiedelt, wie z.B. See- und Fischadler, Eisvögel, Wildgänse 
und Biber. Zum Improvisieren an den Erdlöchern nahm ich daher keine Metall- und 
Holzflöten mit, sondern spielte ausschließlich auf Ton- und Keramikflöten und mit 
vor Ort gefundenen Objekten, wie etwa Ziegelsteinen und Tonscherben. 

Ein weiteres Beispiel für die Auseinandersetzung mit dem Ort und der Ge
schichte des Ortes ist die Komposition Wüste Welt. Diese Arbeit beschäftigt sich 
mit Lieberose in der Niederlausitz. Im Jahr 1942 gab es dort einen großflächigen 
Waldbrand. Das abgebrannte Areal wurde erst von den Nazis, dann von den Sowjets 
als Truppenübungsplatz genutzt und das Gelände entwickelte sich zu einer Pan
zerwüste. Nach 1994 wurden Teile des Areals von der Stiftung Naturlandschaften 
Brandenburg gekauft, als Naturschutzgebiet deklariert und die Natur erobert sich 
dieses Gebiet sukzessiv zurück. Dies wird verstärkt durch den Umstand, dass das 
Areal immer noch durch potenzielle Munition kontaminiert ist und daher teilweise 
der Zugang in die Wüste nicht erlaubt ist, sodass Tiere und Pflanzen dort ungestört 
leben können. Mittlerweile gibt es dort wieder Wölfe, Elche und viele andere Tier- 
und Pflanzenarten. Jedoch findet durch den zunehmenden Klimawandel und die 
Trockenheit dieser Wandel im Kernstück des Areals eher langsam statt, und es ist 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012 - am 12.02.2026, 19:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

fraglich, ob dort jemals wieder Wald stehen wird. Die Ambiguität der sich wieder 
heilenden Natur, die faszinierende Weite der Landschaft und die beklemmende 
Entstehung derselben möchte ich mit dieser Arbeit zum Ausdruck bringen. 

Für Wüste Welt habe ich mehrmals einige Tage in der Lieberoser Wüste ver
bracht. Ich spielte frühmorgens zum Gesang der Feldlerche Flöte und habe mit den 
Händen verschiedentlich Druck auf den Boden ausgeübt und dies über im Sand 
vergrabene Mikrophone hörbar gemacht. Im Aussichtsturm, von dem aus Generäle 
Manöver beobachtet hatten, baute ich Windharfen und ich folgte den Menschen- 
und Tierspuren im Sand. Aus all diesem Material habe ich dann eine mehrkana
lige Komposition für vier Lautsprecher und zwei große Videoleinwände kreiert, 
die im Idealfall in einem eher kleinen Raum gezeigt wird, um den Kontrast zwi
schen der Enge des zerdrückten Sands und der Weite der Wüste zu verdeutlichen 
(Soundbeispiel 2). 

Soundbeispiel 2: Audiovisuelle Installation »Wüste Welt extracts«. © Sabine Vogel.10 

Mit den Elementen 

Mit der Natur spielen kann auch bedeuten, mit den Elementen zu spielen. Hogg 
und ich haben unsere Instrumente (Violinen und Flöten) ins Wasser gehalten, sie 
im Sand vergraben, sie vom Wind spielen lassen. Dazu haben wir Mikrophone im 
Inneren der Instrumente angebracht, um den Klang, der im Resonanzkörper der 
Instrumente entsteht, zu verstärken. Bemerkenswert bei der Arbeit mit dem Wind, 
also mit unseren äolischen Instrumenten, war, dass die Phrasierung des Windes auf 
den Instrumenten gleich klang, da beide Instrumente in denselben Windstrom ge
halten wurden und so ein homogenes Zusammenspiel entstand. 

Vor allem bei der Arbeit mit dem Wind hatte ich den Eindruck, dass ein Dialog 
stattfindet. Es gab immer wieder Situationen, bei denen offenbar nicht nur ich auf 
den Wind reagierte, sondern auch der Wind auf mich, als ob er eine eigene Agency, 
eine Handlungsmacht habe. 

Auch mit Erde haben wir gespielt: In dem Recorded Landcapes-Stück Howick Ha
ven/Starlight Runner hat Hogg seine Violine im Sand eingegraben und ich habe unter
schiedliche Objekte – Steine, Muscheln etc. – auf die Grifflöcher meiner Bambusflö

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012 - am 12.02.2026, 19:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://vimeo.com/598766469
https://doi.org/10.14361/9783839400678-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://vimeo.com/598766469


Sabine Vogel: IN, MIT und FÜR die Natur: Ein auto-ethnographischer Essay 189 

te (einer Bansuri) gelegt. Beide haben wir dann unsere Instrumente mit rieselndem 
Sand bespielt.11 Diese Idee hatten wir nicht schon im Vorhinein gehabt, sondern sie 
entstand durch »Tuning-In« vor Ort. 

In seinem Artikel The violin, the river and me beschreibt Hogg die Nuancierungen 
der möglichen Interaktionen zwischen ihm, seiner Violine und der Strömung ei
nes Flusses. Durch Eintauchen des Geigenhalses in die Strömung entstehen Klän
ge, die an Rotbauchunken oder an den Klang einer leisen Orgel erinnern. Während 
eine sanfte Strömung stark gespannte Saiten nicht zum Klingen bringt, erzeugt ei
ne starke Strömung bei schlaff gespannten Saiten eine Vielzahl an Obertönen. Er 
schreibt über seine Erfahrung am Fluss Devil’s Water: 

»I made a series of recordings of improvisations using two violins simultaneously, 
tuned differently to one another to extend the sonic possibilities, […]. On occasion 
during these recordings I found myself ›chasing‹ a particular sound, even though 
that sound was not actually there but was being made through the interaction of 
the river, the violin, and myself.«12 

Ich habe ähnliche Erfahrungen gemacht, als ich mit zwei verschiedenen Hydropho
nen einen kleinen Bach »bespielt« habe. Der Klang, den ich durch die Mikrophone 
abgenommen habe, änderte sich mit der Strömung und der Platzierung der Mikro
phone und so hatte ich das Gefühl, mit dem Wasser zu spielen, und gleichzeitig war 
der Bach auch mein Instrument.13 

Mit den Klängen der Natur 

Mit der Natur zu spielen, bedeutet aber offensichtlich auch, mit den Klängen in der 
Natur, den Vögeln, dem Blätterrauschen, den Wasserklängen zu spielen. Bei Paret
zer Field Music – einer von mir initiierten Picknickkonzertreihe im Havelland – ist 
das Zusammenspiel mit der Natur Teil des Konzepts. Die Musiker*innen spielen 
auf einer kleinen Bühne oder dem freien Feld und das Publikum erlebt das Kon
zert eingebettet in den Klang der sie umgebenden Natur. Dabei reagieren sowohl 
die Musiker*innen auf die Naturklänge, als auch manchmal die Natur auf die Mu
sik. So war etwa im Mai letzten Jahres fünf Tage vor dem Konzert ein Pirol aus dem 
Süden zurückgekehrt. Vor Konzertbeginn sang er laut und prägnant und ich machte 
das Publikum darauf aufmerksam. Als ich anfing, auf einer kleinen Flöte zu spielen, 
und der Stimm- und Pfeifvirtuose Alex Nowitz zu pfeifen begann, schien es, als ob 
der Pirol darauf reagierte und es entstand eine Pfeifimprovisation zu dritt, die un
bestritten von dem Pirol angeleitet wurde. Ob es sich hier nun um einen Wettstreit 
(Revierverteidigung, Partnersuche) handelte oder ob diese Reaktion aufgrund eines 
Spieltriebs erfolgte, ist für mich schwierig zu beurteilen. 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012 - am 12.02.2026, 19:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

Für die Natur 

Wenn ich draußen in der Natur spiele, dann sind die Bäume, der Wald und die Tiere 
mein Publikum. Und für die Natur zu spielen ist dann auch gleichzeitig mit ihr zu 
spielen. So schreibt mein Landscape Quartet-Kollege Matthew Sansom: 

»Finally, from the perspective that it affirms the dialogic, constitutive and consti
tuting, relations between the landscape and self, environment and body, it can be 
understood as for the landscape. To explain, experientially these performances in
habit a kind of liminal and shared space that ritualises the ontological reality of 
this reciprocity where ›energy, matter, and ideas interact‹.«14 

Seit Menschengedenken wird draußen Musik gemacht, zum Zeitvertreib (der Schä
fer bei seinen Schafen), aber natürlich auch für spirituelle Zwecke, für Rituale, für 
Gebete, für Pacha Mama, Gaia – um nur zwei Namen für Mutter Erde, für die Natur 
zu nennen. 

Das Spielen der Ton- und Keramikflöten für Tonloch hatte zum einen, wie oben 
beschrieben, den Gedanken, auf Material zu spielen, das mit dem Ort zu tun hat. 
Gleichzeitig hatte ich die Intention, mit dem Spiel auf der Flöte, die eben genau aus 
dem Material besteht, das jenem Ort entnommen wurde, diesem wieder etwas zu
rückzugeben, also für den Ort zu spielen. Ähnlich hatte ich es zuvor schon in Allen
heads in Northumberland in einem ehemaligen Bleiminenabbaugebiet getan. Dort 
entstand die Arbeit Cairn. Während der letzten Arbeitsphase von Landscape Quartet 
ging ich dort im Januar 2014 spazieren und fand sehr viele verschiedenfarbige Fels
spate, die durch das Umgraben der Erde nach oben gekommen waren. Das Erdinne
re war nach außen getragen worden. Die Landschaft war durch die Bleimine nach
haltig verändert worden und mir wurde die Ausbeutung von Erde, Menschen und 
Tieren durch den Bleiabbau vor Ort auf bedrückende Weise in Erinnerung gerufen. 

Oben auf einem Hügel gab es einen menschengemachten Steinhaufen, einen 
»cairn«, der meine Aufmerksamkeit erregte. Am nächsten Morgen packte ich all 
meine Bansuris ein, meine Piccoloflöte, mein Aufnahmegerät und stieg bei bitter
kaltem Wind auf den Hügel. Ich steckte die verschieden großen Bambusflöten in 
einen Kreis, wobei der Steinhaufen Teil des Kreises wurde. Diese Art von Stein
haufen sind in der ganzen Welt als Navigationspunkte verbreitet. In alten Zeiten 
wurden sie auch zur Markierung von Gräbern verwendet. Der Wind spielte die 
Flöten und es entstand ein faszinierender Klang, der sich in die natürliche Klang
welt einfügte. Ich spielte mit meiner Piccoloflöte dazu mit dem Gefühl, für all den 
Schmerz der Erde, der Menschen und der Tiere zu spielen und für meinen eigenen, 
denn ich hatte gerade selbst einen schweren Verlust erlitten. Gleichzeitig wurde 
unten im Dorf ein Feuer gemacht und zu mir stiegen duftende Rauchschwaden 
empor. Erst am Abend, als ich das Video anschaute, das ich zu Dokumentations

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012 - am 12.02.2026, 19:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sabine Vogel: IN, MIT und FÜR die Natur: Ein auto-ethnographischer Essay 191 

zwecken gemacht hatte, sah ich, dass hinter mir Sonne, Wolken, Wind und Licht 
ein unglaubliches Szenario zu diesem Ritual performt hatten (Soundbeispiel 3). 

Soundbeispiel 3: Kunstinstallation »Cairn«. © Sabine Vogel.15 

Aus diesem Material entstand eine audiovisuelle Installation für Video und verschie
den große Lautsprecher (analog zu unterschiedlichen Größen der Bambusflöten), 
durch welche die Windflöten abgespielt werden; optional spiele ich auch mit der 
Flöte dazu. 

In einer anderen Arbeit habe ich einem Pelikan ein Andenken geschaffen. Zu 
Beginn meines Arbeitsaufenthaltes in der Villa Aurora in Los Angeles schwamm am 
Malibu Beach ein Pelikan direkt auf mich zu, und ich sah, dass er in eine Angel
schnur verwickelt war. Wir holten Hilfe und nach einigen Stunden wurde der Peli
kan von Mitarbeiter*innen des California Wildlife Center abgeholt. Durch Gesprä
che mit Angler*innen vor Ort und aus Zeitungsberichten erfuhr ich, dass der Peli
kan kein Einzelfall war, sondern dass sich Pelikane sehr häufig in Angelschnur ver
heddern und verenden. Ein Malibu Pier-Guard erzählte mir, dass dies mindestens 
einmal pro Woche am Pier passiere. 

Auf Nachfrage beim California Wildlife Center bekam ich später mitgeteilt, dass 
der Pelikan aufgrund seiner Verletzungen gestorben war. Es ist schwer zu beschrei
ben, wie ich mich fühlte. Ein wildes Tier, das Hilfe brauchte, war direkt auf mich 
zugekommen und ich hatte es letztendlich nicht geschafft, es zu retten. Ich trauer
te, als ob ich einen Freund verloren hätte. An dem Tag gab es einen Sturm und ich 
fand unzählige Pelikanfedern am Strand. Es war, als ob mir der Pelikan einen Gruß 
geschickt hätte. 

Tagelang beobachtete ich Pelikane auf einer Lagune und war beeindruckt von ih
rem friedlichen Miteinander. Umso mehr erschütterte mich die menschengemachte 
Zerstörung ihres Lebensraumes. Ich zweifelte daran, dass es reiche, Kunst zu ma
chen, um gegen die Zerstörung der Natur anzukämpfen, begann aber dennoch Auf
nahmen von den Pelikanen über und unter Wasser zu machen. Aus diesen Aufnah
men, kombiniert mit Flötenklängen, ist Memorial for a Pelican entstanden. Das Stück 
wird über einen hängenden, runden Lautsprecher, ummantelt mit den Pelikanfe
dern, die ich am Strand gefunden hatte, als Klanginstallation abgespielt. 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012 - am 12.02.2026, 19:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://vimeo.com/85618743
https://doi.org/10.14361/9783839400678-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://vimeo.com/85618743


192 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

Ich wollte die Geschichte des Pelikans erzählen und ihm ein Denkmal setzen. Auf 
der Programmnote zu dem Stück ist ein QR-Code angezeigt, über den das Publikum 
direkt an das California Wildlife Center spenden kann (Soundbeispiel 4). 

Soundbeispiel 4: Kunstinstallation »Memorial for a Pelican«. © Sabine Vogel.16 

Nach wie vor stelle ich mir die Frage, wie viel Kunst bewirken kann. Vielleicht ist 
es manchmal nur ein kleiner Funke, den ein Kunstprojekt, eine Komposition zum 
Leuchten bringt, der dann wieder erlischt oder eben auch weitergetragen wird. Die 
Erfahrungen, die ich mache, wenn ich mich in der Natur befinde, wenn ich höre, 
wenn ich wahrnehme, mich eintune und dann in einen kreativen Prozess gehe, in 
und mit der Natur, sind häufig sehr intensiv und ich versuche, sie in meinen Werken 
zu vermitteln. Ich möchte mit meiner Musik, meiner Kunst die Menschen aufmerk
sam machen auf das, was uns umgibt und wie wichtig es ist, achtsam damit umzu
gehen. Der Ansatz zu meiner Arbeit verkörpert ein ökosystemisches Verständnis. 
Ich möchte mich mit der ökologischen Wende in unserer zeitgenössischen Kultur 
auseinandersetzen, die ethisch fundierte Partizipation erfordert, die uns hinterfra
gen lässt, wie wir unsere Beziehungen zur natürlichen Umwelt sehen. Neben meiner 
Sensibilität für die Klangwelt bietet meine Herangehensweise an meine Kunst ein 
Modell der respektvollen Auseinandersetzung mit dem Planeten, den ich mit allen 
anderen Lebewesen teile. 

Mit und durch mein künstlerisches Schaffen möchte ich Nähe und Verbunden
heit zu unserer Umwelt vermitteln in der Hoffnung, dass ich Menschen berühren, 
sie zum Nachdenken, Nachempfinden, Wahrnehmen bewegen kann und letztlich 
dann zum Handeln für die Natur. 

Soundverzeichnis 

Soundbeispiel 1: Kunstperformance »Tonloch«. © Sabine Vogel. 
Soundbeispiel 2: Audiovisuelle Installation »Wüste Welt extracts«. © Sabine Vogel. 
Soundbeispiel 3: Kunstinstallation »Cairn«. © Sabine Vogel. 
Soundbeispiel 4: Kunstinstallation »Memorial for a Pelican«. © Sabine Vogel. 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012 - am 12.02.2026, 19:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://vimeo.com/1020954082
https://doi.org/10.14361/9783839400678-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://vimeo.com/1020954082


Sabine Vogel: IN, MIT und FÜR die Natur: Ein auto-ethnographischer Essay 193 

Anmerkungen 

1 Hogg, Bennett: Landscape Quartet – A statement of our approach and our phi
losophy, 2014 in einer privaten Email an die Autorin. Übersetzung der Autorin: 
»Ziel ist es nicht, ein Abbild der natürlichen Umwelt zu schaffen, oder der Um
welt Musik aufzuzwingen. Sondern Ziel ist es, eine lebendige, kreative Präsenz 
in der Landschaft zu sein, auf die Elemente, die natürlichen Kräfte, die Lebe
wesen und den akustischen Raum zu reagieren und sich damit auseinander
zusetzen.« 

2 Vogel, Sabine: »Tonloch Trailer«, Vimeo, 28.03.2023, letzter Zugriff: 20.03.2025, 
https://vimeo.com/812314888. 

3 Vgl. Vogel, Sabine: »Tuning-in«, in: Contemporary Music Review 34, 4 (2015): 
S. 327–334, https://doi.org/10.1080/07494467.2016.1140475. 

4 Darug ist eine der Nationalitäten der ursprünglichen Bevölkerung aus dieser 
Gegend. 

5 Blue Mountains: »About your guide«, letzter Zugriff: 06.03.2024, https://www 
.bluemountainswalkabout.com/about.asp. 

6 Long, Richard: Selected Statements and Interviews, London: Haunch of Veni
son 2007, S. 263. 

7 McNeley, James Kale: Holy Wind in Navajo Philosophy, Tucson: The University 
of Arizona Press 1981, S. 1. Übersetzung der Autorin »NILCH’I […] ist […] mit 
Kräften ausgestattet, die in der westlichen Kultur nicht anerkannt werden: Der 
Heilige Wind, der die ganze Natur durchdringt, gibt allen Lebewesen Leben, 
Gedanken, Sprache und die Kraft sich zu bewegen und dient als Kommunika
tionsmittel zwischen allen Elementen der lebendigen Welt. Als solches ist er 
von zentraler Bedeutung für die Navajo-Philosophie und ihr Weltbild.« 

8 McNeley, Holy Wind., S. 356. Übersetzung der Autorin: »Nach der Vorstellung 
der Navajo existieren Winde also überall um den Menschen herum und in ihm 
selbst; sie treten durch die Atmungsorgane und die Wirbel auf der Körperober
fläche ein und aus. Das, was im Inneren ist, und das, was den Menschen um
gibt, sind ein und dasselbe, und es ist heilig: […].« 

9 Vogel, Sabine: »St. Martha stones«, Vimeo, 2013, letzter Zugriff: 06.03.2025, 
https://vimeo.com/79830413. 

10 Vogel, Sabine: »Wüste Welt extracts«, Vimeo, 06.09.2021, letzter Zugriff: 
20.03.2025, https://vimeo.com/598766469. 

11 Vogel, Sabine/Hogg, Bennett: »Howick Haven/Starlight Runner, Recorded 
landscapes«, Vimeo, 2019, letzter Zugriff: 06.03.2025, https://vimeo.com/3931 
85937, 2:08-4:55 min. 

12 Hogg, Bennett: »The violin, the river and me: Artistic research and envi
ronmental epistemology in balancing string and Devil’s Water 1, Two recent 
environmental sound projects«, Fylkingen’s Net Journal, 2013, letzter Zugriff: 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012 - am 12.02.2026, 19:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://vimeo.com/812314888
https://doi.org/10.1080/07494467.2016.1140475
https://www.bluemountainswalkabout.com/about.asp
https://www.bluemountainswalkabout.com/about.asp
https://vimeo.com/79830413
https://vimeo.com/598766469
https://vimeo.com/393185937
https://vimeo.com/393185937
https://doi.org/10.14361/9783839400678-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://vimeo.com/812314888
https://doi.org/10.1080/07494467.2016.1140475
https://www.bluemountainswalkabout.com/about.asp
https://www.bluemountainswalkabout.com/about.asp
https://vimeo.com/79830413
https://vimeo.com/598766469
https://vimeo.com/393185937
https://vimeo.com/393185937


194 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

06.03.2025, https://www.hz-journal.org/n18/hogg.html. Übersetzung der 
Autorin: »Ich machte eine Reihe von Aufnahmen von Improvisationen mit 
zwei Geigen gleichzeitig, die unterschiedlich gestimmt waren, um die klang
lichen Möglichkeiten zu erweitern […]. Gelegentlich ertappte ich mich bei 
diesen Aufnahmen dabei, wie ich einem bestimmten Klang ›nachjagte‹, ob
wohl dieser Klang eigentlich gar nicht da war, sondern durch die Interaktion 
zwischen dem Fluss, der Geige und mir selbst entstand.« 

13 Vogel, Sabine: »stream improv 15th Dec 2013«, Vimeo, 2013, letzter Zugriff: 
06.03.2025, https://vimeo.com/263718283. 

14 Sansom, Matthew: »Dissolving dualities: Onto-epistemological implications 
of ecological sound art«, in: Contemporary Music Review 34, 4 (2015): S. 267–280, 
hier S. 275, https://doi.org/10.1080/07494467.2016.1140473. Übersetzung der 
Autorin: »Unter dem Gesichtspunkt schließlich, dass sie die dialogischen, 
konstitutiven und konstituierenden Beziehungen zwischen der Landschaft 
und dem Selbst, der Umwelt und dem Körper bekräftigen, können sie als für 
die Landschaft bestimmt verstanden werden. Um das zu erklären, befinden 
sich diese Performances erfahrungsgemäß in einer Art Grenzbereich und 
gemeinsamem Raum, der die ontologische Realität dieser Gegenseitigkeit 
ritualisiert, in der ›Energie, Materie und Ideen interagieren‹.« Das abschlie
ßende Binnenzitat stammt aus der Einleitung von Glotfelty, Cheryll/Fromm, 
Harold (Hg.): The Ecocriticism reader: Landmarks in Literary Ecology, Athens: 
University of Georgia Press 1996, S. XIX. 

15 Vogel, Sabine: »Cairn«, Vimeo, 01.02.2014, letzter Zugriff: 20.03.2025, https:// 
vimeo.com/85618743. 

16 Vogel, Sabine: »Memorial for a pelican«, Vimeo, 2024, letzter Zugriff: 
06.03.2025, https://vimeo.com/1020954082. 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-012 - am 12.02.2026, 19:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hz-journal.org/n18/hogg.html
https://vimeo.com/263718283
https://doi.org/10.1080/07494467.2016.1140473
https://vimeo.com/85618743
https://vimeo.com/85618743
https://vimeo.com/1020954082
https://doi.org/10.14361/9783839400678-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.hz-journal.org/n18/hogg.html
https://vimeo.com/263718283
https://doi.org/10.1080/07494467.2016.1140473
https://vimeo.com/85618743
https://vimeo.com/85618743
https://vimeo.com/1020954082

