
 

2.  Marx  Dissertation – Auf der Suche nach 
dem „Land der Vernunft“ 

 
 
 
Marx  Doktordissertation1 zur Differenz der demokritischen und epikureischen 
Naturphilosophie steht nicht im Zentrum der wissenschaftlichen und politischen 
Auseinandersetzungen um ihn. Ihr vordergründiges Thema, der Vergleich der 
Naturphilosophien Demokrits und Epikurs, ist zu abseitig. Die genuin 
Marx schen Begriffe sind hier noch nicht entwickelt, seine politischen Intentio-
nen noch weit vom später propagierten Kommunismus entfernt, ganz zu schwei-
gen vom Fehlen einer eigenständigen, ökonomiekritischen Theorie. Zudem ist 
die Dissertation nicht vollständig überliefert. Ich stelle diese apokryphe Schrift 
dennoch in das Zentrum des ersten Kapitels dieser Arbeit, weil sie einen Schlüs-
sel zum Marx schen Werk bietet. 
 
 

2.1 MARX  EPIKUR 
 
Marx  Dissertation aus dem Jahre 1841, deren Vorarbeiten bis ins Jahr 1839 zu-
rückreichen,2 stellt ihn vor eine besondere Aufgabe. Der junge Philosoph geht 

                                                             
1  Karl Marx (1841): Doktordissertation. Differenz der demokritischen und epikurei-

schen Naturphilosophie nebst einem Anhange, in: MEW EB 1, Berlin 1968, S. 257–

373. 

2  Karl Marx (1839/40): Hefte zur epikureischen, stoischen und skeptischen Philoso-

phie, in: MEW EB 1, Berlin 1968, S. 13–256. Um die versteckte Marx’sche Kritik 

an Hegel zu erfassen, ist es sinnvoll, sich nicht allein auf die überlieferten Teile der 

Dissertation zu stützen, sondern ebenso die Vorarbeiten heranzuziehen, die haupt-

sächlich aus Exzerpten antiker Philosophen bestehen. Die Sekundärliteratur zum 

Text ist eher spärlich und meist älteren Datums. Hervorzuheben ist: Günther Hill-

mann (1966): Marx und Hegel. Von der Spekulation zur Dialektik, Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

davon aus, das philosophische System der Epoche in Gestalt des Hegel schen 
Werkes bereits vorzufinden.3 Was bleibt für ihn noch zu tun in einer „eisernen“4 
                                                                                                                                  

Vgl. darüber hinaus: Hartmut Hecht (2001): Marx’ frühe Leibniz-Exzerpte als Quel-

le seiner Dialektik, in: Berliner Debatte Initial, Jg. 12, Heft 4, 2001, S. 27–37; Pana-

jotis Kondylis (1987): Marx’ Dissertation und der Ausgangspunkt seiner geistigen 

Entwicklung, in: Ders.: Marx und die griechische Antike. Zwei Studien, Heidelberg, 

S. 7–40; Helmut Reichelt (1995): Theoriekonstruktion und Subjektivität des jungen 

Marx, in: Heinz Eidam/Wolfdietrich Schmied-Kowarzik (Hg.): Kritische Philoso-

phie gesellschaftlicher Praxis. Auseinandersetzungen mit der Marx’schen Theorie 

nach dem Zusammenbruch des Realsozialismus, Würzburg 1995, S. 97–114; Peter 

Ruben (1969): Natur und Naturwissenschaft in der Entstehung der marxistischen 

Philosophie, in: Ders.: Philosophische Schriften. Online-Edition, Berlin 2006, URL: 

www.peter-ruben.de, Aufruf 20.08.2012; Rolf Sannwald (1956): Marx und die An-

tike, phil. Diss. der Universität Basel, Einsiedel; sowie die entsprechenden Abschnit-

te und Passagen in: Franz Mehring (1918): Karl Marx. Geschichte seines Lebens, 

Leipzig; Thomas Meyer (1973): Der Zwiespalt in der Marx’schen Emanzipations-

theorie. Studie zur Rolle des proletarischen Subjekts, Kronberg; Edgar Thaidigs-

mann (1978): Falsche Versöhnung. Religion und Ideologiekritik beim jungen Marx, 

München. 

3  Die vor allem in den ersten beiden Kapiteln immer wieder vorgenommenen Charak-

terisierungen Hegels sind fast immer Charakterisierungen aus Marx  Sicht. Ich frage 

also in aller Regel nicht nach der Angemessenheit der Marx’schen Hegelinterpreta-

tion. Für eine aktuelle Hegelinterpretation vgl. Pirmin Stekeler-Weithofer (2005): 

Philosophie des Selbstbewusstseins. Hegels System als Formanalyse von Wissen 

und Autonomie, Frankfurt a.M. 

4  MEW EB 1, S. 217. Marx bezieht sich hier vermutlich auf das „eiserne Zeitalter“, 

welches sich zuerst bei Hesiod findet und das in Ovids Metamorphosen wie folgt be-

schrieben wird: „Fluren, zuvor wie die Luft und das Licht der Sonne gemeinsam,/ 

Zeichnete jetzt mit begrenzendem Strich vorsichtig der Messer;/ Und nicht wurde 

geheischt bloß Saat und schuldige Nahrung/ Von dem ergiebigen Feld: ein ging’s in 

der Erde Geweide./ Schätze, die jene versteckt und stygischen Schatten genähert,/ 

Werden gewühlt ans Licht, Anreizungen böser Gelüste./ Heillos Eisen bereits und 

Gold heilloser als Eisen/ Stiegen herauf: auf steiget der Krieg, der streitet mit bei-

dem/ Und mit der blutigen Faust schlägt klirrende Waffen zusammen.“ Ovid: Meta-

morphosen, übersetzt von R. Suchier und bearbeitet von E. Gottwein, URL: 

http://www.gottwein.de/Lat/ov/met01de.php#Weltzeitalter, Aufruf 23.08.2012, 

S. 135–143. Das eiserne Zeitalter ist weiterhin gekennzeichnet durch „Betrug und 

tückische Falschheit,/ Hinterlist und Gewalt und verruchte Begier des Besitzes“ 

(ebd., S. 129f.) sowie die Abwendung der Götter von der Welt (vgl. ebd., S. 150). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 27 

Zeit, in der die Vernunft bereits in Gedanken gefasst sei? Die Philosophie 
scheint ihm vollendet, der Kreislauf der Kategorien geschlossen und alles, was 
ist, als Begriffenes eingearbeitet in die endgültige Apotheose der Vernunft. Es 
genügt Marx nicht, sich in den ausgetretenen Pfaden des hegelianisierenden 
Denkens zu bewegen,5 und das, was er als Hegels System kennengelernt hat, hier 
und da zu verbessern, zu hegen und zu pflegen.6 Er will darüber hinaus, sucht 
einen Weg, der es ihm gestattet, die Auseinandersetzung mit Hegel hinter sich zu 
lassen und über diesen hinauszugehen.7 Allerdings vermeidet Marx in aller Re-
gel eine direkte Kritik an Hegel – eine Aufgabe, der er sich zu diesem Zeitpunkt 
noch nicht gewachsen sieht.8 

Von Hegel wird das Bonmot tradiert, dass, wenn die Wirklichkeit nicht mit 
der Theorie übereinstimme, es „umso schlimmer für die Wirklichkeit“ sei.9 Und 
in der Tat entwickelt Hegel keine realistische Schilderung des Rechtssystems, 
der Geschichte oder der Religion, vielmehr schreibt er immer unter der Prämisse, 
„als ob“ die Vernunft in diesen Sphären des menschlichen Zusammenlebens be-
reits verwirklicht worden sei. So bildet die Hegel sche Philosophie nach Marx  
Ansicht zwar ein geschlossenes System, jedoch steht dieses System in offen-
                                                             
5  Hartmut Hecht verweist auf Leibniz als weitere wesentliche Quelle der Marx’schen 

Dissertation (vgl. Hecht 2001). 

6  Im Vorwort der Dissertation gibt Marx dies als Intention an: Er konstatiert, dass 

Hegel „zwar das Allgemeine der [atomistischen; M.E.] Systeme im ganzen richtig 

bestimmt“ habe (MEW EB 1, S. 261); es sei diesem jedoch zum einen „unmöglich“ 

gewesen, „in das einzelne einzugehen“, zum anderen habe Hegel ein Vorurteil 

gegenüber dem antiken Materialismus gehabt (vgl. ebd., S. 261f.). 

7  Günther Hillmann fasst dies wie folgt: „Was Marx [...] in erster Linie interessiert, ist 

der Prozeß der Auflösung des Systems, das Moment der aus dem Wendepunkt ent-

springenden neuen Richtung des Prozesses.“ (Hillmann 1966, S. 189). 

8  MEW EB 1, S. 217. Zu den philosophischen Ansprüchen des jungen Marx vgl. Rei-

chelt 1995. Peter Ruben vertritt die Einschätzung, dass Marx’ Dissertation tatsäch-

lich bereits über Hegels „Idealismus“ hinausginge, da er in der – von mir nicht dis-

kutierten – Gestalt des Demokrit die naturwissenschaftliche Forschung gegen die 

philosophische Spekulation verteidige (vgl. Ruben 1969, S. 6ff.). 

9  Dass es keinen Beleg für diesen Ausspruch gibt, beweist nur, dass er wahr ist. In 

einer anderen Variante der Geschichte heißt es zudem: „umso schlimmer für die 

Tatsachen“. Dies würde eher Hegels’ Sprachgebrauch entsprechen. In dieser Arbeit 

wird zwischen Wirklichkeit (als Wesensbestimmung) und Realität (als Erscheinung) 

– in deren Begriffsfeld dann auch die Tatsachen fallen würden – unterschieden. 

Marx verwendet die Unterscheidung von Wirklichkeit und Realität nicht 

durchgängig. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

sichtlichem Gegensatz zur Realität Mitte des 19. Jahrhunderts. Hegel vertritt die 
Position – so kann man annähernd zusammenfassen –, dass es keine idealistische 
Darstellung des Unglücks bzw. des Unvollkommenen geben könne. Da Mängel 
nicht theoriefähig seien, könnten sie nicht in systematischer Form gefasst wer-
den. Marx macht es sich in der Dissertation zur Aufgabe, das Problem dieses 
Ansatzes angesichts des gesellschaftlichen Elends anzuzeigen. 

Bemerkenswert ist die Art und Weise, wie Marx sich dieser Aufgabe stellt. 
Er greift Hegel nicht direkt an, sondern schlüpft in die Rolle eines anderen und 
legt die „Charaktermaske“ des Epikur an.10 Er sieht dies gerechtfertigt, da er sich 
in einer ähnlichen historischen Situation wähnt wie der hellenistische Philosoph. 
Auch die griechische Philosophie hat – so Marx – ihren großen Systematiker11 
besessen und Epikur als Nacharistoteliker mithin vor ähnlichen Problemen ge-
standen wie der Posthegelianer Marx. Ihr gemeinsamer Ausgangspunkt ist der 
Bruch zwischen philosophischem System und Realität: „Die Welt ist also eine 
zerrissene, die einer in sich totalen Philosophie gegenübertritt. Die Erscheinung 
der Tätigkeit dieser [der des Epikur und die der Nachhegelianer; M.E.] Philoso-
phie ist dadurch auch eine zerrissene und sich widersprechend.“12 
 
Marx  historische Situation ist nicht die der Eule der Minerva, die zu ihrem Flug 
in der Dämmerung anhebt und der die Abendsonne ein versöhnendes Licht wirft; 
es ist die des „Nachtschmetterlings“, welcher, „wenn die allgemeine Sonne 
untergegangen ist, das Lampenlicht des Privaten“ sucht.13 Diese Szene bieder-
                                                             
10  MEW EB 1, S. 215. Der Begriff der Charaktermaske hat hier noch einen wesentlich 

stärkeren Bezug auf das Theater als in Marx’ späteren Schriften. Er benutzt ihn in 

der Bedeutung von Verkleidung und nicht in Bezug auf handlungsdeterminierende 

Rollenmuster. Auf diese zweite Bedeutung hatte ich in der Einleitung Bezug ge-

nommen. 

11  Anzumerken ist, dass Aristoteles kein System besaß wie Hegel. Die Analogie be-

zieht sich auf den Anspruch beider Autoren, die Welt vollständig zu erfassen. 

12  Ebd. Die Erfahrung der zerrissenen Welt, die von Marx über diese Metapher hinaus 

nicht expliziert wird, ist bereits die des jungen Hegels. In seiner Differenzschrift 

schreibt Hegel: „Wenn die Macht der Vereinigung aus dem Leben der Menschen 

verschwindet und die Gegensätze ihre lebendige Beziehung und Wechselwirkung 

verloren haben und die Selbständigkeit gewinnen, entsteht das Bedürfnis der Philo-

sophie.“ Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1801): Differenz des Fichteschen und 

Schellingschen Systems der Philosophie, in: HWB 2, Frankfurt a.M. 1970, S. 9–138, 

hier S. 22. Die Konsequenz der Erarbeitung eines philosophischen Systems, die He-

gel zieht, ist Marx in seinem Bewusstsein als Nachfolger Hegels versperrt. 

13  MEW EB 1, S. 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 29 

meierlicher Gemütlichkeit wird von Marx nicht affirmiert, kann aber als Hinweis 
auf die durch das schreibende Subjekt gezogene Grenze systematischer, philoso-
phischer Erkenntnis verstanden werden. Marx sieht sich nicht, wie noch Hegel, 
in der Lage, den Standpunkt der affirmativen, absoluten Vernunft einzunehmen. 
Stattdessen sucht er nach einem Weg, die Trennung zwischen der philosophi-
schen Wirklichkeit und der Realität des gesellschaftlichen Elends, sowenig die-
ses in der Dissertation selbst thematisiert wird, aufzuheben. Dabei diskutiert er 
zuerst den Begriff des Willens.14 

Schematisch gesprochen operiert Marx mit drei Instanzen und bemüht sich 
um ihre Vermittlung: zum einen mit Hegels philosophischem System, das die 
Vernunft ausbuchstabiert, zum zweiten mit der gesellschaftlichen Realität, die 
diesem System nicht entspricht und von Marx als „zerrissene“ charakterisiert 
wird, und zum dritten mit dem einzelnen Individuum in Gestalt des nachhegel-
schen Philosophen, das mit der Trennung von Vernunft und Realität umzugehen 
hat. 

Ein System, welches die Vernunft verkörpere, müsse den Anspruch ihrer 
Realisierung in sich tragen. Was soll eine Vernunft sein, die nur in Gedanken 
existiert, sich aber real nicht vorfindet? Marx fordert die Einheit von theoreti-
scher Reflexion und erscheinender Realität. In Auseinandersetzung mit dem so-
genannten linken Flügel der posthegelschen Philosophie diskutiert er den Willen 
als mögliche Instanz, die die Spaltung überwinden könne. Der Wille sei „der in 
sich frei gewordene theoretische Geist, [der; M.E.] zur praktischen Energie wird 
[und; M.E.] sich gegen die weltliche, ohne ihn vorhandene Wirklichkeit kehrt“.15 
Doch bleibt der Wille für Marx, obwohl „verzehrende Flamme, die sich nach 
außen wendet“16, beschränkt. Er ist nur philosophischer Wille. Die „Praxis der 
Philosophie ist selbst theoretisch“.17 Als Wille ist er immer nur in einem mehr 
oder weniger bewussten „Reflexionsverhältnis“18 sowohl zur erscheinenden wie 
zur vernünftigen Welt. Die Philosophie könne daher nicht „unmittelbar“19 reali-
siert werden. Sie sei nicht in der Lage, den Sprung in die Realität zu vollziehen, 
                                                             
14  Nach Thomas Meyer ist bezüglich des Willensbegriffs von einem starken Einfluss 

von Fichte auf Marx auszugehen. Er spricht von einer „Rückwendung zur Fichte-

schen Philosophie des Willens und der Tat“. Vgl. Meyer 1973, S. 12. Zu Meyer vgl. 

Elbe 2008, S. 453. 

15  MEW EB 1, S. 329. Hier verwendet Marx den Begriff der „vorhandenen Wirklich-

keit“, um die „Realität“ zu bezeichnen. 

16  Ebd. 

17  Ebd., S. 327. 

18  Ebd., S. 329. 

19  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

bleibe als Philosophie immer nur Philosophie. Marx treibt es bereits zu diesem 
frühen Zeitpunkt seines Wirkens aus der bloßen Philosophie hinaus. Er denkt 
zwar noch nicht über eine revolutionäre Praxis nach, hofft aber auf eine „Zeit“, 
die in die „Farben des Tages“ getaucht ist.20  

Der philosophische Wille, der ein Urteil über die erscheinende Realität trifft, 
hat ein Problem mit dem Maßstab der Beurteilung. Für Marx zeigt sich die zer-
rissene Welt an den Kategorien der von Hegel explizierten Vernunft, also an der 
gültigen Philosophie. Die Kritik, so konstatiert er, könne nur „die besondere 
Wirklichkeit an der Idee“ messen.21 So stellt sich für Marx jeder Versuch des 
Hinausgehens über Hegels Reflexionen zugleich als ein Rückgang zu diesen dar. 
Die Posthegelianer „wissen nicht, dass, indem sie sich gegen [das Hegel sche 
System; M.E.] wenden, sie nur seine einzelnen Momente verwirklichen.“22 He-
gels Einsichten sind für Marx gesetzt und noch in der Kritik an ihnen Grundlage. 
Auch Marx meint, sich nur gegen sie wenden zu können, indem er einzelne 
Momente des Hegel schen Kategoriengebäudes gegen dieses benutzt – ein in 
sich widersprüchliches Verfahren. Aus dem resultierenden Dilemma kann Marx 
in der Dissertation noch keinen Ausweg angeben. Er benennt es jedoch. 
 
Als konkretes Feld der Auseinandersetzung mit Hegels kategorialen Überlegun-
gen wählt Marx nicht die Sozialphilosophie, wie es angesichts der Bedeutung 
der realen, in sich zerrissenen Welt für Marx vielleicht zu erwarten wäre. Er ver-
gleicht stattdessen die Naturphilosophien Epikurs und Demokrits. Diese Heran-
gehensweise zeigt Marx  Scheu vor einer direkten Auseinandersetzung mit He-
gel. In der Naturphilosophie, bei der Analyse der Begriffe des Atoms und der 
Himmelskörper, diskutiert Marx die Frage nach dem Verhältnis von gesell-
schaftlichem Allgemeinem bzw. objektivem Geist und individuell Einzelnem. Er 
findet in der Atomtheorie des Epikur von diesem reflektierte Widersprüche vor, 
die er als strukturanalog zu den Widersprüchen zwischen Individuum und sozia-
len Institutionen auszuweisen versucht. 

Epikur stehe in einer historischen Situation, die es Marx erlaubt, auf die sub-
jektive Seite der Philosophie zu reflektieren. Man könne an alle Philosophen die 
Frage nach ihrem Prinzip stellen. Immer gebe es einen „geistige[n] Träger der 
philosophischen Systeme“ und gerade diese subjektive Seite sei „bisher fast 

                                                             
20  Ebd., S. 217. Laut Hillmann ist dieser Übergang zur Tat in August von Cieszkow-

skis Prolegomena zur Historiosophie von 1838 vorbereitet. Vgl. Hillmann 1966, 

S. 182ff. Zum Übergang zur Praxis vgl. auch Kondylis 1987, S. 36. 

21  MEW EB 1, S. 327f. 

22  Ebd., S. 329. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 31 

gänzlich über ihren metaphysischen Bestimmungen vergessen worden.“23 Dieses 
„Prinzip“24 sei allerdings nicht mit den bewussten Intentionen des Theoretikers 
gleichzusetzen. Marx skizziert ein Prinzip, aus dem heraus sich jeweils die ganze 
Philosophie eines Autors entschlüsseln lässt. Er trennt exoterische Aussagen und 
Selbstthematisierungen von einem esoterischen Antrieb, dem „eigentliche[n] 
innre[n] Treiben“25, eines Theoretikers. „Das wesentliche Bewußtsein des Philo-
sophen trennt sich von seinem eigenen erscheinenden Wissen, aber dies erschei-
nende Wissen [… ist; M.E.] bedingt durch das Prinzip, was das Wesen seines 
Bewußtseins ist.“26 

Die Thematisierung dieses „subjektiven“ bzw. „inneren“ Prinzips des Philo-
sophen, dessen Bedeutung Marx noch knapp zwei Jahrzehnte später in einem 
Brief an Lassalle würdigt27, hat eine klare antisubjektivistische Pointe. Marx 
führt explizit aus, dass es dabei weder um die Würdigung der „Persönlichkeit“ 
noch um „psychologisches Kleinkramen [sic]“ gehe.28 Sein Vorgehen in der Dis-
sertation spricht darüber hinaus für einen Bestimmungsgrund des Prinzips in der 
Philosophiegeschichte. Epikur (und er selbst) reagieren auf die jeweiligen philo-
sophischen Vorgaben. Darüber hinaus wird für ihn als Hegelianer die Realität, 
                                                             
23  Ebd., S. 268. Siehe auch: ebd., S. 327ff. 

24  Ebd., S. 247. 

25  Ebd. 

26  Ebd. An dieser Stelle ergibt sich ein Widerspruch in der Marx’schen Argumentation. 

Wie gerade ausgeführt, reflektiert Marx zum einen auf die Bedeutung des philoso-

phischen Willens, der die Spaltung zwischen philosophischem System und der Rea-

lität aufheben will. Dies kann als Selbstthematisierung der Marx’schen Absichten 

verstanden werden, als Selbstreflexion auf sein eigenes Tun, auf sein „subjektives 

Prinzip“. Insofern müsste sich Marx ein Bewusstsein zusprechen, das er anderen 

Philosophen abspricht. Dieser Widerspruch soll in der Argumentation relativiert 

werden. Marx verweist darauf, dass er die Bestimmungsgründe seines Wollens 

selbst nicht vollständig kontrollieren kann. Er kann natürlich angeben, was er zu tun 

gedenkt, er kann aber nicht ausschließen, dass Spätere sein Tun anders verstehen als 

er es selbst getan hat. 

27  Marx erläutert in diesem Brief, dass Epikurs System nur an sich in dessen Schriften 

vorhanden war, und fährt dann in Bezug auf Spinoza fort: „Selbst bei Philosophen, 

die ihren Arbeiten eine systematische Form gegeben, f. i. Spinoza, ist ja der wirkli-

che innere Bau seines Systems ganz verschieden von der Form, in der es von ihm 

bewußt dargestellt war.“ Brief an Lassalle vom 31.05.1858, in: Karl Marx (1858–

59): Briefwechsel September 1858 bis August 1859, MEGA² III/9, Berlin 2003, hier 

S. 155ff. 

28  MEW EB 1, S. 247. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

die Gesamtheit der sozialen Verhältnisse, zum Ausgangspunkt des Willens.29 
Marx  Konzept des (subjektiven) Prinzips dient in der Dissertation dazu, hinter 
den Aussagen des Epikur, die auf den ersten Blick einen „bloß“ naturphilosophi-
schen Kontext besitzen, eine innere Einheit zu konstruieren, d.h. ein einheitli-
ches sozialphilosophisches Thema aufzufinden. 

Dass das innere Prinzip für Marx keine Beliebigkeit impliziert, wird auch da-
rin deutlich, dass er es nicht benutzen will, um moralische Urteile über einzelne 
Autoren zu fällen. Dies zeigt sich wiederum am Beispiel einer Auseinanderset-
zung mit Hegel. Dessen System sei keine schlecht verschleierte, bewusste Af-
firmation des preußischen Staates. Es sei „gewissenlos“, ihm eine „versteckte 
Absicht hinter seiner Einsicht“ vorzuwerfen, vielmehr pulsiere „sein eigenstes 
geistiges Herzblut“ bis zur „äußerste[n] Peripherie“ der Wissenschaft.30 Dieser 
Gedanke ist wichtig, da er impliziert, dass für Marx kein Widerspruch zwischen 
der Wissenschaftlichkeit eines Werkes und den subjektiven Antrieben des 
Schöpfers dieses Werkes existiert. Wissenschaftliche Fehler hätten vielmehr in 
der „Unzulänglichkeit [des jeweiligen; M.E.] Prinzips selber ihre innerste Wur-
zel“.31 

                                                             
29  Lucien Goldmann thematisiert diese Aspekte ohne Rückgriff auf Marx’ Disserta-

tion. Es sei eine methodische Forderung, „die empirische Gegebenheit in relative 

Totalitäten aufzugliedern, die genügend autonom sind, um einer wissenschaftlichen 

Arbeit als Rahmen zu dienen.“ Lucien Goldmann (1955): Der verborgene Gott, 

Neuwied und Darmstadt 1973, S. 28. Dies kann nicht willkürlich geschehen, d.h. der 

Methode muss etwas in den zu behandelnden Gegenständen korrespondieren. Diese 

nennt Goldmann „Sinn“ bzw. „gültiger Sinn“ für einen einzelnen Autor (dessen 

Werk dann als Totalität angesehen wird) bzw. „Weltanschauung“ für eine einzelne 

Epoche (ebd., S. 28ff). 

30  MEW EB 1, S. 327. Ganz ähnlich heißt es in den Ökonomisch-Philosophischen 

Manuskripten von 1844: „Von einer Akkomodation Hegels gegen Religion, Staat 

etc. kann also keine Rede mehr sein, da diese Lüge die Lüge seines Prinzips ist.“ 

(ebd., S. 581). Wenn es – was natürlich auch Marx für denkbar hält – zur bewussten 

Verfälschung von wissenschaftlichen Einsichten komme, sei es nicht mit deren 

Aufdecken getan, vielmehr müssten diese auf Unzulänglichkeiten im „innern 

wesentlichen Bewußtsein“ selbst zurückgeführt werden. „Auf diese Weise ist, was 

als Fortschritt des Gewissens erscheint, zugleich ein Fortschritt des Wissens. Es wird 

nicht das partikulare Gewissen des Philosophen verdächtigt, sondern seine 

wesentliche Bewußtseinsform konstruiert, in eine bestimmte Gestalt und Bedeutung 

erhoben und damit zugleich darüber hinausgegangen.“ (ebd., S. 327). 

31  Ebd. Zu den Kriterien wissenschaftlichen Arbeitens vgl. Bernhard Williams (2002): 

Wahrheit und Wahrhaftigkeit, Frankfurt a.M. 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 33 

Marx charakterisiert das innere Prinzip der epikureischen Philosophie als 
„Ataraxie des Individuums“, d.h. als seine Unerschütterlichkeit oder Selbst-
genügsamkeit. Das Prinzip des Epikur ist ein individualistisches bzw., in natur-
philosophischen Termini ausgedrückt, ein „atomistisches“32: „Endlich gesteht 
Epikur, daß seine Erklärungsweise nur die Ataraxie des Selbstbewußtseins 
bezwecke, nicht die Naturerkenntnis an und für sich.“33 

Daraus wird ersichtlich, dass es bei Epikur keine Naturphilosophie gibt, die 
sich unabhängig von der Ataraxie, der erstrebten Unerschütterlichkeit des 
Selbstbewusstseins, formulieren lässt. Für Marx  Epikur steht die Erklärung des 
objektiven Geschehens in der Natur hinter dem Primat der Ataraxie zurück. Da-
bei greift Epikur auf eine Strategie zurück, welche von jeher gegen Philosophien, 
die Wesen und Erscheinung trennen, benutzt wurde. Die Wesensbestimmungen 
sind zunächst – ohne eine wie auch immer geartete Prüfung – bloße Abstraktio-
nen oder, wie Marx es in Bezug auf Epikur ausdrückt, Ergebnis des „vorstellen-
den, in Voraussetzungen gefangenen Bewußtseins.“34 Die Naturphilosophie der 
Antike ist – zumindest was die unsichtbaren Atome angeht – nicht validiert, son-
dern empirisch unbegründete Abstraktion.35 Epikur ist für Marx diejenige histo-
rische Gestalt, die sich diesen spekulativen Charakter des Wissens mehr oder 
weniger bewusst zunutze macht und konsequent das Individuum ins Zentrum 
seiner Überlegungen stellt. 

Meine Fragestellung geht darüber hinaus. Wenn Epikur „nicht die Naturer-

kenntnis an und für sich“ bezweckt und Naturphilosophie zu anderen Zwecken 
betreibt, dann gilt diese Konstellation auch für Marx. Auch diesem geht es in der 
Dissertation nicht allein um die Naturphilosophie. Er schreibt noch 1857 an Las-
salle: ,,Die spätere Philosophie – Epikur (namentlich diesen), Stoa und Skepsis, 
hatte ich zum Gegenstand speziellen Studiums gemacht, aber mehr aus politi-
schem als philosophischem Interesse.“36 Es lässt sich die Frage stellen, was 
Marx „an und für sich“ bezweckt, welches das „innere Prinzip“ ist, das ihn an-
treibt. Er sucht nach Möglichkeiten gelingender Vergesellschaftung im Hinblick 
auf das Verhältnis der menschlichen Individuen und ihren allgemeinen sozialen 
                                                             
32  Ebd., S.  247. 

33  Ebd., S. 277, Hervorhebung im Original. 

34  Ebd., S. 63. Zum Begriff des „vorstellenden Bewußtseins“ vgl. Hillmann 1966, 

S. 143–149; Thaidigsmann 1978, S. 31ff. 

35  Dies heißt nicht, dass es keine empirische Naturforschung in der Antike gegeben 

hätte. Um den Erdumfang berechnen zu können, soll Eratosthenes von Kyrene im 

2. Jahrhundert v. u. Z. den Abstand zwischen Alexandria und Assuan – etwa 835 km 

– durch Schrittzähler vermessen haben lassen. 

36  MEW 29, S. 547; zitiert nach: Ruben 1969, S. 2. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Formen. Wie Epikur bei der Bestimmung des Atoms wird Marx die Schwierig-
keiten ausnutzen, die sich aus den begrifflichen Bestimmungen der kapitalisti-
schen Produktionsform ergeben. Er wird – in mehr oder weniger bewusster Form 
– seine Freiheit als Autor einsetzen, um sein subjektives Prinzip zur Geltung zu 
bringen. In dieser Hinsicht ist Marx  Dissertation Schlüssel für sein späteres 
Werkes. 
 
Um Epikurs Primat der Ataraxie des Individuums nachzuweisen, greift Marx 
mehrere problematische Positionen der epikureischen Naturphilosophie auf, von 
denen ich drei behandeln möchte: den Widerspruch im Begriff des Atoms (a), 
den Widerspruch zwischen Wesen und Existenz des Atoms (b) und das Problem 
der Erkenntnis der Himmelskörper (c). Ich rekonstruiere diese Positionen als 
Dreischritt, um das Dilemma im Umgang mit den vorgegebenen Hegel schen 
Maßstäben zu verdeutlichen. 

Hinsichtlich des Widerspruchs im Begriff des Atoms kann gezeigt werden, 
dass Marx an den Hegel schen Kategorien festhält. Bezüglich des Widerspruchs 
zwischen Wesen und Existenz des Atoms wird auf ein Problem jeglichen be-
grifflichen und spekulativen Vorgehens hingewiesen und Marx  Epikur gegen 
Marx  Hegel gestärkt. Bezüglich der Erkenntnis der Himmelskörper soll schließ-
lich das Dilemma noch einmal in seiner Gänze herausgearbeitet werden. 
 
(a) Marx stellt die Frage nach dem Begriff des Atoms bei Epikur. Er greift in 
einem ersten Schritt mehrere antike Bestimmungen bzw. Vorstellungen des 
Atoms auf und stellt diese dann in einem zweiten gegeneinander. Die erste Be-
stimmung des Atoms sei seine Bewegtheit. Das Atom werde als etwas Bewegtes 
vorgestellt. Es sei ein „fallender Körper“.37 Als solcher sei es durch die „gerade 
Linie“ bestimmt, die es im Fallen beschreibt. Marx merkt an, dass das Atom 
durch diese Bestimmung seine Selbständigkeit verliert. Es sei „aufgehoben“ in 
der Linie, die es im Fallen vollzieht. Gleiches gilt für die zweite Bestimmung des 
Atoms: „[W]enn die Leere als räumliche Leere vorgestellt wird, ist das Atom die 
unmittelbare Negation des abstrakten Raums: also ein räumlicher Punkt.“38 
Auch hier ist das Atom nur relativ auf den Raum gedacht, auch hier kommt ihm 
keine Selbständigkeit zu. Selbständig zu sein ist aber gerade eine Forderung, die 
von den griechischen Naturphilosophen an das Atom gestellt wird. Das ist die 
dritte Bestimmung, die Marx anführt: „Aber wir haben gesehen, das eine Mo-

                                                             
37  MEW EB 1, S. 280. 

38  Ebd., Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 35 

ment im Begriff des Atoms ist reine Form, Negation aller Relativität, aller Be-
ziehung auf ein anderes Dasein zu sein.“39 
 
Marx fasst die drei Bestimmungen unter den Titeln „Form“ und „Materie“ zu-
sammen und stellt sie gegeneinander. Als Form bestimmt, müsse das Atom in 
absoluter Selbständigkeit und nicht relativ gegen den Raum gedacht werden. Frei 
gegen den Raum werde es nur, wenn es in seiner Bewegung nicht durch diesen 
definiert wird. Als Materie bestimmt, befinde sich das Atom im freien Fall und 
sei relativ zum Raum: „Die Bewegung des Falls ist die Bewegung der Unselb-
ständigkeit.“40 

Ein inhaltliches Problem der Bestimmung der Bewegung des Atoms als 
freier Fall tritt hinzu. Wenn die Atome allein eine solche Bewegung ausführen 
würden, könnte man die gegenseitige Wechselwirkung der Atome aufeinander 
begrifflich nicht fassen. Denkt man von ihrer Wechselwirkung her, muss man 
den Atomen noch eine andere Bewegungsform zuschreiben. Epikur nimmt dies-
bezüglich eine Deklination, eine „Ausbeugung“ der Atome an. Die Abweichung 
oder Ausbeugung der Atome von der geraden Linie ist eine indeterminierte Be-
wegung – sie garantiert, so Marx, die Freiheit und Selbständigkeit des Atoms.41 
Mit der nun doppelten Bewegung des Atoms ist die Schwierigkeit des Aufeinan-
derbezogenseins der Atome begrifflich gelöst – der entsprechende Begriff ist der 
der Repulsion. Dabei sind nun viele Atome gegeben. 

Epikurs Begriff der „Ausbeugung“42 löst in Marx  Augen nicht allein eine 
begriffliche Schwierigkeit der antiken Naturphilosophie. Er verweist zugleich 
auch auf Epikurs inneres Prinzip, auf die Ataraxie des Individuums: 
                                                             
39  Ebd. 

40  Ebd., S. 281. 

41  Eine hier vorhandene begriffliche Unschärfe betrifft die Frage nach der 

Unterscheidung von Willkür, Zufall und Freiheit. Eine nicht determinierte 

Bewegung kann entweder frei oder zufällig sein. Vgl. Georg Wilhelm Friedrich 

Hegel (1830): Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften. Zweiter Band. 

HWB 8, Frankfurt a.M. 1970, §248. 

42  Marx schreibt: „In der Repulsion der Atome ist […] also die Materialität derselben, 

die im Fall nach gerader Linie, und die Formbestimmung derselben, die in der De-

klination poniert war, synthetisch vereinigt.“ (MEW EB 1, S. 284). Der hier ver-

wendete Begriff der Synthese zeigt eine Unsicherheit in Marx  Argumentation. Epi-

kur objektiviert den Widerspruch zwischen Form und Materie, der im Begriff des 

Atoms liegt, nicht nur, sondern hebt ihn auf, d.h. synthetisiert ihn. In der Objektivie-

rung des Widerspruchs, und nicht in einer Hegel schen Synthese, sah Marx jedoch 

die Leistung Epikurs. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

„Wie also das Atom von seiner relativen Existenz, der geraden Linie, sich befreit, indem 

es von ihr abstrahiert, von ihr ausbeugt: so beugt die ganze epikureische Philosophie über-

all da dem beschränkenden Dasein aus, wo der Begriff der abstrakten Einzelheit, die Selb-

ständigkeit und Negation aller Beziehung auf anderes, in seiner Existenz dargestellt wer-

den soll.“43 

 
Marx  Verteidigung des Epikureischen Begriffes der Ausbeugung ist systema-
tisch relevant. Sie zeigt an, dass er zu diesem frühen Zeitpunkt seines Schaffens 
weiß, dass es Gegenstandsbereiche gibt, die einer exakten, gar quantifizierenden, 
Bestimmung „ausbeugen“ und dementsprechend einen Freiheitsgrad in ihrer 
Interpretation besitzen. Gerade der von Epikur kontemplativ gewonnene Begriff 
der Ausbeugung zeigt dies heute noch im Bereich der Quantenphysik.44 Es ist 
die Unbestimmtheit der Grundbegriffe der ökonomischen Wissenschaft, welcher 
das Vorgehen des späten, ökonomiekritischen Marx erst verständlich machen 
wird.45 

Marx verortet das Prinzip der Ataraxie anschließend im Kategoriensystem 
der Phänomenologie des Geistes.46 Er parallelisiert das Atom mit der Figur des 
„abstrakt einzelnen Selbstbewußtseins“47. Dieses Verständnis des Selbstbewusst-
seins als Selbstbewusstsein ist bei Hegel erreicht, „insofern sie [die unmittelbar 
seiende Einzelheit; M. E.] sich auf ein anderes bezieht, das sie selbst ist“.48 Die 
Atome erfüllen diese Bedingung, sobald ihnen die Fähigkeit der Ausbeugung 
zugeschrieben wird. Bezogen auf die menschlichen Individuen formuliert Marx 
die angestrebte Selbstgenügsamkeit in Abgrenzung gegen die Natur: 

 
„So hört der Mensch erst auf, Naturprodukt zu sein, wenn das andere, auf das er sich be-

zieht, keine verschiedene Existenz, sondern selbst ein einzelner Mensch ist, ob auch noch 

                                                             
43  Ebd., S. 282f. 

44  Vgl. die Einschätzung von Long und Sedley: „Das heutige große Interesse an dieser 

Theorie [der indeterministischen Atombewegungen; M.E.] entsteht aus dem Um-

stand, daß sie, wie merkwürdig sie auch sein mag, in großen Umfang [sic] wahr ist. 

In der Quantenphysik ist man sich weithin einig, daß es einen Unbestimmtheitsgrad 

im Verhalten subatomarer Partikel gibt.“ Anthony A. Long/David N. Sedley (1987): 

Die hellenistischen Philosophen. Texte und Kommentare, Stuttgart und Weimar 

2006, S. 44. 

45  Vgl. Abschnitt 5.3. 

46  Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1807): Phänomenologie des Geistes. HWB 3, 

Frankfurt a.M. 1970. 

47  Ebd., S. 137–155. 

48  MEW EB 1, S. 284. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 37 

nicht der Geist. Daß der Mensch als Mensch sich aber sein einziges wirkliches Objekt 

werde, dazu muß er sein relatives Dasein, die Macht der Begierde und der bloßen Natur, 

in sich gebrochen haben. Die Repulsion ist die erste Form des Selbstbewußtseins; sie ent-

spricht daher dem Selbstbewußtsein, das sich als Unmittelbar-Seiendes, Abstrakt-

Einzelnes erfaßt.“49 

 
Marx operiert hier durchgehend mit Hegel schen Bestimmungen. Im Begriff des 
„abstrakt-einzelnen Selbstbewusstseins“ wird die Natur, d.h. die bloß unmittel-
bare Bestimmtheit des einzelnen Selbstbewusstseins, negiert. Das Selbstbe-
wusstsein ist selbstständig insoweit, als es sich auf nichts als auf andere Indivi-
duen seiner Gattung bezieht. Dies geschieht im Modus der Objektivierung des 
Anderen, ohne Rekurs auf einen gemeinsamen sozialen oder naturalen Hinter-
grund. Marx kann damit – im Wissen um Hegel – Epikurs subjektives Prinzip 
nicht affirmieren. Er kann lediglich Epikurs Anliegen im Rahmen des He-
gel schen Systems positionieren. Dies zeigt sein Festhalten an Hegel. Er ver-
drängt Hegels Kritik an der abstrakten Selbstbestimmung nicht und legt die Ka-
tegorien der Phänomenologie des Geistes als Maßstab zugrunde. 
 
(b) Nachdem Marx den Begriff des Atoms mit dem Begriff des abstrakt einzel-
nen Selbstbewusstseins parallelisiert hat, rekonstruiert er das nächste Problem in 
Epikurs Naturphilosophie: den Widerspruch zwischen Wesen (bzw. Begriff) und 
Existenz (bzw. Erscheinung) des Atoms. Dieser zeigt50 sich in Epikurs doppelter 
Perspektive auf das Atom als  [arch ] (Form) und als  [ ] 
(Materie). Marx nimmt die Unterscheidung zwischen Form und Materie, mit der 
er schon den Begriff des Atoms intern differenziert hatte,51 wieder auf: 

 
„Bei[m] Übergange aus der Welt des Wesens in die Welt der Erscheinung erreicht offen-

bar der Widerspruch im Begriff des Atoms seine grellste Verwirklichung. Denn das Atom 

ist seinem Begriff nach die absolute, wesentliche Form der Natur. Diese absolute Form ist 

jetzt zur absoluten Materie, zum formlosen Substrat der erscheinenden Welt degradiert.“52 

 

                                                             
49  Ebd., Hervorhebung im Original. 

50  Marx analysiert den Widerspruch auch hinsichtlich der Qualitäten des Atoms. Da-

rauf gehe ich hier aber nicht ein. 

51  Die hier vorgenommene Unterscheidung zwischen „Widerspruch im Begriff“ und 

„Widerspruch zwischen Wesen und Existenz“ wird in Marx’ Text selbst nicht expli-

zit getroffen. 

52  Ebd., S. 293. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Marx versucht durch die Gegenüberstellung, den Vorstellungsgehalt des Begriffs 
des Atoms deutlich zu machen. Als Form der Natur, als  bestimmt, sei das 
Atom nicht entwicklungsfähig. Es sei ein Wesen, welches nicht erscheinen kön-
ne. Die tagtäglichen Erscheinungen der Natur ließen sich nicht aus der Vorstel-
lung eines selbständigen und fest geformten Atoms gewinnen. Vielmehr müsse 
man dazu ein Atom annehmen, welches als bloßes Substrat bestimmt sei. Erst 
ein solches Atom sei zu allen möglichen Zusammensetzungen fähig. Es ist dann 
aber formlos. Als Form ist das Atom eigenständiges Ganzes, als Materie ist es 
hingegen immer in Zusammensetzung und jede Eigenständigkeit fehlt ihm. 
Marx  Anliegen ist es, diese gegensätzlichen Bestimmungen festzuhalten und 
zugleich ihren bloß konstruierten, spekulativen Status herauszuarbeiten: 

 
„Betrachte ich die Zusammensetzung [der Dinge aus Atomen; M.E.] ihrem Dasein nach: 

so existiert das Atom hinter ihr, im Leeren, in der Einbildung; betrachte ich das Atom sei-

nem Begriff nach: so existiert die Zusammensetzung entweder gar nicht oder nur in der 

subjektiven Vorstellung; denn sie ist eine Beziehung, in welcher die selbständigen, in sich 

verschlossenen, gegeneinander gleichsam interesselosen Atome ebensosehr nicht aufei-

nander bezogen sind.“53 

 
Die Unterscheidung von Wesen und Erscheinung bei der Konstruktion des 
Atoms wird von Marx als notwendig begriffen. Als Konstruktionsprinzip sei sie 
nicht zu hintergehen. Wesen und Erscheinung seien relativ selbständig gegenei-
nander – das eine sei nicht auf das andere zu reduzieren. Die Bestimmungen des 
Wesens selbst blieben jedoch, solange sie reine Abstraktionsprodukte sind, will-
kürlich oder führten in Widersprüche. Marx bewundert Epikur gerade für sein 
Spiel mit den Reflexionsbegriffen, für seine „tätige Fiktion“54, d.h. das Ausnut-
zen jener systematischen Unbestimmtheit, die das Atom in der Antike besitzt. 
Das Atom als Fundament der Erscheinung werde „nur durch die Vernunft ge-
schaut“, jedoch sei diese Vernunft eine „abstrakte Vernunft“.55 Ihre Produkte 
                                                             
53  Ebd., S. 294; meine Hervorhebung. Berücksichtigt man die in den 1840er Jahren 

folgenden Schriften, erscheint eine Konsequenz überraschend: Marx affirmiert einen 

erkenntnistheoretischen Entfremdungsbegriff. Er konstatiert im Zusammenhang mit 

den Eigenschaften des Atoms: „Der Widerspruch zwischen Existenz und Wesen, 

zwischen Materie und Form, der im Begriff des Atoms liegt, ist am einzelnen Atom 

selbst gesetzt, indem es mit Qualitäten begabt wird. Durch die Qualität ist das Atom 

seinem Begriff entfremdet, zugleich aber in seiner Konstruktion vollendet.“ (ebd., 

S. 293). 

54  Ebd., S. 53. 

55  Ebd., S. 297. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 39 

seien nicht von denen der Vorstellung und Einbildung zu unterscheiden. Damit 
eröffnet sich ein Freiheitsgrad in der Bestimmung der Dinge. Solange man nur 
spekulativ vorgehen kann, sind die grundlegenden Kategorien der Analyse des 
jeweiligen Gegenstandsbereiches – in schwer zu bestimmenden Grenzen – nicht 
feststehend. Epikurs Prinzip der Ataraxie findet damit ihr Recht. 
 
(c) Die „tätige Fiktion“ Epikurs wird zuletzt am Phänomen der Himmelskörper, 
der „Meteore“56 deutlich, bei dem der Chorismos von Wesen und Erscheinung, 
gemäß der antiken Naturphilosophie, versöhnt ist. Hier könne Epikur sein Ver-
fahren des Spiels mit den Widersprüchen nicht anwenden. Dennoch versuche er 
auch hier mit aller Kraft gegen die Versöhnung des Widerspruchs anzukämpfen: 
„Jetzt aber, wo die Materie sich mit der Form versöhnt hat und verselbständigt 
ist, tritt das einzelne Selbstbewußtsein aus seiner Verpuppung heraus und ruft 
sich als das wahre Prinzip aus und befeindet die selbständig gewordene Natur.“57 
In Bezug auf die Bewegung der Himmelskörper muss Epikur auf eine andere 
Strategie zurückgreifen, um seinen spezifischen Vorrang des Subjekts zu vertei-
digen. Er akzeptiert nicht, dass es eine alleinige Erklärung der Himmelsphäno-
mene gibt, vielmehr versucht er plausibel zu machen, dass „jede Erklärung ge-
nügt“.58 Damit verlässt Epikur den Bereich der wissenschaftlichen Betrach-
tungsweise, denn eine Erklärung kann nur unter dem Anspruch formuliert wer-
den, dass sie auch wahr ist. Sie kann per definitionem keine andere, ihr wider-
sprechende Erklärung akzeptieren: „Bald so, bald anders könnten sie [die Him-
melskörper; M.E.] sich verhalten; diese gesetzlose Möglichkeit sei der Charakter 
ihrer Wirklichkeit; alles in ihnen sei unbeständig und unstet.“59 

                                                             
56  Entgegen der heutigen Bedeutung des Begriffs bezeichnet Marx, dem griechischen 

Wortsinn folgend, alle Himmelskörper als Meteore. 

57  Ebd., S. 303. 

58  Ebd., S. 301. Epikur greift zur Verteidigung seiner Position auf die abstrakte Mög-

lichkeit, dass es anders sein kann, zurück. „Die abstrakte Möglichkeit aber ist gerade 

der Antipode der realen. Die letztere ist beschränkt in scharfen Grenzen, wie der 

Verstand; die erste schrankenlos, wie die Phantasie. Die reale Möglichkeit sucht die 

Notwendigkeit und Wirklichkeit ihres Objektes zu begründen; der abstrakten ist es 

nicht um das Objekt zu tun, das erklärt wird, sondern um das Subjekt, das erklärt. Es 

soll der Gegenstand nur möglich, denkbar sein. Was abstrakt möglich ist, was ge-

dacht werden kann, das steht dem denkenden Subjekt nicht im Wege, ist ihm keine 

Grenze, kein Stein des Anstoßes. Ob diese Möglichkeit nun auch wirklich sei, ist 

gleichgültig, denn das Interesse erstreckt sich hier nicht auf den Gegenstand als 

Gegenstand.“ (MEW EB 1, S. 275f, Hervorhebung im Original). 

59  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Das abstrakt-einzelne Selbstbewusstsein darf keine allgemeinen Bestimmun-
gen über sich dulden. Es ist der Angelpunkt der Welt. Marx kann die Konklusion 
ziehen: „Absolutheit und Freiheit des Selbstbewußtseins ist das Prinzip der epi-
kureischen Philosophie, wenn auch das Selbstbewußtsein nur unter der Form der 
Einzelheit gefasst wird.“60 Damit ist Marx wieder bei Hegel angelangt. Er kann 
Epikurs Lösung nicht akzeptieren, da er um die defizitäre Form des „abstrakt 
einzelnen Selbstbewusstseins“ weiß, die Epikur zum subjektiven Prinzip seiner 
Philosophie macht. Er weiß, oder meint zu wissen, dass jede Philosophie nach 
dem Hegel schen System „in dem sie sich gegen dasselbe wende[t], [...] nur sei-
ne einzelnen Momente verwirklich[t].“ So ist seine Würdigung Epikurs zugleich 
auch Kritik: 

 
„Wird das abstrakt-einzelne Selbstbewußtsein als absolutes Prinzip gesetzt: so ist zwar al-

le wahre und wirkliche Wissenschaft insoweit aufgehoben, als nicht die Einzelheit in der 

Natur der Dinge selbst herrscht. Allein zusammenstürzt auch alles, was gegen das 

menschliche Bewußtsein sich transzendent verhält, also dem imaginierenden Verstande 

angehört. Wird dagegen das Selbstbewußtsein, das sich nur unter der Form der abstrakten 

Allgemeinheit weiß, zum absoluten Prinzip erhoben; so ist der abergläubischen und un-

freien Mystik Tür und Tor geöffnet.“61 

 
Die Naturphilosophie Epikurs hat ihren Zweck außerhalb ihrer selbst: Nicht die 
Natur, das Individuum und seine Ataraxie stehen im Zentrum. Nimmt man aber 
das Individuum als Endpunkt der philosophischen Überlegungen und nicht, wie 
Hegel in seiner Sozialphilosophie, die Gestalten des objektiven Geistes, tritt an 
die Stelle der Affirmation des Ganzen als eines Vernünftigen die Möglichkeit 
der Kritik defizitärer Formen menschlichen Zusammenlebens. Damit ist die Phi-
losophie Epikurs Aufklärung über die defizitären Formen des Vorstellens und 
des Einbildens, d.h. über Formen, in denen die Individuen mit den allgemeinen 
Formen des menschlichen Lebens nur scheinbar versöhnt sind: Sie ist für Marx 
zu diesem Zeitpunkt wesentlich Religionskritik. Marx liest Epikur als Anleitung 
zur Selbstermächtigung des Menschen gegen die von ihnen selbst geschaffenen 
und sie beherrschenden Formen des Allgemeinen. Er wendet sich nicht gegen 
die Hegel sche Vorstellung eines vernünftigen Allgemeinen, deutet aber an, dass 
in der Idee eines solchen Allgemeinen die Gefahr liegt, die Realität bereits für 
vernünftig zu halten und sie, ob gewollt oder ungewollt, zu affirmieren. 

Folgende Fragestellung lässt sich anschließen. Wann kann man von einem 
defizitären gesellschaftlichen Allgemeinen sprechen, wann von einem vernünfti-
                                                             
60  Ebd., S. 304. 

61  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 41 

gen? Ist es möglich, Kriterien zu entwickeln, anhand derer sich das Allgemeine 
kritisieren lässt oder ist es der Willkür des Einzelnen überlassen, bestimmte ge-
sellschaftliche Institutionen abzulehnen und andere zu affirmieren? Dies ist zu-
erst Gegenstand des Marx schen „Gottesbeweises“. 

 
 

2.2 DER MARX SCHE „GOTTESBEWEIS“ 
 

Eine erste konkrete Auseinandersetzung mit dem Problemkreis, den Marx später 
„Ideologie“ nennen wird,62 findet sich in einer Fußnote des Anhangs der Disser-
tation. Methodisch und inhaltlich ist das Thema durch die Auseinandersetzung 
mit Epikur gesetzt. Marx stellt sich in Epikurs aufklärerische Tradition und fragt 
nach der Seinsweise von Gedankendingen, Vorstellungen und Einbildungen. In-
wiefern besitzen diese Auswirkungen auf das Leben der Menschen? Von wel-
chem Standpunkt aus lassen sie sich als scheinbar oder verzerrt darstellen? Aus 
Marx  Fußnote lässt sich ein dreistufiges Modell von subjektiven, kollektiven 
und universalen Vorstellungen entwickeln, die jeweils eigenen Maßstäben der 
Kritik gehorchen. Die Begriffe, unter denen Marx diese Probleme in seinen zu-
künftigen Schriften behandeln wird, werden wechseln, ebenso der Inhalt, den er 
als zentrales gesellschaftliches Problem analysiert. Er wird den Begriff der Vor-
stellung durch die Konzentration auf Institutionen und die Zwänge des ökonomi-
schen Gesamtzusammenhanges wesentlich erweitern und konkretisieren. Er wird 
nach den zugrunde liegenden Handlungsformen suchen und die Ideologeme als 
Vergegenständlichungen von Praxen analysieren. Das zentrale Thema der Ent-
schleierung der Welt ist mit der frühen Fußnote gesetzt.63 Die Passage beginnt 
mit einer Diskussion des ontologischen Gottesbeweises: „[D]er ontologische 

                                                             
62  Zum Ideologiebegriff, der als solcher in dieser Arbeit keine intensive Auseinander-

setzung erfährt, vgl. etwa Hartmut Böhme (1997): Das Fetischismuskonzept von 

Karl Marx und sein Kontext, in: Berliner Debatte Initial, Berliner Debatte Initial, 8. 

Jg., Heft 1/2, 1997, S. 8–24.; Ders. (2006): Fetischismus und Kultur. Eine andere 

Theorie der Moderne, Reinbek bei Hamburg; Hyondol Choe (1997): Ideologie. Eine 

Geschichte der Entstehung des gesellschaftskritischen Begriffs, Frankfurt a.M. u.a.; 

Raymond Geuss (1981): Die Idee einer kritischen Theorie, Bodenheim 1996, S. 13–

56; Grigat 2007. 

63  Vgl. Jacques Derrida (1993): Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauer-

arbeit und die neue Internationale, Frankfurt a.M. 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Beweis hieße nichts als: ‚was ich mir wirklich (realiter) vorstelle, ist eine wirkli-
che Vorstellung für mich‘, das wirkt auf mich“.64  

Ausgangspunkt der Argumentation ist die subjektive Vorstellung Gottes. 
Was ich mir als wirklich vorstelle, ist für mich wirklich, es beherrscht mich in 
meinen Handlungen, es ist real, da ich es als gesetzte Prämisse in meine Hand-
lungen einbeziehe. In meiner subjektiven Vorstellung ist die Existenz Gottes 
nicht zu widerlegen: „[I]n diesem Sinne haben alle Götter, sowohl die heidni-
schen als christlichen eine reelle Existenz besessen. Hat nicht der alte Moloch 
geherrscht? War nicht der delphische Apollo eine wirkliche Macht im Leben der 
Griechen? Hier heißt auch Kants Kritik nichts.“65 

Kants Widerlegung des ontologischen Gottesbeweises66, wonach es einen 
Unterschied zwischen eingebildeten und wirklichen Talern gäbe, und dass aus 
den ersteren nicht auf die letzteren zu schließen sei, gelte nicht auf der Ebene der 
subjektiven Vorstellung, denn auf dieser existiert keine Instanz der Prüfung: 
„Wenn jemand sich vorstellt, hundert Taler zu besitzen [...], so haben ihm die 
hundert eingebildeten Taler den selben Wert wie hundert wirkliche. Er wird z. B. 
Schulden auf seine Einbildung machen“.67 

 
Nun kann man mit Kant entgegnen, dass die Frage nach der Wirklichkeit und 
Wirksamkeit einer solchen Ebene der subjektiven Vorstellung gar nicht Gegen-
stand des Gottesbeweises der Kritik der reinen Vernunft sei, dass es ihm um die 
Frage der Verallgemeinerbarkeit und Beweisbarkeit solcher Vorstellungen gehe. 
Beachte man nur die Grenzen des Wissens, könne man ein Verständnis davon er-
langen, was bloß subjektiver Glauben und was objektives Wissen sei. Von die-
sem Standpunkt ist Marx letztlich nicht weit entfernt. Doch legt er den Fokus 
anders. Die Frage nach der Beweisbarkeit Gottes ist – so könnte man an Stelle 
Marx  antworten – nicht die einzige Frage. Dies sei eine Frage einer bestimmten 
theologisch-wissenschaftlichen Praxis. Aber jenseits dieser wissenschaftlichen 
Praxis, auf die Kant abzielt, sei es entscheidend, nach der Wirklichkeit der Göt-
ter für die Menschen – für den Alltagsverstand – zu fragen. Wieso, so ist Marx 
zu paraphrasieren, spiele es erst einmal überhaupt keine Rolle, ob Gott bewiesen 
werden könne oder nicht? Wieso handeln die Menschen so, als ob es Gott gebe? 
Marx  Fragestellung, die er ausgehend von Kant entwickelt, ist damit implizit 

                                                             
64  MEW EB 1, S. 371. 

65  Ebd. 

66  Vgl. Immanuel Kant (1781/87): Kritik der reinen Vernunft, Kant-Werke Band 3 und 

4, Frankfurt a.M. 1997, B S. 620–631, A S. 592–603; im Folgenden zitiert als KrV. 

67  MEW EB 1, S. 371. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 43 

eine Kritik an der theoretisch-wissenschaftlichen Herangehensweise Kants be-
züglich seines Gottesbeweises.68 

Marx erweitert sein Modell der Kritik, indem er von der subjektiven zur kol-
lektiven oder gemeinschaftlichen Vorstellung übergeht. Er kann dies, indem er 
eine in Kants Widerlegung nicht geprüfte Prämisse angreift und die Frage nach 
der Geltung des Geldes aufwirft. Schließlich seien nicht Gott und vorgestelltes 
Geld auf eine Stufe zu stellen, sondern Gott und wirkliches Geld. Beides existie-
re in den kollektiven Vorstellungen der Menschen: 

 
„Kants Beispiel hätte den ontologischen Beweis bekräftigen können. Wirkliche Taler ha-

ben dieselbe Existenz, die eingebildete Götter [haben]. Hat ein wirklicher Taler anders wo 

Existenz als in der Vorstellung, wenn auch in einer allgemeinen oder vielmehr gemein-

schaftlichen Vorstellung der Menschen?“69 

 
Subjektive Phantasmen sind relativ leicht zu korrigieren, da der soziale Umkreis, 
in dem die Menschen handeln, diese zurückweisen würde. Eine kollektive Vor-
stellung zu entschleiern, ist hingegen ungleich schwieriger, da es keine unmittel-
bare Kontrollinstanz gibt, die dies leistet. Um Marx  genaue Vorgehensweise zu 
verstehen, muss man eine weitere Unterscheidung zwischen begrenzter oder par-
tikularer Geltung und universaler Geltung von Vorstellungen einführen. Marx 
trifft diese Unterscheidung nicht explizit, so dass sich eine Unklarheit im Text 
ergibt: 

 
„Bringe Papiergeld in ein Land, wo man diesen Gebrauch des Papiers nicht kennt, und je-

der wird lachen über deine subjektive Vorstellung. Komme mit deinen Göttern in ein 

Land, wo andere Götter gelten, und man wird dir beweisen, daß du an Einbildungen und 

Abstraktionen leidest. Mit Recht. Wer einen Wendengott den alten Griechen gebracht, 

hätte den Beweis für die Nichtexistenz dieses Gottes gefunden. Denn für die Griechen 

existierte er nicht.“70 

 
                                                             
68  Folgt man William James, sind für Kant „Objekte“ wie Gott „eigentlich überhaupt 

nicht Gegenstände der Erkenntnis.“ Dennoch besäßen sie „eine fest umrissene Be-

deutung für unser Handeln. Wir können handeln, als ob es einen Gott gäbe […] und 

dann stellen wir fest, daß diese Worte unser sittliches Leben wahrhaft verändern.“ 

William James (1901): Die Vielfalt religiöser Erfahrung. Eine Studie über die 

menschliche Natur, Frankfurt a.M. und Leipzig 1997, S. 85. Der Gottesbegriff in 

Kants praktischer Philosophie wird von Marx nicht aufgegriffen. 

69  MEW EB 1, S. 371. 

70  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Eine der frühesten, bekannten antiken Infragestellungen der Götter stammt von 
Xenophanes, nach dessen Fragmenten die Götter der Äthiopier schwarz und 
stupsnasig sind, die Götter der Pferde aber Pferdegestalt besitzen.71 Ähnlich ar-
gumentiert Marx an dieser Stelle. Er entwickelt ein strukturell gleiches Argu-
ment bezüglich des Papiergeldes.72 Doch gerade an den Fragmenten des Xeno-
phanes zeigt sich das Problem der Widerlegung von universalen Vorstellungen. 
Xenophanes greift zwar die anthropomorphen Gottesvorstellungen scharf an und 
zeigt, dass diese Projektionen der Menschen sind, doch er selbst war kein Athe-
ist, sondern vertrat monotheistische Ideen.73 Diese lassen sich qua Anschauung – 
durch den Vergleich verschiedener Kollektivvorstellungen – nicht widerlegen. 
Sie sind potenziell universell. Ein ähnlich gelagertes Problem ergibt sich hin-
sichtlich des Geldes. Marx wechselt im Zitat die Ebene: Will er anfangs noch 
zeigen, dass das Goldgeld (die Taler) bloßes Produkt kollektiver Vorstellung ist, 
so betrifft die empirische Widerlegung, die er gegen die kollektiven Phantasmen 
anzuführen in der Lage ist, nur Gegenstände begrenzter oder partikularer Gel-
tung. Er schließt letztlich wieder an die Kant sche Vorgabe an und widerlegt die 
absolute Geltung des Papiergeldes.74 Was also, wenn die gesamte Menschheit 
einem Phantasma unterliegt? Marx  Antwort wirft Fragen auf: „Was ein be-
stimmtes Land für bestimmte Götter aus der Fremde, das ist das Land der Ver-
nunft für Gott überhaupt, eine Gegend, in der seine Existenz aufhört.“75 

                                                             
71  Vgl.: „Wenn aber Hände hätten die Rinder, Pferde oder Löwen, oder zeichnen könn-

ten mit Händen und Standbilder wirken wie Menschen, zeichneten Pferde den Pfer-

den, Rinder den Rindern gleich auch ihrer Götter Gestalt, und Körper bildeten sie so, 

wie auch selbst ihren Wuchs sie haben im einzeln.“ Hermann Diels/Walter 

Kranz (Hg.): Die Fragmente der Vorsokratiker. 3 Bände, Zürich 1951, DK 21 B15. 

„Die Äthiopen behaupten von ihren Göttern, plattnasig seien sie und schwarz, die 

Thraker, blauäugig seien sie und rothaarig.“ (DK 21 B16) 

72  Vor ihm tat dies schon Galiani. Vgl. Ferdinando Galiani (1751): Über das Geld, he-

rausgegeben von Werner Tabarelli, Düsseldorf 1999. 

73  „Ein Gott, unter den Göttern und Menschen der größte, weder an Wuchs den Sterb-

lichen gleich noch im Denken. – Ganz sieht er, ganz denkt er, ganz hört er.“ (DK 21 

B18) 

74  Hinter dieser Unsicherheit im Text verbirgt sich ein wichtiges Problem. Es betrifft 

die Frage des Unterschiedes hinsichtlich der Geltung des Geldes und der Geltung 

des Goldes. Während Papiergeld auf ein Staatsgebiet begrenzt scheint, oder doch 

damals schien (dagegen sprechen Pfund, Dollar und Euro als Weltgeld), ist der Wert 

des Goldes universal, sobald überall Marktbedingungen herrschen. Vgl. FN 686. 

75  MEW EB 1, S. 371. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 45 

Vom „Land der Vernunft“ aus könne eine Kritik an jeglichem Phantasma 
geübt werden. Die Vorstellungen haben dort keine Wirklichkeit mehr, können – 
so scheint es – restlos zerstört werden. Es ist sinnvoll, diesen Gedanken noch 
einmal mit und gegen Kant zu situieren. Marx spricht davon, dass im Land der 
Vernunft die Existenz der Götter aufhört. Kant würde dagegen halten, dass die 
Existenz Gottes innerhalb der Grenzen der Vernunft nicht bewiesen werden 
könne.76 Mit Kant kann man Marx also vorhalten, dass dieser, statt sicheren Bo-
den zu finden, das Reich des Glaubens betreten hat. Marx hat demnach – wie 
man mit Kant einwenden könnte – das „Land der Wahrheit“, das „Land des rei-
nen Verstandes“ verlassen und einen „weiten und stürmischen Ozean“ betreten, 
„wo manche Nebelbank und manches bald wegschmelzende Eis neue Länder 
lügt.“77 Er artikuliert seine Religionskritik von einem Standpunkt aus, der den 
Kant schen Kriterien einer philosophischen Argumentation nicht genügt. 

Aber dies ist noch nicht das Ende der Debatte. Auch wenn Marx bezüglich 
der Griechen von einem „Beweis für die Nichtexistenz“78 der kollektiven Vor-
stellung des Gottes der Wenden spricht, so artikuliert er in Hinsicht auf die uni-
versale Gottesvorstellung keinen Erkenntnisanspruch im Sinne Kants. Er spricht 
davon, dass Gottes „Existenz aufhört“.79 Selbst wenn Marx diesen Ausdruck le-
diglich der Metapher zuliebe gewählt haben sollte, so eröffnet er doch eine neue 
Perspektive auf die Diskussion. Man kann Kant Recht geben: Es existiert keine 
Möglichkeit, die Existenz Gottes zu belegen oder zu widerlegen. Es lässt sich 
aber ein zukünftiger gesellschaftlicher Zustand – das Land der Vernunft – zu-
                                                             
76  Laut Hillmann stützt Franz Mehring hier Kant gegen Marx. Vgl. Mehring 1918, 

S. 127ff, nach Hillmann 1966, S. 237. Hillmann verweist darüber hinaus auf Rolf 

Sannwald, der Marx dafür kritisiere, dass er versucht, aus der „Menge subjektiver 

Gottesvorstellungen“ die Unmöglichkeit eines „allgemeinen Begriffes von Gott her-

zuleiten“. Vgl. Sannwald 1956, S. 143, zitiert nach Hillmann 1966, S. 238. 

77  KdrV, B S. 293f., A S. 235f. Raymond Geuss hat mich auf die Existenz dieser ganz 

ähnlichen und doch charakteristisch verschiedenen Formulierungen in der Kritik der 

reinen Vernunft aufmerksam gemacht. Weiter heißt es von diesem Ozean, er sei 

„eigentliche[r] Sitze des Scheins“, der „den auf Entdeckungen herumschwärmenden 

Seefahrer unaufhörlich mit leeren Hoffnungen täuscht, ihn in Abenteuer verflechtet, 

von denen er niemals ablassen, und sie doch auch niemals zu Ende bringen 

kann.“ (Ebd., B S. 294, A S. 236). Die Formulierung „Land der Vernunft“ findet 

sich in den Xenien. Vgl. Johann Wolfgang Goethe/ Friedrich Schiller (1797): 

Xenien, URL: http://www.digbib.org/Friedrich_von_Schiller_1759/Xenien_.pdf, 

Aufruf: 21.06.2010. 

78  MEW EB 1, S. 371. 

79  Ebd., Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

mindest nicht ausschließen, in dem sich die Frage nach der Existenz Gottes nicht 
mehr stellt. Gott hört dann auf zu existieren, wenn die Frage nach ihm aufhört, 
wenn es nichts mehr gibt, um dessen willen man Gott bedarf. 

Verallgemeinert man Marx  Religionskritik, dann wird die Idee des Landes 
der Vernunft dadurch gerechtfertigt, dass es universelle Vorstellungen gibt, die 
in historischen Umständen gegründet sind und in dieser Hinsicht nur als univer-
sell erscheinen. Mit dem bisherigen Wissen und angesichts der jeweils aktuellen 
Probleme sind diese Universalien nicht zu widerlegen, aber auf einer abstrakte-
ren Ebene, mit dem Wissen darum, dass jede Universalie nur eine Vorstellung 
sein kann, sind die Universalien in Frage zu stellen. Man kann Marx derart lesen, 
dass es seine generelle Intention ist, die Offenheit der Geschichte in seine theore-
tischen Annahmen zu integrieren. Er beruft sich letztlich auf die Kontingenz ge-
schichtlicher Entwicklung und stellt die Notwendigkeit des Bedürfnisses nach 
Gott in Frage. Marx kann dies auch deswegen, da seine eigene historische Situa-
tion die Möglichkeit eines verbreiteten Atheismus bereits eröffnet hat. Mit der 
französischen Revolution war zumindest die Institution der katholischen Kirche 
Frankreichs ernsthaft bedroht, und auch wenn damit kein Land der Vernunft be-
treten wurde, sondern sich diese Entwicklung auf dem Boden einer sich in antike 
Gewänder kleidenden Zivilreligion abspielte, so eröffnete sie doch einen neuen 
Blickwinkel auf die Frage nach Gott. 

Um es systematischer zu fassen: In der Dissertation ist das Land der Ver-
nunft Ausdruck einer Prüfinstanz der Realität. In ihm wird es möglich, gesell-
schaftliche Institutionen im Allgemeinen oder, im hier verhandelten konkreten 
Fall, universale Vorstellungen zu kritisieren. Es ist keine rein kognitive In-
stanz.80 Marx  Auseinandersetzung mit Hegel und dem Willensbegriff der Jung-
hegelianer hat gezeigt, dass eine so verstandene Instanz dazu führt, die Trennung 
von (philosophischem) Denken und Realität zu perpetuieren. Die denkende Ver-
nunft erweist sich dann als ohnmächtig gegenüber den realen Verhältnissen. 
                                                             
80  Günther Hillmann vertritt die Auffassung, dass Marx zum Zeitpunkt der Abfassung 

der Dissertation noch ganz auf theoretischem bzw. philosophischem Boden stünde. 

Die Bewegung hin zu einer anderen als der theoretischen Praxis habe noch nicht be-

gonnen. In diesem Sinne interpretiert er auch das Land der Vernunft als kognitive 

Instanz. Die Alternative lautet dann: „Religion oder Philosophie.“ (Hillmann 1966, 

S. 226) Die kommentarlose Platzierung eines Zitats des frühen Schelling im An-

schluss an den Marx’schen Gottesbeweis spricht für diese Herangehensweise. 

„[W]enn ihr die Idee eines objektiven Gottes voraussetzt, wie könnt ihr von Geset-

zen sprechen, die die Vernunft aus sich selbst hervorbringt, da doch Autonomie al-

lein einem absolut freien Willen zukommen kann?“ (Schelling nach MEW EB1, 

S. 372; Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 47 

Denkend hätte man die Welt der Vernunft auf der einen Seite, die reale Welt 
stünde auf der anderen. Dementsprechend „erdet“ Marx die Hegel sche Ver-
nunft, er verbindet sie, nimmt man die Metapher wörtlich, mit etwas Materiel-
lem. Die Vernunft lässt sich damit nicht nur als kognitive Prüfinstanz verstehen, 
sie hat eine andere Existenzweise, die jedoch in der Dissertation nicht expliziert 
wird. 

Es ist zu vermuten, dass das „Land der Vernunft“ Metapher für eine anzu-
strebende Gesellschaft ist, in der die Individuen nicht mehr unter und mit ver-
fälschten Vorstellungen handeln müssen. Die Metapher bezeichnet eine neue 
Form des Umgangs mit der Welt. Es ist die Idee der vernünftig eingerichteten 
Welt, in der sich menschliche Individuen und ihre allgemeinen Formen nicht 
mehr gegenüberstehen, vielmehr versöhnt sind. 

An dieser Stelle tritt jedoch eine neue Frage auf. Die Zeitform des Landes 
der Vernunft ist die mögliche Zukunft. Wie lässt sich etwas Modales, eine zu-
künftige Möglichkeit, dazu heranziehen, Gegenwärtiges zu kritisieren? Wie kann 
man, um eine andere Marx sche Metapher zu benutzen, auf etwas in der Zukunft 
vielleicht existierendes, bereits heute „Schulden machen“? 

Marx entwirft eine besondere Art der self fullfilling prophecy: die sich selbst 
erfüllen sollende Prophezeiung. Er kann sich dabei zwar, wie angedeutet, auf 
den sich herausbildenden Atheismus berufen und ihn gewissermaßen als Ge-
schichtszeichen verstehen. Im strengen Sinne bewahrheitet sich die Kritik an 
Gott jedoch erst dann, wenn seine Existenz tatsächlich aufgehört hat, wenn die 
Frage nach ihm verschwunden ist, wenn die Gesamtheit der Probleme, die zu 
seiner Annahme führen, vergangen ist. Marx  Gottesbeweis lautet: „‚Weil die 
Natur schlecht eingerichtet ist, ist Gott‘. ‚Weil eine unvernünftige Welt ist, ist 
Gott.‘“81 Ändern sich die Prämissen nicht, bleibt Gottes Nichtexistenz bloße 
Möglichkeit. Die Annahme der Nichtexistenz ist ebenso Marx  Vorstellung wie 
die des Gläubigen von Gott. Es ist Marx  subjektives Prinzip, das hier Ausdruck 
findet.82 

                                                             
81  MEW EB1, S. 373. 

82  Man kann die Marx’schen Überlegungen zum Gottesbeweis gut mit William James’ 

klassischem Buch Die Vielfalt der religiösen Erfahrung kontrastieren. Auch James 

misst dem Begriff der Vorstellung einen zentralen Stellenwert zu (vgl. James 1901, 

S. 84) und betont die Handlungsrelevanz der von ihm der „ontologischen Einbil-

dungskraft“ (ebd., S. 104) zugeschriebenen Wesenheiten. „Alle unsere Haltungen, 

die moralischen, praktischen oder emotionalen, nicht anders als die religiösen, sind 

zurückführbar auf die ‚Objekte‘ unseres Bewußtseins, auf die Dinge, von denen wir 

überzeugt sind, dass sie real oder ideal, mit uns zusammen existieren. Solche Objek-

te mögen für unsere Sinne oder auch nur für unser Denken gegenwärtig sein. In bei-

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Im nächsten Kapitel wird zu zeigen sein, ob und inwieweit Marx das Land 
der Vernunft zu vermessen vermag. Unter welchen Bedingungen lässt sich von 
der Verwirklichung der Vernunft sprechen, von einem gelingenden menschli-
chen Leben im Angesicht seiner gesellschaftlicher Bedingtheit?83 

 

                                                                                                                                  
den Fällen entlocken sie uns eine Reaktion“. (ebd., S. 84) James bringt ihre Intensi-

tät in Zusammenhang mit dem Begriff der Halluzination (ebd., S. 104). Er wendet 

sich anders als Marx jedoch nicht gegen den Glauben. Vielmehr wendet er das reli-

giöse Realitätsgefühl ins Anthropologische und affirmiert es. Negiere man es, dann 

verfalle man einem „relativ oberflächlichen“ Rationalismus (ebd., S. 105). In James  

Begründung der Religion aus einem Gefühl sind Gottesbeweise von nur geringer 

Bedeutung. Sie „beweisen nichts zwingend. Sie verstärken nur unsere vorher vor-

handene Parteilichkeit.“ (ebd., S. 432). Die positive Rolle der rationalistischen Phi-

losophie verortet James ähnlich wie Marx in der Zerstörung von Vorurteilen. „Der 

natürliche Verstand des Menschen definiert das Göttliche, das er empfindet, immer 

in Abstimmung mit seinen jeweiligen Vorurteilen. Die Philosophie kann auf dem 

Wege des Vergleichs das Lokale und Akzidentelle aus diesen Definitionen eliminie-

ren. Sie kann das Dogmatische und Kultische von seinen historischen Verkrustungen 

befreien.“ (ebd., S 447). Seine „Religionskritik“ findet jedoch ihre Grenze in der 

universalistischen Gottesvorstellung: „Aus der Tatsache, daß unseren Vorfahren vie-

le faktische Irrtümer unterliefen und sie diese mit ihrer Religion vermischten, folgt 

nicht, daß wir ganz davon ablassen sollten, religiös zu sein.“ (ebd., S. 483f.). Die 

Positionen beider Denker berühren sich schließlich fast im Denken der Religion als 

einem Bedürfnis. Für James besteht die „gemeinsame Botschaft“ aller Religionen 

„aus zwei Teilen“: „1. Einem Unbehagen, und 2. der Befreiung von ihm. Das Unbe-

hagen besteht, auf die einfachste Formel gebracht, aus dem Gefühl, daß mit unserem 

natürlichen Zustand irgend etwas nicht stimmt.“ (ebd., S. 487). Für Marx liegt die 

Heilung dieses Unbehagens letztlich außerhalb der Religion, sie ist nur das „Gemüt 

einer herzlosen Welt“ (MEW 1, S. 378). Für James hingegen ist sie die einzige Mög-

lichkeit der Heilung. 

83  Ähnlich konstatiert Ruben: „Die von der Dissertation so entscheidend formulierte 

Frage lautet daher: wie muß das Menschenbild gefaßt werden, das nicht ‚unter der 

Form der Einzelheit‘ formuliert wird? Die Dissertation stellt diese Frage nur impli-

zit, sie gibt keine Antwort.“ (Ruben 1969, S. 5f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

