
Sabine Marienberg

Heroische Anfänge

Die dipintura als heroisches Bild

Was deutet eigentlich darauf hin, dass wir es beim einleitend präsentierten Fronti-
spiz der Scienza Nuova, der dipintura, mit einem »heroischen Bild des Ganzen«1 zu
tun haben? Der allegorische Charakter des Kupferstichs legt dies natürlich nahe.
Indem die dipintura jedoch erstmals einen allgemeinen Zusammenhang zwischen
geschichtlichen Gegenständen und Figuren stiftet und so die gesellschaftliche Welt
in ihren universellen Zügen gedanklich aufschließt, ist sie auch schöpferisch, poie-
tisch, also dem göttlichen Zeitalter zuzuordnen. Göttlich ist sie auch darin, dass es
sich um ein visuelles, stummes Zeichen handelt. Entstanden ist der Kupferstich
allerdings eindeutig im menschlichen Zeitalter, nämlich 1730 anlässlich der zweiten
Fassung der Scienza Nuova. Dennoch ist die dargestellte Szene weder unmittelbar
handlungsleitend, wie die Ehrfurcht gebietenden Zeichen der göttlich-poetischen
Charaktere, noch kann man sie wie ein menschlich-konventionelles Zeichen mühe-
los lesen. Heroisch ist die dipintura also auch deshalb, weil sie in ihrer emblemati-
schen Dichte und Verschlossenheit erst sprachlich entfaltet werden muss. Heroisch
ist sie darüber hinaus in ihrer Funktion – als ein dem Betrachter herausfordernd
entgegenkommendes Rätsel, an dem er so lange abgleitet, von dem er so lange aus-
geschlossen bleibt, bis er es, nach der Lektüre des Werks, zu deuten vermag. In
moderner semiotischer Terminologie könnte man sagen: Die Funktion des Bilds
besteht darin, zum Ausgangspunkt eines Zeichenprozesses zu werden und ihn
gleichzeitig synoptisch unterstützend zu begleiten.

In der dipintura göttliche, heroische und menschliche Aspekte zu unterscheiden
bedeutet, dass sie nicht nur als Phasen einer chronologischen Abfolge zu verstehen
sind. Zwar situiert Vico den Beginn des göttlichen Zeitalters sehr genau, nämlich
200 Jahre nach der Sintflut im Jahr 1856 nach der Erschaffung der Welt, doch gibt
es vielerlei Hinweise darauf, dass die Zeitalter einander durchdringen und zu allen
Zeiten gemeinsam präsent sind.2 Ausdrücklich angesprochen hat Vico diese Lesart
nur an wenigen Stellen, so etwa im Absatz 446, in dem es heißt: »[…] so, wie von
derselben Zeit an die Götter, die Heroen und die Menschen entstanden (denn es
waren ja Menschen, die die Götter phantasierten und ihre heroische Natur als aus
derjenigen der Götter und derjenigen der Menschen gemischt ansahen), so entstan-
den auch in derselben Zeit jene drei Sprachen.«3 Dennoch zeigt sich in der Scienza
Nuova immer wieder, dass Vicos historischem Entwicklungsmodell eine systema-
tische Deutung der Zeitalter und ihrer Sprachen an die Seite gestellt ist.

1.

 
1 Siehe den Beitrag von Jürgen Trabant in diesem Heft.
2 Vgl. hierzu Trabant 1994, S. 61; Marienberg 2006, S. 111 f.
3 SN 44: 446. Ich zitiere Vico sowohl aus der ersten als auch aus der zweiten Scienza Nuova

jeweils nach der Absatzzählung der Ausgaben von 1725 (SN25) und 1744 (SN44).

Leviathan, 47. Jg., 1/2019, S. 65 – 73, DOI: 10.5771/0340-0425-2019-1-65

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65


Das Heroische als Dimension der Wirklichkeit

Von Zeichenprozessen im Zusammenhang mit einer Dreizahl zu sprechen lässt an
die triadische Zeichenrelation bei Charles Sanders Peirce denken. Tatsächlich sind
Vicos göttliches, heroisches und menschliches Zeitalter funktional den Peirceʼschen
Kategorien der Erstheit, Zweitheit und Drittheit verwandt.

Im Manuskript »What is a Sign?«4 von 1894 unterscheidet Peirce drei Bewusst-
seinszustände: Der erste ist ein traumartiger Zustand zwischen Schlaf und Wachen,
in dem empfundene Qualitäten (wie Wärme, Ruhe oder Farbempfindungen) weder
auf etwas verweisen, noch von anderen Empfindungen begleitet oder gar unterbro-
chen werden. Vorstellen muss man sich hier, so schwer es fällt, eine gefühlte Wärme
ohne jedes Bewusstsein von Kälte, Ruhe ohne auch nur eine Ahnung ihrer Störung
und ein Rot jenseits aller Farbbeziehungen. Mit Vico ließe sich an eine überwälti-
gende Naturerscheinung denken, die namen- und grenzenlos erlebt wird, aber in
ihrer ungeteilten Präsenz bereits die Möglichkeit birgt, bestimmt zu werden. Der
zweite Bewusstseinszustand ist charakterisiert von einem Gefühl in Bezug auf ein
zweites, wobei der jähe Wechsel – in Ermangelung eines Erklärungsmodells – vor
allem in seiner überraschenden und oft schmerzhaften Widerständigkeit erfahren
wird: Ein Geräusch, das die Stille zerreißt, ein Gegenstand, der sich nicht bewegen
lässt, ein Wetterumschlag. Erst der Zustand der Drittheit erlaubt es, die Beziehung
zwischen den unverstanden erlittenen Gegensätzen der Zweitheit – Peirce spricht
hier vom »sense of action and reaction« oder auch dem Sinn für die Wirklichkeit –
im Rahmen eines allgemeinen Gesetzes zu interpretieren.

Diese Kategorien unterscheiden nicht Situationen oder Dinge, die dann eindeutig
als der Erst-, Zweit- oder Drittheit angehörig klassifiziert werden können, sondern
sie sind alle drei an sämtlichen Phänomenen anzutreffen. In der Beziehung zwischen
materiellem Zeichen und Bezeichnetem entspricht ihnen die Unterscheidung von
Ikon, Index und Symbol. Während Ikons einen schwer zu fassenden paradoxen
Status zwischen an Identität grenzender Ähnlichkeit und der Möglichkeit einer Zei-
chenbeziehung innehaben (vergleichbar den Gewittern im göttlichen Zeitalter, die
nicht auf Jupiter verweisen, sondern Jupiter sind und dennoch unter verschiedenen
Aspekten erfahren werden), zeigen Indizes eine unmittelbare wirkliche Beziehung
an, wie ein Wetterhahn die Windrichtung oder ein beschleunigter Puls eine Krank-
heit. Die konventionellen symbolischen Zeichen schließlich, die im Wesentlichen
denjenigen von Vicos menschlicher Sprache entsprechen, konstituieren regelhafte
Zeichenbeziehungen, ohne durch Ähnlichkeit oder physischen Kontakt mit den
bezeichneten Gegenständen verbunden zu sein.

Bei den Indizes ist das Anzeigen zwar noch an eine tatsächliche Kontiguität von
materiellem Zeichen und Bezeichnetem gebunden, man hat es aber schon mit dem
Beginn ihres Auseinandertretens zu tun. Denn die Windrichtung könnte beispiels-
weise auch von einem Windsack angezeigt oder von den sich bewegenden Zweigen
eines Baums abgelesen werden. Indizes stehen insofern zwischen Ikons und Sym-

2.

 
4 Peirce 1998 [1894], S. 4–8.

66 Sabine Marienberg

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65


bolen, als das Anzeigende und das, was angezeigt wird, gleichzeitig präsent sind,
aber dennoch voneinander unterschieden werden können.

Heroische Zeichen zwischen Aktion und Reaktion

Auch das Heroische nimmt in seiner Situierung zwischen Göttlichem und Mensch-
lichem – sei es historisch oder systematisch – eine solche Zwischenstellung ein. Es
steht jedoch nicht eigentlich als ein Drittes zwischen den anderen beiden Zeitaltern,
sondern trägt von beiden etwas in sich: Es garantiert die Bindung der Vernunft an
die körperlichen Passionen und gibt ihnen zugleich eine neue Wendung, indem es
sich nicht schlicht von ihnen mitreißen lässt, sondern sie formt und dominiert. Auf
die Sprache übertragen bedeutet dies: Die heroische Sprache ist eine Art des Denkens
in Zeichen, das darin besteht, dem Material der Welt, den Leidenschaften, Lauten
und Bewegungen in den »Realwörtern« (parole reali) eine so wirkliche wie wider-
ständige Form zu verleihen.

Ganz wie die Peirceʼsche Kategorie der Zweitheit sind auch die heroischen Cha-
raktere zutiefst antagonistisch. Die Sprache der Heroen ist eine Sprache der Waffen
oder, wie Vico in der ersten Fassung der Scienza Nuova angibt, eine bewaffnete
Sprache, lingua armata.5 Sie ist die Sprache der Wappen, Embleme, Münzen,
Medaillen und Grenzsteine: allesamt stumme Indizes, die Macht- und Besitzansprü-
che zum Ausdruck bringen, politische Programme durchsetzen und den Geltungs-
bereich von Gesetzen festlegen. Ihre Zeichen lesen zu können heißt in erster Linie,
ihnen Folge zu leisten.

Dass für Vico in den ersten beiden Zeitaltern die Interpretation eines Zeichens
gleichbedeutend mit dem Ausführen eines ihm innewohnenden Befehls ist, verdeut-
licht, dass es hier um unmittelbare Wirksamkeit – Aktion und Reaktion – geht und
dass von Seiten der Rezipienten Gehorsam die einzig adäquate Antwort auf die
Mitteilungen der lingua armata darstellt. Heroische Zeichen sind kein Gegenstand
theoretischer Betrachtung, sondern konkrete Handlungsanweisungen. Dem ent-
spricht auf morphologischer Ebene, dass Vico als erste Verbform den Imperativ
annimmt, den Außenstehende, Kinder und Sklaven stumm zu befolgen haben. Erst
als letztere sich im menschlichen Zeitalter mithilfe der Wortsprache das Anrecht auf
symbolische Artikulation, das heißt auf eigene Bezeichnungen, und ein in Buchsta-
benschrift fixiertes und für alle gleichermaßen geltendes Gesetz erkämpfen, sind sie
auch in politischer Hinsicht den heroischen Aristokraten gleichgestellt.

Die parole reali der heroischen Sprache markieren also Grenzen, die früher oder
später überwunden werden und in der grenzziehenden Konfrontation diese Über-
windung geradezu herausfordern. Grenzen in Form nicht diskutierbarer Positionen
begegnen auch später im menschlichen Zeitalter, ebenso wie der göttliche Aspekt
des trasporto, der Übertragung des Eigenen auf das Unbekannte. So folgt die geo-
grafische Erschließung der Welt dem metaphorischen Prinzip des göttlichen Zeital-

3.

 
5 SN 25: 329 und 342.

Heroische Anfänge 67

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65


ters, indem die antiken Geografen die ganze Welt in Entsprechung zu Griechenland
benennen und auf diese Weise

»[…] das erste Thrakien oder Skythien (das heißt der erste Norden), das erste Asien und das
erste Indien (das heißt der erste Osten), das erste Mauretanien oder Libyen (das heißt der
erste Süden), das erste Europa oder erste Hesperien (das heißt der erste Westen), und, mit
diesen, der erste Ozean alle in Griechenland selbst entstanden […].«6

Griechenland wird zur Welt, so wie die Menschen aus sich heraus die Welt erschaf-
fen, indem sie sich im Glauben an ihre eigenen metaphorischen Schöpfungen in sie
verwandeln:

»Denn wie die rationale Metaphysik lehrt, dass ›homo intelligendo fit omnia‹ (der Mensch
durch das Begreifen alles wird), so beweist diese phantasierte Metaphysik, dass ›homo non
intelligendo fit omnia‹ (der Mensch durch das Nicht-Begreifen alles wird); und vielleicht ist
dieses mit mehr Wahrheit als jenes gesagt, denn durch das Begreifen entfaltet der Mensch
seinen Geist und erfasst die Dinge, aber durch das Nicht-Begreifen erschafft er die Dinge
aus sich heraus und wird, indem er sich in sie verwandelt, selbst zu den Dingen.«7

Zu heroischen Antagonismen dagegen führt die räumliche Ausdehnung, wenn im
Zuge von Wanderungsbewegungen erstmals verschiedene Völker aufeinandertref-
fen. In Vicos Version der Menschheitsgeschichte ist das spät der Fall, lange nachdem
verschiedene Kulturen sich unabhängig voneinander gebildet haben. Die dipintura
veranschaulicht dies durch die nah beim Pflug liegende Buchstabentafel, die die
eigenständige Entstehung von Sprache und Schrift innerhalb sesshafter Gruppen
symbolisiert, und das in einiger Entfernung befindliche Steuerruder, das für die
Völkerwanderungen steht.8

Abb. 1: Domenico Antonio Vaccaro, umgesetzt von Antonio Baldi, Frontispiz,
Giambattista Vico, Scienza Nuova, Neapel 1730 (Detail)

6 SN 44: 17.
7 SN 44: 405.
8 SN 44: 22.

68 Sabine Marienberg

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65


Bei diesen Begegnungen erkennen die Menschen sich nicht etwa erfreut als ver-
schiedene Angehörige ein und derselben Menschheit. Stattdessen sprechen sie den
für gott- und traditionslos gehaltenen Fremden jede Menschlichkeit ab und sind vor
allem darauf aus, sie entweder physisch durch Tötung oder kulturell durch Ver-
sklavung zu vernichten. So war die Tatsache, dass die Griechen bei Ankunft der
ersten römischen Seefahrer in Griechenland »nicht wussten, wer sie seien noch
woher sie kämen«,9 offenbar Grund genug für den Ausbruch des tarentinischen
Krieges – eine Haltung, die sich auch zu Vicos Zeiten sprachlich noch darin aus-
drückt, dass etwa Christen die Muselmanen »Hunde« nennen und von diesen als
»Schweine« betitelt werden.10

Wie im Fall der ersten Sklavenaufstände befördern auch spätere Rückfälle in
gewaltsam heroische Zustände eine Dynamik, die am Ende langer Kämpfe das
Gemeinsame im Verschiedenen zu entdecken erlaubt. Dieses Gemeinsame ist dem-
nach nichts, was von Anfang an zur Verfügung steht und unter das man die histo-
rischen und kulturellen Diversitäten schlicht subsumieren könnte. Es wird vielmehr
erst gewonnen im Gang durch die Geschichte, von ihren körperlichen Anfängen bis
zu den philosophischen Einsichten – die sich, wenn sie sich nicht in leeren Refle-
xionen erschöpfen sollen, am geschichtlichen Material zu bewähren haben.

Ein solcher Durchgang liegt auch der Neuen Wissenschaft zugrunde, er hat jedoch die
Form einer Erzählung, die erst im Rückblick philosophisch artikulierbar wird. Das
Erzählen ist diejenige Sprachform, die Körper und Geist der menschlich-geschichtli-
chen Dinge verbindet und dabei, wie auch die dipintura, das Dunkelste und Hellste
umgreift und die barbarischen Anfänge im Licht der Vernunft und der göttlichen
Vorsehung als Teil der ewigen universellen Geschichte präsentiert (Abbildung 2).

Als Figur der Negation einer Trennung von Körper und Geist steht das Heroische
im Zentrum der Sprachwerdung und am Beginn einer Narration, die den Menschen
als göttlich, heroisch und menschlich zugleich erweist:

»Kurzum, da der Mensch eigentlich nichts anderes ist als Geist, Körper und Sprache [mente,
corpo e favella] und die Sprache gleichsam in die Mitte gesetzt ist zwischen den Geist und
den Körper, begann das Gewisse bezüglich des Gerechten in den stummen Zeiten beim
Körper; später, als die sogenannten artikulierten Sprachen erfunden waren, ging es über auf
die gewissen Ideen, das heißt Formeln in Worten; schließlich, als sich unsere menschliche
Vernunft ganz entfaltet hatte, kam es ans Ziel im Wahren der Ideen bezüglich des Gerechten,
die mittels der Vernunft bestimmt werden […]. Es ist dies eine hinsichtlich aller besonderen
Formen formlose Form, […] die durch sich, nach Art des Lichts, allen äußersten, winzigsten
Teilen der Oberfläche der dunklen Körper der Sachverhalte, über die sie ausgegossen ist,
Form gibt […].«11

Der dunkle Urstoff, der »nach Formen giert und alle Formen verschlingt«,12 gewinnt
in der heroischen Konfrontation seine wandelbare Gestalt.

 
9 SN 44: 116.

10 SN 44: 1055.
11 SN 44: 1045.
12 SN 44: 668.

Heroische Anfänge 69

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65


Abb. 2: Domenico Antonio Vaccaro, umgesetzt von Antonio Baldi, Frontispiz,
Giambattista Vico, Scienza Nuova, Neapel 1730 (Detail)

Die ewige Aktualität des Entgegenkommenden

Dass, wie im Steuerruder vergegenwärtigt, das immer wieder fremd und phantas-
tisch Entgegenkommende aufgesucht wird, ist ebenso Voraussetzung einer Wissen-
schaft der cose civili wie das Beziehen philosophischer Positionen – Positionen, die
sich, wie Vicos anfänglich ratloses Herumirren in der urgeschichtlichen »Nacht
voller Finsternis«, zum stummen Handeln zurückverfolgen lassen und in der offenen
»formlosen Form« der ewigen idealen Geschichte zur Sprache finden.

Doch was für ein Heros der Anfänge ist Vico selbst? Und wie offen ist der Ausgang
seiner Erzählung? Immerhin lässt Vico keinen Zweifel daran, dass es sich ungeachtet
aller historischen Ausprägungen stets um dieselbe Geschichte handeln wird, da »die
Angelegenheiten der Völker so verlaufen mussten, verlaufen müssen und verlaufen
werden müssen, wie sie in dieser Wissenschaft vernünftig dargelegt worden sind,
und sei es auch, dass von der Ewigkeit her immer wieder unendlich neue Welten
entstehen sollten […].«13 Dennoch genügt es offensichtlich nicht, die Scienza
Nuova einfach zu lesen. Um das »göttliche Vergnügen« zu empfinden, die ewige
ideale Geschichte der Welt der Völker zu betrachten, muss man sie vielmehr selbst
erzählend hervorbringen.14

Zwischen den verschiedenen Ausgaben von Vicos Werk vollziehen sich schon vor
dem eigentlichen Text einige Veränderungen. In der zweiten Fassung der Scienza

4.

13 SN 44: 348.
14 SN 44: 349.

70 Sabine Marienberg

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65


Nuova von 1730 ist die geradezu anrührend emphatische Widmung an die Akade-
mien Europas – wohl infolge von Vicos Enttäuschung über die ausgebliebene Reak-
tion der Widmungsträger – ersatzlos verschwunden. Wie es scheint, hat Vico die
Hoffnung auf einen Dialog mit seinen Zeitgenossen aufgegeben. Zudem ist dem
überarbeiteten Text nun die nach einem Entwurf Domenico Vaccaros von Antonio
Baldi gestaltete dipintura vorangestellt. In der dritten Ausgabe von 1744 ist diese
durch eine von Francesco Sesone ausgearbeitete Version ersetzt.15 Auf eine bedeut-
same Modifikation zwischen beiden Bildern hat unlängst der amerikanische Vico-
Forscher Donald Philipp Verene hingewiesen:16 Sie besteht darin, dass der geflügelte
Helm Merkurs seine Position gewechselt hat. Er liegt nun abgerückt von der Figur
Homers und aufgereiht neben den anderen Emblemen (Abbildungen 3 und 4).

Abb. 3: Domenico Antonio Vaccaro,
umgesetzt von Antonio Baldi, Fronti-
spiz, Giambattista Vico, Scienza Nuova,
Neapel 1730 (Detail)

Abb. 4: Domenico Antonio Vaccaro,
umgesetzt von Francesco Sesone, Fron-
tispiz, Giambattista Vico, Scienza
Nuova 1744 (Detail)

Der Helm ist der einzige Gegenstand, der in der Erklärung der dipintura keine
Erläuterung findet. Vico erwähnt allerdings später im Werk die Flügel, die Merkur
anlegt, um vom Himmel zur Erde und anschließend zum Himmel zurückzufliegen,
als Metapher des heroischen Denkens. Gleichzeitig ist der Götterbote Merkur der
heroische Charakter, der den noch rechtlos lebenden Menschen die Schrift und
damit die Gesetze überbringt, und er ist nicht zuletzt der Charakter der Eloquenz.
Verenes kühne Interpretation ist, dass Merkurs Helm Vicos Helm ist – der Helm
des heroischen Denkers, der das von göttlicher Vorsehung gelenkte Gesetz der
geschichtlichen Welt zur Sprache bringt – und dass seine räumliche Trennung von
der heidnischen Figur des Homer daher zwingend war. Ja mehr noch: Es ist der
geflügelte Helm des Lesers, den dieser aufzusetzen aufgefordert ist, um die Scienza
Nuova seinerseits zu verwirklichen. Die ewige ideale Geschichte ist eine ewig zeit-
liche. Und sie findet mit jeder ihrer Erzählungen erneut ein historisch handelndes
Gegenüber.

15 Weiterführend zu den Differenzen zwischen beiden Ausführungen der dipintura siehe
Bredekamp 2015.

16 Verene 2015, S. 43 f.

Heroische Anfänge 71

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65


Literatur

Bredekamp, Horst 2015. »Il frontespizio della Scienza Nuova«, in Atti della Accademia Nazio-
nale dei Lincei. Anno CDXII. Classe di scienze morali, storiche e filologiche. Rendiconti,
Serie 9, 26, S. 227–239.

Marienberg, Sabine 2006. Zeichenhandeln. Sprachdenken bei Giambattista Vico und Johann
Georg Hamann. Tübingen: Narr.

Peirce, Charles S. 1998 [1894]. »What is a sign?«, in The essential Peirce: selected philosophical
writings, Vol. 2 (1893–1913), hrsg. v. The Peirce Editions Project, S. 4–10. Bloomington,
Indianapolis: Indiana University Press.

Trabant, Jürgen 1994. Neue Wissenschaft von alten Zeichen. Vicos Sematologie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Verene, Donald P. 2015. Vico’s new science. A philosophical commentary. Ithaca, London:
Cornell University Press.

Vico, Giambattista 1990 [1725]. »Principj di Scienza Nuova di Giambattista Vico d’intorno alla
natura delle nazioni«, in Giambattista Vico: Opere, hrsg. von Battistini, Andrea. Mailand:
Mondadori.

Vico, Giambattista 1990 [1744] a. »Principj di Scienza Nuova di Giambattista Vico d’intorno alla
comune natura delle nazioni«, in Giambattista Vico: Opere, hrsg. von Battistini, Andrea.
Mailand: Mondadori.

Vico, Giovanni Battista 1990 [1744] b. Prinzipien einer neuen Wissenschaft über die gemeinsame
Natur der Völker. 2 Bände, übersetzt v. Hösle, Vittorio; Jermann, Christoph. Hamburg:
Meiner.

72 Sabine Marienberg

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65


Zusammenfassung: Vicos Version der Geschichte der Menschheit – im Frontispiz der Scienza
Nuova synoptisch präsentiert – ist nicht allein im Sinne einer zeitlichen Entwicklung vom
wilden und phantastischen zum philosophischen Denken zu verstehen. Als Figur der leiden-
schaftlichen Verwirklichung sprachlich verkörperter Ideen steht das Heroische für den
beständigen Beginn poetischer Welterzeugung.

Stichworte: Vico, heroische Charaktere, Sprache und Bild, Zeichenprozess, Poiesis

Heroic beginnings

Summary: Vico’s version of the history of mankind – synoptically presented in the fron-
tispiece of his Scienza Nuova – is not to be understood solely in the sense of a temporal
evolution from the savage and fantastic to philosophical thinking. As a figure of the pas-
sionate realization of linguistically embodied ideas, the heroic represents the constant begin-
ning of poetic world creation.

Keywords: Vico, heroic characters, word and picture, semiosis, poiesis

Autorin

Sabine Marienberg
Humboldt-Universität zu Berlin
»Vielfalt der Wissensformen«
Hausvogteiplatz 5–7
10117 Berlin
marienberg@gmx.net

Heroische Anfänge 73

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-65

