736

viajes del coleccionista, las circunstancias de la coleccion
y las informaciones surgidas de los objetos. La autora tie-
ne en cuenta no solo las fuentes publicadas, sino también
manuscritos y filmes. En el caso de ambos ha mantenido
entrevistas con familiares y colegas que tuvieron relacio-
nes con ellos y ha sacado asf a luz hechos poco conocidos.
Noack ha elaborado con especial sensibilidad la figura de
Wustmann, presentando aspectos de su personalidad y su
obra que, al menos en el Oeste de Alemania, eran escasa-
mente conocidos. Wustmann era no sélo un viajero incan-
sable, sino también un exitoso escritor de novelas dedica-
das sobre todo a un publico adolescente. En la Reptiblica
Democritica Alemana logré lo que era muy dificil lograr:
no sdlo la posibilidad de viajar durante varios afios a los
Sami, criadores de renos de Noruega y luego a diversas et-
nias de Brasil y de las selvas amazdnicas de Perti y Ecua-
dor, sino también de solventar sus viajes por medio de los
derechos de autor obtenidos de sus alrededor de 60 libros
publicados. De alli que gozara de una situacién de excep-
cion en la Alemania Democratica, donde fue una especie
de ventana abierta al mundo indigena. Los objetos reco-
lectados por Wustmann en sus viajes se hallan en Leip-
zig, Basilea y en un museo en Bad Schwandau, Sajonia.

La relevancia que tuvieron individuos ajenos a la aca-
demia como colectores de artefactos indigenas lleva a
Noack a proponer a estas figuras como tema de investi-
gacion. En mi opinidn, seria realmente un tema novedo-
s0, ya que los logros pero también los errores de éstos,
que eran independientes de instituciones universitarias o
musefsticas, se reflejan tanto en sus apuntes como en la
calidad de sus colecciones. En el caso de estas dos per-
sonalidades saltan a la vista las profundas diferencias en
intereses y recoleccion de materiales: Rauschert tenfa una
actitud paternalista, tendia a decidir lo que era positivo o
negativo en la cultura indigena y trataba de cambiar lo tl-
timo a partir de su proyecto de “recuperacién cultural”,
que €l consideraba central en su tarea. Wustmann, por el
contrario, viajaba a etnias que tenian escaso contacto con
el mundo exterior, y era un observador que no intentaba
interferir. Si bien ambos tenfan en comun la pasién por su
tarea, es muy probable, en mi opinién, que la legitimidad
de los objetos recolectados por Wustmann sea mayor que
en el caso de Rauschert.

Ernst Halbmeyer, en “Amazonian Multiverses and
‘Things’ That Are More Than Things” tematiza lo que
permanece invisible en el contexto de las colecciones et-
nogréficas existentes: Las relaciones existentes entre hu-
manos, no-humanos y objetos, que desafian las perspec-
tivas occidentales de inteleccién del mundo. De ahi
proponga que los archivos digitales documenten los sen-
tidos de los objetos, su origen cosmoldgico, su uso en la
vida diaria y en contextos rituales.

Los aportes de esta obra son variados. En primer lugar,
se retinen e investigan colecciones y bibliografia dispersa,
pero sobre todo quiero resaltar dos hechos, que brindan
importantes correcciones y perspectivas diferentes a lo
hallado por la investigacion hasta la fecha. Uno de ellos
es la correccién del eténimo “Apalai-Wayana”, en el que
la literatura uni6 a dos etnias, que si bien conviven en gran
parte hace mas de 200 afios y sus miembros se casan entre

Rezensionen

si, se reconocen como diferentes. En su articulo “Tales of
the ‘Contact Zone.” On Collaborative Work between Eu-
ropean Museums and Members of Source Communities
from the Amazon”, Cécile Briindlmayer refiere que los
Apalai y Wayana de la Guayana Francesa no reconocen
la combinacién de sus dos eténimos, que fue realizada por
el etnégrafo suizo Daniel Schoepf a fines de la década de
1970, y que fue adoptada practicamente sin excepcion en
la bibliografia.

Como ejemplo refiere la visita de un Wayana en el
Weltmuseum de Viena. Un antiguo pectoral de plumas,
utilizado en la danza de iniciacion, clasificado como per-
teneciente a los Wayana, fue por el contrario — debido a
los materiales empleados — atribuido por el visitante a los
Apalai. Hasta la actualidad, ambas etnias mantienen dife-
rentes estilos y formas de fabricacion (213).

Otro hecho que quiero resaltar es el enigma existente
con respecto al denominado tamoko, una sugestiva mas-
cara de cuerpo entero, que suele reproducirse (aqui en la
cardtula del libro, ademds en p. 147 y 166). En una ex-
posicién organizada en el aflo 2000 en una colaboracion
entre la autora de esta resefla y un grupo de estudiantes
de la seccion de americanistica antigua de la Universidad
de Bonn, albergamos la sospecha que esta mascara no
era antigua, sino que habfa sido introducida o su fabri-
cacion sugerida por Rauschert y que luego, debido a la
admiracion que despertaba, se tradicionalizé (Cipolletti,
Erfundene Traditionen — Zum Geleit. In. M. S. Cipolletti
und P. Schreiner (Hrsg.): Aufbruch in eine neue Vergan-
genheit. Die Aparai Wayana Brasiliens. Bonn 2000: 2).
(Es de sefialar que desde alrededor de 1970, los Apalai y
Wayana fabrican objetos para el mercado turistico y que
el tamoko es uno de los objetos mds valiosos.) Parecia no
existir fuentes antiguas para ella, las méscaras conocidas
en la actualidad son, segin mi informacién, posteriores
a las primeras estadias de Rauschert. Esta sospecha en
cuanto al papel desempefiado por Rauschert es aqui defi-
nitivamente corroborada por Noack (146), funddndose en
apuntes no publicados del mismo Rauschert.

Los aspectos externos de esta obra armonizan con su
unidad de contenido: se trata de una edicion cuidada, el
hecho que se publique en inglés es positivo para la cola-
boracién internacional entre instituciones de distintos pai-
ses, ademds de proporcionarle mayor nimero de lectores.
Numerosas fotos, muchas de ellas en color, permiten al
lector visualizar gran cantidad de objetos. Asi, la obra edi-
tada por Beatriz Hoffmann y Karoline Noack era un des-
ideratum y un fruto esperado para la investigacion de las
etnias indigenas de América del Sur.

Maria Susana Cipolletti

Holbraad, Martin, and Morten Axel Pedersen: The
Ontological Turn. An Anthropological Exposition. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2017. 339 pp. ISBN
978-1-107-50394-6. Price: € 66,40

Desde el prefacio mismo, este libro de Holbraad y Pe-
dersen deja en claro que entienden el llamado “giro onto-
16gico” como una “propuesta estrictamente metodoldgi-
ca” (ix). Reafirmada de forma casi incesante, esta version

Anthropos 113.2018

1P 21673.216.3, am 22.01.2026, 11:05:34. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-736

Rezensionen

metodoldgica — que podria verse como un intento de po-
nerse al abrigo de aquellas criticas que acusan al giro on-
tolégico de esencialista y metafisico (25) (J. Laidlaw, Re-
sefla de “The Ontological Turn” de Holbraad y Pedersen.
Social Anthropology 25.2017.3: 396-402) — estd basada
en las tres pricticas analiticas que Holbraad ha descrito
ya en trabajos previos (Tres provocaciones ontoldgicas.
Ankulegi 18.2014: 127-139): a saber, reflexividad, con-
ceptualizacion y experimentacion. Por medio de ellas, los
autores intentan mantener abierta dos preguntas funda-
mentales: ;Qué es y qué puede ser lo que observamos en
nuestra etnografifa? ;Cémo moldear nuestros conceptos
para articular apropiadamente aquello que observamos?
Los mismos autores establecen una relacion directa entre
ambas cuestiones: “to keep constitutively open the ques-
tion of what any given object of ethnographic investiga-
tion might be and, therefore, how existing concepts and
theories have to be modulated in order the better to ar-
ticulate it” (x).

De hecho, la introduccién del libro estd practicamente
dedicada sélo a este cuestionamiento: “to question some
of the most basic things you may have taken for grant-
ed” (1). Poner en tela de juicio nuestras suposiciones mas
caras nos permitiria, para ambos autores, imaginar mas y
mejor: “unsettling what we think we know in favour of
what we may not even have imagined” (2). Pero para lo-
grar este imperativo de mantener nuestras suposiciones
en continua suspension, requerimos que la epistemolo-
gia deje paso a la ontologia: “The epistemological prob-
lem of how one sees things is turned into the ontological
question of what there is to be seen” (5). Al mismo tiem-
po, Holbraad y Pedersen aclaran que, aunque su propues-
ta formule preguntas ontoldgicas, esta no busca las res-
puestas en la ontologia. De lo que se trata es de limitar
la ontologia a la pregunta y aislarla de la respuesta: “ask-
ing ‘ontological’ questions without taking ‘ontology’ as
an answer” (37). En suma, las preguntas ontoldgicas son
puestas al servicio de problemas eminentemente episte-
moldgicos: “poses ontological questions to solve episte-
mological problems ... epistemology in anthropology has
to be about ontology, too” (5).

La propuesta de este libro, sin embargo, intenta abor-
dar cuestiones mds amplias que la “sensibilidad etnogra-
fica” (5). Esta es, en realidad, solo la llave para modifi-
car el entendimiento mismo de la antropologia — “modify
the way we think about anthropology itself” (3) — por
medio de reconceptualizaciones constantes. De hecho,
los autores llegan a sugerir que, sin el giro ontolégico tal
como ellos lo definen, la antropologia estaria condena-
da a una persistente malinterpretacion: “Without the con-
ceptual agility that ontological relativization provides ...
anthropology is resigned to misunderstanding” (4). De
hecho, hacia el final, cuando los autores dejan la critica
de otros para explicar detalladamente su propia propues-
ta, asumen esta como ligada a nada menos que la trans-
formacion de la infraestructura del pensamiento antropo-
16gico — “transform the infrastructure of anthropological
thinking” (199).

A partir de este escenario escindido entre aquellos que
adoptan la radicalidad del giro ontoldgico y aquellos mas

Anthropos 113.2018

737

o menos condenados a una suerte de miopia etnocéntrica,
Holbraad y Pedersen dedican la parte central de su libro a,
por un lado, deslindar su propuesta de aquellas otras que
suelen incluirse bajo la etiqueta del “giro ontolégico” vy,
por otro lado, a enlazarla con las obras de tres antropdlo-
gos hoy en dia de renombre (a saber, las de Roy Wagner,
Marilyn Strathern y Eduardo Viveiros de Castro).

En cuanto a las distinciones, Holbraad y Pedersen to-
man distancia de lo que llaman los “otros giros ontol6-
gicos”. Haciendo eco, de manera mds o menos sucinta,
de algunas de las criticas ya hechas a sus representantes,
los autores diferencian cuatro conjuntos o tipos de estu-
dios interesados en la ontologia: la filosofia y la llamada
“object-oriented ontology”, las “ontologias profundas”,
las “ontologias alternativas” y, finalmente, los eEstudios
de Ciencia y Tecnologia — que Holbraad y Pedersen con-
sideran no como una teoria sino mas bien como un pro-
cedimiento (41).

En lo que respecta a los dos tdltimos conjuntos, esta
parte del libro sefiala que ambos suponen un mundo que
es incesantemente recompuesto —*‘a world always in the
making, emergent, incomplete” (39) — por medio de prac-
ticas locales: “[d]ifferently configured localized practic-
es will have different ontological effects, bringing forth
different kind of entities” (40). En esta medida, encon-
trariamos en ellos una narrativa predominante sobre la
composicién del mundo que, aunque refinada, no deja
de ser oficial: “an authoritative metaphysical story about
what the world is like ... a specific image of the onto-
logical constitution of the world, according to which the
world is itself open and in a state of permanent reconstitu-
tion” (43). Trabajos como los de Mario Blaser y Marisol
de la Cadena serian, por ejemplo, para los autores, sus-
ceptibles de tal critica.

Quiza valdria la pena sefialar también la distancia to-
mada frente a lo que llaman ontologias profundas. En este
caso, la antropologia, para Holbraad y Pedersen, no con-
sistirfa en comparar ontologias; sino mds bien en la com-
paracién como ontologia: “the business of anthropology
is not comparison of ontologies ... but rather comparison
as ontology” (154). La critica a la obra tardia de Philip-
pe Descola, a la que consideran desinteresada en la auto-
reflexion — “disinterested in turning on itself” (65) —, es
aqui explicita, aunque ocupa, en realidad, un lugar bas-
tante menor en el conjunto de los trabajos discutidos en
este libro.

Al mismo tiempo, ademds de los reproches elabora-
dos por los autores, el libro sefiala también ciertos auto-
res especificos que constituirian una suerte de ancestros
menores de sus propuestas (es el caso, por ejemplo, de los
trabajos de Terence Evens). Pero es s6lo a los casos que
podriamos llamar filiaciones cabales (esto es, de Wagner,
Strathern y Viveiros de Castro), que los Holbraad y Pe-
dersen consagran una buena parte del libro a engarzar de-
talladamente con ellas su versién metodolégica del giro
ontolégico. En el primer caso, los conceptos de invention
y obviation desarrollados por Wagner sentarian las bases
del giro ontolégico: “[t]o think about difference ... is fo
think differently: to transform one’s most basic assump-
tions” (86). En cuanto a las comparaciones y escalas de-

1P 21673.216.3, am 22.01.2026, 11:05:34. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-736

738

sarrolladas por Strathern, y a su conversion de la duda y la
parcialidad en virtudes, éstas harfan del giro ontoldgico el
heredero natural de la autocritica posmoderna de la antro-
pologia. Pero es sdlo con el perspectivismo y el multina-
turalismo de Viveiros de Castro que realmente podriamos
hablar del giro ontolégico propiamente dicho: “the onto-
logical turn ... comes into its own” (159). Al mismo tiem-
po, el capitulo dedicado a su trabajo bien podria conside-
rarse como una extensa apologia de la magnifica obra de
este antropdlogo sudamericano; aunque a veces esta con-
sista en considerar los trabajos de sus criticos como “su-
perficial accounts”. Sea como fuere, lo que mas parecen
apreciar Holbraad y Pedersen en la obra del etn6logo bra-
silefio es la inflexion de los conceptos propios al servicio
de la etnografia: “modulating the conceptual repertoire on
which the anthropologist relies, so as to be able to arrive
at sensible descriptions” (194). El valor del pensamien-
to de Viveiros de Castro para el giro ontolégico radicaria,
pues, en que no temeria alterar sus definiciones mas fun-
damentales en cuanto estas produzcan incongruencias en
el campo: “How do I need to change my definition in or-
der to remove this intensional incongruity?” (188).
Ahora bien, cabe notar que las filiaciones establecidas
por Holbraad y Pedersen estdn marcadas por la adscrip-
cién de cada uno de los autores discutidos con ciertas
tradiciones nacionales. Asi, por ejemplo, en el caso de la
obra de Viveiros de Castro, se invoca la “tradicion fran-
cesa” (9). Sin embargo, la pertinencia de esta adscripcion
podria generar dudas, no sélo si recorddramos el enor-
me impacto de los seminarios del antropdlogo brasilefio
en Cambridge, sino sobre todo si consideraramos que tal
priorizacion, de hecho, borra de manera tajante su con-
dicién americanista y latinoamericana (las mismas que
son obviadas también en el caso de otros autores discuti-
dos como Arturo Escobar, De la Cadena y Blaser). La fi-
liacién francesa de Viveiros de Castro podria considerar-
se, en este sentido, como sorprendentemente colonialista.
Luego de este algo largo ejercicio de afiliaciones y de-
safiliaciones, los autores desarrollan no sélo sus propias
teorfas sino también sus puestas en practica (bajo la for-
ma de lo que ellos llaman un ensayo de analisis pos-rela-
cional). Ambas se basan, explicitamente, en el conocido
libro coeditado por Holbraad bajo el titulo de “Thinking
through Things. Theorising Artefacts Ethnographically”
(London 2007). Aunque mads bien breve, este desarro-
llo posterior (y también, parcialmente autocritica), fuer-
temente apoyado en las obras de Gell, Latour e Ingold,
bien podria considerarse la parte mds interesante del libro.
La pregunta central de los autores aqui es como per-
mitir que las “cosas” (things) se conviertan en sus pro-
pios teorizadores: “allowing things ... [to become] their
own ‘thing-theorists’” (200). Los autores describen dos
pasos metodolégicos — “thing-as-heuristic” y “concept =
thing” — que permitirian que las cosas definan aquello que
somos capaces de hacer con ellas: “treating that thing it-
self as a manner of defining what we ... are able to say
and do around it” (216s.). De este modo, podriamos per-
mitir a las cosas que componen el mundo incursionar
en lo inimaginado: “allow the world ... to show us how
things could be otherwise” (68). Estamos, pues, ante un

Rezensionen

método para hacer emerger lo insospechado: “How do
I enable my ethnographic material to reveal itself to me
by allowing it to dictate its own terms of engagement...
compelling me to see things that I had not expected... to
be there?” (5).

En el fondo, es como si Holbraad y Pedersen intenta-
sen aqui desentrafar, en las cosas, una suerte de impulso
hacia su propia conceptualizacion: “a movement internal
to the thing itself: the thing differentiates itself ... a self-
tranformation as a concept” (219). Una actitud intelec-
tual tal implicaria tanto una suerte de purificacion tedrica
por medio de la cual las cosas se harfan susceptibles de
ser afectadas por lo que los autores llaman contingencias
etnogréficas: “de-theorizing the thing ... rendering it a
purely ethnographic ‘form’ ready to be filled out contin-
gently, according only to its own ethnographic exigen-
cies” (211).

Ante el tono algo mistico de estas propuestas, el lector
podria preguntarse en qué consisten tales “contingencias
del material etnografico” (7) y, sobre todo, en qué medida
estas podrian existir fuera de (o sin) una conceptualiza-
cion previa. Algo similar podria preguntarse con respecto
a “las cosas” hacia las cuales los autores llaman insisten-
temente nuestra atencion. (En efecto, en qué consisten
finalmente las “propiedades materiales” (200) por medio
de las cuales Holbraad y Pedersen las definen provisio-
nalmente? Y todavia mds en general: ;A qué tipo de an-
tropologia nos lleva este empefio en autonomizar o inde-
pendizar “las cosas” de los seres humanos?

Finalmente, los autores resaltan, en un breve aparta-
do, el aspecto politico de su propuesta. Esta seccion es
también una ampliacién de un breve pero conocido texto
previo que los autores publicaran junto con Viveiros de
Castro: “The Politics of Ontology. Anthropological Posi-
tions” (2014). Holbraad y Pedersen ponen aqui el énfasis
en las potencialidades generadas por la practica antropo-
16gica tal como ellos la conciben: “‘politics’ becomes the
non-sceptical activity of eliciting a manifold of potentials
for how things could be” (293). Tal prictica se presenta
como una revuelta contra los absolutos. En esta medida,
la vertiente metodoldgica del giro ontoldgico aqui presen-
tada terminaria adquiriendo tintes de revuelta: “to chal-
lenge, distort and transform all things, concepts and theo-
ries pretending to be absolute” (287).

Antes de terminar, podriamos afiadir que este estupen-
do libro constituye una suerte de observatorio de algunas
de las posibilidades y encrucijadas actuales de la antro-
pologia contemporanea y, sobre todo, una aclaracién del
llamado giro ontolégico en la forma de una moderacion
que restringe sus alcances a la metodologia. Una cierta
melancolia podria invadir a lectores que encuentren aqui
una confirmacién (de parte de los mismos protagonistas
de los debates en torno al giro), de que, como lo repite
C.B. Jensen (New Ontologies? Reflections on Some Re-
cent “Turns” in STS, Anthropology, and Philosophy. So-
cial Anthropology 25.2017.4: 525-545), lo que el giro tie-
ne de nuevo, no es necesariamente valioso, y que lo que
tiene de valioso, no es realmente nuevo. Sin embargo,
aunque Holbraad y Pedersen mismos reconozcan que no
hay “nada inherentemente nuevo” (8) en su propuesta, su

Anthropos 113.2018

1P 21673.216.3, am 22.01.2026, 11:05:34. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-736

Rezensionen

libro — de una claridad expositiva y una fluidez encomia-
bles — bien podria considerarse practicamente imprescin-
dible para acceder a una mirada comprehensiva, detallada
y pertinente de buena parte de las discusiones actuales en
la disciplina. Juan Javier Rivera Andia

Hull, Kerry: A Dictionary of Ch’orti” Mayan-Span-
ish-English. Salt Lake City: The University of Utah Press,
2016. 525 pp. ISBN 978-1-60781-489-4. Price: $ 80.00

The languages of the Mayan family have received
wide attention from linguists and anthropologists ever
since the 19th century, and count among the better-de-
scribed Amerindian languages. This not the least is the
case because of the general interest in this part of the
world and the access these languages provide to ancient
and modern Maya culture. Although significant progress
has been made in producing dictionaries and grammars
of Mayan languages, many of which have been published
by native speakers in Guatemala, comprehensive refer-
ence sources are often still a research desideratum. The
book under review here responds to this desideratum and
provides a state-of-the-art dictionary of modern Ch’orti’.

Ch’orti’ is a Mayan language in the departments of
Chiquimula and Zacapa in eastern Guatemala and was
formerly also spoken in the border regions of Honduras
and El Salvador, where it has become extinct in the lat-
er part of the 20th century. With less than 12,000 speak-
ers and a steady decrease of children who still learn the
language, Ch’orti’ can be considered to be one of the en-
dangered Mayan languages. Any linguistic work that
documents and preserves the language knowledge of pre-
sent-day Ch’orti’ speakers has to be considered invaluable.

Kerry Hull presents a comprehensive trilingual dic-
tionary of Ch’orti’ that comprises nearly 9,000 lexical
entries with translations into Spanish and English. The
entries were collected in many years of linguistic and an-
thropological field research in the town of Jocotdn, where
Hull began working in 1999. All forms were elicited and
documented by the author who clearly states in the in-
troduction to the dictionary, that “nothing was borrowed
from any other linguistic source” (5). Accordingly, Hull
does not include recent neologisms into the dictionary. In-
stead he paid particular attention to eliciting lexical data
that relates to Ch’orti’ religious practice. The Ch’orti’ have
been noticed by earlier researchers for their rich ceremo-
nial repertoire and Hull spent several field seasons spe-
cifically focusing on Ch’orti’ ritual language and poet-
ics. This allowed him to document the vocabulary that is
exclusively confined to the ceremonial registers and not
used in other cultural domains. This makes Hull’s dic-
tionary a particularly valuable source for researchers in-
terested in Maya religion and its linguistic reproduction.

Many of these entries will also be of relevance to the
study of precolonial Maya culture. Ch’orti’ forms — to-
gether with Ch’ol and Chontal — the Ch’olan subbranch
of the Western Mayan language family, and of the Mayan
languages spoken today, it is the one that is closest to the
ancient Maya hieroglyphic script, as Hull points out (4).
Dictionaries and grammatical descriptions of Ch’orti’

Anthropos 113.2018

1P 21673.216.3, am 22.01.2026, 11:05:34. ©
Inhalts Im

739

have served in the decipherment of ancient Maya writ-
ing and the reconstruction of the Classic Maya language.
Hull’s “Dictionary of Ch’orti’” will be a source of par-
ticular value in this process, as it provides ample lexical
entries not found in any of the other available dictionaries
and vocabularies that are more concise.

The dictionary is preceded by a systematic introduc-
tion, which includes a description of the language his-
tory. Hull lists the relevant historical sources and de-
scribes the historically known geographical distribution
of Ch'orti’. In a separate section, he provides a survey of
the most relevant linguistic sources available on Ch’orti’,
starting with the earliest documentation of 19th-century
word lists to the most recent publications by Mayan lin-
guists from the “Academia de Lenguas Mayas de Guate-
mala” (ALMG) and “Proyecto Lingiiistico Francisco Ma-
rroquin” (PLFM). Hull surveys the 19th-century records,
pointing out whenever early scholars confused Ch’orti’
with other Mayan languages spoken in southeast Guate-
mala and analysing the intertextualities with Girard’s later
work. He devotes time to critically assessing the contribu-
tion by Charles Wisdom, emphasising the value of Wis-
dom’s lexicographic work from the 1930s which includes
abundant lexical entries that have been lost in modern
Ch’orti’. In his chronological treatment of the history of
Ch’orti’ linguistic documentation, Hull briefly revisits the
existing descriptions of Ch’orti’ grammar, while assessing
in more detail the more recent lexicographic work pro-
duced by PLFM and ALMG.

The introduction is followed by an extensive “User’s
Guide” to the dictionary, which provides an explana-
tion of the orthography used and the format of diction-
ary entries. Hull uses the official standard orthography for
Ch’orti’ and organises the entries based on the order of the
Spanish alphabet. There is a special section on pronuncia-
tion of some phonemes, which also addresses some spe-
cifics of allophonic variation.

The entries of the dictionary are organised with
Ch’orti’ as matrix language followed by Spanish and
English translations, with the Spanish forms given in ital-
ics. Lemmas are given as stem forms without inflectional
morphology. Hull calls these roots, which is not entirely
precise, as he lists derivational stems as separate entries.
The exact grammatical category of the stem is identified
by an abbreviation following the lemma. The abbrevia-
tions are listed in a long “grammatical index” that pre-
cedes the dictionary and explains the classification of the
form. This is the only part in the dictionary that is not very
accessible to user. Rather than simply listing the function-
al categories of the stems (e.g., “ADIJ. adjective,” “CAUS.
causative verb,” “IV. intransitive verb,” “NOM. Nominal,”
“PPART. perfect participle,” or “VN. verbal noun”), Hull
decides to subclassify all forms that fall into the category,
giving a separate number to each derivational form (e.g.,
“VNI. verbal noun from antipassive in -m-(a) + -ar”;
“VN2. verbal noun from passive in -n-(a) + -ar”; “VN3.
verbal noun from antipassive in -0 + -ar”; “VN20. ver-
bal noun in -ar derived from afv; [affective verb with -re
and -ma]”). Accordingly, the entry “jarma’r ... weaving,
braiding” is given in the dictionary as VN1., even though

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-736

