
736 Rezensionen

Anthropos  113.2018

viajes del coleccionista, las circunstancias de la colección 
y las informaciones surgidas de los objetos. La autora tie-
ne en cuenta no sólo las fuentes publicadas, sino también 
manuscritos y filmes. En el caso de ambos ha mantenido 
entrevistas con familiares y colegas que tuvieron relacio-
nes con ellos y ha sacado así a luz hechos poco conocidos. 
Noack ha elaborado con especial sensibilidad la figura de 
Wustmann, presentando aspectos de su personalidad y su 
obra que, al menos en el Oeste de Alemania, eran escasa-
mente conocidos. Wustmann era no sólo un viajero incan-
sable, sino también un exitoso escritor de novelas dedica-
das sobre todo a un público adolescente. En la República 
Democrática Alemana logró lo que era muy difícil lograr: 
no sólo la posibilidad de viajar durante varios años a los 
Sami, criadores de renos de Noruega y luego a diversas et-
nias de Brasil y de las selvas amazónicas de Perú y Ecua-
dor, sino también de solventar sus viajes por medio de los 
derechos de autor obtenidos de sus alrededor de 60 libros 
publicados. De allí que gozara de una situación de excep-
ción en la Alemania Democrática, donde fue una especie 
de ventana abierta al mundo indígena. Los objetos reco-
lectados por Wustmann en sus viajes se hallan en Leip-
zig, Basilea y en un museo en Bad Schwandau, Sajonia. 

La relevancia que tuvieron individuos ajenos a la aca-
demia como colectores de artefactos indígenas lleva a 
Noack a proponer a estas figuras como tema de investi-
gación. En mi opinión, sería realmente un tema novedo-
so, ya que los logros pero también los errores de éstos, 
que eran independientes de instituciones universitarias o 
museísticas, se reflejan tanto en sus apuntes como en la 
calidad de sus colecciones. En el caso de estas dos per-
sonalidades saltan a la vista las profundas diferencias en 
intereses y recolección de materiales: Rauschert tenía una 
actitud paternalista, tendía a decidir lo que era positivo o 
negativo en la cultura indígena y trataba de cambiar lo úl-
timo a partir de su proyecto de “recuperación cultural”, 
que él consideraba central en su tarea. Wustmann, por el 
contrario, viajaba a etnias que tenían escaso contacto con 
el mundo exterior, y era un observador que no intentaba 
interferir. Si bien ambos tenían en común la pasión por su 
tarea, es muy probable, en mi opinión, que la legitimidad 
de los objetos recolectados por Wustmann sea mayor que 
en el caso de Rauschert.

Ernst Halbmeyer, en “Amazonian Multiverses and 
‘Things’ That Are More Than Things” tematiza lo que 
permanece invisible en el contexto de las colecciones et-
nográficas existentes: Las relaciones existentes entre hu-
manos, no-humanos y objetos, que desafían las perspec-
tivas occidentales de intelección del mundo. De ahí 
proponga que los archivos digitales documenten los sen-
tidos de los objetos, su origen cosmológico, su uso en la 
vida diaria y en contextos rituales. 

Los aportes de esta obra son variados. En primer lugar, 
se reúnen e investigan colecciones y bibliografía dispersa, 
pero sobre todo quiero resaltar dos hechos, que brindan 
importantes correcciones y perspectivas diferentes a lo 
hallado por la investigación hasta la fecha. Uno de ellos 
es la corrección del etónimo “Apalai-Wayana”, en el que 
la literatura unió a dos etnias, que si bien conviven en gran 
parte hace más de 200 años y sus miembros se casan entre 

sí, se reconocen como diferentes. En su artículo “Tales of 
the ‘Contact Zone.’ On Collaborative Work between Eu-
ropean Museums and Members of Source Communities 
from the Amazon”, Cécile Bründlmayer refiere que los 
Apalai y Wayana de la Guayana Francesa no reconocen 
la combinación de sus dos etónimos, que fue realizada por 
el etnógrafo suizo Daniel Schoepf a fines de la década de 
1970, y que fue adoptada prácticamente sin excepción en 
la bibliografía.

Como ejemplo refiere la visita de un Wayana en el 
Weltmuseum de Viena. Un antiguo pectoral de plumas, 
utilizado en la danza de iniciación, clasificado como per-
teneciente a los Wayana, fue por el contrario – debido a 
los materiales empleados – atribuido por el visitante a los 
Apalai. Hasta la actualidad, ambas etnias mantienen dife-
rentes estilos y formas de fabricación (213).

Otro hecho que quiero resaltar es el enigma existente 
con respecto al denominado tamoko, una sugestiva más-
cara de cuerpo entero, que suele reproducirse (aquí en la 
carátula del libro, además en p. 147 y 166). En una ex-
posición organizada en el año 2000 en una colaboración 
entre la autora de esta reseña y un grupo de estudiantes 
de la sección de americanística antigua de la Universidad 
de Bonn, albergamos la sospecha que esta máscara no 
era antigua, sino que había sido introducida o su fabri-
cación sugerida por Rauschert y que luego, debido a la 
admiración que despertaba, se tradicionalizó (Cipolletti, 
Erfundene Traditionen – Zum Geleit. In. M. S. Cipolletti 
und P. Schreiner (Hrsg.): Aufbruch in eine neue Vergan-
genheit. Die Aparai Wayana Brasiliens. Bonn 2000: 2). 
(Es de señalar que desde alrededor de 1970, los Apalai y 
Wayana fabrican objetos para el mercado turístico y que 
el tamoko es uno de los objetos más valiosos.) Parecía no 
existir fuentes antiguas para ella, las máscaras conocidas 
en la actualidad son, según mi información, posteriores 
a las primeras estadías de Rauschert. Esta sospecha en 
cuanto al papel desempeñado por Rauschert es aquí defi-
nitivamente corroborada por Noack (146), fundándose en 
apuntes no publicados del mismo Rauschert. 

Los aspectos externos de esta obra armonizan con su 
unidad de contenido: se trata de una edición cuidada, el 
hecho que se publique en inglés es positivo para la cola-
boración internacional entre instituciones de distintos paí-
ses, además de proporcionarle mayor número de lectores. 
Numerosas fotos, muchas de ellas en color, permiten al 
lector visualizar gran cantidad de objetos. Así, la obra edi-
tada por Beatriz Hoffmann y Karoline Noack era un des-
iderátum y un fruto esperado para la investigación de las 
etnias indígenas de América del Sur. 

María Susana Cipolletti

Holbraad, Martin, and Morten Axel Pedersen: The 
Ontological Turn. An Anthropological Exposition. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2017. 339 pp. ISBN 
978-1-107-50394-6. Price: € 66,40

Desde el prefacio mismo, este libro de Holbraad y Pe-
dersen deja en claro que entienden el llamado “giro onto-
lógico” como una “propuesta estrictamente metodológi-
ca” (ix). Reafirmada de forma casi incesante, esta versión 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-736 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-736


Rezensionen

Anthropos  113.2018

737

metodológica – que podría verse como un intento de po-
nerse al abrigo de aquellas críticas que acusan al giro on-
tológico de esencialista y metafísico (25) (J. Laidlaw, Re-
seña de “The Ontological Turn” de Holbraad y Pedersen. 
Social Anthropology 25.2017.3: ​396–402) – está basada 
en las tres prácticas analíticas que Holbraad ha descrito 
ya en trabajos previos (Tres provocaciones ontológicas. 
Ankulegi 18.2014: ​127–139): a saber, reflexividad, con-
ceptualización y experimentación. Por medio de ellas, los 
autores intentan mantener abierta dos preguntas funda-
mentales: ¿Qué es y qué puede ser lo que observamos en 
nuestra etnografía? ¿Cómo moldear nuestros conceptos 
para articular apropiadamente aquello que observamos? 
Los mismos autores establecen una relación directa entre 
ambas cuestiones: “to keep constitutively open the ques-
tion of what any given object of ethnographic investiga-
tion might be and, therefore, how existing concepts and 
theories have to be modulated in order the better to ar-
ticulate it” (x).

De hecho, la introducción del libro está prácticamente 
dedicada sólo a este cuestionamiento: “to question some 
of the most basic things you may have taken for grant-
ed” (1). Poner en tela de juicio nuestras suposiciones más 
caras nos permitiría, para ambos autores, imaginar más y 
mejor: “unsettling what we think we know in favour of 
what we may not even have imagined” (2). Pero para lo-
grar este imperativo de mantener nuestras suposiciones 
en continua suspensión, requerimos que la epistemolo-
gía deje paso a la ontología: “The epistemological prob-
lem of how one sees things is turned into the ontological 
question of what there is to be seen” (5). Al mismo tiem-
po, Holbraad y Pedersen aclaran que, aunque su propues-
ta formule preguntas ontológicas, esta no busca las res-
puestas en la ontología. De lo que se trata es de limitar 
la ontología a la pregunta y aislarla de la respuesta: “ask-
ing ‘ontological’ questions without taking ‘ontology’ as 
an answer” (37). En suma, las preguntas ontológicas son 
puestas al servicio de problemas eminentemente episte-
mológicos: “poses ontological questions to solve episte-
mological problems … epistemology in anthropology has 
to be about ontology, too” (5).

La propuesta de este libro, sin embargo, intenta abor-
dar cuestiones más amplias que la “sensibilidad etnográ-
fica” (5). Esta es, en realidad, solo la llave para modifi-
car el entendimiento mismo de la antropología – “modify 
the way we think about anthropology itself  ”  (3) – por 
medio de reconceptualizaciones constantes. De hecho, 
los autores llegan a sugerir que, sin el giro ontológico tal 
como ellos lo definen, la antropología estaría condena-
da a una persistente malinterpretación: “Without the con-
ceptual agility that ontological relativization provides … 
anthropology is resigned to misunderstanding” (4). De 
hecho, hacia el final, cuando los autores dejan la crítica 
de otros para explicar detalladamente su propia propues-
ta, asumen esta como ligada a nada menos que la trans-
formación de la infraestructura del pensamiento antropo-
lógico – “transform the infrastructure of anthropological 
thinking” (199).

A partir de este escenario escindido entre aquellos que 
adoptan la radicalidad del giro ontológico y aquellos más 

o menos condenados a una suerte de miopía etnocéntrica, 
Holbraad y Pedersen dedican la parte central de su libro a, 
por un lado, deslindar su propuesta de aquellas otras que 
suelen incluirse bajo la etiqueta del “giro ontológico” y, 
por otro lado, a enlazarla con las obras de tres antropólo-
gos hoy en día de renombre (a saber, las de Roy Wagner, 
Marilyn Strathern y Eduardo Viveiros de Castro). 

En cuanto a las distinciones, Holbraad y Pedersen to-
man distancia de lo que llaman los “otros giros ontoló-
gicos”. Haciendo eco, de manera más o menos sucinta, 
de algunas de las críticas ya hechas a sus representantes, 
los autores diferencian cuatro conjuntos o tipos de estu-
dios interesados en la ontología: la filosofía y la llamada 
“object-oriented ontology”, las “ontologías profundas”, 
las “ontologías alternativas” y, finalmente, los eEstudios 
de Ciencia y Tecnología – que Holbraad y Pedersen con-
sideran no como una teoría sino más bien como un pro-
cedimiento (41). 

En lo que respecta a los dos últimos conjuntos, esta 
parte del libro señala que ambos suponen un mundo que 
es incesantemente recompuesto —“a world always in the 
making, emergent, incomplete” (39) – por medio de prác-
ticas locales: “[d]ifferently configured localized practic-
es will have different ontological effects, bringing forth 
different kind of entities” (40). En esta medida, encon-
traríamos en ellos una narrativa predominante sobre la 
composición del mundo que, aunque refinada, no deja 
de ser oficial: “an authoritative metaphysical story about 
what the world is like … a specific image of the onto-
logical constitution of the world, according to which the 
world is itself open and in a state of permanent reconstitu-
tion” (43). Trabajos como los de Mario Blaser y Marisol 
de la Cadena serían, por ejemplo, para los autores, sus-
ceptibles de tal crítica.

Quizá valdría la pena señalar también la distancia to-
mada frente a lo que llaman ontologías profundas. En este 
caso, la antropología, para Holbraad y Pedersen, no con-
sistiría en comparar ontologías; sino más bien en la com-
paración como ontología: “the business of anthropology 
is not comparison of ontologies … but rather comparison 
as ontology” (154). La crítica a la obra tardía de Philip-
pe Descola, a la que consideran desinteresada en la auto-
reflexión – “disinterested in turning on itself  ” (65) –, es 
aquí explícita, aunque ocupa, en realidad, un lugar bas-
tante menor en el conjunto de los trabajos discutidos en 
este libro. 

Al mismo tiempo, además de los reproches elabora-
dos por los autores, el libro señala también ciertos auto-
res específicos que constituirían una suerte de ancestros 
menores de sus propuestas (es el caso, por ejemplo, de los 
trabajos de Terence Evens). Pero es sólo a los casos que 
podríamos llamar filiaciones cabales (esto es, de Wagner, 
Strathern y Viveiros de Castro), que los Holbraad y Pe-
dersen consagran una buena parte del libro a engarzar de-
talladamente con ellas su versión metodológica del giro 
ontológico. En el primer caso, los conceptos de invention 
y obviation desarrollados por Wagner sentarían las bases 
del giro ontológico: “[t]o think about difference … is to 
think differently: to transform one’s most basic assump-
tions” (86). En cuanto a las comparaciones y escalas de-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-736 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-736


738 Rezensionen

Anthropos  113.2018

sarrolladas por Strathern, y a su conversión de la duda y la 
parcialidad en virtudes, éstas harían del giro ontológico el 
heredero natural de la autocrítica posmoderna de la antro-
pología. Pero es sólo con el perspectivismo y el multina-
turalismo de Viveiros de Castro que realmente podríamos 
hablar del giro ontológico propiamente dicho: “the onto-
logical turn … comes into its own” (159). Al mismo tiem-
po, el capítulo dedicado a su trabajo bien podría conside-
rarse como una extensa apología de la magnífica obra de 
este antropólogo sudamericano; aunque a veces esta con-
sista en considerar los trabajos de sus críticos como “su-
perficial accounts”. Sea como fuere, lo que más parecen 
apreciar Holbraad y Pedersen en la obra del etnólogo bra-
sileño es la inflexión de los conceptos propios al servicio 
de la etnografía: “modulating the conceptual repertoire on 
which the anthropologist relies, so as to be able to arrive 
at sensible descriptions” (194). El valor del pensamien-
to de Viveiros de Castro para el giro ontológico radicaría, 
pues, en que no temería alterar sus definiciones más fun-
damentales en cuanto estas produzcan incongruencias en 
el campo: “How do I need to change my definition in or-
der to remove this intensional incongruity?” (188).

Ahora bien, cabe notar que las filiaciones establecidas 
por Holbraad y Pedersen están marcadas por la adscrip-
ción de cada uno de los autores discutidos con ciertas 
tradiciones nacionales. Así, por ejemplo, en el caso de la 
obra de Viveiros de Castro, se invoca la “tradición fran-
cesa” (9). Sin embargo, la pertinencia de esta adscripción 
podría generar dudas, no sólo si recordáramos el enor-
me impacto de los seminarios del antropólogo brasileño 
en Cambridge, sino sobre todo si consideráramos que tal 
priorización, de hecho, borra de manera tajante su con-
dición americanista y latinoamericana (las mismas que 
son obviadas también en el caso de otros autores discuti-
dos como Arturo Escobar, De la Cadena y Blaser). La fi-
liación francesa de Viveiros de Castro podría considerar-
se, en este sentido, como sorprendentemente colonialista.

Luego de este algo largo ejercicio de afiliaciones y de-
safiliaciones, los autores desarrollan no sólo sus propias 
teorías sino también sus puestas en práctica (bajo la for-
ma de lo que ellos llaman un ensayo de análisis pos-rela-
cional). Ambas se basan, explícitamente, en el conocido 
libro coeditado por Holbraad bajo el título de “Thinking 
through Things. Theorising Artefacts Ethnographically” 
(London 2007). Aunque más bien breve, este desarro-
llo posterior (y también, parcialmente autocrítica), fuer-
temente apoyado en las obras de Gell, Latour e Ingold, 
bien podría considerarse la parte más interesante del libro.

La pregunta central de los autores aquí es cómo per-
mitir que las “cosas” (things) se conviertan en sus pro-
pios teorizadores: “allowing things … [to become] their 
own ‘thing-theorists’ ” (200). Los autores describen dos 
pasos metodológicos – “thing-as-heuristic” y “concept = 
thing” – que permitirían que las cosas definan aquello que 
somos capaces de hacer con ellas: “treating that thing it-
self as a manner of defining what we … are able to say 
and do around it” (216 s.). De este modo, podríamos per-
mitir a las cosas que componen el mundo incursionar 
en lo inimaginado: “allow the world … to show us how 
things could be otherwise” (68). Estamos, pues, ante un 

método para hacer emerger lo insospechado: “How do 
I enable my ethnographic material to reveal itself to me 
by allowing it to dictate its own terms of engagement… 
compelling me to see things that I had not expected… to 
be there?” (5).

En el fondo, es como si Holbraad y Pedersen intenta-
sen aquí desentrañar, en las cosas, una suerte de impulso 
hacia su propia conceptualización: “a movement internal 
to the thing itself: the thing differentiates itself … a self-
tranformation as a concept” (219). Una actitud intelec-
tual tal implicaría tanto una suerte de purificación teórica 
por medio de la cual las cosas se harían susceptibles de 
ser afectadas por lo que los autores llaman contingencias 
etnográficas: “de-theorizing the thing … rendering it a 
purely ethnographic ‘form’ ready to be filled out contin-
gently, according only to its own ethnographic exigen-
cies” (211). 

Ante el tono algo místico de estas propuestas, el lector 
podría preguntarse en qué consisten tales “contingencias 
del material etnográfico” (7) y, sobre todo, en qué medida 
estas podrían existir fuera de (o sin) una conceptualiza-
ción previa. Algo similar podría preguntarse con respecto 
a “las cosas” hacia las cuales los autores llaman insisten-
temente nuestra atención. ¿En efecto, en qué consisten 
finalmente las “propiedades materiales” (200) por medio 
de las cuales Holbraad y Pedersen las definen provisio-
nalmente? Y todavía más en general: ¿A qué tipo de an-
tropología nos lleva este empeño en autonomizar o inde-
pendizar “las cosas” de los seres humanos?

Finalmente, los autores resaltan, en un breve aparta-
do, el aspecto político de su propuesta. Esta sección es 
también una ampliación de un breve pero conocido texto 
previo que los autores publicaran junto con Viveiros de 
Castro: “The Politics of Ontology. Anthropological Posi-
tions” (2014). Holbraad y Pedersen ponen aquí el énfasis 
en las potencialidades generadas por la práctica antropo-
lógica tal como ellos la conciben: “ ‘politics’ becomes the 
non-sceptical activity of eliciting a manifold of potentials 
for how things could be ” (293). Tal práctica se presenta 
como una revuelta contra los absolutos. En esta medida, 
la vertiente metodológica del giro ontológico aquí presen-
tada terminaría adquiriendo tintes de revuelta: “to chal-
lenge, distort and transform all things, concepts and theo-
ries pretending to be absolute” (287).

Antes de terminar, podríamos añadir que este estupen-
do libro constituye una suerte de observatorio de algunas 
de las posibilidades y encrucijadas actuales de la antro-
pología contemporánea y, sobre todo, una aclaración del 
llamado giro ontológico en la forma de una moderación 
que restringe sus alcances a la metodología. Una cierta 
melancolía podría invadir a lectores que encuentren aquí 
una confirmación (de parte de los mismos protagonistas 
de los debates en torno al giro), de que, como lo repite 
C. B. Jensen (New Ontologies? Reflections on Some Re-
cent “Turns” in STS, Anthropology, and Philosophy. So­
cial Anthropology 25.2017.4: ​525–545), lo que el giro tie-
ne de nuevo, no es necesariamente valioso, y que lo que 
tiene de valioso, no es realmente nuevo. Sin embargo, 
aunque Holbraad y Pedersen mismos reconozcan que no 
hay “nada inherentemente nuevo” (8) en su propuesta, su 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-736 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-736


Rezensionen

Anthropos  113.2018

739

libro – de una claridad expositiva y una fluidez encomia-
bles – bien podría considerarse prácticamente imprescin-
dible para acceder a una mirada comprehensiva, detallada 
y pertinente de buena parte de las discusiones actuales en 
la disciplina.  Juan Javier Rivera Andía 

Hull, Kerry: A Dictionary of Ch’orti’ Mayan-Span-
ish-English. Salt Lake City: The University of Utah Press, 
2016. 525 pp. ISBN 978-1-60781-489-4. Price: $ 80.00

The languages of the Mayan family have received 
wide attention from linguists and anthropologists ever 
since the 19th century, and count among the better-de-
scribed Amerindian languages. This not the least is the 
case because of the general interest in this part of the 
world and the access these languages provide to ancient 
and modern Maya culture. Although significant progress 
has been made in producing dictionaries and grammars 
of Mayan languages, many of which have been published 
by native speakers in Guatemala, comprehensive refer-
ence sources are often still a research desideratum. The 
book under review here responds to this desideratum and 
provides a state-of-the-art dictionary of modern Ch’orti’. 

Ch’orti’ is a Mayan language in the departments of 
Chiquimula and Zacapa in eastern Guatemala and was 
formerly also spoken in the border regions of Honduras 
and El Salvador, where it has become extinct in the lat-
er part of the 20th century. With less than 12,000 speak-
ers and a steady decrease of children who still learn the 
language, Ch’orti’ can be considered to be one of the en-
dangered Mayan languages. Any linguistic work that 
documents and preserves the language knowledge of pre-
sent-day Ch’orti’ speakers has to be considered invaluable.

Kerry Hull presents a comprehensive trilingual dic-
tionary of Ch’orti’ that comprises nearly 9,000 lexical 
entries with translations into Spanish and English. The 
entries were collected in many years of linguistic and an-
thropological field research in the town of Jocotán, where 
Hull began working in 1999. All forms were elicited and 
documented by the author who clearly states in the in-
troduction to the dictionary, that “nothing was borrowed 
from any other linguistic source” (5). Accordingly, Hull 
does not include recent neologisms into the dictionary. In-
stead he paid particular attention to eliciting lexical data 
that relates to Ch’orti’ religious practice. The Ch’orti’ have 
been noticed by earlier researchers for their rich ceremo-
nial repertoire and Hull spent several field seasons spe-
cifically focusing on Ch’orti’ ritual language and poet-
ics. This allowed him to document the vocabulary that is 
exclusively confined to the ceremonial registers and not 
used in other cultural domains. This makes Hull’s dic-
tionary a particularly valuable source for researchers in-
terested in Maya religion and its linguistic reproduction.

Many of these entries will also be of relevance to the 
study of precolonial Maya culture. Ch’orti’ forms – to-
gether with Ch’ol and Chontal – the Ch’olan subbranch 
of the Western Mayan language family, and of the Mayan 
languages spoken today, it is the one that is closest to the 
ancient Maya hieroglyphic script, as Hull points out (4). 
Dictionaries and grammatical descriptions of Ch’orti’ 

have served in the decipherment of ancient Maya writ-
ing and the reconstruction of the Classic Maya language. 
Hull’s “Dictionary of Ch’orti’ ” will be a source of par-
ticular value in this process, as it provides ample lexical 
entries not found in any of the other available dictionaries 
and vocabularies that are more concise.

The dictionary is preceded by a systematic introduc-
tion, which includes a description of the language his-
tory. Hull lists the relevant historical sources and de-
scribes the historically known geographical distribution 
of Ch’orti’. In a separate section, he provides a survey of 
the most relevant linguistic sources available on Ch’orti’, 
starting with the earliest documentation of 19th-century 
word lists to the most recent publications by Mayan lin-
guists from the “Academia de Lenguas Mayas de Guate-
mala” (ALMG) and “Proyecto Lingüístico Francisco Ma-
rroquín” (PLFM). Hull surveys the 19th-century records, 
pointing out whenever early scholars confused Ch’orti’ 
with other Mayan languages spoken in southeast Guate-
mala and analysing the intertextualities with Girard’s later 
work. He devotes time to critically assessing the contribu-
tion by Charles Wisdom, emphasising the value of Wis-
dom’s lexicographic work from the 1930s which includes 
abundant lexical entries that have been lost in modern 
Ch’orti’. In his chronological treatment of the history of 
Ch’orti’ linguistic documentation, Hull briefly revisits the 
existing descriptions of Ch’orti’ grammar, while assessing 
in more detail the more recent lexicographic work pro-
duced by PLFM and ALMG.

The introduction is followed by an extensive “User’s 
Guide” to the dictionary, which provides an explana-
tion of the orthography used and the format of diction-
ary entries. Hull uses the official standard orthography for 
Ch’orti’ and organises the entries based on the order of the 
Spanish alphabet. There is a special section on pronuncia-
tion of some phonemes, which also addresses some spe-
cifics of allophonic variation. 

The entries of the dictionary are organised with 
Ch’orti’ as matrix language followed by Spanish and 
English translations, with the Spanish forms given in ital-
ics. Lemmas are given as stem forms without inflectional 
morphology. Hull calls these roots, which is not entirely 
precise, as he lists derivational stems as separate entries. 
The exact grammatical category of the stem is identified 
by an abbreviation following the lemma. The abbrevia-
tions are listed in a long “grammatical index” that pre-
cedes the dictionary and explains the classification of the 
form. This is the only part in the dictionary that is not very 
accessible to user. Rather than simply listing the function-
al categories of the stems (e.g., “ADJ. adjective,” “CAUS. 
causative verb,” “IV. intransitive verb,” “NOM. Nominal,” 
“PPART. perfect participle,” or “VN. verbal noun”), Hull 
decides to subclassify all forms that fall into the category, 
giving a separate number to each derivational form (e.g., 
“VN1. verbal noun from antipassive in -m-(a) + -ar ”; 
“VN2. verbal noun from passive in -n-(a) + -ar ”; “VN3. 
verbal noun from antipassive in -o + -ar ”; “VN20. ver-
bal noun in -ar derived from afv3 [affective verb with -re 
and -ma]”). Accordingly, the entry “jarma’r … weaving, 
braiding” is given in the dictionary as VN1., even though 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-736 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-736

