
2. Heterogenität als Diskurs: 

Ein methodischer Exkurs 

Es sei hier daran erinnert, dass es sich im Diskurs der Heterogenität nicht 
um einen semantisch, kategorial bestimmten Gegenstand handelt. Dies unter
scheidet den Begriff beispielsweise von naturwissenschaftlichen Kategorien. 
Diskurse oder die in ihnen verhandelten Gegenstände »haben jenseits oder vor 
ihrer diskursiven und das heißt vor ihrer sprachlichen und sozialen Konstruk
tion, kein ursprüngliches Wesen oder eine Kernbedeutung. Nicht einmal ihre 
Gegebenheit ist für immer gesichert« (Dirim und Mecheril 2018, S. 23.). Dieser 
Status der beständigen Konstruktion und Rekonstruktion wird in dieser Stu
die in den Blick genommen. Inci Dirim und Paul Mecheril weisen darauf hin, 
dass »diskursiv erzeugte Größen, die aber als solche oft gar nicht reflektiert 
werden […] im Zuge ihrer Wiederholung und Repräsentation den Status des 
Realen erlangen« (ebd.). Eben jene Darstellungen von Heterogenität als (neue) 
Realität ist eine weit verbreitete Formulierung in der gesellschaftlichen und 
wissenschaftlichen Diskussion (vgl. Kultusministerkonferenz und Hochschul
rektorenkonferenz 2015, S. 2). Der diskursanalytische Blick auf Heterogenität 
ist nicht durch die Suche nach der Bedeutung des undefinierten Begriffes ge
prägt, sondern durch die Frage nach der ihm zugeschriebenen Bedeutungen 
und ihrer Konstruktion im Kontext der diese bestimmenden Machtverhältnis
se. 

2.1 Diskurs, Diskurse – Wissen und Macht 

Wer Diskursanalyse betreibt, kann auf eine Referenzierung Michel Foucaults 
schwer verzichten. Dies ist einerseits logisch, da Foucault den Begriff des 
Diskurses sowie angrenzende Begriffe maßgeblich geprägt hat und ander
seits kompliziert, da Foucault selbst keine Anleitung zur Diskursanalyse 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-002 - am 13.02.2026, 19:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Leonie Peters: Heterogenität als Diskurs 

geliefert hat. Dahingegen gibt es Jahrzehnte nach den Schlüsselwerken des 
Poststrukturalismus eine Vielzahl an Auseinandersetzungen zum Begriff und 
auch methodische Vorschläge zur Analyse in diversen Fachbereichen, welche 
selbst als Teil des kanonisierten wie kritisch-methodischem Wissen anerkannt 
werden. Der unschätzbare Vorteil von Foucaults Diskursbegriff liegt in seiner 
gleichzeitigen Allgemeingültigkeit und Offenheit – welche eine Konkretisie
rung des Umfangs und der Vorgehensweise für spezifische Diskurse durch 
Adaption ermöglicht. Leser*innen können dies bei Foucault selbst verfolgen, 
da dieser nicht die eine explizite Arbeit zum Diskursbegriff geliefert hat, 
sondern die Aushandlung sich durch sein gesamtes Werk zieht. Die Unabge
schlossenheit macht seine Gedanken so fruchtbar für eine Analyse, die nicht 
nur einen kleinen Teilbereich oder sehr beschränkten Textkorpus in den Blick 
nimmt, sondern beständig die Ränder des behandelten Diskurses sucht. Dies 
wird im methodischen Abschnitt (Kapitel 2.2) genauer ausgeführt. 

In der Archäologie des Wissens beschreibt Foucault den Diskurs als »eine 
Menge von Aussagen, die einem gleichen Formationssystem zugehören« 
(Foucault 1992 [1981], S. 156). Diskurse sind nicht nur Text, sondern Sprache 
in einem sehr umfassenden Sinne. Die Aussage, dass die Stärke des Dis
kursbegriffs auch seine größte Schwäche, nämlich die Unklarheit und nicht 
abgeschlossene Definition ist, findet sich vielerorts (vgl. u.a. Konersmann 
2014 [1970], S. 77; Dirim und Mecheril 2018). Das Ringen um die Festlegung 
eines Begriffes, dessen Kern es ist, die politischen, sozialen und im weitesten 
Sinne kontextualen Einflüsse auf unsere Sprache im Zusammenspiel mit 
der Macht zu untersuchen, kann selbst nicht abschließend beendet werden. 
Zu abhängig ist der Begriff von weiteren (wissenschaftlichen) Diskussionen 
beispielsweise über den Umfang dessen, was wir als der Sprache zugehörig 
beschreiben. 

So gehört auch das Ungesagte zur Ausdrucksform des Diskurses und 
der Diskurs ist abhängig von den Bedingungen, dass in einer bestimmten 
Situation etwas gesagt wird oder eben nicht gesagt wird (vgl. Konersmann 
2014 [1970], S. 77). Das Ungesagte wird dabei vor allem durch Ausschließungs
mechanismen bestimmt, die sich beispielsweise durch Verbote äußern. Diese 
sind nicht fixiert im Sinne von Gesetzen zu denken, sondern vielmehr als 
Regeln, die jeder*jedem im Diskurs bewusstmachen, was in bestimmten 
Situationen gesagt werden kann und was nicht (vgl. Foucault 2014 [1970], 
S. 11). Interessant ist insbesondere, wer in einer bestimmten Situation zu 
den »sprechenden Subjekte[n]« (Foucault 2014 [1970], S. 11) gehört. Denn 
nicht jede*r hat dazu allzeit dieselben Möglichkeiten: »nicht alle Regionen 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-002 - am 13.02.2026, 19:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Heterogenität als Diskurs: Ein methodischer Exkurs 17 

des Diskurses sind in gleicher Weise offen und zugänglich; einige sind stark 
abgeschirmt (und abschirmend), während andere fast allen Winden offen
stehen und ohne Einschränkungen jedem sprechenden Subjekt verfügbar 
erscheinen« (Foucault 2014 [1970], S. 26). Darüber, wie starr der Begriff der 
Regel in Bezug auf Diskurse zu verstehen ist und inwiefern Veränderungen 
und Abweichungen innerhalb dieses möglich sind, entspannt sich eine breite 
Diskussion. Daniel Wrana schlägt deshalb vor, anknüpfend an Pierre Bour
dieu, eher von Schemata zu sprechen (vgl. Wrana 2012, S. 193ff.). Auch in 
dieser Arbeit werden Regelhaftigkeiten des untersuchten Diskurses beschrie
ben, jedoch werden diese nicht als Setzungen im Sinne einer Unmöglichkeit 
von Abweichung verstanden. Widersprüche können somit auch innerhalb 
des Diskurses bestehen. Die Regeln des Diskurses sind Ordnungsmuster, die 
nicht nur repressiv, sondern auch produktiv wirken. 

Diskurse sind nicht vorgängig oder nachgängig, sondern in einem bestän
digen Wandel. Somit sind sie sowohl den Dingen und Handlungen überge
ordnet als auch untergeordnet. Sie bestimmen die Ordnung, erzeugen Unord
nung und werden neu geordnet. Diskurse sind Prozesse, aber weit entfernt von 
der Klarheit ökonomischer Ablaufketten. Hannelore Bublitz hält diesbezüglich 
fest: 

»Diskurse können also gewissermaßen als ›Substrat‹ gesellschaftlicher Pro
zesse, als in sich heterogene Produktions- und Konstitutionsbedingungen 
einer – gesellschaftlichen – Wirklichkeit gelten« (Bublitz 2003, S. 9). 

Die gesellschaftliche Wirklichkeit wiederum steht im Zusammenhang mit 
gesellschaftlichen Machtstrukturen, wobei die Konstruktion von Diskursen 
und Machtstrukturen nicht als einseitiger Prozess verstanden werden darf. 
Vielmehr bedingen und konstruieren sich die Diskurse und Machtverhältnisse 
wechselseitig. Konkretisierend drückt Foucault die Verbindung von Diskurs 
und Macht beziehungsweise ihre Entsprechung wie folgt aus: »der Diskurs […] 
ist auch nicht bloß das, was die Kämpfe oder die Systeme der Beherrschung 
in Sprache übersetzt: er ist dasjenige, worum und womit man kämpft; er 
ist die Macht, deren man sich zu bemächtigen sucht« (Foucault 2014 [1970], 
S. 11). Dirim und Mecheril erläutern diesbezüglich die Verknüpfung zwischen 
Diskurs, Gesellschaft und Subjekt: 

»Macht wirkt subjektkonstituierend, sie macht aus Individuen Subjekte. 
Dort, wo die Machtwirkung über Wiederholung als institutionalisierte und 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-002 - am 13.02.2026, 19:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Leonie Peters: Heterogenität als Diskurs 

materialisierte Praxis verfestigt ist und diese Verfestigung überdies als 
Verhältnis der Asymmetrie beschreibbar ist, können wir von Machtver

hältnissen sprechen. Der Diskurs als eines der Systeme, durch die Macht 
zirkuliert, produziert dann differentielle Handlungsmöglichkeiten« (Dirim 
und Mecheril 2018, S. 24). 

Der Machtbegriff bei Foucault und in Bezug auf Diskurse ist nicht deshalb so 
stark, weil er besonders repressiv ist, sondern weil er besonders allumfassend 
ist. Auch der Widerstand gegen bestimmte Praktiken und Ausschließungsme
chanismen, auch die Abweichungen von der Regel sind Teil der Macht und Teil 
des Diskurses (vgl. Cameron und Kourabas 2013, S. 260; Bublitz 2003). 

Es wird klar, dass der Diskurs kein fest zu definierendes Phänomen ist, 
sondern ein Konstrukt im ständigen Wandel. Es gibt nicht den einen Diskurs, 
sondern stets eine Vielschichtigkeit innerhalb des Diskurses und darüber hin
aus. Der Diskurs ist nicht etwas, dass den Dingen äußerlich ist und als solches 
direkt erkannt werden kann. Vielmehr manifestiert sich der Diskurs in Phä
nomenen und Gegenständen, die in ihrer jeweils temporären Form beschrie
ben werden können; der Diskurs ist aktiv und seine »Operativität« (vgl. Wrana 
2012, S. 196) analysierbar. Der Diskurs wird beständig produziert und reprodu
ziert. Insofern bietet das Konstrukt des Diskurses eine Perspektive der Analy
se, aber keine festgeschriebene Methode, da die Analyse sich jeweils nach dem 
spezifischen Diskurs zu richten hat (vgl. Peters 2016a, S. 24ff.). 

So wie der Diskurs nicht starr ist, so gibt es auch nicht die eine Wahrheit, 
die ihn lenkt. Entscheidender ist der Anspruch der Wahrheit bzw. die Formie
rung der Wahrheit im Diskurs. Historisch betrachtet werden Diskurse insbe
sondere dann interessant, wenn sich Brüche in der Festschreibung von Wahr
heiten offenbaren (vgl. u.a. Bublitz 2003). Dabei ist es nicht das Ziel der Aus
einandersetzung, hinter dem Wandel von Wahrheiten und Wissen eine tiefer
liegende Sicherheit aufzudecken, sondern vielmehr die Konstitutionsbedin
gungen – die Ordnungen – darzustellen. Der Diskurs ist keine Ideologie im 
Sinne eines geschlossenen Weltbildes und wird auch durch die Unordnungen 
strukturiert. Die Ränder des Diskurses sind fließend, so dass dieser nicht als 
eigene Wirklichkeit (vgl. Jäger 2001, S. 81ff.) betrachtet werden kann. Gleich
sam ist der Diskurs nicht losgelöst vom restlichen Leben, im Sinne einer Meta
ordnung (vgl. Keller 2008, S. 179ff.), sondern er durchdringt den wissenschaft
lichen Text ebenso wie die Alltagshandlung. Diese Verwobenheit beschreibt 
Daniel Wrana in Bezug auf Jacques Derrida und Judith Butler als Iterabilität: 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-002 - am 13.02.2026, 19:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Heterogenität als Diskurs: Ein methodischer Exkurs 19 

»Jede diskursive Praxis wird als eine sichtbar, die andere diskursive Praxen 
gebraucht, sie zitiert, wieder aufgreift und transformiert. Es gibt keinen 
Nullpunkt der Determinationslinie, von dem her sich eine kausale Expl
anation der sozialen Welt entfalten lässt, weder ›dem Diskurs‹ noch ›den 
Praktiken‹, weder ›dem Handeln‹ noch ›dem Wissen‹ kommt das Privileg 
einer primären Wirklichkeitskonstitution zu. Wenn eine ›diskursive Praxis‹ 
sich in einem iterabilen Verhältnis zu anderen Praxen befinden [sic!], 
kommt ihr weder die determinierende Funktion zu noch die, abgeleitet zu 
sein« (Wrana 2012, S. 192). 

Dabei soll jedoch keinesfalls der Eindruck entstehen, der Diskurs sei belie
big oder ein chaotisches Gemisch gesellschaftlicher Regeln und Handlungen. 
Auch wenn Widersprüche als Teil des Diskurses gedacht werden können, so 
bleiben sie doch Widersprüche und Abweichungen sind klar sanktioniert als 
nicht dem Wahrheitsregime (vgl. Cameron und Kourabas 2013) entsprechend. 

»Im Vorhinein der Analyse können die Forschenden nicht wissen, ob ein 
Aspekt regelkonform oder widersprüchlich, diskursiv oder nicht-diskursiv 
ist. Die Grenzen des Diskurses sind nicht vorab zu bestimmen« (Wrana 2012, 
S. 198). 

Es lohnt jedoch den Versuch der Bestimmung zu unternehmen, um zu ergrün
den welche Ordnungen und Unordnungen die Rede von der Heterogenität und 
auch die Handlungen zu Heterogenität leiten. 

2.2 Heterogenitätsdiskurs: Analyse als Spiel 

Foucault hat sein Werk nicht als Anleitung entwickelt, sondern versteht es 
mehr als eine Sammlung, eine Art »Werkzeugkiste« (u.a. Diaz-Bone und Jäger 
2006; Bublitz 1999; Spilker 2013, S. 22). Aus diesem viel zitierten Ausdruck 
wurden zwei grundverschiedene Konsequenzen gezogen. Für die einen ist 
es die Aufforderung dafür zu sorgen, dass »Endlich Ordnung in der Werk
zeugkiste« (Kerchner und Schneider 2006, Titel) herrscht. Für die anderen 
ist es die Aufforderung nach maximaler Freiheit in der Forschung und einer 
gewissen »methodological anarchy« (Thomas 1997, S. 76; Graham 2005, S. 6). 
Den Anfang der Diskursanalyse bildet die Suche nach dem Gegenstand. In 
der vorliegenden Auseinandersetzung handelt es sich dabei um den Begriff 
Heterogenität, um den sich ein als solcher bezeichneter Diskurs spinnt. Die 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-002 - am 13.02.2026, 19:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

