2. Heterogenitat als Diskurs:
Ein methodischer Exkurs

Es sei hier daran erinnert, dass es sich im Diskurs der Heterogenitit nicht
um einen semantisch, kategorial bestimmten Gegenstand handelt. Dies unter-
scheidet den Begriff beispielsweise von naturwissenschaftlichen Kategorien.
Diskurse oder die in ihnen verhandelten Gegenstinde »haben jenseits oder vor
ihrer diskursiven und das heif3t vor ihrer sprachlichen und sozialen Konstruk-
tion, kein urspriingliches Wesen oder eine Kernbedeutung. Nicht einmal ihre
Gegebenbheit ist fiir immer gesichert« (Dirim und Mecheril 2018, S. 23.). Dieser
Status der bestindigen Konstruktion und Rekonstruktion wird in dieser Stu-
die in den Blick genommen. Inci Dirim und Paul Mecheril weisen darauf hin,
dass »diskursiv erzeugte GrofRen, die aber als solche oft gar nicht reflektiert
werden [...] im Zuge ihrer Wiederholung und Reprisentation den Status des
Realen erlangen« (ebd.). Eben jene Darstellungen von Heterogenitit als (neue)
Realitit ist eine weit verbreitete Formulierung in der gesellschaftlichen und
wissenschaftlichen Diskussion (vgl. Kultusministerkonferenz und Hochschul-
rektorenkonferenz 2015, S. 2). Der diskursanalytische Blick auf Heterogenitit
ist nicht durch die Suche nach der Bedeutung des undefinierten Begriffes ge-
pragt, sondern durch die Frage nach der ihm zugeschriebenen Bedeutungen
und ihrer Konstruktion im Kontext der diese bestimmenden Machtverhiltnis-
se.

2.1 Diskurs, Diskurse - Wissen und Macht

Wer Diskursanalyse betreibt, kann auf eine Referenzierung Michel Foucaults
schwer verzichten. Dies ist einerseits logisch, da Foucault den Begriff des
Diskurses sowie angrenzende Begriffe mafgeblich geprigt hat und ander-
seits kompliziert, da Foucault selbst keine Anleitung zur Diskursanalyse

- am 13.02.2026, 19:43:23.


https://doi.org/10.14361/9783839476192-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leonie Peters: Heterogenitat als Diskurs

geliefert hat. Dahingegen gibt es Jahrzehnte nach den Schliisselwerken des
Poststrukturalismus eine Vielzahl an Auseinandersetzungen zum Begriff und
auch methodische Vorschlige zur Analyse in diversen Fachbereichen, welche
selbst als Teil des kanonisierten wie kritisch-methodischem Wissen anerkannt
werden. Der unschitzbare Vorteil von Foucaults Diskursbegriff liegt in seiner
gleichzeitigen Allgemeingiiltigkeit und Offenheit — welche eine Konkretisie-
rung des Umfangs und der Vorgehensweise fiir spezifische Diskurse durch
Adaption ermdglicht. Leser*innen konnen dies bei Foucault selbst verfolgen,
da dieser nicht die eine explizite Arbeit zum Diskursbegrift geliefert hat,
sondern die Aushandlung sich durch sein gesamtes Werk zieht. Die Unabge-
schlossenheit macht seine Gedanken so fruchtbar fir eine Analyse, die nicht
nur einen kleinen Teilbereich oder sehr beschrinkten Textkorpus in den Blick
nimmt, sondern bestindig die Rinder des behandelten Diskurses sucht. Dies
wird im methodischen Abschnitt (Kapitel 2.2) genauer ausgefithrt.

In der Archiologie des Wissens beschreibt Foucault den Diskurs als »eine
Menge von Aussagen, die einem gleichen Formationssystem zugehéren«
(Foucault 1992 [1981], S. 156). Diskurse sind nicht nur Text, sondern Sprache
in einem sehr umfassenden Sinne. Die Aussage, dass die Stirke des Dis-
kursbegriffs auch seine grofite Schwiche, nimlich die Unklarheit und nicht
abgeschlossene Definition ist, findet sich vielerorts (vgl. u.a. Konersmann
2014 [1970], S. 77; Dirim und Mecheril 2018). Das Ringen um die Festlegung
eines Begriffes, dessen Kern es ist, die politischen, sozialen und im weitesten
Sinne kontextualen Einfliisse auf unsere Sprache im Zusammenspiel mit
der Macht zu untersuchen, kann selbst nicht abschlieflend beendet werden.
Zu abhingig ist der Begriff von weiteren (wissenschaftlichen) Diskussionen
beispielsweise iiber den Umfang dessen, was wir als der Sprache zugehorig
beschreiben.

So gehort auch das Ungesagte zur Ausdrucksform des Diskurses und
der Diskurs ist abhingig von den Bedingungen, dass in einer bestimmten
Situation etwas gesagt wird oder eben nicht gesagt wird (vgl. Konersmann
2014 [1970], S. 77). Das Ungesagte wird dabei vor allem durch Ausschliefungs-
mechanismen bestimmyt, die sich beispielsweise durch Verbote duflern. Diese
sind nicht fixiert im Sinne von Gesetzen zu denken, sondern vielmehr als
Regeln, die jeder*jedem im Diskurs bewusstmachen, was in bestimmten
Situationen gesagt werden kann und was nicht (vgl. Foucault 2014 [1970],
S.11). Interessant ist insbesondere, wer in einer bestimmten Situation zu
den »sprechenden Subjekte[n]« (Foucault 2014 [1970], S.11) gehort. Denn
nicht jede*r hat dazu allzeit dieselben Moglichkeiten: »nicht alle Regionen

- am 13.02.2026, 19:43:23.


https://doi.org/10.14361/9783839476192-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Heterogenitét als Diskurs: Ein methodischer Exkurs

des Diskurses sind in gleicher Weise offen und zuginglich; einige sind stark
abgeschirmt (und abschirmend), wihrend andere fast allen Winden offen-
stehen und ohne Einschrinkungen jedem sprechenden Subjekt verfiigbar
erscheinen« (Foucault 2014 [1970], S. 26). Dariiber, wie starr der Begriff der
Regel in Bezug auf Diskurse zu verstehen ist und inwiefern Verinderungen
und Abweichungen innerhalb dieses méglich sind, entspannt sich eine breite
Diskussion. Daniel Wrana schligt deshalb vor, ankniipfend an Pierre Bour-
dieu, eher von Schemata zu sprechen (vgl. Wrana 2012, S.193ff.). Auch in
dieser Arbeit werden Regelhaftigkeiten des untersuchten Diskurses beschrie-
ben, jedoch werden diese nicht als Setzungen im Sinne einer Unmoglichkeit
von Abweichung verstanden. Widerspriiche kénnen somit auch innerhalb
des Diskurses bestehen. Die Regeln des Diskurses sind Ordnungsmuster, die
nicht nur repressiv, sondern auch produktiv wirken.

Diskurse sind nicht vorgingig oder nachgingig, sondern in einem bestin-
digen Wandel. Somit sind sie sowohl den Dingen und Handlungen iiberge-
ordnet als auch untergeordnet. Sie bestimmen die Ordnung, erzeugen Unord-
nung und werden neu geordnet. Diskurse sind Prozesse, aber weit entfernt von
der Klarheit 6konomischer Ablaufketten. Hannelore Bublitz hilt diesbeziiglich
fest:

»Diskurse konnen also gewissermafien als >Substrat« gesellschaftlicher Pro-
zesse, als in sich heterogene Produktions- und Konstitutionsbedingungen
einer — gesellschaftlichen — Wirklichkeit gelten« (Bublitz 2003, S. 9).

Die gesellschaftliche Wirklichkeit wiederum steht im Zusammenhang mit
gesellschaftlichen Machtstrukturen, wobei die Konstruktion von Diskursen
und Machtstrukturen nicht als einseitiger Prozess verstanden werden darf.
Vielmehr bedingen und konstruieren sich die Diskurse und Machtverhiltnisse
wechselseitig. Konkretisierend driickt Foucault die Verbindung von Diskurs
und Macht beziehungsweise ihre Entsprechung wie folgt aus: »der Diskurs [...]
ist auch nicht bloR das, was die Kimpfe oder die Systeme der Beherrschung
in Sprache iibersetzt: er ist dasjenige, worum und womit man kimpft; er
ist die Macht, deren man sich zu bemichtigen sucht« (Foucault 2014 [1970],
S. 11). Dirim und Mecheril erliutern diesbeziiglich die Verkniipfung zwischen
Diskurs, Gesellschaft und Subjekt:

»Macht wirkt subjektkonstituierend, sie macht aus Individuen Subjekte.
Dort, wo die Machtwirkung tiber Wiederholung als institutionalisierte und

- am 13.02.2026, 19:43:23.


https://doi.org/10.14361/9783839476192-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Leonie Peters: Heterogenitat als Diskurs

materialisierte Praxis verfestigt ist und diese Verfestigung lberdies als
Verhiltnis der Asymmetrie beschreibbar ist, kdnnen wir von Machtver-
hiltnissen sprechen. Der Diskurs als eines der Systeme, durch die Macht
zirkuliert, produziert dann differentielle Handlungsmoglichkeiten« (Dirim
und Mecheril 2018, S. 24).

Der Machtbegriff bei Foucault und in Bezug auf Diskurse ist nicht deshalb so
stark, weil er besonders repressiv ist, sondern weil er besonders allumfassend
ist. Auch der Widerstand gegen bestimmte Praktiken und Ausschlieffungsme-
chanismen, auch die Abweichungen von der Regel sind Teil der Macht und Teil
des Diskurses (vgl. Cameron und Kourabas 2013, S. 260; Bublitz 2003).

Es wird klar, dass der Diskurs kein fest zu definierendes Phinomen ist,
sondern ein Konstrukt im stindigen Wandel. Es gibt nicht den einen Diskurs,
sondern stets eine Vielschichtigkeit innerhalb des Diskurses und dariiber hin-
aus. Der Diskurs ist nicht etwas, dass den Dingen duferlich ist und als solches
direkt erkannt werden kann. Vielmehr manifestiert sich der Diskurs in Phi-
nomenen und Gegenstinden, die in ihrer jeweils temporiren Form beschrie-
ben werden konnen; der Diskurs ist aktiv und seine »Operativitit« (vgl. Wrana
2012, S. 196) analysierbar. Der Diskurs wird bestindig produziert und reprodu-
ziert. Insofern bietet das Konstrukt des Diskurses eine Perspektive der Analy-
se, aber keine festgeschriebene Methode, da die Analyse sich jeweils nach dem
spezifischen Diskurs zu richten hat (vgl. Peters 2016a, S. 241%.).

So wie der Diskurs nicht starr ist, so gibt es auch nicht die eine Wahrheit,
die ihn lenkt. Entscheidender ist der Anspruch der Wahrheit bzw. die Formie-
rung der Wahrheit im Diskurs. Historisch betrachtet werden Diskurse insbe-
sondere dann interessant, wenn sich Briiche in der Festschreibung von Wahr-
heiten offenbaren (vgl. u.a. Bublitz 2003). Dabei ist es nicht das Ziel der Aus-
einandersetzung, hinter dem Wandel von Wahrheiten und Wissen eine tiefer-
liegende Sicherheit aufzudecken, sondern vielmehr die Konstitutionsbedin-
gungen — die Ordnungen — darzustellen. Der Diskurs ist keine Ideologie im
Sinne eines geschlossenen Weltbildes und wird auch durch die Unordnungen
strukturiert. Die Rinder des Diskurses sind flieRend, so dass dieser nicht als
eigene Wirklichkeit (vgl. Jiger 2001, S. 81ff.) betrachtet werden kann. Gleich-
sam ist der Diskurs nicht losgeldst vom restlichen Leben, im Sinne einer Meta-
ordnung (vgl. Keller 2008, S. 179ff.), sondern er durchdringt den wissenschaft-
lichen Text ebenso wie die Alltagshandlung. Diese Verwobenheit beschreibt
Daniel Wrana in Bezug auf Jacques Derrida und Judith Butler als Iterabilitat:

- am 13.02.2026, 19:43:23.


https://doi.org/10.14361/9783839476192-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Heterogenitét als Diskurs: Ein methodischer Exkurs

»Jede diskursive Praxis wird als eine sichtbar, die andere diskursive Praxen
gebraucht, sie zitiert, wieder aufgreift und transformiert. Es gibt keinen
Nullpunkt der Determinationslinie, von dem her sich eine kausale Expl-
anation der sozialen Welt entfalten l4sst, weder >dem Diskurs< noch >den
Praktiken¢, weder s-dem Handeln< noch >dem Wissen< kommt das Privileg
einer primaren Wirklichkeitskonstitution zu. Wenn eine >diskursive Praxis«
sich in einem iterabilen Verhidltnis zu anderen Praxen befinden [sic!],
kommt ihr weder die determinierende Funktion zu noch die, abgeleitet zu
sein« (Wrana 2012, S.192).

Dabei soll jedoch keinesfalls der Eindruck entstehen, der Diskurs sei belie-
big oder ein chaotisches Gemisch gesellschaftlicher Regeln und Handlungen.
Auch wenn Widerspriiche als Teil des Diskurses gedacht werden koénnen, so
bleiben sie doch Widerspriiche und Abweichungen sind klar sanktioniert als
nicht dem Wahrheitsregime (vgl. Cameron und Kourabas 2013) entsprechend.

»Im Vorhinein der Analyse kénnen die Forschenden nicht wissen, ob ein
Aspekt regelkonform oder widerspriichlich, diskursiv oder nicht-diskursiv
ist. Die Grenzen des Diskurses sind nicht vorab zu bestimmen« (Wrana 2012,
S.198).

Eslohntjedoch den Versuch der Bestimmung zu unternehmen, um zu ergriin-
den welche Ordnungen und Unordnungen die Rede von der Heterogenitit und
auch die Handlungen zu Heterogenitit leiten.

2.2 Heterogenitatsdiskurs: Analyse als Spiel

Foucault hat sein Werk nicht als Anleitung entwickelt, sondern versteht es
mehr als eine Sammlung, eine Art »Werkzeugkiste« (u.a. Diaz-Bone und Jiger
2006; Bublitz 1999; Spilker 2013, S. 22). Aus diesem viel zitierten Ausdruck
wurden zwei grundverschiedene Konsequenzen gezogen. Fiir die einen ist
es die Aufforderung dafiir zu sorgen, dass »Endlich Ordnung in der Werk-
zeugkiste« (Kerchner und Schneider 2006, Titel) herrscht. Fiir die anderen
ist es die Aufforderung nach maximaler Freiheit in der Forschung und einer
gewissen »methodological anarchy« (Thomas 1997, S. 76; Graham 2005, S. 6).
Den Anfang der Diskursanalyse bildet die Suche nach dem Gegenstand. In
der vorliegenden Auseinandersetzung handelt es sich dabei um den Begriff
Heterogenitit, um den sich ein als solcher bezeichneter Diskurs spinnt. Die

- am 13.02.2026, 19:43:23.


https://doi.org/10.14361/9783839476192-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

