
Zur historischen Konkretisierung

der »Gleichfreiheit« im Wohlfahrtsstaat

oder: zu den Widersprüchen einer »Solidarität

unter Fremden«

Fabian Kessl

1. Eröffnung

Seit der Französischen Revolution ist der konstitutive Zusammenhang

von Freiheit und Gleichheit in die Gesellschaftsgeschichte und -theo-

rie eingeschrieben. Daran erinnert Etienne Balibar zum 200-jährigen

Jubiläum der 1989 mit seinem Vorschlag, von einem Programm der

»Gleichfreiheit« als Vergesellschaftungsmodus zu sprechen. Solida-

ritätstheoretisch ist dieser Vorschlag Balibars deshalb von Interesse,

weil mit der Etablierung einer »Solidarität unter Fremden« in Form des

Wohlfahrtsstaats seit dem 19. Jahrhundert ein historischer Versuch der

Konkretisierung von Gleichfreiheit im Angebot ist. Aber auch dieser

konnte dem Anspruch der konstitutiven Gleichzeitigkeit von Freiheit

und Gleichheit in concreto nie gerecht werden – auch nicht zu den

wohlfahrtsstaatlichen Hochzeiten des 20. Jahrhunderts. Mit der zu-

nehmenden Infragestellung seiner nationalstaatlichen Verfassung in

den früheren OECD-Ländern und der Re-Regulierung der bestehenden

nationalen Sozialstaaten seit den 1980er Jahren ist das Programm der

Gleichfreiheit zudem neu zu denken: Wie kann Gleichfreiheit in der

zugleich ökonomisch globalisierten, einem erneuten Nationalismus

ausgesetzten und angesichts der existenziellen Bedrohung desmensch-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Umstrittene Solidarität

lichen Lebens zugleich in nie gekannter Art aufeinander angewiesenen

Welt seiner Umsetzung näher gebracht werden?

Dieser Frage wird im Folgenden in drei Schritten nachgegangen.

Im ersten Schritt wird das Programmder Gleichfreiheit eingeführt, um

vor diesem Hintergrund nach einer historisch-systematischen Bestim-

mung von Solidarität zu fragen. Derart argumentativ ausgestattet gilt

der dritte Schritt der Frage nach der Solidaritätskonstellation in Gegen-

wartsgesellschaften im Kontext der Konkretisierung des Programms

der Gleichfreiheit – vor allem am bundesdeutschen Beispiel.

2. Das Programm der »Gleichfreiheit« (Balibar)

Etienne Balibar (2012) hat in den vergangenen 30 Jahren politisch-phi-

losophische Überlegungen unter der Überschrift »égaliberté« (deutsch:

»Gleichfreiheit«; Englisch: »equaliberty«)1 vorgelegt, mit denen er

an eine zentrale politische Begründungsfigur im Rahmen der fran-

zösischen Revolution erinnert: an den Gleichklang von Bürger- und

Menschenrechten resp. von Bürgersein und Menschsein der Gesell-

schaftsmitglieder.

Das zentrale Manifest der französischen Revolution, die Ende

August 1789 von der damaligen Nationalversammlung verabschiede-

te Erklärung, trägt den Titel »Déclaration des Droits de l’Homme et

du Citoyen«. Interessanterweise wird sie aber oft nur als »Erklärung

der Menschenrechte« präsentiert, und nicht als »Erklärung der Men-

schen- und Bürgerrechte«. Damit wird der Gleichklang der beiden

differenten Rechtsdimensionen von Bürger- und Menschenrechten

aber tendenziell übersehen.Das revolutionäreMoment von 1789 besteht

1 Ausgangspunkt dafür, dieses »Kofferwort« (Balibar 2012: 171) – zusammenge-

setzt aus Gleichheit und Freiheit – in die Debatte einzuführen, war eben die

Erkenntnis, dass mit 1789 die Forderung nach einer notwendigen Gleichzeitig-

keit von Menschen- und Bürgerechten im Raum ist. Balibar formulierte seinen

Vorschlag passenderweise zum 200. Geburtstag der Französischen Revolution

(1989) bei einer u.a. mit Alain Badiou und anderen, veranstalteten Konferenz

aus Anlass dieses Jubiläums.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fabian Kessl: Zur historischen Konkretisierung der »Gleichfreiheit« 57

jedoch gerade darin, so macht Balibar deutlich, dass der Mensch als

Bürger und der Bürger als Mensch bestimmt wird – und eine solche

Bestimmung seither auch möglich ist. So trifft von 1789 aus gedacht

nicht dasMenschenrecht die eine Akteursgruppe – dieMenschen – und

die Bürgerrechte die andere – die Bürger:innen (vgl. Celikates 2010: 65);

und die Menschenrechte treffen auch nicht die Gesellschaftsmitglie-

der in einer Weise und die Bürgerrechte die Gesellschaftsmitglieder

in einer anderen. Der Mensch soll gemäß der französischen Revo-

lution vielmehr immer bereits Bürger sein; und die Bürgerin immer

schon Mensch, und somit mehr als die Staatsbürgerin in ihrer Position

als Rechtsträgerin.2 Deshalb ist die déclaration mit »Menschen- und

Bürgerechte« überschrieben, weil keine Subsumtion der einen unter

die andere Dimension angestrebt wird, sondern eben ein Gleichklang

beider Dimensionen. Diese verweisen nicht nur aufeinander, sondern

sind als notwendig voneinander abhängige und sich ergänzende Di-

mensionen zu verstehen.Deshalbmüssen sie zusammenklingen.Wenn

Menschen- und Bürgerrechte nicht ineinander aufgehen, sich aber ge-

genseitig konstituieren, wird es aber auch fragwürdig, ob sie historisch

2 Mit der FranzösischenRevolution ist für Balibar daher ein universelles Recht auf

Politik ins Spiel gekommen. Die Analogie zuHannah Arendts »Recht, Rechte zu

haben« ist mehr als offensichtlich (vgl. z.B. Balibar 2012: 29f.; Benhabib 2008;

Butler 2016). Es geht also nicht nur darum, dass alle Menschen mit konkre-

ten Bürgerrechten versehen werden (z.B. dem Versammlungsrecht oder dem

Recht auf Meinungsfreiheit), sondern es geht darum, diese Rechte selbst auch

einfordern, ja einklagen zu können; aber auch darum, dass Menschen sich als

potenzielle Rechtsträger:innen ins Spiel bringen können – demokratietheore-

tisch gesprochen also überhaupt erst Teil des demos, des Volkes, werden (kön-

nen); und damit aber immer auch Akteure der kollektiven Selbstbestimmung

sind. Denn wenn man Balibars radikaler Relationierung von Menschsein und

Bürgersein folgt, lässt sich nach 1789 weder der Mensch als anthropologische

Konstante und vorgängig vorhandener Akteur konzipieren (das wäre ein natur-

rechtlicher Fehlschluss), noch eine Bürgerin, die in ihrer Position und Rolle als

Rechtsträgerin aufgeht (das wäre ein republikanischer Fehlschluss).

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Umstrittene Solidarität

als aufeinander folgende Stufen gedacht werden können (vgl. Marshall

1963).3

Der Gleichklang von Bürger- undMenschenrechten,wie ihn Balibar

in seiner Figur der Gleichfreiheit begrifflich zu bündeln sucht, stellt nun

keine historische Zustandsbeschreibung von 1789 oder später dar, son-

dern eine seither platzierte politische Forderung. Diese lässt sich auch

als kontinuierliche Legitimationsanforderung an die existierenden bür-

gerlichenGesellschaften lesen. Immerwieder sind die konkreten gesell-

schaftlichen Verhältnisse, die spezifischen historischen Kontexte also,

mit der unerreichten Anforderung desGleichklangs vonMenschen- und

Bürgerrechten zu konfrontieren. Das einmal proklamierte Programm

der Gleichfreiheit kann uns so auf das politische Gestaltungspotenzi-

al gesellschaftlicher Verhältnisse aufmerksam machen, das noch lange

nicht gehoben ist.4 Zugleich ist es seit 1789 imRaumundkannzurOrien-

tierung herangezogen werden (vgl. dazu bildungstheoretisch Heydorn

1995/4, z.B.: 64).

Wenn Balibars Begriff der Gleichfreiheit keine konkrete politische

Handlungsoption bereit stellt und die Frage der Gleichfreiheit eher als

stete Erinnerung an die Möglichkeit des Menschlichen wie des Gesell-

schaftlichen verstanden werden muss, wird klar, dass sie eine Proble-

3 Dass die Rezeption der déclaration diese immer wieder nur auf die Menschen-

rechtsebene reduziert bleibt, sollte nun nicht unbedingt als Ausdruck von Un-

kenntnis gelesen werden, sondern vielmehr als ein Kennzeichen der oftmals

vollzogenen faktischen »Gleichsetzung« (Balibar 2012: 91) von Menschen- und

Bürgerrechten, womit wiederum ihre Differenz verdeckt wird.

4 Balibar überschreibt seinen Vorschlag mit »Proposition der Gleichfreiheit« (Ba-

libar 2012: 72ff., Hervorh. F.K.), um seinen Anspruch auf einen Wahrheitswert

herauszustellen: Der sprachliche Anspruch auf Wahrheit ist ja das, was lingu-

istisch als Proposition kategorisiert wird. Und deshalb spricht Balibar in Bezug

auf Gleichfreiheit auch nicht nur von einem »Vorschlag«, den der mit diesem

Begriff unterbreitenmöchte, sondern auch von einer »Aussage«, die er mit die-

sem Begriff mache. Um die gesellschaftspolitische Dimension zu unterstrei-

chen, die die »Proposition der Gleichfreiheit« (ebd.) in sich trägt, wird im Fol-

genden vom Programm der Gleichfreiheit gesprochen, also der gemeinsamen

Zielvorstellung für die Gestaltung und Regulierung menschlicher Zusammen-

hänge.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fabian Kessl: Zur historischen Konkretisierung der »Gleichfreiheit« 59

matisierung, Kritik und Transformation der vorherrschenden Verein-

barungen, Verständnisse und Verhältnisse erlaubt – wie das historisch

bereits am Beispiel der Nationalversammlung im konkreten Geschehen

von 1789 beobachtet werden kann.

Werfen wir nun eine solidaritätstheoretische Perspektive auf das

Programm der Gleichfreiheit, wird deutlich, dass Solidarität – als

»fraternité« (Brüderlichkeit) – nicht nur begrifflich die während der

Französischen Revolution vielfach genutzte Parole vervollständigt (»li-

berté, égalité, fraternité«), sondern Solidarität auch systematisch eine

notwendige Ergänzung des Programms der Gleichfreiheit darstellt: Sie

markiert deren alltägliche Bedingung. Solidarität als wechselseitiger

Zusammenhang in einer Gruppe (vgl. Bayertz 1998: 11) ermöglicht [1.]

erst den Vollzug menschlicher Tätigkeit (Arbeit), wie vor allem sorge-

theoretische Überlegungen vielfach verdeutlichen. Erst die alltäglichen

und zumeist als selbstverständlich vorausgesetzten Sorgekonstellatio-

nen und -beziehungen – in familialen oder den Haushalten anderer

Lebensformen – lassen die Gesellschaftsmitglieder ihren unterschiedli-

chen Tätigkeiten – imHaushalt selbst, in der Lohnarbeit, in der Freiwil-

ligenarbeit oder in informellen Arbeitsformen – nachgehen. Solidarität

sichert damit eine Position, aus der heraus Gesellschaftsmitglieder erst

Mensch sein können, weil sie die Sorge Anderer erfahren und für sich

und andere Sorge übernehmen können. Das hierin eingelagerte poli-

tisch-ethische Argument lautet: Die Gleichheit aller Menschen wird uns

erst tatsächlich erfahrbar und sichtbar, wenn wir uns und alle Anderen

als sorgebedürftige soziale Wesen begreifen (vgl. Butler 2005; 2016).

Solidarität stiftet [2.] Zugehörigkeit unter Menschen – sei dies nun

über die Zugehörigkeit zu einer spezifischen Gruppe, wie einer Familie,

einer ethnischen Gemeinschaft, einem politischen Zusammenschluss,

einer religiösen Gemeinde oder einer ökonomischen Vereinigung, oder

über die Zugehörigkeit zu einem gesellschaftlichen Ganzen, wie einer

nationalstaatlich verfassten politischen Gemeinschaft. Als Mitglieder

vonpartikularenwie universellenZusammenhängen, einer Familie oder

einem staatlichen Gebilde, werden Menschen zu Bürger:innen, weil sie

ihrBürgersein erfahrenundauch zeigen können.Die Sorge- und soziale

Anerkennungserfahrung (vgl.Honneth 2003) ist für denEinzelnendabei

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Umstrittene Solidarität

ebenso konstitutiv wie die Zugehörigkeit zu einer staatlich-verfassten

Gemeinschaft. Und erst das Zusammenspiel aus beidem erlaubt ihm

oder ihr einen Grad der subjektiven wie kollektiven Selbstbestimmung,

sein/ihr Bürgersein – durch soziale Teilhabe (soziale Rechte) und politi-

sche Partizipation (Bürgerrechte). Insofern erweist sich Solidarität über

das Scharnier der Ermöglichung von menschlicher Tätigkeit und der

Sicherung von Zugehörigkeit als Bedingung für Gleichheit und Freiheit,

also »Gleichfreiheit«.

Bevor sich nun von hier aus der Frage der Solidarität als Bedingung

von Gleichfreiheit in Gegenwartsgesellschaften, vor allem am Beispiel

des bundesdeutschen Kontextes, gewidmet werden kann, ist zu klären,

wie Solidarität selbst bestimmbar ist.

3. Von der Partikularität sozialer Zusammenhänge
zu deren Universalisierung
Auf dem Weg zu einer »Solidarität unter Fremden«
(Brunkhorst)

Kurt Bayertz (1998) unterscheidet eine deskriptive und eine normative

Dimension des Solidaritätsbegriffs: Demnach wird mit Solidarität ers-

tens die »Idee eines wechselseitigen Zusammenhangs zwischen den

Mitgliedern einer Gruppe vonMenschen« (ebd.: 11) beschrieben –wobei

diese Gruppen ihr partikularer, also exklusiver Status auszeichnet; und

zweitens erhalte er seine Füllung durch die spezifische Aufladung,

also die Wertorientierung, die dieser »Idee« der gegenseitigen Verwie-

senheit unterlegt wird (ebd.). Zugleich schreibt Bayertz (1998: 13) dem

Solidaritätsbegriff eine »relative Randständigkeit« zu: Die auf Univer-

salität ausgerichtete neuzeitliche Ethik interessiere sich nur wenig für

»eine eigenständige Bedeutung partikularer Gruppen und Gemein-

schaften«, sondern suche nach der Begründung »universeller Normen«

(ebd.). Außerdem ziele der Solidaritätsbegriff auf eine »Akzentuie-

rung positive[r] Verpflichtungen«, was dem Ziel einer »Sicherung der

(legitimen) Interessen der Individuen« (ebd.: 14) tendenziell ebenso

entgegenstehe: »Die von Gruppen und Gemeinschaften ausgehenden

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fabian Kessl: Zur historischen Konkretisierung der »Gleichfreiheit« 61

Ansprüche erscheinen als heteronom und folglich als Gefährdung der

freien Selbstbestimmung« (ebd.).

Dieser Einschätzung stehen Versuche gegenüber, den Solidaritäts-

begriff gerade im Kontext funktional-differenzierter Gesellschaften

nutzbar zu machen. Entsprechende Konzeptionen finden ihren Aus-

gangspunkt in den nationalökonomischen und soziologischen Ausein-

andersetzungendes ausgehenden 19. Jahrhunderts.Motiviert sind diese

Überlegungen von einer skeptischenHaltung gegenüber einemgemein-

schaftsbasierten, also nahräumlichen und loyalitätsbasierten, und eben

dadurch immer partikularen Solidaritätsverständnis. In diesem Sinne

bringen Denker, wie Emile Durkheim (1996), ihre Überlegungen zur

Solidarität in Korrespondenz zu dem, was sich mit Max Weber als

»Vergesellschaftung« bestimmen lässt:

»›Vergesellschaftung‹ soll eine soziale Beziehung heißen, wenn und

soweit die Einstellung des sozialen Handelns auf rational (wert-

oder zweckrational) motiviertem Interessenausgleich oder auf ebenso

motivierter Interessenverbindung beruht. Vergesellschaftung kann

typisch insbesondere (aber nicht: nur) auf rationaler Vereinbarung

durch gegenseitige Zusage beruhen.« (Weber 1980: 21)

Vergesellschaftung bildet somit den Gegenbegriff zur Vergemeinschaf-

tung, die Weber als »Einstellung sozialen Handelns« fasst, die auf

»subjektiv gefühlter (affektueller oder traditionaler) Zusammengehörigkeit

der Beteiligten beruht« (ebd.; vgl. Kaufmann 2002). Solidarität in ihrer

wohlfahrtsstaatlichen Formation erweist sich aus dieser Perspektive als

eine rationalisierte Version des wechselseitigen Zusammenhangs von

Menschen imgroßräumigenKontext (Interessenausgleich) und einedamit

verbundeneWertorientierung (Interessenverbindung).Historisch konkre-

tisiert sich diese Fassung des Solidaritätsbegriffs in einer »Solidarität

unter Fremden« (Brunkhorst 1997), also des Vergesellschaftungsmodus

und des politisch-ethischen Modus, der als »wohlfahrtsstaatliche[s]

Arrangement« (Kaufmann 2002: 132) seit dem 19. Jahrhundert im

nationalstaatlichen Kontext (u.a. Deutschland, Dänemark, Belgien,

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Umstrittene Solidarität

Österreich, Großbritannien und Frankreich) institutionell übersetzt

wird.

Es ist eine korrespondierende Differenzierung, die Durkheim (1996:

180ff.) seiner Unterscheidung von mechanischer und organischer So-

lidarität unterlegt. Entlang dieser Unterscheidung zieht er die Grenze

zwischen vormodernen und modernen Solidaritätsformen: »Die erste

[die mechanische Solidarität, F.K.] bindet das Individuum direkt an die

Gesellschaft ohne irgendeinen Vermittler. Bei der zweiten [der organi-

schen Solidarität, F.K.] hängt es von der Gesellschaft ab, weil das In-

dividuum von den Teilen abhängt, die sie bilden« (Durkheim 1996: 181;

vgl. Tyrell 1985). Mechanisch nennt Durkheim die vormoderne Solidari-

tät, weil sie auf der unmittelbaren Beziehung zwischen Menschen, die

eine Ähnlichkeit aufweisen, basiert (vgl. Castel 2005: 44ff.): Menschen,

die eine solche Solidarität ausüben und erfahren, gehören z.B. alle einer

Familie oder einer spezifischen Gruppe an. Als solche, also in partiku-

larer Art und Weise, nehmen sie Bezug aufeinander, agieren loyal und

sind voneinander abhängig. Demgegenüber soll uns die gesellschaftlich

vermittelte, d.h. staatlich gewährleistete und zivilgesellschaftlich orga-

nisierte, organische Solidarität »befähigen jenseits unserer unmittelba-

renUmgebung zu sehenund zu erkennen,dass es Verbundenheiten und

Abhängigkeiten gibt, die nicht nur auf Ähnlichkeit beruhen« (Karakaya-

li 2022: 80). Wenn sich Menschen also als Unähnliche solidarisch sind,

sind sie das als potenziell oder real Fremde zueinander. Sie agieren im

Sinne einer »Solidarität unter Fremden« (Brunkhorst 1997).

Ziel einer solchen universell ausgerichteten Solidarität ist nicht

mehr der Zusammenhalt zwischen den wenigen, die sich kennen,

und die sich nach außen abgrenzen, sondern ein Zusammenhalt zwi-

schen den Vielen, die sich zum allergrößten Teil nicht kennen, und

sich nurmehr als Teil des unter Umständen sehr umfänglichen Zusam-

menhangs einer nationalstaatlich verfassten Gesellschaftsformation

gegenüber anderen nationalstaatlichen Bevölkerungsgruppen differen-

zieren lassen. Das Prinzip einer Solidarität unter Unähnlichen resp.

Fremden als wechselseitiger Zusammenhang zwischen Menschen, die

sich nicht kennen müssen, verändert deshalb das vormalige Solidari-

tätsverständnis grundlegend. Es ist Ausdruck der rationalitätsbasierten

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fabian Kessl: Zur historischen Konkretisierung der »Gleichfreiheit« 63

Vergesellschaftungslogik komplexer Gesellschaften, und nicht mehr

Modus kleinräumiger und loyalitätsbasierter menschlicher Gemein-

schaften.

Vernünftig erscheint ein solches verändertes Solidaritätsverständ-

nis unter dem Rationalisierungsprinzip der Moderne: Menschen sollen

angesichts einer Krankheit nicht aus jeder Existenzsicherung heraus-

fallen, weil ihnen während ihrer Krankheitszeit die Einnahmen aus der

beruflichen Tätigkeit fehlen. Ebenso vernünftig erscheint es, Kindern,

deren Eltern mit ihrer Betreuung, Erziehung und Bildung überfordert

sind, oder die Gewalterfahrungenmachenmüssen, in einem Setting in-

stitutionalisierter Sorge einen anderen Ort, außerhalb ihrer Herkunfts-

familie, öffentlich bereitzustellen. Modernisierungs- wie zivilisations-

theoretisch wird das Konzept einer Solidarität unter Fremden daher als

Teil des angestrebten Fortschrittsprogramms moderner Gesellschaften

gelesen. So ist Durkheim davon überzeugt, dass mit der Durchsetzung

der organischen Solidarität die »Individualität des Ganzen zur gleichen

Zeit wie die Individualität der Teile [wächst, F.L.]« (Durkheim 1996: 183),

während »das Individuum« sich im Modus der mechanischen Solidari-

tät »nicht selbst [gehört, F.L.]« (ebd.: 182). Menschliche Freiheit ist also

nur auf Basis einer umfassenden, nämlich gesellschaftlichen Solidarität

möglich, so ließe sich Durkheim hier übersetzen.

Verdeutlicht man sich die Differenz nochmals am historischen Bei-

spiel, dann lässt sich für die vorwohlfahrtsstaatlichen Kontexte unter

anderem an das Modell der Zunft denken. Diese stellt den Mitgliedern

eine solidarische Praxis und solidarische Strukturen bereit. Diese Zu-

wendung Anderer ist in der Zunft (seit dem 12. Jahrhundert) oder der

Gesellenbruderschaften (seit dem 14. Jahrhundert) allerdings an eine

scharfe Grenzziehung zwischen der Gruppe der Mitglieder und der

Nicht-Mitglieder gebunden.Nur alsMitglied der jeweiligen Zunft sollte

ein Handwerker in seinem Beruf tätig sein. Dafür verpflichtet sich die

Zunft als Gemeinschaft, ihm als Mitglied – und seiner Familie – einen

sicheren Lebensunterhalt zu garantieren. Der Einzelne – und seine Fa-

milienangehörigen – unterwerfen sich zugleich aber strengen Regeln:

Zunftmitgliedern wird eine bestimmte Lebensführung abverlangt und

das Ertragen teils gewaltförmiger Initiationsrituale. In vorwohlfahrts-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Umstrittene Solidarität

staatlichen Zeiten waren nur solche gemeinschaftsbasierten und damit

partikularen Zusammenhänge zu haben, die einen deutlichen Kontrast

bilden zu einer gesellschaftlichen und somit universell ausgerichteten

Solidarität. Für die Differenzierung von partikularer und universeller

Solidarität resp. einer Solidarität unter Ähnlichen und unter Unähnli-

chen resp. Fremden ist nun von Bedeutung, dass erstere zwar historisch

schon lange bestanden – wie das Beispiel der Zünfte zeigen kann.

Zugleich bedeutet Partikularität aber auch, dass Menschen nicht nur

aus bestimmten Solidaritätsstrukturen ausgeschlossen waren, sondern

mancheauchaus all diesenSolidaritätsgemeinschaften,wiedasBeispiel

der Almosenempfänger:innen gerade auch in vorwohlfahrtsstaatlichen

Kontexten zeigen kann: Bettler:innen waren als solche akzeptiert und

die Almosengabe religiöse Pflicht, doch außer dem Almosen stand für

sie in der Mehrheit der Fälle keine Teilhabe- und Partizipationsoption

bereit.

Ist also mit Weber oder Durkheim auch historisch von einer Ablö-

sungpartikularerdurchuniverselle Solidaritätsformenauszugehen,von

einer Entwicklung von der mechanischen zur organischen Solidarität

und von einer Solidarität unter Ähnlichen zu einer unter Unähnlichen

resp. Fremden? Ist für den Zeitraum seit dem 19. Jahrhundert also

ein entsprechender zivilisatorischer Fortschritt zu vermerken – zu-

erst in europäischen und anschließend auch in nordamerikanischen,

asiatischen oder australasiatischen Nationalstaaten?

Die Etablierung wohlfahrtstaatlicher Arrangements als eindeutige

Fortschrittserzählung zu präsentieren und somit Webers oder Durk-

heims Analysen entsprechend zu fassen, erweist sich als zu schlicht.

Schließlich zeigt sich historisch, dass die Konkretisierung einer uni-

versellen, organischen und einer Solidarität unter Unähnlichen wie

Fremden keineswegs die partikulare, mechanische und Solidaritätsfor-

men unter Ähnlichen substituieren konnte. So zielt zum Beispiel die

sozialstaatliche Sicherung ebenso wie die sozialen Dienstleistungsan-

gebote auf die (Re)Stabilisierung einer nahräumlichen und dabei vor

allem privaten Solidarität. Sozialstaatliche Angebote stellen schließlich

weder primäre Sozialisationsangebote bereit noch die Haushalte, in

denen Menschen leben. Sozialversicherungen funktionieren vielmehr

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fabian Kessl: Zur historischen Konkretisierung der »Gleichfreiheit« 65

als (ökonomische) Absicherungsstrukturen der menschlichen Alltags-

bewältigung und personenbezogene soziale Dienstleistungen, wie

sozialpädagogische Leistungen, als Unterstützungsangebote alltägli-

cher Lebensbewältigung. Doch beide können die alltägliche familiale,

freundschaftliche und zivilgesellschaftliche Sorge, Zuwendung oder

Anerkennung ebenso wenig ersetzen wie andere sozialstaatlichen

Versorgungsangebote.Das belegt auch das Beispiel einer radikalenUni-

versalisierung von Solidarität, wie kommunistische und sozialistische

Vergesellschaftungs- und Verstaatlichungsprogrammen sie anstreben

(vgl. Rosanvallon 2017). Auch in ihremKontext bleiben familiale und an-

dere partikulare Vergemeinschaftungsformen letztlich ein notwendiges

Korrelat zur staatlich inszenierten Vergesellschaftung (vgl. Liegle 1970).

Die Solidarität unter Unähnlichen resp. Fremden war insofern

historisch immer auch ein Programm der Ergänzung und Ermögli-

chung einer Solidarität unter Ähnlichen. Und die partikularen und

mechanischen Solidaritätsformen sind immer auch Voraussetzung für

die Umsetzung einer universellen und organischen Solidarität. Der

wirkliche historische Fortschritt des Programms einer Solidarität unter

Unähnlichen resp. Fremden ist nicht die völlige Überwindung parti-

kularer Solidaritätsformen, sondern die teilweise Überwindung und

Abmilderung der damit verbundenen Nebeneffekte. Um nochmals am

historischen Beispiel zu sprechen: Der Austritt aus der Zunft hat das

ehemalige Mitglied im 15. Jahrhundert unter Umständen einer eben-

solchen massiven ökonomischen Not ausgesetzt wie der Auszug der

Ehefrau im 18. Jahrhundert aus dem (bürgerlichen) Familienhaushalt

oder schließlich die Verweigerung des Arbeiters, Arbeitsvorgaben im

Industriebetrieb Mitte des 19. Jahrhunderts umzusetzen. Das hat sich

mit der Etablierung sozialstaatlicher Leistungen und Angebote geän-

dert: Der und die Einzelne wird seither zur Träger:in sozialer Rechte –

allerdings unter den Begrenzungen der nationalstaatlichen Zugehörig-

keitsorganisation und im Angesicht der Wirkmächtigkeit ungleicher

Geschlechter- und Generationenpositionen.Das zeigt sich schon darin,

dass ökonomische Not auch im wohlfahrtsstaatlichen Kontext, und

damitmit der Etablierung sozialer Rechte und der Einrichtung öffentli-

cher Sorge-,Bildungs-,Erziehungs- undGesundheitsangebote seit dem

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Umstrittene Solidarität

ausgehenden 19. Jahrhundert, nicht unterbunden wird. Eine einfache

Fortschrittserzählung in Bezug auf die universelle wohlfahrtsstaatliche

Solidarität ist auch deshalb zu schlicht: Wohlfahrtsstaaten stellen wei-

terhin Klassengesellschaften dar und sind durch strukturell ungleiche

Geschlechter- wie Generationenverhältnisse gekennzeichnet. Das il-

lustrieren die teilweise massiven Differenzen zwischen arm und reich,

zwischen den unterschiedlichen Geschlechterpositionen und zwischen

den Generationen. Noch deutlicher wird die weiter bestehende ökono-

mische, geschlechterförmige und generationenbezogene Ungleichheit,

wennmanüber denwohlfahrtsstaatlichenRegulationsrahmen, also den

Nationalstaat, hinausschaut: Die sozialen Rechte, die sich in Sozialver-

sicherungs-, Versorgungs- und Fürsorgeprogrammen konkretisieren,

gelten primär für die formal anerkannten Gesellschaftsmitglieder, also

zumeist diejenigen,die über einenStaatsbürger:innenstatus verfügen –

oder sich in einerWarteposition zu deren Erhalt aufhalten.5

Mit der Etablierung eines wohlfahrtsstaatlichen Arrangements lässt

sich historisch ein Versuch der Konkretisierung des Programms einer

Solidarität unter Unähnlichen resp. Fremden verzeichnen. Doch dieser

Versuch ist nicht als eine simple Fortschrittserzählung weg von der par-

tikularen undmechanischen Solidaritätsform zu lesen. Denn einerseits

setzen wohlfahrtsstaatliche Solidaritätsprogramme weiterhin syste-

matisch familiale und zivilgesellschaftliche voraus – auch wenn dieses

Verhältnis höchst unterschiedlich justiertwerden kann,wie die Befunde

aus der vergleichenden Wohlfahrtsstaatsforschung verdeutlichen (vgl.

Leitner 2013). Klar ist aber, dass in keinemWohlfahrtsstaatsmodell eine

völligeVerstaatlichungderSolidarität angestrebt oder vollzogenworden

ist.Und andererseitsweist auch die universelle Solidarität deutlicheDe-

fizite in Bezug auf die Gewährleistung von Selbstbestimmung und die

5 Die vielfachen spezifischen Regelungen für Arbeitnehmer:innen, die über ei-

ne andere als die deutsche Staatsbürgerschaft verfügen, zeigen zwar, dass z.B.

die Beteiligung am Sozialversicherungssystem nicht per se von der formalen

Staatsbürgerstatus abhängt, aber dieser das entscheidende Regulativ darstellt.

Denn die Inanspruchnahme sozialer Rechte von jeder anderen formalen Posi-

tion ist gesetzlich gesondert geregelt.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fabian Kessl: Zur historischen Konkretisierung der »Gleichfreiheit« 67

Sicherung der (Fremd- und Selbst-)Sorge der Gesellschaftsmitglieder

auf. Zwar ist der oder die Einzelne als formal anerkanntes Gesell-

schaftsmitglied nicht mehr von der zufälligen Loyalität der Anderen

als Hilfe- und Almosenempfänger:innen abhängig, doch die Teilha-

be- und Partizipationsmöglichkeiten können auch weiterhin von der

eigenen Herkunft und dem bestehenden familialen Kontext abhängen.

Dennoch ist mit der Etablierung einer sozialstaatlichen Sicherung ein

deutlich veränderter historisch-struktureller Kontext für die alltägliche

Lebensführung der Gesellschaftsmitglieder bereitgestellt.

Solidaritätstheoretisch ist also weniger von einer einfachen Fort-

schrittserzählung und einer Stufenfolge von der partikularen zur uni-

versellen, von der mechanischen zur organischen und von der Solida-

rität unter Ähnlichen zur Solidarität unter Unähnlichen resp. Fremden

auszugehen, sondern vielmehr von einem grundlegend veränderten

Verhältnis von Universalisierung und Partikularität, von Unähnlichkeit

resp. Fremdheit und Ähnlichkeit. Liest man die Gesellschaftsgeschichte

der europäischen, nordamerikanischen oder (austral-)asiatischen Na-

tional- undWohlfahrtsstaaten in dieser Art undWeise, rückt gegenüber

einer vereindeutigenden Modernisierungs- oder Zivilisationsgeschich-

te deshalb die historische und systematische Verhältnisbestimmung

der unterschiedlichen Solidaritätsformen ins Zentrum der Aufmerk-

samkeit. Beispielhaft lässt sich das an den politischen wie analytischen

Debatten um die Legitimierung bestehender und vormaliger Solidari-

tätsprogramme zeigen, die um 1989 einflussreichwurden.Und inBezug

auf das Programm der Gleichfreiheit wird damit bereits an dieser Stelle

deutlich, dass die eingangs rekonstruierte Deutungsfolie, Solidarität

als das Scharnier der Ermöglichung vonmenschlicher Tätigkeit und der

Sicherung von Zugehörigkeit als Vorbedingung für Gleichheit und Frei-

heit (»Gleichfreiheit«) zu begreifen, dann nur idealtypisch bleibt, wenn

sie nicht dazu dient, die konkreten historischen Auseinandersetzungen

zu verstehen. Gegenstand einer entsprechenden gegenwartsanalyti-

schen Vergewisserung sollte das Ringen um die Verhältnisbestimmung

unterschiedlicher Solidaritätsformen und das damit erreichte oder

verstellte Potenzial für die Ermöglichung von Gleichfreiheit sein.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Umstrittene Solidarität

4. Zur veränderten Solidaritätskonstellation
in Gegenwartsgesellschaften

Im Angesicht der schwindenden Systemkonkurrenz seit 1989 und als

Begleitmusik oder Gegengesang zur neoliberalen Doktrin der US-ame-

rikanischen und der Regierung imVereinigten Königreich in den 1980er

Jahren wird am Ende des 20. Jahrhunderts politisch-programmatisch

wie akademisch um das Verhältnis der unterschiedlichen Solidaritäts-

formen gerungen – und damit um die historischen Bedingungen zur

Umsetzung des Programms einer Gleichfreiheit. Was als kommunita-

ristische Positionen diskutiert wird und dabei höchst unterschiedliche

Theorie- und politisch-programmatische Positionen zusammenfasst,

lässt sich aus der hier eingenommenen Perspektive auch als ein Versuch

lesen, die etablierte Solidarität unter Unähnlichen und Fremden im

liberal-kapitalistischen Kontext auf ihre Tragfähigkeit zu befragen.

Ohne nun an dieser Stelle auf die vielfach rezipierten und sortierten

Positionen imEinzelnen einzugehen, die unter der etwas irreführenden

Gegenüberstellung von Kommunitarismus und Liberalismus verbucht

wurden (vgl. Brumlik/Brunkhorst 1993; Honneth 1995; auch Rosa 1999),

lässt sich Folgendes vermerken. Motiviert waren die kommunitaris-

tischen Überlegungen primär von einer Kritik an der Dynamik des

zugespitzten Liberalismus der 1980er Jahre. Zugleich schien ihnen

das wohlfahrtsstaatliche Antwortangebot einer universellen Solida-

ritätskonzeption unzureichend. Insofern eint die unterschiedlichen

kommunitaristischen Deutungsangebote auch eine Skepsis gegenüber

der (wohlfahrts-)staatlichen Institutionalisierung sozialer Zusammen-

hänge –auchwennsiedaraus sehrunterschiedlicheSchlussfolgerungen

zogen: Amitai Etzioni (1993) nimmt beispielsweise eine deutliche Po-

sition für die Stärkung partikularer Solidaritätsbezüge ein. Das wird

an seinen familienpolitischen Überlegungen besonders greifbar: Fa-

milien betrachtet er als Hort einer kommunitären Sozialisation, die

allerdings eine entsprechende Haltung der Eltern voraussetze. Klar ist

für Etzioni, dass eine solche erfolgreiche familiale Sozialisation (sozi-

al)staatliche Instanzen entlasten müsste, unter anderem die Schulen,

die ihren Anteil an der Sozialisation von Kindern auf deren kogni-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fabian Kessl: Zur historischen Konkretisierung der »Gleichfreiheit« 69

tive Entwicklung beschränken sollten. Demgegenüber argumentiert

Michael Walzer (1988) für eine Koexistenz von Wohlfahrtsstaat und

Wohlfahrtsgesellschaft, da ansonsten die Interessen der professionellen

Helfer und wohlfahrtsstaatlichen Agenturen die Bedürfnisse und Inter-

essen der Gesellschaftsmitglieder überwiegen würden. Sozialstaatliche

Instanzen seien zur Rahmung derWohlfahrtsgesellschaft durchaus von

grundlegender Bedeutung, aber sie dürften diese nicht kontrollieren

(ebd.: 26). Das Programm einer Solidarität unter Unähnlichen und

Fremden sollte zwar nicht verworfen werden, aber von einer Solidarität

unter Ähnlichen unterlegt resp. getragen werden. Gefragt war also ein

gemeinschaftsbasierter Zusammenhalt in den bestehenden liberal-

kapitalistischen Gesellschaften.

Wendet man den Blick auf die bundesdeutsche Debatte, so fin-

den sich vor allem im Umfeld der ersten rot-grünen Bundesregierung

unter Gerhard Schröder deutliche Anklänge an diese veränderte Ver-

hältnisbestimmung. Im Angesicht von Massenarbeitslosigkeit und

Globalisierung diagnostizierte zum Beispiel Wanfried Dettling am

Jahrtausendwechsel eine veränderte »Landschaft der Solidarität« (Dett-

ling 2000: 47ff.). Diese umfasse deutlich mehr und anderes als die

bisherigen sozialstaatlichen Leistungen und Angebote. Deshalb fordert

Dettling – im Einklang mit den US-amerikanischen Kommunitaris-

ten – einen neuen Gesellschaftsvertrag, der »Staat, Wirtschaft und

Gesellschaft in eine neue Balance bringen (müsste)« (ebd.: 52). Leitbild

dafür müsse die »Idee einer aktiven Bürgergesellschaft« sein (ebd.):

»Perspektiven der Solidarität lassen sich gegenwärtig nur gewinnen

als Versuch einer Antwort auf die Frage, wie im Zeitalter der Globali-

sierung, Digitalisierung und Individualisierung eine gute Gesellschaft

[bilden könnten, F.L.]« (ebd.). Auch hier klingen deutliche Bezüge unter

anderem zu Walzers Überlegungen an. Analog zu ihm und anderen

kommunitaristischen Positionen zeigte man sich ob der prinzipiellen

Fortschrittserzählung hinsichtlich einer Überwindung mechanischer

oder eben partikularer Solidarität skeptisch:

»Individualisierung und Pluralisierung sind nicht nur als Abnahme

sozialer Bindungskräfte schlechthin zu interpretieren, sondern z.T.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Umstrittene Solidarität

auch als deren Neufassung in neuen Strukturen und Prinzipien. Es

entstehen ›mehrere Solidaritäten‹ – Arten solidarischen Verhaltens –,

die sich kaum unter einigende sozialwissenschaftliche Begriffsbe-

stimmungen bringen lassen. Es gibt deutliche Anzeichen der wei-

terbestehenden Existenz von Solidarität im Alltag.« (Heinze/Strünck

2001: 233)

Legt man an die damaligen Auseinandersetzungen die eingangs vorge-

schlagene Deutungsfolie an, so zeigt sich nun, dass unter dem Einfluss

der kommunitaristischen Positionen insbesondere die deliberative

Dimension hervorgehoben wurde, also die Frage der demokratischen

Selbstbestimmung (Partizipation). So überzeugend diese Betonung in

sich ist, so bleiben dabei die anderen Dimensionen der Zugehörigkeit,

der Arbeit und der Teilhabe teilweise verdeckt.Oder anders gesprochen:

Kommunitaristische Positionen erschwerten an einigen Stellen die

weitere Konkretisierung und Umsetzung eines Programms der Gleich-

freiheit – durchaus auch mit Blick auf die berechtigte und notwendige

Kritik an sozialstaatlichen Sicherungs- und Hilfestrukturen. Denn

Zugehörigkeitsfragen wurden nun entweder in kleinräumige Bezüge

(Etzioni) oder in die deliberative Auseinandersetzung (Walzer oder

Barber) verschoben. Das Dilemma dabei ist nun aber, dass damit ent-

weder die Zugehörigkeitsfrage privatisiert wird oder aber das Bedürfnis

nach Zugehörigkeitsmustern in einer grundlegend von Konkurrenz-,

Wettbewerbs- und Ausbeutungsverhältnissen geprägten Gesellschaft

zu wenig Resonanz findet. Das zeigen die nationalistischen, national-

autoritären und neo-faschistischen Zugehörigkeitsangebote, die im

21. Jahrhundert in fast allen etablierten Wohlfahrtsstaaten aufgetaucht

sind und sich parlamentarischwie zivilgesellschaftlich einen immensen

Einfluss gesichert haben. Um nochmals am bundesdeutschen Bei-

spiel zu sprechen: Die öffentlichen Inszenierungen von Pegida und

Querdenker:innen sollten immer auch als Ausdruck eines Zugehörig-

keitsbedürfnis gelesen werden. Dieses ist nicht zuletzt auch davon

motiviert, dass das wohlfahrtsstaatliche Solidaritätsangebot in seiner

grundlegend veränderten Form von Privatisierung, Aktivierung und

Prekarisierung die Gesellschaftsmitglieder nichtmehr überzeugt.Denn

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fabian Kessl: Zur historischen Konkretisierung der »Gleichfreiheit« 71

die zunehmende Privatisierung von Teilhabe, die in der privatisieren-

den Reaktion der vergangenen Jahrzehnte zu beobachten ist, lässt die

Hoffnung auf sozialen Aufstieg und Statuserhalt über die Generationen

zunehmend schwinden. Das unterminiert das generalisierte Vertrauen

der Gesellschaftsmitglieder in das vorhandene wohlfahrtsstaatliche

Arrangement und die damit verbundene kapitalistische Ökonomie

mindestens ebenso wie die individualisierende Reaktion in Bezug auf

Arbeit: Unter der Flagge vonAktivierung undPrekarisierungwird Lohn-

arbeit – wie Sorgearbeit – eine Aufgabe, die der einzelnen Person unter

den gegebenen Bedingungen von Herkunft,Wohnort, körperlicher und

mentaler Konstitution oder familialer Einbindung stärker überlassen ist

als noch vor 30–40 Jahren. Mehr noch: Staatliche Instanzen setzen die

Einzelnen unter Druck, ihr Engagement für Lohnarbeit unter allen Um-

ständen vorzuführen (Aktivierung), und sich dabei dem bestehenden

Prekarisierungsdruck auszusetzen. Lohnarbeit ist im 21. Jahrhundert

im Kontext etablierter Wohlfahrtsstaaten kein Garant mehr für ein

Leben jenseits von Armut und Verschuldung (working poor).

Die gesellschaftliche und wohlfahrtsstaatliche Konstellation am

Beginn des dritten Jahrzehnts im 21. Jahrhundert wirft die Frage der

Verhältnisbestimmung einer Solidarität unter Ähnlichen zur Solidari-

tät unter Unähnlichen resp. Fremden mit Blick auf die Ermöglichung

von Gleichfreiheit erneut auf. Schließlich sind auch diejenigen Ge-

genwartsgesellschaften, die über ein ausgebautes sozialstaatliches

Versicherungs-, Versorgungs- und Fürsorgesystem verfügen, nicht

nur mit Klassen- und strukturellen Ungleichheitsverhältnissen wei-

terhin konfrontiert, sondern diese spitzen sich neu zu. So zeigt sich

am Beispiel der europäischen Sozialstaaten eine steigende Armuts-

lage, eine wachsende Zahl prekärer Beschäftigungsverhältnisse und

ein zunehmender Verdrängungs- und Ausschließungsdruck auf dem

Wohnungsmarkt. Zwar stellen sich die Einkommensverteilungen pro

Haushalt, die Erwerbslosigkeitsquoten und Anteile befristeter und

schlecht bezahlter Arbeitsverhältnisse oder die Miet- und Immobilien-

preise in unterschiedlichen Staaten wiederum sehr unterschiedlich dar,

doch für die EU-, aber auch die OECD-Staaten insgesamt ist über die

vergangenen vier Jahrzehnte hinweg ein gemeinsamer Trend beobacht-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Umstrittene Solidarität

bar: Das Niveau sozialer Gleichheit reduziert sich.6 Diese Problemlagen

haben sich in den ersten beiden Jahrzehnten des 21. Jahrhundert der-

art zugespitzt, dass z.B. im bundesdeutschen Kontext eine gewisse

politische Gegensteuerung versucht wird: Die historisch erstmalige

Einführung eines Mindestlohns (2014) oder der Versuch einer erneuten

Reform der Grundsicherung für Menschen in Erwerbslosigkeit durch

die Einführung eines Bürgergelds (2022) können als Reaktionen auf die

zunehmende soziale Ungleichheit gelesen werden. Allerdings ist damit

bisher keine Umkehr der Entwicklungsdynamiken erreicht worden,

die gerade im bundesdeutschen Kontext als deutlicher Anstieg der

Lohnungleichheit und der Vermögensungleichheit zu beobachten ist.

Doch nicht nur innerhalb der bestehenden wohlfahrtsstaatlichen

Konstellationen, also in den einzelnen Nationalstaaten, stellt sich die

Frage nach Solidarität und damit der Bedingung für Gleichfreiheit neu:

Denn spätestens im Angesicht der multiplen Krisen, wie sie sich in

jüngster Zeit vor allem in der Covid 19-Pandemie, den wiederkehrenden

weltwirtschaftlichen Turbulenzen und nicht zuletzt der klimatischen

Bedrohungslagen gezeigt haben, sind Solidaritätsfragen nicht mehr in

nationalstaatlichen Kontexten einzugrenzen.

Diese Einsicht ist für die hier aufgeworfene Frage nach Gleichfrei-

heit von grundlegender Bedeutung. Denn Solidarität hat in demokrati-

schen Kontexten nicht nur einen Eigenwert, sondern auch eine Funkti-

on. In Korrespondenz zu kommunitaristischen Positionen formulierten

Ulrich Rödel, Günter Frankenberg und Helmut Dubiel in ihrem Essay

1989 die Notwendigkeit einer »zivilen Solidarität« (ebd.: 183), deren Ziel

es sei, »alle Bürger politisch zu ermächtigen, ihre Meinungen und Inter-

essen selbsttätig zu artikulierenund für dies tatkräftig in derÖffentlich-

keit einzutreten« (ebd.: 188; vgl. auchDemirović 1991).Notwendig ist die

damit verbundene Einsicht, dass zivile Solidarität eine konzeptionelle

Bestimmung »[ö]ffentlicher Fürsorge« anbietet (ebd.) – und in diesem

Sinne die Vorbedingung für Gleichheit und Freiheit darstellen kann.

6 Der bundesdeutsche Kontext ragt international durch eine besonders hohe

Vermögensungleichheit, die rasante Etablierung eines Niedriglohnsektors und

der Privatisierung vormals öffentlichen Wohnungsbaus hervor.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fabian Kessl: Zur historischen Konkretisierung der »Gleichfreiheit« 73

Die bestehende pädagogische Praxis und derenOrganisation ist von

universeller Solidarität abhängig und selbst deren Ausdruck, da sie ent-

weder als professionelles Angebot öffentlich-verfasst ist, also einen Teil

des wohlfahrtsstaatlichen Arrangements darstellt, oder als familiales

Setting eine Plattform für die alltägliche partikulare Solidaritätspraxis

darstellt. Zieht man die Orientierungsgröße Gleichfreiheit mit heran,

ist die reale pädagogische Solidaritätspraxis auf ihr ziviles Potenzial

hin zu befragen – und das stellt sehr konkrete und alltägliche Fragen:

Wie lässt sich pädagogisch auf das neue Zugehörigkeitsbedürfnis unter

vielen Gesellschaftsmitgliedern reagieren, so dass idealtypisch poten-

zielle Nutzer:innen wie Adressat:innen den Satz »Ich bin Teil von …«

in solidarischer Weise vervollständigen können? Wie ist die Sicherung

von Sorgeverhältnissen auf Basis der Einsicht in die Sorgebedürftig-

keit potenziell Aller pädagogisch zu übersetzen, dass Nutzer:innen

wie Adressat:innen den Satz »Ich kann … sein.« für sich in befriedi-

gender Weise vervollständigen können? Wie ist Tätigkeit alltäglich

umzusetzen – als Lohnarbeit, Sorgearbeit oder Freiwilligenarbeit, und

welchen Beitrag können pädagogische Angebote dazu liefern – so dass

Nutzer:innen wie Adressat:innen den Satz »Ich arbeite für…« für sich

in einer adäquaten Weise vervollständigen können? Und wie ist päd-

agogisch subjektive Selbstbestimmung – individuell wie kollektiv – zu

unterstützen und zu befördern, dass Nutzer:innen wie Adressat:in-

nen den Satz »Ich entscheide und gestalte …. mit« in Bezug auf ihre

Interessen demokratisch vervollständigen können?

Literatur

Balibar, Étienne (2012): Gleichfreiheit. Politische Essays, Berlin: Suhr-

kamp.

Bayertz, Kurt (1998): Begriff und Problem der Solidarität, in: Ders.

(Hg.): Solidarität: Begriff und Problem, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

S. 11–53.

Benhabib, Seyla (2008): Die Rechte der Anderen. Ausländer, Migranten,

Bürger, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Umstrittene Solidarität

Brumlik, Micha/Brunkhorst, Hauke (Hg.) (1993): Gemeinschaft und Ge-

rechtigkeit, Frankfurt a.M.: Fischer.

Brunkhorst, Hauke (1997): Solidarität unter Fremden, Frankfurt a.M.:

Fischer.

Butler, Judith (2005): Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (2016): Anmerkungen zu einer performativen Theorie der

Versammlung, Berlin: Suhrkamp.

Castel, Robert (2005): Die Stärkung des Sozialen: Leben imneuenWohl-

fahrtsstaat, Hamburg: Hamburger Edition.

Celikates, Robin (2010): Die Demokratisierung der Demokratie. Etien-

ne Balibar über die Dialektik von konstituierender und konstitu-

tiver Macht, in: Bröckling, Ulrich/Feustel, Robert (Hg.): Das Poli-

tische denken: zeitgenössische Perspektiven, Bielefeld: transcript,

S. 59–76.

Demirović, Alex (1991): Zivilgesellschaft, Öffentlichkeit, Demokratie, in:

Das Argument 32, H. 1, S. 41–55.

Dettling, Wanfried (2000): Kultureller Wandel, soziales Kapital und die

Perspektiven einer solidarischen Gesellschaft., in: Elsen, Susanne

et al. (Hg.): Sozialen Wandel gestalten – Lernen für die Zivilgesell-

schaft, Neuwied/Kriftel: Luchterhand, S. 47–53.

Durkheim,Emile (1996): Über soziale Arbeitsteilung: Studie über dieOr-

ganisation höherer Gesellschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Etzioni,Amitai (1993):TheSpirit ofCommunity.Rights,Responsibilities,

and the Communitarian Agenda, New York: Crown Publishers.

Glathe, Julia/Gorriahn, Laura (2022): Demokratie und Migration: Kon-

flikte umMigration und Grenzziehungen in der Demokratie, in: Le-

viathan, Sonderband 39, S. 9–25.

Heinze, Rolf/Strünck, Christoph (2001): Freiwilliges soziales Engage-

ment – Potenziale und Fördermöglichkeiten, in: Heinze, Rolf G./

Olk, Thomas (Hg.): Bürgerengagement in Deutschland. Bestands-

aufnahme und Perspektiven, Opladen: Leske & Budrich, S. 233–254.

Heydorn, Heinz-Joachim (1995): Werke. Band 1–4, herausgegeben von

Irmgard Heydorn, Harmut Kappner, Gernot Koneffke & Edgar

Weick, Vaduz: Topos.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fabian Kessl: Zur historischen Konkretisierung der »Gleichfreiheit« 75

Honneth, Axel (1995): Kommunitarismus. Eine Debatte über die mora-

lischen Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt a.M./New

York: Campus.

Honneth, Axel (2003): Kampf umAnerkennung. ZurmoralischenGram-

matik sozialer Konflikte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Karakayali, Serhat (2022): Solidarität – Arbeit an den Grenzen und

Reichweiten politischer Gemeinschaft, in: Widersprüche 42, H. 163,

S. 75–88.

Kaufmann, Franz-Xaver (2002): Sozialpolitik und Sozialstaat: Soziolo-

gische Analyse, Opladen: Leske + Budrich.

Leitner,Sigrid (2013): VergleichendeAnalyse derKinderbetreuungs- und

Altenpflegepolitiken in kontinentaleuropäischen Wohlfahrtsstaa-

ten, Berlin: Duncker & Humblot.

Liegle, Ludwig (1970): Familienerziehung und sozialerWandel in der So-

wjetunion, Heidelberg: Quelle &Meyer.

Marshall, Thomas H. (1963): Citizenship and social class, in: ders. (Hg.):

Sociology at the Crossroads andOther Essays, London: Heinemann,

S. 67–128.

Rödel, Ulrich/Frankenberg, Günther/Dubiel, Helmut (1989): Die demo-

kratische Frage: ein Essay, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rosanvallon, Pierre (2017): Die Gesellschaft der Gleichen. Berlin: Suhr-

kamp.

Tyrell, Hartmann (1985): Emile Durkheim – Das Dilemma der organi-

schen Solidarität, in: Luhmann, Niklas (Hg.): Soziale Differenzie-

rung. Zur Geschichte einer Idee, Opladen: Westdeutscher Verlag,

S. 181–250.

Walzer, Michael (1988): Socializing the Welfare State, in: Gutman, Amy

(Hg.): Democracy and theWelfare State, New Jersey: Princeton Uni-

versity Press.

Weber (1980): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden

Soziologie, Tübingen: Mohr.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464656-003 - am 13.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

