Subjektivitat und Gelingen: Adorno — Derrida’

CHRISTOPH MENKE

1.

Kritik der Aufklarung

,,Die vielen mythischen Gestalten®, schreiben Max Horkheimer und Theodor W.
Adorno in der Dialektik der Aufklcirung,

lassen sich der Aufkliarung zufolge alle auf den gleichen Nenner bringen, sie reduzieren
sich auf das Subjekt. Die Antwort des Odipus auf das Ritsel der Sphinx: ,,Es ist der
Mensch® wird als stereotype Auskunft der Aufklidrung unterschiedslos wiederholt,
gleichgiiltig ob dieser ein Stlick objektiven Sinnes, die Umrisse einer Ordnung, die
Angst vor bésen Miachten oder die Hoffnung auf Erlosung vor Augen steht.!

Aufklirung, gleichgiiltig ob in ihrer griechischen oder ihrer neuzeitlichen Gestalt,
ist Subjektdenken: Sie ist ein Denken, das, was immer es als Gehalt einer Emp-
findung oder eines Gedankens vorfindet — Horkheimer und Adorno nennen: Sinn,
Ordnung, bése Michte und Erlosung —, auf das Subjekt dieser Empfindung oder

*

Ich reformuliere im Folgenden in geraffter (und an einigen Stellen verdnderter und
weiterentwickelter) Form Uberlegungen zu Adorno und Derrida, die ich ausfiihrli-
cher dargestellt habe in Christoph Menke: Spiegelungen der Gleichheit. Politische
Philosophie nach Adorno und Derrida, erw. Taschenbuchausgabe, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2004, Teil II; dieser Teil enthilt drei Kapitel, die der Taschenbuchausga-
be neu hinzugefiigt wurden.

Der vorliegende Text ist erstmals erschienen in: Eva Laqui¢ze-Waniek/Erik M.
Vogt (Hg.): Derrida und Adorno. Zur Aktualitit von Dekonstruktion und Frankfur-
ter Schule, Wien: Turia + Kant 2006.

Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufkldrung, in: Theodor W.
Adorno, Gesammelte Schriften, Bd. 3, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981, S. 22 f. —
Zum Odipusbezug der Dialektik der Aufklirung siche Christoph Menke, ,,Uber eine
Weise Nein zu sagen®, in: Nicolaus Schafthausen (Hg.)/Theodor W. Adorno, Ador-
no. Die Moglichkeit des Unmoglichen, New York, Berlin: Lukas & Sternberg 2003,
S. 61-69.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | CHRISTOPH MENKE

dieses Gedankens zuriickfiihrt. Diese Zuriickfithrung aufs Subjekt im Denken der
Aufkldrung hat einen kritischen, das heif3t einen unterscheidenden, keinen blof3
auflosenden Sinn: Sie unterscheidet an dem, das sie aufs Subjekt zuriickfiihrt,
zwischen Schein und Wahrheit. Sinn und Ordnung, angsteinfl6Bende Méchte und
erhoffte Erlosung sind bloBer Schein, sofern sie ,,objektiv* zu sein beanspruchen;
denn dies, objektiv zu sein, heilit nicht aufs Subjekt zuriickfithrbar zu sein.
»Wahr im Sinn der Aufkldrung sind Sinn und Ordnung, Angst und Erlésung
hingegen, weil und sofern sie durchs Subjekt hervorgebracht sind. Der aufklire-
risch-kritischen Zuriickfiihrung von Sinn und Ordnung, Angst und Erlésung auf
das Subjekt entspricht mithin, dem Subjekt umgekehrt die Hervorbringung von
Sinn und Ordnung, Angst und Erlgsung zuzutrauen; eines Sinns, einer Ordnung,
vielleicht gar einer Erlosung, die nicht als objektives Geschehen, sondern eben
als subjektiv erwirkt verstanden werden. Damit wird die Aufklarung zu einer (af-
firmativen) Theorie der Macht des Subjekts, des Subjekts als Macht; denn
,,Macht* (als Ubersetzung von dynamis oder potentia) bezeichnet nichts anderes
als die Fahigkeit, etwas hervorbringen oder verwirklichen zu kénnen. Was ist es,
das das Subjekt geméR der Aufklarung hervorzubringen oder zu verwirklichen
die Féhigkeit oder Macht hat? Nun, es ist das eben Genannte: Sinn, Ordnung
oder Erlgsung; also nicht (oder nicht bloB oder nicht vor allem) dullere Produkte,
,,Zeug®, sondern ,,Giiter* im Sinn des (so weit als moglich verstandenen) ,,Gu-
ten.” In anderer Ausdrucksweise: Die Aufklirung versteht Subjektivitit als die
Macht normativen Gelingens — als die Fahigkeit, Vollziige gelingen lassen zu kon-
nen. Der Name dieser Fahigkeit oder Macht des Gelingenlassens ist ,, Vernunft®.
Kritik der Aufkldrung heifit bei Horkheimer und Adorno Kritik an diesem
Subjektbegriff: Das Subjekt hat nicht die Macht, seine Vollziige normativ gelin-
gen zu lassen. Kritik der Aufklarung heifit daher formal: Entdeckung und He-
rausstellung einer Differenz. Das ist nicht eine Differenz zwischen ,verschiede-
nen‘ Subjekten, sondern im Subjekt: eben zwischen der Macht — den Féhigkeiten
oder Vermogen —, die es (erworben) hat, und dem Ideal, der Idee des Guten, auf
das das Subjekt zielt und das es antreibt. Die Entdeckung und Herausstellung
dieser Differenz im Subjekt, zwischen seiner Macht und seinem Ideal, bezeichnet
zugleich einen wesentlichen Punkt der Ubereinstimmung zwischen der ,,ilteren®
Kritischen Theorie, vor allem in der Fassung Adornos, als Negativer Dialektik,
und Derridas Programm der Dekonstruktion. Die (oder eine) ,,Dekonstruktion®
besteht nach einer frithen und viel zitierten Formulierung Derridas in dem Auf-
weis, dass die ,,Bedingung der Mdoglichkeit” irgendeines Gelingens — Derridas
Fall hier ist das Gelingen des Signierens, also: der Verbiirgung durchs Signieren
— ,.gleichzeitig, noch einmal, die Bedingung [seiner] Unmdoglichkeit, der Unmog-
lichkeit [seiner] strengen Reinheit*’ ist. Zugleich insistiert Derrida darauf, dass

2 Die subjektive Hervorbringung angsteinfloBender Michte ist, da sie kein Gut(es)
sind, von strukturell anderer Art; dariiber spreche ich hier nicht.

3 Jacques Derrida: ,,Signatur Ereignis Kontext®, in: ders., Randgénge der Philosophie,
Wien: Passagen-Verlag 1988, S.313. — Derridas Abhandlung Force de loi folgt

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 63

1 zu verstehen ist. Eine

dieser dekonstruktive Aufweis als ,,ultra-transzendenta
»transzendentale* Analyse der Mdglichkeit des Gelingens ist eine Analyse der
subjektiven Ermoglichung des Gelingens: eine Analyse der Fahigkeiten, die (und
wie sie) ein Subjekt haben muss, um Vollziige gelingen lassen zu konnen. Dass
die Dekonstruktion ,,ultra-transzendental ist, heillt, dass sie dieses Programm —
das kein anderes als das der Aufkldrung ist — nicht ,,vorkritisch® zurticknimmt;
dass sie das Gelingen verniinftiger Vollziige also nicht mimetisch versteht: als
Nachahmung, Erinnerung, Wiederholung oder Teilhabe an einer Idee des Gelin-
gens, des ,,Guten®, die (logisch) vor jeder menschlichen Praxis existiert. Sondern
dass sie von innen heraus die Aporien (wie Derrida sagt) und Widerspriiche (wie
Adorno sagt) aufweist, in die das transzendentale oder aufkldrerische Programm
in dem Versuch seiner Durchfithrung geraten muss. Kann ,,metaphysisch® ein
Denken des Subjekts genannt werden, das — wie Hegel im abschlieBenden Kapi-
tel der Wissenschaft der Logik unter der Uberschrift ,,Methode* schreibt’ — die
,,Kraft“ seiner Vernunft als ,,schlechthin unendliche* denkt: als eine Kraft, der
nichts zu widerstehen, die also die Wirklichkeit ihres gelingenden Vollzugs stets
zu gewihrleisten vermag, so denken Negative Dialektik und Dekonstruktion die
Differenz zwischen Kraft und Gelingen als unendliche; das heifit nicht als unend-
lich grof3e, aber als niemals, weil durch nichts tiberbriick- oder aufhebbare.

2. Der Unterschied

In seiner Abhandlung Gesetzeskraft bezeichnet Derrida die Differenz, deren
Aufweis die aufkldrerische Gelingensanalyse ,,paradoxal® oder ,,aporetisch® wer-
den lisst (Derrida verwendet hier beide Ausdriicke®), als den — eigentiimlichen —

demselben Programm: Sie versteht den Titel der Tagung, fiir die sie geschrieben
wurde — ,,Deconstruction and the Possibility of Justice” — als Frage danach, wie Ge-
rechtigkeit moglich gemacht werden kann; welche Bedingungen eine spezifische
Art des Tuns oder Verhaltens — primér: das der Entscheidung — erfiillen muss, ,,um
gerecht sein zu konnen: ,,Um gerecht sein zu koénnen, darf zum Beispiel die Ent-
scheidung eines Richters nicht blof einer Rechtsvorschrift oder einem allgemeinen
Gesetz folgen.” (Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autori-
tit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1991, S. 47) Wie muss der Richter handeln, also
entscheiden, ja, wie muss der Richter sein; was muss er kénnen und verwirklichen,
damit sein Handeln gelingt — damit seine Entscheidung gerecht ist?

4 Vgl. Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974, S. 107.

5 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Wissenschaft der Logik, in: Werke, Bd. 6, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1969, S. 551 f.: ,,Sie [die Methode] ist darum die hochste
Kraft oder vielmehr die einzige und absolute Kraft der Vernunft nicht nur, sondern
auch ihr hochster und einziger Trieb, durch sich selbst in allem sich selbst zu finden
und zu erkennen.

6 ,[L]ogisch-formale Paradoxien® vorzufiihren ist nach Derrida eine von ,,zwei ver-
schiedenen Bahnen oder Stilen“ der Dekonstruktion (vgl. J. Derrida: Gesetzeskraft,
S. 44).

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | CHRISTOPH MENKE

,unterschied®, der zwischen Gerechtigkeit und Recht herrscht, der sie zugleich
trennt wie verbindet: ,,Alles wire viel einfacher, wenn der Unterschied zwischen
Gerechtigkeit und Recht ein wahrer Unterschied wire, ein Gegensatz, dessen
Wirken sich logisch regeln und beherrschen lieBe.” Kein einfacher ,,logischer*
Unterschied ist der von Recht und Gerechtigkeit zunéchst in dem bereits genann-
ten Sinn, dass er ein ,,transzendentaler® ist: Was er unterscheidet, sind nicht Hin-
sichten, die auf einer Ebene liegen; auch nicht blof praktische oder normative
Anforderungen, die beide notwendig, aber nicht zugleich erfiillbar sind (und in-
sofern, in Lyotards Sinn, einen ,,Widerstreit bildeng). Sondern der Unterschied
zwischen Recht und Gerechtigkeit ist der funktionale Unterschied zwischen Er-
moglichendem und Erméglichtem. Gerade dieser Unterschied aber ldsst sich
zwischen Gerechtigkeit und Recht nicht aufrechterhalten: Das Erméglichende ist
zugleich verunmoglichend. Was immer sich vom jeweils Anderen als dessen er-
moglichender Grund zu unterscheiden und darin ithm vorzuordnen beansprucht —
das Recht oder die Gerechtigkeit —, von dem zeigt die Dekonstruktion, dass es
seinen Anspruch auf ermdéglichende, hervorbringende Macht nicht aufrechtzu-
erhalten vermag; ja, dass es durch diesen Anspruch, tiber die Macht zu verfiigen,
das jeweils Andere — sei es das Recht oder die Gerechtigkeit — zu erméglichen, es
gerade unmdoglicht macht.

Fiir die eine dieser beiden Ermoglichungsrelationen, die der Gerechtigkeit
durch das Recht, zeigt Derrida dies durch die folgende Argumentation: Der erste
Schritt dieser Argumentation besteht in der These, dass wir, um dem Anderen,
diesem ,,immer anderen Besonderen“,9 Gerechtigkeit widerfahren lassen zu kon-
nen, uns ,rechtsformig®, gemi der Form rechtlichen Entscheidens verhalten
miissen. Nur Recht kann Gerechtigkeit ermoglichen. Und zwar ist das Recht das
Ermoglichende der Gerechtigkeit, weil (oder insofern) das rechtsférmige Ent-
scheiden das Paradigma eines gut begriindeten Entscheidens ist. Dass ein gerech-
tes Entscheiden ein gut begriindetes sein muss, ergibt sich wiederum aus der
Uberlegung, dass ein gerechtes Entscheiden dadurch definiert ist, dass es nicht
willkiirlich ist; ein gerechtes Entscheiden darf sich nicht von Launen oder Vor-
lieben des Entscheidungssubjekts leiten lassen, sondern allein von objektiven,
,sachlichen® Gesichtspunkten. Das aber sind Griinde. Die Verkniipfung von
Recht und Gerechtigkeit, die Derrida vornimmt, beruht also auf der Annahme,
dass das Recht sich (zumindest auch) als eine 6ffentlich verbindliche Ordnung
von Griinden verstehen ldsst und dass allein eine Entscheidung, die durch Orien-
tierung an einer solchen offentlich verbindlichen Ordnung von Griinden gefillt
wird, nicht willkiirlich und daher gerecht sein kann. Zugleich aber gilt — aus die-
sem zweiten Zug ergibt sich die Aporie —, dass die Gerechtigkeit einer Entschei-
dung durch keine noch so guten Griinde, die fiir sie angefiihrt werden, erméglicht

7 Ebd., S. 46.
8 Es geht hier also um die Differenz zwischen différend und différance.
9 Ebd, S.51.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 65

oder gewihrleistet werden kann. Es ist immer moglich, dass eine Entscheidung
gut begriindet und doch nicht gerecht war. Eben das ist die dekonstruktiv aufge-
wiesene Aporie der Ermoglichung der Gerechtigkeit durch das Recht. Auf der
einen Seite ist das Recht das Ermoglichende der Gerechtigkeit, weil nur ein Ent-
scheiden gerecht sein kann, das sich in Griinden absichert: ein Entscheiden also,
das aus Griinden hervorgeht oder ableitbar ist. Die Gerechtigkeit einer Entschei-
dung ist aber aus den Griinden fiir die Entscheidung unableitbar; kein Grund
kann die Gerechtigkeit der durch sie begriindeten Entscheidung erzwingen oder
sicherstellen. In diesem Sinn, weil ihr Unterschied gegeniiber dem Recht, das sie
ermdglichen soll, ein unendlicher und ,,logisch [nicht zu] regeln und beherr-
schen® ist, ist die ,,Gerechtigkeit [...] eine Erfahrung des Unmdglichen®:'’ Die
Gerechtigkeit ist nicht etwas, das durch etwas anderes erméglicht werden kann.
Und zwar im eingangs erlduterten praktischen Sinn. Denn wenn die Gerechtig-
keit einer Entscheidung nicht durch die Griinde fiir diese Entscheidung gewéhr-
leistet werden kann, dann bedeutet dies, dass die Gerechtigkeit nicht durch unser
verniinftiges Tun, nicht durch das Tun unserer Vernunft, gewéhrleistet werden
kann. Gegeniiber unserem verniinftigen Tun — dem einzigen, das die Gerechtig-
keit einer Entscheidung ermdglichen und gewéhrleisten kdnnte —, bleibt die Ge-
rechtigkeit daher stets (,,irreduktibel”) ,,im Kommen®. Wenn Griinde die Gerech-
tigkeit einer Entscheidung nicht gewé#hrleisten kénnen, konnen auch wir die Ge-
rechtigkeit unserer Entscheidung nicht gewahrleisten. Ja, wir kénnen nicht einmal
mit, oder genauer: aus Griinden wissen, ob die Gerechtigkeit eingetreten ist.""

Eine verwandte Argumentation entfaltet Adorno in der Negativen Dialektik
(und sie vorbereitenden Vorlesungen). Dabei geht es auch Adorno um einen
Unterschied, eine prinzipielle ,Ungleichheit’: den Unterschied zwischen dem,
was der Geist oder das Denken selbst ist — ndmlich: ,,endlich“ — und dem, ,,was
er denkt”. ,,Um Geist zu sein, muf} er wissen, daf} er in dem, woran er reicht,
nicht sich erschopft; nicht in der Endlichkeit, der er gleicht. Darum denkt er, was
ihm entriickt wire.“'> Fiir den wahren, weil sich wissenden Geist gilt demnach
nicht, was der Erdgeist Faust entgegenhilt: dass er (nur) dem Geist gleiche, den
er, Faust, begreife (und daher nur begreife, was ihm, Faust, gleiche). Fiir den
wahren, weil sich wissenden Geist gilt, dass er sich ,,nicht gleicht“, sondern, im
Anspruch auf ,,Objektivitit”, das heifit: im Gedanken des Gelingens des Den-
kens, sich selbst ,,negiert oder ,.transzendiert”. Das Denken muss mehr sein als
es ist — das Denken muss mehr leisten als es kann, um zu gelingen.

Adorno nennt diesen Spalt, der sich im Denken auftut, die ,,unauffillige Stit-
te” der Metaphysik. Aber die in der Ungleichheit des Denkens oder Geistes von
sich angesiedelte Metaphysik versteht Adorno zugleich so, dass sie im deutlichen

10 Ebd., S. 31.

11 Zu einer anderen Art des ,,Wissens*, ob Gerechtigkeit eingetreten ist, ndmlich: aus
Erfahrung, sieche unten, Abschnitt 4.

12 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 6,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1973, S. 385.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | CHRISTOPH MENKE

Gegensatz zu dem steht, was er (mit Nietzsche) als metaphysischen ,,Optimis-
mus“," den Optimismus der (neuzeitlichen) Metaphysik bezeichnet. Einen sol-
chen Optimismus findet Adorno selbst noch bei Kant (den Nietzsche noch zu den
Ahnherren eines wahren Pessimismus gerechnet hatte). Und zwar sieht ihn
Adorno hier am Werk in dem Zusammenhang von Freiheit und Gutem, von
Autonomie und Moralitdt, den Kant behauptet; in Kants Behauptung also, dass
wer frei ist auch gut ist. In der eingangs verwendeten Terminologie ist das nichts
anderes als die Behauptung, dass dem (subjektiven) Konnen ein (objektives) Ge-
lingen korrespondiert. Jeder, der die entsprechenden subjektiven Vermogen oder
Fahigkeiten hat und anwendet, kann moralisch handeln; diese Vermdgen und ihre
Austibung stellen das Gelingen seiner moralischen Praxis sicher. Das ist die
Identitétsthese, die definiert, was ,,Metaphysik® in einem negativen Sinn, als
Gegenstand der Kritik, fiir Adorno wie Derrida ausmacht. Thr steht entgegen, was
Adorno in der miindlichen Diktion seiner moralphilosophischen Vorlesungen die
Erfahrung des ,,Absurden nennt, fiir die er sich auf Kafka (,,wenn man Kafka
einmal als einen philosophischen Dichter betrachten will*) beruft. Diese ,,Mog-
lichkeit des Absurden besteht darin, ,,dall es zwar die Idee des Guten und die
Verpflichtung, das Gute zu tun und das Gesetz zu erfiillen, gibt, dal aber gleich-
zeitig den Menschen die Moglichkeit, es zu erfiillen, [...] verweigert ist.“'* Die
,,Moglichkeit des Absurden®, die Adorno hier mit Kafka gegen Kant aufruft, be-
steht in der Divergenz zwischen (subjektivem) Konnen und (praktischem) Gelin-
gen; in der Erfahrung, dass wir — zum Beispiel — unsere moralischen Praktiken
gelingen lassen wollen, aber dies, bei allem was wir tun, nicht zu gewéhrleisten
vermdgen. Denn zwar gelingen unsere Praktiken nur durch uns, weil wir etwas
konnen, aber ihr Gelingen ist nicht garantiert durch unser Kénnen. Das Gelingen
verniinftiger Praxis ist, gerade weil es dafiir keine (im negativen Sinn des Aus-
drucks ,,metaphysische”) Moglichkeitsbedingung gibt, eine (im positiven Sinn
des Ausdrucks ,,metaphysische®) Idee. Das ist die Idee eines Gelingens oder
einer Objektivitdt, auf die alles (,,subjektive®) Denken hinaus will und die iiber
alles (,,subjektive*) Denken hinausgeht.

Dieser Gedanke, dass das Gelingen unserer verniinftigen Praktiken nicht
durch unser Kénnen gewihrleistet werden kann, dass also zwischen Kénnen und
Gelingen ein unauthebbarer ,,Unterschied (Derrida), eine prinzipielle ,,Un-
gleichheit™ (Adorno) herrscht, formuliert nicht nur einen allgemeinen (,,fallibilis-
tischen®) Vorbehalt gegeniiber der Gewissheit des Koénnens. Adornos und Derri-
das Gedanke besagt, dass (,,subjektive”) Gewissheit — noch — nicht (,,objektive*)
Wahrheit ist; auch das Bestbegriindete und somit Gewisseste kann falsch sein.
Eine fallibilistische Lesart dieser Einsicht schliefit daraus — nichts. Fallibilistisch

13 Theodor W. Adorno: Probleme der Moralphilosophie, in: ders., Nachgelassene
Schriften, Abt. IV, Bd. 10, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1996, S. 114.

14 Vgl. ebd., S. 113 f. — In der Auslassung steht bei Adorno: ,,etwa durch die Totalitt
des gesellschaftlichen Zusammenhangs, in den sie eingespannt sind“. Zu dieser ge-
sellschaftlichen Erkldrung siehe unten, Abschnitt 5.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 67

verstanden ist diese Einsicht ohne Konsequenzen, sie ldsst alles, wie es ist. Nach
dekonstruktivem wie negativ-dialektischem Verstindnis dagegen kann und muss
diese Einsicht dagegen Konsequenzen haben. Und zwar eben deshalb, weil nach
dekonstruktivem wie negativ-dialektischem Verstdndnis die Einsicht in den prin-
zipiellen Unterschied zwischen Kénnen und Gelingen in Frage stellt, ob und wie
aus ihr und auf sie noch etwas, ein Tun, folgen, die Praxis tiberhaupt noch wei-
tergehen kann. Das ist bereits in Derridas eingangs zitierter These enthalten, die
,,Bedingung der Moglichkeit des Gelingens sei ,,gleichzeitig, noch einmal, die
Bedingung [seiner] Unmdoglichkeit”. Denn das besagt ja nicht nur, dass es nichts,
kein K6nnen und keine Griinde gibt, die allein aus sich heraus das Gelingen eines
Tuns gewéhrleisten (,,ermoglichen) konnen. Derridas These besagt vielmehr
und dariiber hinaus, dass die Zuriickfithrung des Gelingens einer Praxis auf das,
was sie ermoglicht, und damit die Hervorbringung des Gelingens einer Praxis aus
dem, das sie ermdglicht, es, das Gelingen der Praxis, gerade nicht erméglicht,
sondern unmdoglich macht. Und zwar macht das Ermoglichende das Gelingen
unmoglich, weil es ignoriert, dass es, so Derrida iiber die Gerechtigkeit, ,,das
Unmégliche® ist (,,Die Gerechtigkeit ist eine Erfahrung des Unmoglichen®'?).
Das heifit: Es ist das nicht zu Ermoglichende, das durch den Versuch seiner Er-
moglichung unmoglich wird, unmoglich gemacht wird.

Durch diese Konsequenz schlieBen Dekonstruktion und Negative Dialektik
aus der fallibilistischen Einsicht in die Differenz von Gelingen und Konnen auf
eine Kritik des Konnens (oder des Subjekts). Durch diese Konsequenz fiihren
Dekonstruktion und Negative Dialektik aber auch in eine Aporie, in eine ausweg-
lose Lage. (,,Eine aporia ist das, was kein Weg ist*, heiflt es in Geselzeskraﬁ.16)
Denn wenn fiir sie zutrifft, dass sie (wie Derrida sagte), ,,ultra-transzendentale*
und mithin nicht vorkritische Formen des Denkens sind, dann kann ihre Kritik
der Erméglichung des Gelingens durch das Koénnen nicht eine (,,objektivisti-
sche) Ablosung des Gelingens vom Koénnen bedeuten. Die Aporie, in die De-
konstruktion und Negative Dialektik fithren, besteht darin, dass Gelingen durch
Konnen nicht ermoglicht werden kann, aber auch nur durch Kénnen ermoglicht
werden kann. — Den Rest meines Textes will ich darauf verwenden zu kldren, wie
eine Praxis, ein Tun im weitesten Sinn, aussehen kann, die nach Adorno und
Derrida diese Aporie auszuhalten vermag.

3. Glaube und Hoffnung
Adorno, so habe ich zitiert, beschreibt die Uberzeugung von der Identitit von

Konnen und Gelingen, Subjektivitdt und Objektivitdt als metaphysischen ,,Opti-
mismus®, der selbst noch Kants praktische Philosophie beherrsche. Dieselbe

15 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 33.
16 Ebd.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | CHRISTOPH MENKE

Identitétsthese bezeichnet Derrida in Gesetzeskraft als ,,subjektale Axiomatik*.!”
Dabei verweist der Ausdruck ,,Axiom* darauf, dass die Identitit von Kénnen und
Gelingen Ausgangspunkt und Grundlage eines ganzen (eben: ,,metaphysischen®)
Denksystems ist. Derridas Ausdruck ,,Axiom* verweist weiterhin darauf, dass
diese Identitdtsthese, entgegen ihrem Anspruch, nicht unproblematisch, gar ge-
geben und evident, sondern eine Setzung ist. Man wiirde Derridas Ausdruck —
,subjektale Axiomatik* — aber missverstehen, wenn man ihn so verstiinde, dass
die Identitdt von Subjektivitdt und Objektivitit, von Konnen und Gelingen eine
blofie Setzung, ebenso willkiirlich wie damit auch zuriickzunehmen und zu ver-
andern ist; es schiene dann, als konne man einfach auch mit einem ganz anderen
Axiom beginnen. Diesen Eindruck korrigiert der andere Ausdruck, mit dem Der-
rida bezeichnet, welchen Status die metaphysische Identitétsthese hat: Er nennt
sie ,,une présomption”. Eine ,,Prasumption® (wértlich: eine Meinung oder Uber-
zeugung, die nur auf Wahrscheinlichkeiten beruht) ist eine Schlussfolgerung bei
mangelnder Beweislage, eine Schlussfolgerung, die tiber das hinausgeht, was
sich im strengen Sinne ableiten oder beweisen und dadurch als gewiss behaupten
lasst. Mit einem ebenso liberraschenden wie gliicklichen Griff hat Alexander
Garcia Dittmann Derridas Ausdruck présomption im Deutschen mit ,,Glaube*
iibersetzt.'"® Denn auch was wir glauben, wissen wir nicht; es geht iiber alle Be-
weisgriinde hinaus. Der Prasumption oder dem Glauben an die Identitit von
Konnen und Gelingen eignet daher, so Derrida, etwas ,,Gespensterhaftes®, das
,jede Gegenwarts-Versicherung, jede Gewilheit, jede vermeintliche Kriteriolo-
gie [dekonstruiert], welche die Gerechtigkeit einer Entscheidung (eines Entschei-
dungs-Ereignisses) (ver)sichert, ja welche das Entscheidungs-Ereignis selbst si-
cherstellt.'” Zugleich aber ist, was wir glauben und sofern wir es glauben, nie-
mals bloB unsere Setzung oder Erfindung. Der Glaube an den internen Zusam-
menhang von Griinden und Gelingen, damit von unserem (subjektiven) Tun und
seinem (objektiven) Gelingen ist vielmehr ein praktischer Glaube, ein Glauben
an die Praxis: ein Glaube, ohne den keine Praxis moglich ist; wenn wir handeln,
miissen wir das glauben, ja, indem wir handeln, glauben wir das immer schon. Es
ist dieser praxiskonstitutive Glaube, ohne den wir nicht handeln kénnen, den die
,Subjektale Axiomatik* — in falscher Weise: entweder als Gewissheit oder als
Setzung — zum Ausdruck bringt.

Falsch ist die ,,subjektale Axiomatik* aber nicht nur, weil sie, was nur ge-
glaubt werden kann, zu einer sei es unproblematischen, sei es evidenten Voraus-
setzung erkldrt. Eben dadurch wird auch ihr Inhalt falsch. Wenn die Gewissheit,

17 Ebd., S.51.

18 Vgl. ebd. Gliicklich ist dieser Griff auch deshalb, weil er damals (1991) ein Vorgriff
war: ein Vorgriff auf Derridas spitere Reflexionen auf das Verhéltnis von Glauben
und Wissen; vgl. Jacques Derrida: ,,Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der
,Religion® an den Grenzen der blolen Vernunft®, in: Jacques Derrida/Gianni Vat-
timo, Die Religion, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 9-106.

19 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 51.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 69

dass wir unsere normativen Anspriiche durch unsere Handlungen und unsere
normativen Urteile durch unsere Begriindungen gewihrleisten konnen, zu einem
(,,bloBen*) Glauben wird, dann verdndert sich auch der Inhalt, dessen wir uns
gewiss sein zu konnen glaubten. Nicht nur sind Gewissheit und Glauben nicht
dasselbe, man glaubt auch nicht dasselbe, dessen man sich gewiss zu sein schien.
Zu glauben schliefit ein Bewusstsein des Nichtwissenkonnens ein. Weil es sich
dabei um das Bewusstsein des Nichtwissenkonnens des Gewahrleisten-Konnens
handelt, ist der Glaube zugleich ein Bewusstsein des Nichtgewé#hrleistenkénnens.
Dabher heilit, nicht zu wissen, sondern zu glauben, dass man durchs eigene Tun
dessen Gelingen bewirken kann, auch das eigene Tun und Bewirken anders zu
verstehen. Glauben und Wissen verlieren mithin ihre einfache Entgegensetzung
und beginnen sich zu iiberkreuzen. Vom Bewirkenkonnen durch eigenes Tun zu
wissen — das heif3t: dies zu wissen glauben —, bedeutet tiberdies zu glauben, dass
es ein Herstellen ist, dessen Gelingen durch Verfahren verbiirgt werden kann. An
das Bewirkenkonnen durch eigenes Tun zu glauben — das heift: zu wissen, dass
dies nur ein Glaube sein kann —, bedeutet hingegen tiberdies zu wissen, dass der
Erfolg des eigenen Tuns wesentlich auch von etwas, von ,,Umsténden®, abhéngt,
das oder die man nicht selbst zu garantieren vermag. Der Glaube an das Bewir-
kenkonnen durch eigenes Tun ist daher paradoxerweise, als Glaube, das heifit:
wenn er sich als Glaube weil}, immer auch ein Glaube an ein (Mit-)Wirken, das
kein eigenes Tun ist.

Adorno formuliert einen verwandten Gedanken, wenn er (immer noch im Zu-
sammenhang mit seiner Kritik auch noch der Kantischen Moralphilosophie als
eines metaphysischen ,,Optimismus*) schreibt: ,,Die das Subjekt transzendieren-
den Postulate der praktischen Vernunft, Gott, Freiheit, Unsterblichkeit, implizie-
ren Kritik am kategorischen Imperativ, der reinen subjektiven Vernunft. Ohne
jene Postulate konnte er gar nicht gedacht werden, wie sehr auch Kant das
Gegenteil beteuert; ohne Hoffnung ist kein Gutes.“?’ Das heifit: Das Gute bleibt
Gegenstand der Hoffnung — blofs der Hoffnung —, weil es, wie alles Gelingen,
nicht ein Resultat, ein Werk der ,,subjektiven Vernunft werden kann; es ist nur
durch das Subjekt moglich, aber nicht nur durch das Subjekt moglich. Dass mir
etwas gelingt, ist niemals ganz mein Verdienst, weil es stets darauf angewiesen
bleibt, dass ich Gliick gehabt habe. Worauf ich also hoffe, ist, dass die beiden
Seiten alles Gelingens, mein Selbertun und mein Gliickhaben, zusammentreten.
Wenn das geschieht, dann habe ich nicht nur etwas getan und ich habe auch nicht
nur Glick gehabt, sondern ist mir etwas gegliickt. Dann ist eingetreten, was ich
erhofft habe und wofiir ich tdtig war, ohne es dadurch, dadurch allein, hervor-
bringen zu koénnen. Darin geht meine Hoffnung, ohne die (so Adorno) ,.kein Gu-
tes ist, nicht auf eine ,,andere, schon gar nicht eine ganz andere Welt; meine
Hoffnung richtet sich darauf, dass die Welt eine Welt ist, in der sich die Hoff-
nung auf und der Glaube an das Gelingen erfiillt und bewahrheitet, die mit allem

20 Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 272.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | CHRISTOPH MENKE

subjektiven Tun gehegt werden, aber durch subjektives Tun allein, durch die
eigenen Vermogen und Vollziige des Subjekts, nicht erfiillt oder bewahrheitet
werden kénnen. Dass Hoffnung konstitutiv fiir eine Praxis ist, die gelingen will,*!
liegt daran, dass alles Gelingen davon abhéngt, dass meinem Konnen und Tun,
iiber meine Vermoégen und Vollziige hinaus, etwas entgegen oder zur Hilfe
kommt, iiber das ich nichts vermag und auf das ich nur hoffen kann. Meine
Hoffnung richtet sich auf das Geschehen eines solchen Entgegenkommens, die
Existenz eines solchen Entgegenkommenden. Weil der Verniinftige und Han-
delnde ,,irreduktibel® (Derrida) ein Glaubender und Hoffender ist, bleibt fiir ihn
alles Gelingen ebenso ,,irreduktibel” im Kommen.*

4. Erfahrung

Gegenstand des praktischen Glaubens und Hoffens ist das Gliicken: das ,,gliickli-
che Gelingen unseres Tuns. Gelingen als Gliicken gibt es nicht nur durch, aber
auch nicht ohne unser Tun. Dass wir Gelingen als Gliicken verstehen und nicht
alleine tun konnen; dass wir also ans Gelingen (nur) glauben konnen oder auf es
hoffen miissen, taugt daher nicht als ein Vorwand, schon gar nicht als ein Grund,
nichts zu tun. Es ist vielmehr genau umgekehrt so, dass es ohne diesen Glauben
und ohne diese Hoffnung gar kein Tun gibe; ohne zu glauben und zu hoffen
wiirden wir (wie Derrida schreibt) zu ,,einem bloen Zuschauer werden® und
die Idee des Gelingens, die immer nur die des Gelingens unserer Versuche sein
kann, selbst preisgeben miissen.

Aber nicht nur folgt aus Derridas und Adornos Einsicht, dass das Gliicken
unseres Tuns aus unserem Konnen unableitbar und daher im Vollzug des Tuns
ein Gegenstand von Glaube oder Hoffnung ist, nicht, dass unser Tun sinnlos und
durch Glauben oder Hoffen zu ersetzen seien. Es folgt daraus ebenso wenig, dass
das Gliicken unseres Tuns, weil es von uns allein nicht hervorgebracht werden

21 Dass Hoffnung gleichwohl kein ,,Prinzip® ist (wie Adorno gegen Bloch bemerkt),
liegt daran, dass sie kein Erstes, kein Ursprung ist, sondern sich im Gegenteil auf
ein ihr Vorgédngiges richtet: Zu hoffen heif3t, abhéngig zu sein, kein Ursprung sein
zu konnen oder wollen.

22 ,Paradox genug liegt es an diesem Ubergreifen des Performativen (an diesem
Ubergriff iiber das streng unterschiedene Performativum hinaus), an diesem stets
ibermafBigen Vorstol und Vorsprung der Deutung, an dieser Dringlichkeit und die-
ser Uberstiirzung, die der Gerechtigkeit strukturell eignen, dass sie keinen (regulati-
ven oder messianischen) Erwartungshorizont kennt. Gerade deshalb steht ihr viel-
leicht eine Zukunft (to-come) offen, kommt sie vielleicht auf uns zu; diese Zu-
kunft, dieses Zu-Kommen und jene Zukunft, welche die Gegenwart stets zu repro-
duzieren vermag, halte ich strikt auseinander. Die Gerechtigkeit bleibt im Kommen,
sie muss noch kommen, sie hat, sie ist Zu-kunft, sie ist die Dimension ausstehender
Ereignisse, deren Kommen irreduktibel ist. Die Zu-kunft wird immer die ihre (ge-
wesen) sein. (J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 56)

23 Ebd., S. 53.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 71

kann (oder: weil es von uns nicht allein hervorgebracht werden kann), ein ,,un-
endlicher Anspruch oder eine ,,unendliche* Forderung wire; dass also das Glii-
cken unseres Tuns ein bloffer Anspruch oder eine blofSe Forderung bleiben miisse
und niemals wirklich werden konne. So scheint es aber die von Adorno ge-
brauchte Rede vom Gelingen als — kantischer, regulativer — ,,Idee” nahe zu legen,
und darin liegt der Grund fiir Derrida, diese Rede zu vermeiden. Denn in der Re-
de vom Gelingen als regulativer Idee vermischen sich auf unklare Weise zwei
verschiedene Gedanken: der — richtige — Gedanke, dass (objektives) Gelingen auf
(subjektives) Konnen irreduzibel ist, dass also die Wirklichkeit des Gelingens
durch unser Tun nicht gewidhrleistet werden kann, und die — daraus weder fol-
gende noch tiberhaupt zutreffende — Behauptung, dass das gliickende Eintreten
des Gelingens, weil es durch unser Tun allein nicht verwirklicht werden koénne,
auch niemals wirklich werden kénne. Denn eben das, was das Gliicken zu einem
Gegenstand von Hoffnung und Glaube macht — niamlich: die Uberschiissigkeit
des Gliickens des Tuns iibers blo3e Tun —, eben das macht das Gliicken nicht zu
einem Ideal unendlichen, nie erfiillten Strebens, sondern, gerade umgekehrt und
im Gegenteil, zu einem Gegenstand der Erfahrung. Die Hoffnung aufs oder der
Glaube ans Gliicken im Tun (also: im Vollzug des Tuns) und die Erfahrung des
Gluckens des Tuns (also: in der Betrachtung des Tuns) entsprechen sich. Oder:
Dass das gliickende Gelingen des Tuns im Vollzug des Tuns ,,irreduktibel” im
Kommen bleibt; dass es immer noch aussteht, weil es nicht von uns gemacht
werden kann, schlieft nicht aus, sondern bedeutet gerade, dass das gliickende
Eintreten des Gelingens als wirklich geschehenes oder geschehendes erfahren
werden kann. Denn nicht nur die Einstellung der Hoffnung oder des Glaubens,
auch die der Erfahrung gilt dem Nichtmachbaren, dem Unverfiigbaren — dem
(aus der Perspektive des Tuns und seiner Griinde) Kontingenten: Ich kann nur
auf etwas hoffen, aber ich kann auch nur etwas erfahren, dessen ich mich — das
heiflt: wenn und soweit ich mich seiner — nicht ,,im Medium des sich selbst ge-
niigenden Gedankens® ,,versichern (wie Adorno vom Intelligiblen sagt*®), sein
Eintreten nicht auf dem Wege einer Analyse seiner Bedingungen feststellen und
damit durch die Hervorbringung dieser Bedingungen auch (wieder) herstellen
kann. (Das unterscheidet ebenso den Glauben wie die Erfahrung vom Wissen,
das wir allein von dem besitzen, das wir auch machen kénnen.) Allein das Kon-
tingente, aus seinen Bedingungen nicht Ableitbare ist Gegenstand der Erfahrung.
Und so, als Kontingentes, ist auch das Gliicken als Nichtmachbares Gegenstand
nicht nur einer Forderung, sondern der Erfahrung: einer Erfahrung, wie Adorno
in bewusster, in Kauf genommener Paradoxie sagt, um das genannte Missver-
stindnis aufzuldsen, er rede von der Idee des Gelingens im Sinn einer regulativen
Idee oder als einer unendlichen Forderung, — einer Erfahrung der metaphysischen
,,Idee* oder eben einer ,,metaphysischen Erfahrung.

24 Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 383.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | CHRISTOPH MENKE

Was wir in dieser Erfahrung (der Wirklichkeit der Idee) des Gliickens erfah-
ren und welche Bedeutung diese Erfahrung fiir unser Tun hat, hat Derrida, der
den Begriff der Erfahrung nicht gebraucht,” durch den Begriff der ,,Kraft be-
stimmt. Die Gerechtigkeit hat oder ist Kraft; das beschreibt, wie sie in unserem
Tun wirkt. Und zwar hat oder ist sie Kraft nicht als ein Anspruch, sondern als ein
Antrieb. Die Gerechtigkeit hat Kraft (oder ist Kraft), sofern wir sie als hier und
jetzt, in einer bestimmten Situation und zu einem bestimmten Zeitpunkt, wirkli-
che oder herrschende erfahren. Ich mochte dies die ,,Evidenz der Gerechtigkeit
oder eben der Gerechtigkeitserfahrung nennen: die Evidenz, dass ein bestimmtes
Tun gerecht war; die Evidenz also, dass in einem Tun Gerechtigkeit gewaltet hat,
nicht dass durch es Gerechtigkeit hergestellt worden ist. Diese Evidenz der Ge-
rechtigkeit(serfahrung) kann keine Gewissheit aus Griinden sein; das hat der de-
konstruktive Aufweis des ,,Unterschieds” zwischen Erméglichendem und Er-
moglichtem gezeigt. Die Evidenz der Gerechtigkeit(serfahrung) ist nicht dadurch
verbiirgt, dass ein Verhalten bzw. Urteilen bestimmten Bedingungen geniigt.
Eben deshalb aber kann die Evidenz der Gerechtigkeit(serfahrung) auch selbst
kein sicherer Grund fiir unser Tun sein. Die Evidenz, dass hier Gerechtigkeit
waltet, sagt uns nicht, wie wir Gerechtigkeit dort wiederholen kénnen — etwa in-
dem wir dort den Bedingungen geniigen, die sie hier gewihrleistet haben; denn
das haben sie niemals, auch hier nicht, wo wir die Wirklichkeit der Gerechtigkeit
erfahren haben. Dass die Evidenz der Gerechtigkeitserfahrung unser nacheifern-
des Tun antreibt, ohne einen wiederholbaren Grund fiir unser Tun darzustellen,
ist eben, was die Erfahrung der Gerechtigkeit zu einer ,,Kraft“ macht — zu einer
Kraft, also zu mehr und weniger als einem Grund. Ein Grund ist (oder wdre) das
Wissen um die Gerechtigkeit einer Tat, das heif3it: das Wissen um die Bedingun-
gen seiner Gerechtigkeit; diese Bedingungen konnten wir in unserem Tun wie-
derholen und dadurch eine Ordnung der Gerechtigkeit einsetzen oder bestétigen.
Die Erfahrung der Gerechtigkeit hingegen — das, worin die Erfahrung der Ge-
rechtigkeit {iber alles Wissen hinaus oder hinter allem Wissen zuriick ist und
Evidenz besitzt — ist (eine) Kraft: Sie treibt uns an, aber weil sie nicht auf Bedin-
gungen als Griinde zuriickzufithren ist, auch tiber alle Bedingungen und Griinde
hinaus und weiter. Wenn die Praxis der Gerechtigkeit so verstanden werden
muss, dass sie in der Evidenz der Gerechtigkeit(serfahrung) wurzelt, dann kann
diese Praxis nicht nur ein intentionaler Akt der Wiederholung und damit der Ein-
setzung oder Bekriftigung einer Ordnung, sondern muss zugleich und dariiber
hinaus ein expressiver Akt der Verwirklichung eines Triebes oder einer Kraft
sein, die eben das, was sie, als Grund, erméglicht, aussetzt — verunmdoglicht.

Dass das nicht von uns getane Gliicken unseres Tuns eine ,,Idee* ist, wie
Adorno sagt (und Derrida zu sagen vermeidet), heifit nichts anderes, als dass das

25 Der Grund dafur liegt darin, dass in Derridas Sicht der Begriff der Erfahrung, sei es
in seiner empiristischen, sei es in seiner phidnomenologischen Fassung, selbst die
Reduktion aufs Subjekt enthélt, die er kritisieren (oder dekonstruieren) will.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 73

Gelingen des Tuns kontingent — durchs Tun und seine Griinde nicht ,,verbiirgt™
(wie Adorno sagt) oder eben, relativ aufs Tun, das ,,Unmdogliche” (wie Derrida
sagt), weil nicht durchs Tun Erméglichte ist. Das zu wissen, so hat sich gezeigt,
heif3t fiir Derrida nicht, zum ,,Zuschauer” zu werden, bedeutet fiir Adorno nicht
,,Resigna‘tion“.26 Es heilit aber fiir beide ebenso wenig, ja, erst recht nicht, das
,,Geschift (wie Adorno sagt) oder im ,,Wettrennen (wie Derrida sagt) um ein
Tun mitzutun, das sein Gelingen, gar Gliicken machen kann. Denn ein solches
Verstdndnis, und ein solcher Vollzug, des Tuns 16sen den ,,Unterschied* von
Konnen und Gelingen auf und machen gerade dadurch ihren gliickhaften Ein-
stand, den sie gewihrleisten wollen, unmoglich. Das geschieht zuerst in Gestalt
eines ,,metaphysischen Optimismus* (so Adorno), dessen Reduktion des Gelin-
gens aufs Konnen sich schlieBlich (so Derrida) als ,,Nihilismus* oder ,,Zynis-
mus‘ erweist; die optimistische Identifizierung von Tun und Gelingen endet —
aufgrund ihrer Weigerung, ihren unaufhebbaren Unterschied zu denken — in der
Preisgabe der Idee des Gelingens selbst. Dieser nihilistischen Konsequenz der
optimistischen Identifizierung von Tun und Gelingen ist das (negativ-dialektisch
oder dekonstruktiv artikulierte) Wissen um den Unterschied, oder eben: die Kon-
tingenz, des Gelingens, entgegengesetzt. Denn darin wird die uneinholbare Diffe-
renz des Gelingens von unserem Tun, damit aber eben die Idee des Gelingens
festgehalten. Dem (negativ-dialektisch oder dekonstruktiv artikulierten) Wissen
um die Kontingenz des Gelingens entspricht eine Erfahrung der Wirklichkeit des
Gelingens und eine Hoffnung auf ein Kommen des Gelingens, die gerade deshalb
Tun erst ermdoglichen, weil sie kein Wissen um das richtige, das gelingende Tun
zu sein, also das Tun nicht durch Wissen zu erméglichen beanspruchen.

5. Gesellschaft

Man kann die bisherigen Uberlegungen so verstehen, dass sie den Begriff richti-
ger Praxis erldutern soll, in dem Negative Dialektik und Dekonstruktion iiberein-
stimmen: Richtige Praxis, so besagt diese Erlduterung, ist eine Praxis im Unter-
schied von K6énnen und Gelingen; eine gelingende Praxis kann nur eine sein, die
nicht gelingen kann.”’ Diese Absicht der bisherigen Erliuterungen bezeichnet
zugleich ihre Grenze, die vielleicht auch die Grenze der Gemeinsamkeit zwi-
schen Adorno und Derrida ist. Denn so zentral fiir Adornos Negative Dialektik
die kritische Umarbeitung des Konzepts gelingender Praxis ist, so klar ist zu-
gleich doch, dass das Programm der Negativen Dialektik darin nicht aufgeht.
Man kann nicht verstehen, worum es der Negativen Dialektik geht (das heifit:
man kann Adorno nicht verstehen), wenn man nicht den Satz versteht, um den

26 Vgl. Theodor W. Adorno, ,Resignation®, in: Gesammelte Schriften, Bd. 10.2,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 794-799.

27 Und das ist kein (einfaches, blofies) Paradox. Denn das erste ,.kann* hat eine ande-
re, ndmlich modallogische Bedeutung als das zweite, das eine praktische hat.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | CHRISTOPH MENKE

nicht nur die Minima Moralia kreist: die Behauptung, dass es ,,kein richtiges Le-
ben“ — an anderen Stellen sagt Adorno: kein ,richtiges Verhalten®; ich tibersetze:
keine richtige, gelingende Praxis — ,,im Falschen® gibt. An dieser These, mit der
die Negative Dialektik tiber ihre Begriffsbestimmung gelingender Praxis hinaus-
geht, in der sie mit der Dekonstruktion tibereinstimmt, mdchte ich zwei Aspekte
hervorheben.

Die These — ,,Es gibt kein richtiges Leben im Falschen® — besagt erstens, dass
gelingende Praxis selbst noch einmal in einem weiteren Kontext und Zusammen-
hang steht, von deren Zustand oder Verfassung ihr Gelingenkdnnen abhéngt; von
dessen Zustand oder Verfassung also abhingt, ob sich unser Tun in der Spannung
zwischen der Erfahrung von und Hoffnung aufs Gliicken vollzieht. Adornos
Ausdruck fiir die Gesamtheit (die ,,Totalitdt™) dieser Bedingungen ist ,,Gesell-
schaft. Dass es kein richtiges Leben im Falschen gibt, setzt also erstens voraus,
dass gelingende Praxis — im bisher erlduterten Sinn — soziale Bedingungen hat.
Und zweitens behauptet Adornos These, dass diese sozialen Bedingungen gelin-
gender Praxis heute (nur heute?) nicht erfiillt sind. Das heilit es, dass wir ,,im
Falschen® leben: Die gesellschaftliche Situation ist nicht so, dass in ihr ,richtiges
Leben®, gelingende Praxis (noch) moglich ist. Warum nicht?

Man kann die Antwort, die Adorno auf diese Frage gibt, oder genauer: die
Weise, in der Adorno auf diese Frage antwortet, in zwei Weisen charakterisieren,
die ich der Einfachheit und Kiirze halber als ,,sozialphinomenologische” und
,,sozialtheoretische® bezeichnen mochte. In phidnomenologischer Perspektive
versucht Adorno in immer neuen Beschreibungen zu zeigen, dass die Erfahrung
des Gliickens zerfallen ist und damit unsere Praxis verloren hat, was Derrida
ihren Antrieb oder ihre ,,Kraft“ genannt hatte. Dabei heif3t fiir Adorno, dass wir
die Erfahrung des Gliickens verloren haben und insofern ,,im Falschen® leben,
ausdriicklich nicht, dass wir kein Gliick mehr erfahren (oder kennen oder haben).
Im Gegenteil: Adornos Denken lebt aus der Erinnerung an erfahrenes (besser
sollte man sagen: an erlebtes) Gliick. Aber Gliick ist nicht Gliicken. Gliick ist die
(Uber-)Erfiillung des Erwiinschten und Ersehnten, Gliicken die des Gewollten
und Versuchten, das nicht selbst getane Gelingen des eigenen Tuns. Sicherlich ist
alles Gliicken niemals blo das Eintreten dessen, was man tun wollte und ver-
sucht hat. Es muss aber in einem sinnvollen Bezug dazu stehen. Adornos sozial-
phénomenologische Versuche beschreiben immer erneut Situationen, in denen
sich dieser sinnhafte Zusammenhang zwischen dem Gewollten und Versuchten
und dem Geschehenen und Eingetretenen aufgeldst hat; ,,nach Auschwitz* (nicht:
,»in Auschwitz®) ist einer der Titel fir die Beschreibung solcher Situationen, die
keine Erfahrung des Gliickens mehr kennen und in denen sich daher auch dieje-
nige Hoffnung und derjenige Glaube, ohne die keine Praxis gelingen kann, nicht
mehr auszubilden vermdgen. ,,Sozialtheoretisch® kann man im Unterschied dazu
die Versuche Adornos nennen, diesen Verlust der Erfahrung des Gliickens, damit
der Moglichkeit gelingender Praxis, durch eine Reflexion auf die Struktur be-
stehender Gesellschaften zu erklédren: Ihr Falsches, durch das sie richtiges Leben,

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 75

gelingende Praxis unmoglich machen, besteht demnach darin, dass sie einen Typ
des sozialen Zusammenhangs ausbilden, der in entscheidenden Hinsichten und
aus strukturellen Griinden nicht selbst nach dem Modell einer gelingenden Praxis
verstanden werden kann (sondern etwa als ein ,,System*). Unter den Bedingun-
gen eines solchen Typs des sozialen Zusammenhangs handeln zu miissen, bedeu-
tet daher nicht nur, einer Kontingenz zu unterstehen, die das Gliicken der Praxis
ebenso unmachbar wie gerade dadurch mdoglich macht. Es bedeutet vielmehr
einer fremden Macht, einem ,,Schicksal® ausgeliefert zu sein, die oder das nicht
Zufall — der Zufall des Gliickens oder Missgliickens —, sondern Notwendigkeit —
wenn auch: hier und jetzt unverstandliche und unbeherrschbare Notwendigkeit —
bedeutet.”®

Ich breche diese Hinweise auf eine fiir Adorno schlechthin zentrale, bei Der-
rida hingegen, wenn ich Recht sehe, weitgehend abwesende Reflexion auf die so-
ziale Bedeutung und die sozialen Bedingungen der Méglichkeit wie Unméoglich-
keit des Gelingens hier ab und nenne abschlieend nur eine letzte Konsequenz,
die diese Reflexion bei Adorno hat und die sich bei Derrida daher auch nicht fin-
det: die spannungsvolle Entgegensetzung von Sozialem und Asthetischem. Denn
die Logik auch dieser Entgegensetzung wird kontrolliert durch die von ,,richti-
gem Leben und ,,Falschem®, um die die Minima Moralia kreist. Anders gesagt:
Das Asthetische gewinnt bei Adorno seine ausgezeichnete Bedeutung nur des-
halb, weil es ,,im Falschen®, in der ,,falschen” Gesellschaft der einzige Bereich
ist, in dem gelingende, das heifit: gliickende Praxis noch méglich ist. Denn
Kunst, das heifit: die Kunst — die Kunst ,iiberhaupt‘, auch die der gelingenden
Praxis — besteht nach Adorno darin, ,,Dinge [zu] machen, von denen wir nicht
wissen, was sie sind“*’ — und die gerade darin und dadurch gliicken.

Literatur

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 6,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1973

Adorno, Theodor W.: ,,Die Kunst und die Kiinste®, in: ders., Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 10.1, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 432-453

Adorno, Theodor W.: , Resignation®, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 10.2,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 794-799

28 Diese kritische Differenz von Zufall und Schicksal, als der von praxiskonstitutiver
Kontingenz und praxisdestruktiver Notwendigkeit, die fiir Adorno zentral ist, fehlt
in der marxistischen Entfremdungskritik (und der von ihr bestimmten Kritischen
Theorie des frithen Horkheimer); vgl. Christoph Menke: ,,Kritische Theorie und tra-
gische Erkenntnis®, in: Zeitschrift fiir Kritische Theorie, Heft 5 (1997), S. 43-63.

29 Theodor W. Adorno: ,Die Kunst und die Kiinste®, in: Gesammelte Schriften,
Bd. 10.1, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 450.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | CHRISTOPH MENKE

Adorno, Theodor W.: Probleme der Moralphilosophie, in: ders., Nachgelassene
Schriften, Abt. IV, Bd.10, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1996

Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1974

Derrida, Jacques: ,,Signatur Ereignis Kontext“, in: ders., Randgénge der Philoso-
phie, Wien: Passagen-Verlag 1988, S. 291-314

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritdt‘, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1991

Derrida, Jacques: ,,Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der ,Religion® an
den Grenzen der bloBen Vernunft®, in: ders./Gianni Vattimo, Die Religion,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 9-106

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Wissenschaft der Logik, in: ders., Werke, Bd. 5
u. 6, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1969

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklarung, in: Theodor
W. Adorno, Gesammelte Schriften, Bd. 3, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981

Menke, Christoph: ,,Kritische Theorie und tragische Erkenntnis®, in: Zeitschrift
fur Kritische Theorie, Heft 5 (1997), S. 43-63

Menke, Christoph: ,,Uber eine Weise Nein zu sagen®, in: Nicolaus Schafhausen
(Hg.)/Theodor W. Adorno, Adorno. Die Moglichkeit des Unméglichen, New
York, Berlin: Lukas & Sternberg 2003, S. 61-69

Menke, Christoph: Spiegelungen der Gleichheit. Politische Philosophie nach
Adorno und Derrida, erw. Taschenbuchausgabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2004

https://dol.org/10,14361/9783839405451-004 - am 14.02.2026, 11:52:55. /dele Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

