
 

398  
398 

Arbeit am Mythos 

BASTIAN RONGE* 

Korreferat zum Beitrag „Adam, sag, wie hast du’s mit der Religion?“ von Michael S. Aßländer 

Wissenschaft, die sich selbst als fortschreitend begreift, kann ihren Vordenkern und 
Vordenkerinnen kaum gerecht werden. Sie interessiert sich für Thesen, Argumente 
und Gedanken der Vergangenheit nur insofern, als hier der Vorschein jener Wahrhei-
ten zu entdecken ist, die im späteren Fortgang erkannt worden sind. Dies gilt auch für 
die Wirtschaftswissenschaften, die sich spätestens seit dem Sieg der Marginalisten über 
die historische Schule im 19. Jahrhundert als naturwissenschaftliche Disziplin missver-
steht. Sie kann in ihrer Vergangenheit nur ihr eigenes Spiegelbild erblicken. Und so 
sieht sie auch in Adam Smith, dem schottischen Philosophen und Aufklärer, dessen 
Werk an Gedanken und Ideen reich ist, ausschließlich den Entdecker der segensrei-
chen Wirkungen freier Märkte und den Gründervater der modernen Wirtschaftstheo-
rie. Diese reduktive und sachlich unangemessene Interpretation ist durch beständige 
Wiederholung zu einem modernen Mythos geworden, der von weiten Teilen der 
nicht-wirtschaftswissenschaftlichen wie auch nicht-wissenschaftlichen Öffentlichkeit 
geteilt wird. Eine besonders interessante Art und Weise an diesem Mythos mitzuarbei-
ten besteht in der deistischen Interpretation des Smithschen Denkens, so wie sie auch von 
Michael Aßländer in seinem Aufsatz „Adam, sag, wie hast du’s mit der Religion?“ 
vertreten wird.  
Grob gesagt geht die Deismus-Interpretation davon aus, dass der moral- und wirt-
schaftsphilosophischen Theoriebildung Adam Smiths letztlich eine religiöse Überzeu-
gung zugrunde liegt, nämlich dass „Gott als Schöpfer der Welt [...] die Natur weise 
und harmonisch eingerichtet hat“ (385). Die Deismus-Interpretation stellt eine be-
kannte Möglichkeit innerhalb der Smithschen Deutungsgemeinschaft dar, die vor 
allem mit Blick auf Smiths ökonomisches Werk bzw. seine Theorie der unsichtbaren 
Hand immer wieder stark gemacht wird. Aßländer gibt zu, dass die Deismus-
Interpretation mit einigen Widerständen seitens des Quellenmaterials zu kämpfen hat: 
Zum Beispiel mit der Tatsache, dass Smith zwar „die Fächer Ethik, Ökonomie, Recht 
und natürliche Religion“ (385, FN 11) unterrichtet hat, doch zum Thema Religion 
niemals publiziert hat oder auch nur publizieren wollte. Oder mit dem Umstand, dass 
Smith in der sechsten und letzten Ausgabe seiner Theory of Moral Sentiments zahlreiche 
religionsaffine Passagen gestrichen hat, was zumindest von seinen Zeitgenossen als 
„Abstand[nahme] zur christlichen Glaubenslehre“ (393) verstanden wurde. Dennoch 
hält auch Aßländer daran fest, dass Smith letzten Endes doch „an eine zum Wohle des 
Menschen eingerichtete Welt“ (383) geglaubt hat bzw. – so die zentrale These seines 
Aufsatzes – „dass Smith eine deistische Weltsicht vertritt, die als verbindende Klam-
________________________ 
*  Dr. Bastian Ronge, Institut für Philosophie, Humboldt-Universität zu Berlin, Unter den Linden 6, 

D-10099 Berlin, E-Mail: bastian.ronge@hu-berlin.de, Forschungsschwerpunkte: Sozialphiloso-
phie, Philosophie der Aufklärung (insbesondere Schottische Aufklärung), Wirtschaftsphilosophie. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398


 

zfwu 17/3 (2016), 398–402 399 

mer zwischen seinen Hauptwerken, der Theory of Moral Sentiments und dem Wealth 
of Nations, interpretiert werden kann“ (376). Interessanterweise widmet Aßländer 
nicht den ganzen Text der Begründung dieser These. Stattdessen flechtet er im vierten 
Kapitel eine eher kursorische Darstellung über Smiths Ausführungen zur Institution 
der Kirche im Wealth of Nations ein (vgl. 389–393), die in keinem argumentativen Zu-
sammenhang mit den vorangegangenen Ausführungen steht. Aßländer begründet 
diese Unverbundenheit damit, dass Smith selbst „in seinen erhaltenen Schriften darum 
bemüht ist, strikt zwischen dem Glauben an ein höheres Wesen und den etablierten 
Amtskirchen als Institution zu unterscheiden“ (386, vgl. auch 389f.). Doch wieso be-
handelt Aßländer dann überhaupt die Themen „Religion und Kirche im Werk Adam 
Smiths“ in einem Text? Wieso begnügt er sich nicht damit, den „Stellenwert, den Reli-
gion in Smiths Leben und Werk einnimmt“ (Abstract) zu klären – vor allem ange-
sichts der Tatsache, dass die diesbezügliche Überlegungen ohnehin den weitaus größe-
ren Teil seines Textes ausmachen? 
Ein möglicher Grund für die gewählte Textkomposition könnte die rhetorische Wir-
kung sein, welche die abschließenden Ausführungen zu Smiths Behandlung der Kirche 
entfalten. Sie sollen noch einmal zur Plausibilität der Argumentation beitragen, mit der 
Aßländer im ersten Teil seines Aufsatzes die These zu beweisen versucht, dass Smiths 
Moral- und Wirtschaftsphilosophie letzten Endes vom Glauben an eine „weise einge-
richtete[] Natur“ (389) lebt. Origineller Dreh- und Angelpunkt der Argumentation ist 
die Behauptung, dass Smiths „Vorstellung einer harmonischen Weltordnung [...] we-
sentlich auf den Ideen seines akademischen Lehrers Francis Hutcheson“ (376) beruht. 
Die Engführung der Theorien von Hutcheson und Smith ist für Aßländer und seine 
Interpretationsabsicht äußerst attraktiv. Zunächst einmal erlaubt sie ihm, den Fokus 
von einem anderen Einfluss-Paar abzurücken, das für die Untersuchung des Stellen-
werts der Religion bei Smith sicherlich ebenfalls von großem Interesse wäre; gemeint 
ist das Paar Hume – Smith. Humes Philosophie stellt bekanntlich ein relativ religions-
fernes Theorieprojekt dar, insofern sie „without a benevolent guarantor God“ (Su-
derman 2015: 235) auskommt. Es ist bekannt, dass sich Smith in weiten Teilen seiner 
Theoriebildung an der Philosophie Humes orientiert und abarbeitet und noch nach 
dessen stoischem Tode zu ihm hält. Aßländers Parallelisierung von Hutchesons und 
Smiths Theoriebildung lenkt aber nicht nur von den Parallelen zwischen Hume und 
Smith ab, sondern ermöglicht es ihm vor allem, zentrale Smithsche Konzepte wie 
sympathy und selflove als deistisch fundiert zu interpretieren; zwar nicht so eindeutig 
deistisch fundiert wie bei Hutcheson, aber immer noch deistisch fundiert. 
Aßländers Argumentationsstrategie ist unter rhetorischen Gesichtspunkten bemer-
kenswert, unter sachlichen Gesichtspunkten eher fragwürdig. Unter rhetorischen Ge-
sichtspunkten ist es beeindruckend, wie Aßländer die kategorischen Differenzen zwi-
schen Hutcheson und Smith konsequent in graduelle Unterschiede umdeutet. Das 
Muster ist dabei immer dasselbe: Hutcheson vertritt zwar „in weit stärkerem Maße als 
Smith“ (380) bzw. „weit stärker als Smith“ (383) deistische Positionen bzw. ist Smith 
in dieser Hinsicht „vorsichtiger“ (379) oder „bleibt [...] skeptisch“ (384). Doch letzt-
lich sind alle inhaltlichen Differenzen zwischen Hutcheson und Smith bloß gradueller 
Natur. Auf diese Weise gelingt es Aßländer, die beiden Theoriepositionen in ein relati-
ves Verwandtschaftsverhältnis zu setzen und den Deismus der Theorie Hutchesons 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398


 

400  
400 

auf die Theoriebildung Smiths abfärben zu lassen. Unter sachlichen Gesichtspunkten 
ist diese Argumentationsstrategie jedoch äußerst fragwürdig, wie ich an drei Beispielen 
deutlich machen möchte.  

1. Aßländer gibt zu, dass Hutcheson einen moralischen Sinn zum Ausgangs-
punkt seiner moralphilosophischen Überlegungen macht, während Smith 
sympathetische Gefühle für die „Grundlage unseres sittlichen Handelns und 
Urteilens“ (380) hält. Gleichwohl behauptet er, dass trotz dieser Differenz die 
„Grundannahmen über das moralische Urteilsvermögen“ bei beiden Theore-
tikern „weitgehend gleich“ (380) sind. Das ist falsch. Zumindest wenn man 
Smith glaubt, der gerade diesen Unterschied zur Grundlage für eine systemati-
sche Grenzziehung innerhalb „jene[r] Systeme, welche das Gefühl zum Prin-
zip der Billigung machen“ (Smith 1979 [1759]: 535) zwischen der moral sense 
Philosophie Hutchesons auf der einen Seite und der sympathetischen Moral-
philosophie von Hume und ihm auf der anderen Seite macht (vgl. Smith 1979 
[1759]: 535–545). 

2. Aßländer behauptet, dass nicht nur Hutcheson, sondern auch Smith daran 
glaubt, „dass der Mensch von Natur aus dazu veranlagt ist, Mitgefühl und ge-
nerelles Wohlwollen gegenüber seinen Mitmenschen zu empfinden“ (380). Zum 
Beweis zitiert er die Einstiegspassage der Theory of Moral Sentiments, in der es heißt:  
„How selfish soever man may be supposed, there are evidently some principles 
in his nature, which interest him in the fortune of others, and render their happi-
ness necessary to him, though he derives nothing from it except the pleasure of 
seeing it.“ (Smith 1979 [1759]: 9) 

Damit glaubt Aßländer gezeigt zu haben, dass Smith mit dem Begriff der sympathy ein 
altruistisches Vermögen bezeichnet. Eine Deutung, die für die Parallelisierung von 
Hutcheson und Smith von entscheidender Bedeutung ist. Eine Deutung, die jedoch 
sachlich falsch ist. Das Vermögen der sympathy ist bei Smith weder altruistisch, noch 
egoistisch. Es bezeichnet schlicht und einfach (und ebenfalls wie bei Hume) die natür-
liche Fähigkeit des Menschen, sich in andere Menschen hineinzuversetzen und deren 
Gefühle nachzuahmen. Smith lässt daran wenig Zweifel, wie die folgende Passage 
beweist:  

„Pity and compassion are words appropriated to signify our fellow–feeling with 
the sorrow of others. Sympathy, though its meaning was, perhaps, originally the 
same, may now, however, without much impropriety, be made use of to denote 
our fellow–feeling with any passion whatever.“ (Smith 1979 [1759]: 10) 

Aßländer muss diese Passage ignorieren, um an einer Interpretation des sympathy-
Begriffs festhalten zu können, die zwar der Engführung von Smith und Hutcheson 
dienlich ist, doch hinter den Stand der Forschung zurückfällt (vgl. Haakonssen/Winch 
2006: 371 mit entsprechenden Literaturhinweisen).  

3. Aßländer erkennt, dass sich die Deismus-Interpretation des Smithschen Den-
kens vor allem auch auf die „invisisible hand als Ausdruck einer prästabilierten 
Harmonie, die das Verhalten primär eigennutzorientier Akteure zum Wohle der 
Allgemeinheit wirksam werden lässt“ (377), stützt. Die Behauptung, dass 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398


 

zfwu 17/3 (2016), 398–402 401 

Smith im Wealth of Nations eine Theorie der unsichtbaren Hand entwickelt, die 
„nothing more than the automatic equilibrating mechanism of the competiti-
ve market“ (Blaug 1998: 57) beinhaltet, macht den Kernbestand des von den 
Wirtschaftswissenschaften fabrizierten Mythos Adam Smith aus. Doch diese 
Deutung kann man nur mit mindestens halb zugekniffenen Leseaugen teilen. 
Denn: Die Metapher der unsichtbaren Hand wird von Smith im Wealth of Na-
tions bloß einmal verwendet und dies im Kontext einer kontrafaktischen Be-
schreibung ökonomischen Handelns (vgl. Wealth of Nations: IV.ii.9). Innerhalb 
der merkantilistischen Wirtschaftsordnung können die Individuen gerade 
nicht ihrer natürlichen Präferenz folgen und ihr Kapital bzw. ihre Arbeitskraft 
in jenen Wirtschaftssektor investieren, der zur Steigerung des gesellschaftli-
chen Wohlstandes am meisten beiträgt, nämlich in die Landwirtschaft (vgl. 
Wealth of Nations: II.v.12). Stattdessen sind durch Subventionen und Zölle jene 
Wirtschaftssektoren aufgebläht und über Gebühr lukrativ, von denen die All-
gemeinheit wenig, dafür die Hersteller und Händler stark profitieren. Nur in 
den nordamerikanischen Kolonien, wo Grund und Boden so günstig sind, 
dass jeder zum Landwirt werden kann (vgl. Wealth of Nations: III.iv.19), kann 
die unsichtbare Hand ihr Zauberstück vollbringen und eigennütziges Handeln 
in Allgemeinwohl ummünzen. Mit anderen Worten: Nutzenmaximierendes 
Handeln fördert für Smith nicht per se das Allgemeinwohl, sondern nur, 
wenn es den landwirtschaftlichen Sektor fördert. Aßländer verzichtet darauf, 
diesen umfassenderen Kontext der invisible hand-Idee zu rekonstruieren und 
schließt sich stattdessen ihrer wirtschaftswissenschaftlich verkürzten, dafür 
deismus-interpretatorisch verwertbaren Lesart an.  

Neben den rhetorisch geschickten, sachlich jedoch äußerst fragwürdigen Deutungs-
manövern Aßländers fällt bei der Lektüre seines Textes noch etwas auf – nämlich, 
dass er einige interessante Fragen nicht stellt. Als Leser eines Textes, der den Nachweis 
erbringen möchte, dass Smiths Denken deistisch fundiert ist, wartet man mit gespann-
ter Neugierde darauf, wie der Autor mit Smiths Pessimismus (oder Realismus) um-
geht. Wenn Smith tatsächlich „an eine zum Wohle des Menschen eingerichtete Welt“ 
(383) glaubt, wie lässt sich dann erklären, dass er sich über die geschichtsphilosophi-
sche Bedeutung der Entdeckung Amerikas im Unklaren ist und die militärische Kon-
frontation mit den nordamerikanischen Kolonien für unausweichlich hält, obwohl die 
desaströsen ökonomischen und politischen Folgen offensichtlich sind (vgl. Wealth of 
Nations, IV.vii.c.66; V.iii.92)? Wie kann es sein, dass jemand, der an die „harmonische 
Ordnung des Kosmos“ (383) glaubt, die europäische Wirtschaftsgeschichte als wider-
natürliche Entwicklung rekonstruiert (vgl. Wealth of Nations III.i.8f.) und den gegen-
wärtigen Zustand der Wirtschaft mit einem infarktgefährdeten Körper vergleicht (vgl. 
Wealth of Nations IV.vii.c.43)? 
Es wäre interessant gewesen, zu erfahren, wie Aßländer diese Fragen im Rahmen sei-
ner deistischen Interpretation beantwortet. Doch leider stellt er sich diese Fragen 
nicht. Und es wäre auch interessant gewesen, zu erfahren, wo Aßländer die begriffli-
chen Differenzen zwischen Deismus, christlichem Stoizismus und providentiellem Naturalis-
mus sieht und ob sich das so differenzierte Vokabular nutzen lässt, um Smiths Deis-
mus präziser zu bestimmen. Lässt sich Smiths ‚Deismus’ tatsächlich mit dem christli-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398


 

402  
402 

chen Stoizismus eines Hugh Blair vergleichen oder ähnelt er doch eher dem providenti-
ellen Naturalismus eines George Turnbull? Wenn ja, warum? Wenn nicht, wieso nicht?  
Dies alles sind Fragen, die man stellen und beantworten müsste, wenn man rein wis-
senschaftlich die Frage klären wollte, welchen Stellenwert die „Religion in Smiths 
Leben und Werk einnimmt“ (376). Doch es gibt kaum einen Text über Smith (und 
auch dieser Text zählt nicht dazu), der rein wissenschaftlich ist. Smith ist zu sehr zum 
Mythos geworden, seine ökonomische Theorie zu sehr mit dem Selbstbild moderner 
Gesellschaften verknüpft, als dass eine rein wissenschaftliche Auseinandersetzung mit 
ihm möglich wäre. Und dies gilt insbesondere für Texte, die sein Denken deistisch 
interpretieren. Denn: Die Deismus-Interpretation ist, und hier schließt sich der Bogen 
zum Anfang meines Kommentars, auf bislang ungeklärte Weise mit dem wirtschafts-
wissenschaftlichen Mythos von Adam Smith als Entdecker des freien Marktes ver-
bunden. Sie liefert zu diesem eine ergänzende Erzählung, indem sie herausstellt, dass 
Theorie und Praxis des freien Marktes, dass Entstehung und Fortdauer der liberalen 
Wirtschaftsordnung letzten Endes auf dem religiösen Glauben an eine von Gott ein-
gerichtete Naturordnung beruhen. Doch woher kommt diese Leidenschaft für die 
theologische Entlarvung des Wirtschaftsliberalismus? Was macht diese Interpreta-
tionshaltung so attraktiv, dass man – wie im Falle des hier vorliegenden Textes – einen 
hohen rhetorischen Aufwand betreibt und sich der Gefahr aussetzt, für eine tendenzi-
ell unsachliche Argumentation kritisiert zu werden? Mit diesen offenen Fragen lässt 
uns der Aufsatz von Aßländer zurück, indem er die Ausgangsfrage „Adam, sag, wie 
hast du’s mit der Religion?“ auf die Art und Weise beantwortet, wie er sie beantwortet.  

Literaturverzeichnis  
Blaug, M. (1998): Economic Theory in Retrospect, Cambridge: Cambridge University Press. 
Haakonssen, K./Winch, D. (2006): The Legacy of Adam Smith, in: Haakonssen, K. (Ed.): The Cam-

bridge Companion to Adam Smith, Cambridge: Cambridge University Press, 366–394. 
Smith, Adam (1979): The Theory of Moral Sentiments, Oxford: Oxford University Press. 
Sudermann, J. (2015): Religion and Philosophy, in: Garrett, A./Harris, J.A. (Eds.): Scottish Phi-

losophy in the Eighteenth Century, Vol. 1: Morals, Politics, Art, Religion, Oxford: 
Oxford University Press, 196–238. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398

