398

Arbeit am Mythos

BASTIAN RONGE'

Korreferat zum Beitrag ,,Adam, sag, wie hast du’s mit der Religion?* von Michael S. Afflinder

Wissenschaft, die sich selbst als fortschreitend begreift, kann ihren Vordenkern und
Vordenkerinnen kaum gerecht werden. Sie interessiert sich fiir Thesen, Argumente
und Gedanken der Vergangenheit nur insofern, als hier der Vorschein jener Wahrhei-
ten zu entdecken ist, die im spiteren Fortgang erkannt worden sind. Dies gilt auch fiir
die Wirtschaftswissenschaften, die sich spitestens seit dem Sieg der Marginalisten tiber
die historische Schule im 19. Jahrhundert als naturwissenschaftliche Disziplin missver-
steht. Sie kann in ihrer Vergangenheit nur ihr eigenes Spiegelbild erblicken. Und so
sieht sie auch in Adam Smith, dem schottischen Philosophen und Aufklirer, dessen
Werk an Gedanken und Ideen reich ist, ausschlieBlich den Entdecker der segensrei-
chen Wirkungen freier Mirkte und den Griindervater der modernen Wirtschaftstheo-
rie. Diese reduktive und sachlich unangemessene Interpretation ist durch bestindige
Wiederholung zu einem modernen Mythos geworden, der von weiten Teilen der
nicht-wirtschaftswissenschaftlichen wie auch nicht-wissenschaftlichen Offentlichkeit
geteilt wird. Eine besonders interessante Art und Weise an diesem Mythos mitzuarbei-
ten besteht in der deistischen Interpretation des Smithschen Denkens, so wie sie auch von
Michael ABlinder in seinem Aufsatz ,,Adam, sag, wie hast du’s mit der Religion?*
vertreten wird.

Grob gesagt geht die Deismus-Interpretation davon aus, dass der moral- und wirt-
schaftsphilosophischen Theoriebildung Adam Smiths letztlich eine religiose Uberzeu-
gung zugrunde liegt, nimlich dass ,,Gott als Schopfer der Welt [...] die Natur weise
und harmonisch eingerichtet hat* (385). Die Deismus-Interpretation stellt eine be-
kannte Moglichkeit innerhalb der Smithschen Deutungsgemeinschaft dar, die vor
allem mit Blick auf Smiths 6konomisches Werk bzw. seine Theorie der unsichtbaren
Hand immer wieder stark gemacht wird. ABlinder gibt zu, dass die Deismus-
Interpretation mit einigen Widerstinden seitens des Quellenmaterials zu kimpfen hat:
Zum Beispiel mit der Tatsache, dass Smith zwar ,,die Ficher Ethik, Okonomie, Recht
und natirliche Religion® (385, FN 11) unterrichtet hat, doch zum Thema Religion
niemals publiziert hat oder auch nur publizieren wollte. Oder mit dem Umstand, dass
Smith in der sechsten und letzten Ausgabe seiner Theory of Moral Sentiments zahlreiche
religionsaffine Passagen gestrichen hat, was zumindest von seinen Zeitgenossen als
»Abstand[nahme]| zur christlichen Glaubenslehre® (393) verstanden wurde. Dennoch
halt auch ABlinder daran fest, dass Smith letzten Endes doch ,,an eine zum Wohle des
Menschen eingerichtete Welt™ (383) geglaubt hat bzw. — so die zentrale These seines
Aufsatzes — ,,dass Smith eine deistische Weltsicht vertritt, die als verbindende Klam-

Dr. Bastian Ronge, Institut fiir Philosophie, Humboldt-Universitit zu Berlin, Unter den Linden 6,
D-10099 Betlin, E-Mail: bastian.ronge@hu-betlin.de, Forschungsschwerpunkte: Sozialphiloso-
phie, Philosophie der Aufklirung (insbesondere Schottische Aufklirung), Wirtschaftsphilosophie.

1P 216.73.216.96, am 12.01.2026, 01:36:08. © Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fr oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398

mer zwischen seinen Hauptwerken, der Theory of Moral Sentiments und dem Wealth
of Nations, interpretiert werden kann“ (376). Interessanterweise widmet ABlinder
nicht den ganzen Text der Begriindung dieser These. Stattdessen flechtet er im vierten
Kapitel eine eher kursorische Darstellung tber Smiths Ausfithrungen zur Institution
der Kirche im Wealth of Nations ein (vgl. 389-393), die in keinem argumentativen Zu-
sammenhang mit den vorangegangenen Ausfitlhrungen steht. ABlinder begriindet
diese Unverbundenheit damit, dass Smith selbst ,,in seinen erhaltenen Schriften darum
bemtiht ist, strikt zwischen dem Glauben an ein hoheres Wesen und den etablierten
Amtskirchen als Institution zu unterscheiden® (386, vgl. auch 389f.). Doch wieso be-
handelt ABlinder dann iberhaupt die Themen ,,Religion und Kirche im Werk Adam
Smiths® in eznem Text? Wieso begnligt er sich nicht damit, den ,,Stellenwert, den Reli-
gion in Smiths Leben und Werk einnimmt® (Abstract) zu kldren — vor allem ange-
sichts der Tatsache, dass die diesbeziigliche Uberlegungen ohnehin den weitaus gréG3e-
ren Teil seines Textes ausmachen?

Ein méglicher Grund fiir die gewihlte Textkomposition kénnte die rhetorische Wit-
kung sein, welche die abschlieBenden Ausfithrungen zu Smiths Behandlung der Kirche
entfalten. Sie sollen noch einmal zur Plausibilitit der Argumentation beitragen, mit der
ABlander im ersten Teil seines Aufsatzes die These zu beweisen versucht, dass Smiths
Moral- und Wirtschaftsphilosophie letzten Endes vom Glauben an eine ,,weise einge-
richtete[] Natur* (389) lebt. Origineller Dreh- und Angelpunkt der Argumentation ist
die Behauptung, dass Smiths ,,Vorstellung einer harmonischen Weltordnung |[...] we-
sentlich auf den Ideen seines akademischen Lehrers Francis Hutcheson® (376) beruht.
Die Engfithrung der Theorien von Hutcheson und Smith ist fiir ABlinder und seine
Interpretationsabsicht dullerst attraktiv. Zunichst einmal erlaubt sie ihm, den Fokus
von einem anderen Einfluss-Paar abzurtcken, das fir die Untersuchung des Stellen-
werts der Religion bei Smith sicherlich ebenfalls von grolem Interesse wire; gemeint
ist das Paar Hume — Smith. Humes Philosophie stellt bekanntlich ein relativ religions-
fernes Theorieprojekt dar, insofern sie ,,without a benevolent guarantor God* (Su-
derman 2015: 235) auskommt. Es ist bekannt, dass sich Smith in weiten Teilen seiner
Theoriebildung an der Philosophie Humes orientiert und abarbeitet und noch nach
dessen stoischem Tode zu ihm hilt. ABlinders Parallelisierung von Hutchesons und
Smiths Theoriebildung lenkt aber nicht nur von den Parallelen zwischen Hume und
Smith ab, sondern ermdglicht es ihm vor allem, zentrale Smithsche Konzepte wie
sympathy und selflove als deistisch fundiert zu interpretieren; gwar nicht so eindeutig
deistisch fundiert wie bei Hutcheson, aber immer noch deistisch fundiert.

ABlinders Argumentationsstrategie ist unter rhetorischen Gesichtspunkten bemer-
kenswert, unter sachlichen Gesichtspunkten eher fragwiirdig. Unter rhetorischen Ge-
sichtspunkten ist es beeindruckend, wie ABlinder die kategorischen Differenzen zwi-
schen Hutcheson und Smith konsequent in graduelle Unterschiede umdeutet. Das
Muster ist dabei immer dasselbe: Hutcheson vertritt zwar ,,in weit stirkerem Mal3e als
Smith* (380) bzw. ,,weit stirker als Smith* (383) deistische Positionen bzw. ist Smith
in dieser Hinsicht ,,vorsichtiger” (379) oder ,,bleibt [...] skeptisch® (384). Doch letzt-
lich sind alle inhaltlichen Differenzen zwischen Hutcheson und Smith blo3 gradueller
Natur. Auf diese Weise gelingt es ABlinder, die beiden Theoriepositionen in ein relati-
ves Verwandtschaftsverhiltnis zu setzen und den Deismus der Theorie Hutchesons

zfwu 17/3 (2016), 398-402 399

1P 216.73.216.96, am 12.01.2026, 01:36:08. © Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398

400

auf die Theoriebildung Smiths abfirben zu lassen. Unter sachlichen Gesichtspunkten
ist diese Argumentationsstrategie jedoch duBerst fragwiirdig, wie ich an drei Beispielen
deutlich machen méchte.

1. ABldnder gibt zu, dass Hutcheson einen moralischen Sinn zum Ausgangs-
punkt seiner moralphilosophischen Uberlegungen macht, wihrend Smith
sympathetische Gefiihle fir die ,,Grundlage unseres sittlichen Handelns und
Urteilens* (380) hilt. Gleichwohl behauptet er, dass trotz dieser Differenz die
,»Grundannahmen iber das moralische Urteilsvermégen® bei beiden Theore-
tikern ,,weitgehend gleich® (380) sind. Das ist falsch. Zumindest wenn man
Smith glaubt, der gerade diesen Unterschied zur Grundlage fiir eine systemati-
sche Grenzziehung innerhalb ,jene[r] Systeme, welche das Gefithl zum Prin-
zip der Billigung machen® (Smith 1979 [1759]: 535) zwischen der moral sense
Philosophie Hutchesons auf der einen Seite und der sympathetischen Moral-
philosophie von Hume und ihm auf der anderen Seite macht (vgl. Smith 1979
[1759]: 535-545).

2. ABlinder behauptet, dass nicht nur Hutcheson, sondern auch Smith daran
glaubt, ,,dass der Mensch von Natur aus dazu veranlagt ist, Mitgefiihl und ge-
nerelles Wohlwollen gegeniiber seinen Mitmenschen zu empfinden® (380). Zum
Beweis zitiert er die Einstiegspassage der Theory of Moral Sentiments, in der es heil3t:

,,How selfish soever man may be supposed, there are evidently some principles
in his nature, which interest him in the fortune of others, and render their happi-
ness necessary to him, though he derives nothing from it except the pleasure of
seeing it.* (Smith 1979 [1759]: 9)

Damit glaubt ABlinder gezeigt zu haben, dass Smith mit dem Begriff der sympathy ein
altruistisches Vermogen bezeichnet. Eine Deutung, die fiir die Parallelisierung von
Hutcheson und Smith von entscheidender Bedeutung ist. Eine Deutung, die jedoch
sachlich falsch ist. Das Vermdgen der sympathy ist bei Smith weder altruistisch, noch
egoistisch. Es bezeichnet schlicht und einfach (und ebenfalls wie bei Hume) die natiir-
liche Fihigkeit des Menschen, sich in andere Menschen hineinzuversetzen und deren
Gefithle nachzuahmen. Smith ldsst daran wenig Zweifel, wie die folgende Passage
beweist:

,,Pity and compassion are words appropriated to signify our fellow—feeling with
the sorrow of others. Sympathy, though its meaning was, perhaps, originally the
same, may now, however, without much impropriety, be made use of to denote
our fellow—feeling with any passion whatever.” (Smith 1979 [1759]: 10)

ABlinder muss diese Passage ignorieren, um an einer Interpretation des sympathy-
Begriffs festhalten zu kénnen, die zwar der Engfithrung von Smith und Hutcheson
dienlich ist, doch hinter den Stand der Forschung zuriickfillt (vgl. Haakonssen/Winch
2006: 371 mit entsprechenden Literaturhinweisen).

3. ABldnder erkennt, dass sich die Deismus-Interpretation des Smithschen Den-
kens vor allem auch auf die ,,znwisisible hand als Ausdruck einer prastabilierten
Harmonie, die das Verhalten primir eigennutzorientier Akteure zum Wohle der
Allgemeinheit wirksam werden ldsst (377), stitzt. Die Behauptung, dass

1P 216.73.216.96, am 12.01.2026, 01:36:08. © Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398

Smith im Wealth of Nations eine Theorie der unsichtbaren Hand entwickelt, die
,»nothing more than the automatic equilibrating mechanism of the competiti-
ve market” (Blaug 1998: 57) beinhaltet, macht den Kernbestand des von den
Wirtschaftswissenschaften fabrizierten Mythos Adam Smith aus. Doch diese
Deutung kann man nur mit mindestens halb zugekniffenen Leseaugen teilen.
Denn: Die Metapher der unsichtbaren Hand wird von Smith im Wealth of Na-
tions blof3 einmal verwendet und dies im Kontext einer kontrafaktischen Be-
schreibung 6konomischen Handelns (vgl. Wealth of Nations: 1V ii.9). Innerhalb
der merkantilistischen Wirtschaftsordnung koénnen die Individuen gerade
nicht ihrer natlrlichen Priferenz folgen und ihr Kapital bzw. ihre Arbeitskraft
in jenen Wirtschaftssektor investieren, der zur Steigerung des gesellschaftli-
chen Wohlstandes am meisten beitrdgt, nimlich in die Landwirtschaft (vgl.
Wealth of Nations: 11.v.12). Stattdessen sind durch Subventionen und Zélle jene
Wirtschaftssektoren aufgebldht und tiber Gebiihr lukrativ, von denen die All-
gemeinheit wenig, dafiir die Hersteller und Hindler stark profitieren. Nur in
den nordamerikanischen Kolonien, wo Grund und Boden so giinstig sind,
dass jeder zum Landwirt werden kann (vgl. Wealth of Nations: 111.iv.19), kann
die unsichtbare Hand ihr Zauberstiick vollbringen und eigenniitziges Handeln
in Allgemeinwohl ummiinzen. Mit anderen Worten: Nutzenmaximierendes
Handeln foérdert fiir Smith nicht per se das Allgemeinwohl, sondern nur,
wenn es den landwirtschaftlichen Sektor fordert. ABlinder verzichtet darauf,
diesen umfassenderen Kontext der znvisible hand-1dee zu rekonstruieren und
schlieBt sich stattdessen ihrer wirtschaftswissenschaftlich verkiirzten, dafir
deismus-interpretatorisch verwertbaren Lesart an.

Neben den rhetorisch geschickten, sachlich jedoch duBlerst fragwiirdigen Deutungs-
manovern ABlinders fallt bei der Lektire seines Textes noch etwas auf — nimlich,
dass er einige interessante Fragen nicht stellt. Als Leser eines Textes, der den Nachweis
erbringen mdchte, dass Smiths Denken deistisch fundiert ist, wartet man mit gespann-
ter Neugierde darauf, wie der Autor mit Smiths Pessimismus (oder Realismus) um-
geht. Wenn Smith tatsichlich ,,an eine zum Wohle des Menschen eingerichtete Welt®
(383) glaubt, wie lisst sich dann erkldren, dass er sich iber die geschichtsphilosophi-
sche Bedeutung der Entdeckung Amerikas im Unklaren ist und die militdrische Kon-
frontation mit den nordamerikanischen Kolonien fur unausweichlich hilt, obwohl die
desastrésen 6konomischen und politischen Folgen offensichtlich sind (vgl. Wealth of
Nations, IV .vii.c.66; V.iii.92)? Wie kann es sein, dass jemand, der an die ,,harmonische
Ordnung des Kosmos* (383) glaubt, die europiische Wirtschaftsgeschichte als wider-
natiirliche Entwicklung rekonstruiert (vgl. Wealth of Nations 111.1.8f.) und den gegen-
wirtigen Zustand der Wirtschaft mit einem infarktgefihrdeten Koérper vergleicht (vgl.
Wealth of Nations IV .vii.c.43)?

Es wire interessant gewesen, zu erfahren, wie ABlinder diese Fragen im Rahmen sei-
ner deistischen Interpretation beantwortet. Doch leider stellt er sich diese Fragen
nicht. Und es wire auch interessant gewesen, zu erfahren, wo ABlinder die begriffli-
chen Differenzen zwischen Dedsmus, christlichem Stoigismus und providentiellems Naturalis-
mus sieht und ob sich das so differenzierte Vokabular nutzen lisst, um Smiths Deis-
mus priziser zu bestimmen. Lisst sich Smiths ,Deismus’ tatsichlich mit dem christli-

zfwu 17/3 (2016), 398-402 401

1P 216.73.216.96, am 12.01.2026, 01:36:08. © Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398

402

chen Stoizismus eines Hugh Blair vergleichen oder dhnelt er doch eher dem providenti-
ellen Naturalismus eines George Turnbull? Wenn ja, warum? Wenn nicht, wieso nicht?

Dies alles sind Fragen, die man stellen und beantworten miisste, wenn man rein wis-
senschaftlich die Frage kliren wollte, welchen Stellenwert die ,,Religion in Smiths
Leben und Werk einnimmt® (376). Doch es gibt kaum einen Text tiber Smith (und
auch dieser Text zdhlt nicht dazu), der rein wissenschaftlich ist. Smith ist zu sehr zum
Mythos geworden, seine 6konomische Theorie zu sehr mit dem Selbstbild moderner
Gesellschaften verkniipft, als dass eine rein wissenschaftliche Auseinandersetzung mit
ihm méglich wire. Und dies gilt insbesondere fir Texte, die sein Denken deistisch
interpretieren. Denn: Die Deismus-Interpretation ist, und hier schlief3t sich der Bogen
zum Anfang meines Kommentars, auf bislang ungeklirte Weise mit dem wirtschafts-
wissenschaftlichen Mythos von Adam Smith als Entdecker des freien Marktes vet-
bunden. Sie liefert zu diesem eine erginzende Erzihlung, indem sie herausstellt, dass
Theorie und Praxis des freien Marktes, dass Entstehung und Fortdauer der liberalen
Wirtschaftsordnung letzten Endes auf dem religiésen Glauben an eine von Gott ein-
gerichtete Naturordnung beruhen. Doch woher kommt diese Leidenschaft fiir die
theologische Entlarvung des Wirtschaftsliberalismus? Was macht diese Interpreta-
tionshaltung so attraktiv, dass man — wie im Falle des hier vorliegenden Textes — einen
hohen rhetorischen Aufwand betreibt und sich der Gefahr aussetzt, fur eine tendenzi-
ell unsachliche Argumentation kritisiert zu werden? Mit diesen offenen Fragen ldsst
uns der Aufsatz von ABlinder zuriick, indem er die Ausgangsfrage ,,Adam, sag, wie
hast du’s mit der Religion?* auf die Art und Weise beantwortet, wie er sie beantwortet.

Literaturverzeichnis

Blaug, M. (1998): Economic Theory in Retrospect, Cambridge: Cambridge University Press.

Haakonssen, K./ Wineh, D. (2006): The Legacy of Adam Smith, in: Haakonssen, K. (Ed.): The Cam-
bridge Companion to Adam Smith, Cambridge: Cambridge University Press, 366—394.

Smith, Adam (1979): The Theory of Moral Sentiments, Oxford: Oxford University Press.

Sudermann, J. (2015): Religion and Philosophy, in: Garrett, A./Harris, J.A. (Eds.): Scottish Phi-
losophy in the Eighteenth Century, Vol. 1: Morals, Politics, Art, Religion, Oxford:
Oxford University Press, 196-238.

1P 216.73.216.96, am 12.01.2026, 01:36:08. © Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fr oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-398

