40

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Problem der Irakforschung beheben, indem er im Gegensatz zu Konfessionalismus
oder beispielsweise Tribalismus keine spezifische Gruppenform benennt und daher
auf konfessionelle genauso wie ethnische oder gar soziale Gruppen anwendbar ist.
Zubaida bezeichnet mit dem Begriff die Orientierung an den Bevolkerungsgruppen
im spiten osmanischen Reich, was den Begriff insbesondere fiir die Beschiftigung
mit der einsetzenden Konfessionalisierung in den sich im Anschluss an die Aufls-
sung des osmanischen Reiches herausbildenden Nationalstaaten interessant ma-
chen kénnte.*

2.2 Konfessionalisierung und Heterogenitat

Um einen gesellschaftlichen Aushandlungsprozess in seiner Dynamik beschreiben
zu konnen, ist ein analytischer Zugang notwendig, der die Offenheit unabgeschlos-
sener Aushandlungen in Wert setzt. Daher orientiert sich die vorliegende Arbeit an
der Philosophie von Jacques Derrida, die explizit an Heterogenitat (also: Heteroge-
nitit aufallen Ebenen, innerhalb einer Gesellschaft, innerhalb einer Konfession, in-
nerhalb deren historischen Entwicklung, bis hin zum Individuum, selbst der Hete-
rogenitdt mit sich selbst) ausgerichtet ist und dadurch Differenzierungsprozesse zu
beschreiben hilft.

Um die Wirkmichtigkeit von Vorstellungen innerhalb einer Gesellschaft be-
schreiben zu kénnen, die sie trotz ihrer Unabgeschlossenheit und Umstrittenheit
auszuilben vermoégen, wird Derridas Denken durch das Konzept Postfundamenta-
lismus erginzt, wie es Oliver Marchart ausgearbeitet hat. Beide Elemente dienen
letztlich dazu, die Konfessionalitit in ihrer historischen Kontingenz zu erfassen.
Wie dieser Zugang in der vorliegenden Untersuchung Anwendung findet und
welche Konsequenzen sich daraus fir das Verstindnis der Konfessionalisierung
ergeben, wird in den folgenden Unterkapiteln ausgefiihrt.

2.2.1 Heterogenitats-Orientierung als Untersuchungszugang

Bevor die Beschiftigung mit Konfession einsetzen kann, muss geklirt werden,
welche Voraussetzungen und Annahmen diese Beschiftigung enthalt. Die wissen-
schaftliche Auseinandersetzung mit Konfessionalismus im Nahen Osten trigt eine
besondere Verantwortung angesichts der Bedeutung, die dem Verhiltnis zwischen
den Konfessionen (nicht nur, aber insbesondere) im Irak nach 2003 zukommt. Es

64  Zubaida, Sami: Community, Class and Minorities in Iraqgi Politics, in: Fernea, Robert A.; Louis,
Wm. Roger (Hg.): The Iraqgi revolution of 1958. The old social classes revisited, London 1991,
S.197 —210; Zubaida, Sami: Communalism and Thwarted Aspirations of Iraqi Citizenship, in:
Middle East Report (237), 2005, S. 8 —11.

https://dol.org/10:14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 18:47:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

gilt daher, die Implikationen der jeweiligen theoretischen Ansitze zu reflektieren.
Sie bestimmen das Narrativ, das durch die Wissenschaft aufgebaut wird und die
Wahrnehmung der Bevélkerungen der Region rahmt, entscheidend mit.%

Das soll selbstredend nicht bedeuten, der jeweilige Analysezugang sei nach po-
litischem Gutdiinken auszuwihlen, um entsprechend genehme Ergebnisse zu er-
zielen. Aber analytische Ansitze beinhalten meist Voraussetzungen und Vorannah-
men, die durch ihre Verwendung mittransportiert werden. Solche Voraussetzungen
sind oft nur implizit vorhanden, statt dass sie explizit thematisiert werden (und oft
scheint bei Forschenden auch ein Bewusstsein fiir die selbst transportierten Impli-
kationen zu fehlen — oder zumindest die Bereitschaft, sich mit ihnen auseinander-
zusetzen). Auf solche Defizite verweist Peter Engelmann, wenn er bei seiner Aus-
einandersetzung mit der Philosophie Jacques Derridas deren Leistung hervorhebt,
Begriindungsverfahren bzw. deren voluntaristischen Abbruch konsequent zu pro-
blematisieren. Er kritisiert, dass auf entsprechende philosophische Reflexionen in
vielen Wissenschaftsbereichen oft verzichtet werde:

»Im Zuge der neuzeitlichen Theorieentwicklung wollten sich die Wissenschaften
in ihrem Begriindungsverfahren von der >Bevormundung« durch die Philosophie
I6sen. Das Resultatistjedoch immer nursschlechte Philosophies, weil sich die phi-
losophiefreie Begriindung schliesslich immer wieder nur einem Abbruch der Re-
flexion verdankt und so hinter den Wissensstand der Philosophie zuriickfillt, die
sich das Denken des Grundes zur Aufgabe macht.«¢

Begrinungsverfahren zu reflektieren ist allerdings kein Selbstzweck. Wenn konkret
das Vorgehen, die Zugehérigkeit als Grundlage fiir die Klassifikation von Menschen
zu bestimmen und anhand einer solchen »Ordnung« gesellschaftliche Entwicklun-
gen (bzw. Konflikte) zu erkliren, nicht reflektiert wird, so ist das nicht nur wissen-
schaftlich ungeniigend. Ein solches Vorgehen legitimiert auch politische Ordnun-
gen, die fiir sich in Anspruch nehmen, eine entsprechende Ordnung zu reprasen-
tieren.

Wie Engelmann herausgearbeitet und auch Derrida selbst erklirt hat, handelt
es sich beim »Dekonstruktion« genannten Ansatz um eine Differenzphilosophie mit
explizit antitotalitaristischer Ausrichtung.”’ Der Schliissel zu dieser Ausrichtung,

65  Die Ergebnisse, die von der Forschung zu Konfession produziert werden, sind genauso als
Narrativ zu betrachten, wie die Bedeutung, welche der Konfessionalitat durch die Akteure
im Irak zugesprochen wird. Der Begriff Narrativ wird hier im Sinne von Albrecht Koschorke
verwendet (Koschorke, Albrecht: Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer Allgemeinen Er-
zahltheorie, Frankfurt a.M. 2012).

66  Engelmann, Peter: Dekonstruktion. Jacques Derridas semiotische Wende der Philosophie,
Wien 2013, S.137 —138.

67 Vgl.ebd.,S. 48.

https://dol.org/10:14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 18:47:08, - Open A

4


https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

das eigentliche Begriindungsverfahren, liegt in ihrer Orientierung an Heterogeni-
tit. Engelberg begriindet dies zunichst iber den Umbkehrschluss, dass totalitire
Weltsichten auf Heterogenititsentwertungen angewiesen seien:

»Dass Heterogenitatsentwertung ein zentrales Merkmal totalitdrer Weltsicht und
Ideologie ist, bestatigt auch die Anschauung. Der Rassenwahn des Nationalsozia-
lismus setzt sich ebenso tber die Rechte des Einzelnen hinweg wie die Emanzi-
pationsidee des Kommunismus. Gleiches gilt fir den Missbrauch von Religiositat
firs>heilige«Kriege oder fiir nationale Mobilmachungen. Antitotalitire Positionen
bringen gegen alle Abstraktionen die Unverletzlichkeit der Rechte des Individu-
ums in Anschlag. Vor alle allgemeinen Merkmale, die Menschen einteilen, wird
ihre Eigenheit als Individuen gesetzt, aus der sich das Recht auf ihr individuel-
les Leben ableitet, das von keiner Abstraktion abhingt und in keiner Verfliigung
steht.«

Die Dekonstruktion unterscheidet sich von anderen Ansitzen nicht dadurch, dass
sie Essentialisierungen die Geltung von Heterogenitit entgegensetzt. »Sie unter-
scheidet sich von anderen antitotalitiren Ansitzen vielmehr dadurch, dass sie die
Essenz der antitotalitiren Position noch einmal problematisiert und darauf hin-
weist, dass die Behauptung von Heterogenitit als Positivitit selbst noch einmal die
Méglichkeit des Totalitarismus enthilt.«*

Hier nun wird deutlich, worin der Gewinn dieses »antitotalitiren« Ansatzes fiir
die Beschiftigung mit Konfessionalitit liegt: Er greift die Problematik der Essen-
tialisierung durch ein konsequentes Denken von Heterogenitit auf. In der Formu-
lierung »die Behauptung von Heterogenitit als Positivitit« lisst sich unschwer die
Problematik erkennen, die am Ursprung der Debatte iiber Konfessionalismus liegt.
Ein auf der Hand liegendes Beispiel fiir die Essentialisierung im Namen einer an-
geblichen Heterogenitit ist das Bemithen der amerikanisch geleiteten Ubergangs-
verwaltung im Irak (Coalition Provisional Authority, CPA), einen Ubergangsrat zu
formen, der die ethnokonfessionellen Gruppen innerhalb der irakischen Bevolke-
rung respektiere. Im Ubergangsgesetz liest sich das folgendermassen: »The electoral
law shall aim to achieve the goal of [...] having fair representation for all commu-
nities in Iraq [...].«”® Ein Ansinnen, das zwar Heterogenitit gegeniiber dem (oft als
totalitaristisch bezeichneten) Ba‘t-Regime in Wert setzt, die dazu herangezogenen
konfessionellen und ethnischen Identititen aber wiederum in einer essentialisie-
renden Weise als unhinterfragte Voraussetzung festschreibt.

68  Ebd., S.194.

69 Ebd.,S.221.

70 Vgl. The Coalition Provisional Authority: Law of Administration for the State of Iraq for the
Transitional Period, 08.03.2004, Art. 30 (C).

https://dol.org/10:14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 18:47:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

Anstelle von kollektiven Identititen (sei dies nun eine Konfession, ein Bezug auf
eine Region oder eine soziale Klasse, ein Milieu oder die Uberwindung aller »Spal-
tungenc in Form einer umfassenden »Einheit«) strebt dieser Ansatz an, die Unver-
letzlichkeit der Rechte des Individuums gegen alle Abstraktionen in Anschlag zu
bringen. Vor alle allgemeinen Merkmale, die Menschen einteilen, wird deren Eigen-
heitals Individuen gesetzt, aus der sich das oben zitierte Recht auf individuelles Le-
ben ableitet, das von keiner Abstraktion abhingt und unverfiigbar ist. Damit erfiillt
die Orientierung an Derrida den eingangs formulierten Anspruch, problematischen
Zugehorigkeitsbeziigen nicht mit »alternativen« Identititen zu begegnen und da-
durch eine Praxis zu kritisieren, die ihr zugrunde liegende Logik aber weiterzufiih-
ren.

2.2.2 Heterogenitat als unabschliessbare Differenz

Derrida versteht Heterogenitit als Differenz — im Unterschied zu Ansitzen, die He-
terogenitit (und, die Parallele ist nicht zufillig, auch Identitit) eher im Sinne eines
Konglomerats betrachten, in dem eine Einheit zwar ausdifferenziert werden kann,
dabei aber wieder eigene »Einheiten« erschaffen werden. Erst durch das Verstind-
nis von Heterogenitit als Differenz wird verhindert, durch den Verweis auf Hetero-
genitit bloss eine neue Ebene der Abstraktion einzufithren und nicht, wie behaup-
tet wird, das Andere der Abstraktion.” Um dies zu leisten, erfihrt der Differenzbe-
griff bei Derrida einen Bedeutungswandel (an dessen Ende der Begriff der différance
steht).”*

Derrida erschliesst sein Verstindnis von Differenz zunichst iiber den Verweis
auf die differentielle Bedeutungskonstitution, die von Saussure fiir die Linguistik
entwickelt wurde. Saussures Ansatz beschiftigt sich zentral mit dem Verhiltnis
von Signifikant und Signifikat. Er stellt die Signifikatsebene und die Signifikan-
tenebene als zunichst unsegmentierte Systeme vor. Einheiten entstehen darin
differentiell, indem eine Einheit der Wert dessen ist, was alle anderen Elemente
des Systems nicht sind. Saussure verabschiedet durch diese Theorie differentieller
Bedeutungskonstitution die Vorstellung eines festen, der Bedeutungskonstitution
vorausgesetzten und von ihr unabhingigen Signifikats. Darin, dass keine Referenz
mehr auf ein »vor der Bedeutungskonstitution und unabhingig von ihr Bestehen-
des« mehr moglich ist, sieht Engelmann den entscheidenden Unterschied zu dem,

71 Bloss um eine andere Ebene der Abstraktion handelt es sich beispielsweise, wenn die Un-
terscheidung der irakischen Bevolkerung anhand konfessioneller und ethnischer Kriterien
als positive Inwertsetzung von Heterogenitit dargestellt wird, diese Gruppen dabei aber als
stabile Identitdten aufgefasst werden. Die Orientierung an Bevolkerungsgruppen bleibt be-
stehen.

72 Vgl. Engelmann: Dekonstruktion, 2013, S. 55.

https://dol.org/10:14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 18:47:08, - Open A

43


https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

was er als »Nomenklaturauffassung« bezeichnet.” Dieser Ansatz wird erweitert
durch Derridas Auseinandersetzung mit Martin Heidegger, besonders Heideggers
Konzept der ontologischen Differenz. Heidegger hilt darin die Differenz von Sein
und Seiendem als Differenz fest, wodurch er die metaphysische Idee vom Sein als
Grund oder Ursache vermeidet.”* Die différance verweist auf diese Kombination
aus differentiellem Prozess der Bedeutungskonstitution und der Orientierung an
Differenz, auf die unabschliessbare Bewegung der Differenzierung in der Sprache
selbst. Diese Unabschliessbarkeit driickt Derrida durch den Begriff Ab-Grund
anstelle von Grund aus. Derrida geht dabei einen entscheidenden Schritt iber den
Strukturalismus von Saussure hinaus. Saussure geht von einem festen Rahmen
aus, in den alle Zeichen eingebunden sind, weshalb ihr Bedeutungswandel nur
langsam erfolgen kann. Zeichen sind damit von einer strukturalistischen War-
te aus betrachtet immer noch kontingent; sie sind aber im stabilen Rahmen des
sprachlichen Systems weitgehend fixiert.” Poststrukturalistische Zuginge betonen
dagegen die Instabilitit von Bedeutungskonstitutionen — auch wenn relativ stabile
Verweisungszusammenhinge im Geflecht der Zeichen méglich sind, wodurch
Bedeutung erst ermdglicht wird. Der Ausgangspunkt solcher Ansitze liegt aber in
der Annahme einer Instabilitit, die erst (meist durch Wiederholung) stabilisiert
wird, statt umgekehrt in der Annahme einer grundsitzlich stabilen Bedeutung, die
gelegentlich einen Wandel durchmacht.”®

Eine dekonstruktive Sicht auf die Bedeutungskonstitution geht also nicht von
einem dem Signifikationsprozess vorausliegenden, von ihm unabhingigen Signi-
fikat aus. Signifikation ist vielmehr ein differentieller Prozess.”” Engelmann unter-
scheidet Derridas Dekonstruktion iiber eine Abgrenzung zu dem, was er als »Iden-
titdtsphilosophien« bezeichnet — womit er nicht die philosophische Beschiftigung
mit Identitit meint, sondern Philosophien, die einen festen Grund bestimmen (ent-
gegen dem Ab-Grund bei Derrida), ohne dessen Historizitit zu beriicksichtigen,
ohne sein Gesetzt-worden-sein festzuhalten: »Indem Differenzphilosophien an die
Stelle einer fixierten Identitit einen prinzipiell und strukturell offenen, nicht positiv
bestimmbaren Begriff setzen, versuchen sie, Philosophie auf der begrifflichen Ebe-
ne so zu etablieren, dass die Fixierung einer vorausgesetzten Identitit unmoglich
wird«.”® »Nach Derrida schliesst Identitit interne Differenzierung oder, mit seinen

73 Vgl.ebd., S.161.

74 Vgl. Marchart, Oliver: Das unmogliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Ce-
sellschaft, Berlin 2013, S. 359.

75  Sievi, Luzia: Demokratie ohne Grund — kein Grund fiir Demokratie?, Bielefeld, Germany 2017
(42), S. 47.

76 Vgl.ebd., S. 47—48.

77 Vgl. Engelmann: Dekonstruktion, 2013, S. 55— 56.

78 Ebd,S.s51.

https://dol.org/10:14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 18:47:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

Worten: >Differenz mit sich selbst« ein.«” Der die Heterogenitit bestimmende dif-
ferentielle Prozess findet keinen Abschluss. Er fithrt aber offensichtlich dennoch zu
festen Bestimmungen, was deren Erscheinen in Sprache erméglicht. Doch auch die
»Festigkeit« einer solchen Bestimmung, also eines Signifikats, bleibt instabil und ist
immer nur als vorliufig zu denken.®°

Die anhand der Philosophie Derridas dargestellte Orientierung an Heterogeni-
tat erstreckt sich auf potentielle Identititen wie »Schia« und »Sunnac, aber auch auf
Begriffe wie Konfessionalismus bzw. t@ ifiya.** Die Begriffe sind niemals mit sich
selbst identisch, da sie ihre Bedeutung aus einem differentiellen Prozess schopfen.
In ihrem konstanten Bezug zu ihrem Aussen werden sie in ihrer eigenen Gegenwart
konstituiert, ihr sich wandelndes Umfeld wandelt auch sie; es handelt sich also we-
der um Wiederholungen noch um Neuschépfungen, sondern um Iterationen: »Wir
miissen deshalb sowohl dem wiederholenden Gedichtnis als auch dem ganz ande-
ren des vollkommen Neuen misstrauen [.]«** Diese Aussage lisst sich offensichtlich
direkt auf die Diskussion anwenden, ob die Beziige auf Konfession ab 2003 »neu«
waren oder eine Kontinuitit darstellten.

Was also ist Dekonstruktion? Nicht die Rekonstruktion eines (tieferliegenden,
wahren, eigentlichen) Sinns, sondern die Betrachtung und analytische Destabilisie-
rung eines differentiellen Bedeutungsgeflechts - eine Destabilisierung, die auch vor
Begriffen wie Staat oder Souverinitit nicht Halt macht. Die theoretische Annihe-
rung an den Forschungsgegenstand anhand des Konzepts Heterogenitit durch den
Bezug auf Derrida ermdglicht es, der Destabilisierung von Begriffen in ihrer Ver-
wendung durch die Akteure nachzuspiiren und der Instabilitit der Position der Ak-
teure selbst im Verhiltnis zueinander (also denjenigen Elementen, die von »Durch-
dringung und Herausbildung« einer konfessionalisierten Ordnung betroffen sind,
wie im Folgenden noch darzulegen sein wird). Eine an Derrida orientierte Sicht-
weise erlaubt somit, die Offenheit und die Variabilitit zu erkennen, die sich in Be-
ziigen auf Konfession zeigen. Auf diese Weise konnen Aushandlungsprozesse nach-
gezeichnet werden, die noch nicht abgeschlossen sind, statt bereits etablierte Hege-
monien, systemische Ausdifferenzierungen oder anderen Formen stabiler Ordnun-
gen vorauszusetzen.

79  Borradori, Giovanna; Habermas, Jiirgen; Derrida, Jacques u.a.: Philosophie in Zeiten des Ter-
rors, Hamburg 2006 S. 220.

80 Vgl. Engelmann: Dekonstruktion, 2013, S. 221.

81  DerVersuch einer Monogenealogie, eine Fixierung von Identitdten und Bedeutungen, wiirde
dagegen zu deren Mystifikation fithren. Vgl. Derrida, Jacques: Das andere Kap. Zwei Essays
zu Europa, Frankfurt a.M. 2003, S.12—13.

82 Ebd,S.18-19.

https://dol.org/10:14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 18:47:08, - Open A

45


https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

2.2.3 Heterogenitat, Spuk und Postfundamentalismus

Es herrscht eine Ursprungsfixierung vor in der Beschiftigung mit Konfession im
Irak. Der Grund dafiir liegt in einer paradoxen Situation: Einerseits wird beob-
achtet, wie Beziige auf Konfession nach 2003 massiv an Bedeutung gewonnen
haben. Andererseits besteht eine Haupttendenz der bisherigen Forschung dar-
in, die Zwangsliufigkeit konfessioneller Konflikte genauso zu verneinen wie die
generelle Charakterisierung der irakischen Bevolkerung als konfessionalistisch.
Dieses Paradox wird im Allgemeinen aufgelést, indem der Ursprung konfessio-
nellen Konflikts aus der Bevolkerung hinaus verlegt wird. Als Hauptschuldige fiir
die »Einfithrung« von Konfessionalismus werden wahlweise die nach 2003 an die
Macht gekommenen schiitischen Exilparteien, die amerikanische Ubergangsver-
waltung, die Extremisten um al-Qaida im Irak mit ihren Terroranschligen oder
die schiitischen Milizen genannt. Auch wenn diese Akteure sicher Anteil an der
Konstitution von Konfessionalitit hatten, darf die Untersuchung nicht bei solchen
Schuldzuschreibung abbrechen (und dass es eine Schuld ist, steht von vornherein
fest, schliesslich wird der Bezug auf Konfession in der nach 2003 entstandenen
Forschung durchwegs negativ evaluiert). Wenn es darum geht herauszufinden,
was anhand von ta ifiya verhandelt wird, dann verliert die Frage nach der Verant-
wortlichkeit an Bedeutung. Stattdessen wird die Frage nach der Verantwortung
als Frage innerhalb der irakischen Debatte tiber Konfessionalitit erfasst und so
in die Untersuchung integriert (statt deren Ausgangspunkt zu bilden; denn dies
wiirde wiederum einen Urteilsspruch tiber Schuld und Unschuld als Ergebnis der
Untersuchung verlangen).

So oft und so sehr Konfessionalismus abgelehnt oder als eine fiir den Irak un-
taugliche Erklirung verschrien wird, so prisent ist die Orientierung an ihm; er er-
scheint nicht 2003, er sucht heim, wie Derrida sagen wiirde:

»Nennen wir das eine Hantologie [abgeleitet von frz. >hanter¢, heimsuchen]. Die-
se Logik der Heimsuchung ware nicht nur méchtiger als eine Ontologie oder ein
Denken des Seins [...]. Sie wiirde selbst der Eschatologie und der Teleologie bei
sich Unterschlupf gewihren, aber als genau umgrenzten Orten oder besonderen
Wirkungen. Sie wiirde sie in sich begreifen [...].<*?

Es geht also nicht um den Ursprung oder Nicht-Ursprung von Konfessionalismus,
nicht um die Schuld am Konfessionalismus, nicht um die Frage nach seiner Uber-
windung teleologisch hin zu einer idealisierten Einheit. All diese Punkte werden in

83  Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die neue In-
ternationale, Frankfurt a.M. 20164, S. 25.

https://dol.org/10:14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 18:47:08,



https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

dieser Untersuchung als Positionen innerhalb der Aushandlung von Konfessionali-
tat erfasst, als Untersuchungsgegenstinde, als Ausformungen der Heimsuchung.

An die Stelle der Frage nach dem Ursprung tritt somit die Erkenntnis, dass Be-
deutung nie abschliessend fixiert, innerhalb von Sprache aber stabilisiert werden
kann. Diese Herangehensweise lisst sich auf die Betrachtung gesellschaftlicher For-
mationen iibertragen. Diese Ubertragung ist Gegenstand des Postfundamentalis-
mus, wie thn Oliver Marchart darlegt.

Postfundamentalismus verweist auf die Abwesenheit letzter Griinde oder fixier-
ter Fundamente (beispielsweise der Vorstellung einer »dkonomischen Basis« im
Marxismus) — nicht aber das Fehlen aller Griinde oder Fundamente (was blosser
Antifundamentalismus wire). Mit dem Prifix »post« wird ausgedriickt, dass diese
Griinde zwar notwendig kontingent sind, gleichzeitig aber immer wieder aufs Neue
geschaffen werden miissen, um gesellschaftliche Formationen zu orientieren. Dar-
in zeigt sich die Orientierung dieses Ansatzes an der Dekonstruktion bzw. deren
Annahme einer immer nur vorliufigen, aber trotzdem notwendigen Stabilisierung
von Bedeutungen innerhalb der Sprache.®*

Den Bezugspunkt dieser Argumentation bildet die Kontingenz als Grunderfah-
rung der Moderne — und damit nicht die Kontingenz einer spezifischen Situation
(das wire nicht spezifisch modern), sondern die notwendige Kontingenz aller sozia-
len Verhiltnisse. Dariiber hinaus wird die Kontingenzerfahrung auf die Untersu-
chung selbst wie auch auf das wissenschaftliche Vokabular angewandt. Diese Sicht-
weise folgt der (meist als »postmodern« apostrophierten) Einsicht in die kontin-
gente Verfasstheit wissenschaftlicher Erkenntnis.®® Dieser Zugang schafft analyti-
schen Freiraum, indem etablierte soziologische Grundbegrifte (beispielsweise die
Vorstellung ausdifferenzierter sozialer Felder) nicht als ahistorische Konstanten der
Untersuchung vorangestellt werden miissen. Erst dadurch erhalten die zu untersu-
chenden Aushandlungsprozesse ihre Offenheit, ihr destabilisierendes Potential, das
selbst vor gesellschaftlichen Grundstrukturen nicht haltzumachen braucht.

Diese Kontingenz ist nicht zu verwechseln mit Arbitraritit, die die konkrete
Ausformung sozialer Verhiltnisse als beliebig verstehen wiirde. Kaum jemand
wiirde die Entwicklung sozialer Verhiltnisse als zufillig bezeichnen oder diese als
beliebig strukturierbar verstehen.

»Ein sozialer Tatbestand ist somit nicht kontingent, weil er arbitrare Griinde hit-
te, sondern weil er keine notwendigen Griinde hat. Damitist zugleich gesagt, dass

84  Vgl. Marchart: Das unmégliche Objekt, 2013, S. 11.

85  Makropoulos, Michael: Kontingenz. Aspekte einer theoretischen Semantik der Moderne, in:
European Journal of Sociology/Archives Européennes de Sociologie/Europdisches Archiv fiir
Soziologie 45 (3), 2004, S. 369 —399.

https://dol.org/10:14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 18:47:08, - Open A

47


https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

dieser Tatbestand sehr wohl Griinde hat [...]. Die Auflésung einer soziotranszen-
denten Legitimationsbasis bedingt, dass um die Legitimation eines jeden Grun-
des jeweils und immer aufs Neue gerungen werden muss.«®

Sozial-, wirtschafts- und finanzpolitische Griinde fiir eine bestimmte Einkom-
mensverteilung konnen laut Marchart also verindert werden und sind nicht als
stabile Fundamente oder Naturgesetze zu sehen. Gleichzeitig sind sie historisch
gewachsen und in einer gegebenen Situation eingebunden in Krifteverhiltnisse,
welche ihrer Verinderung Grenzen setzen — »Grenzen, die ihrerseits durch soziale
Kampfe fixiert wurden, daher kontingent sind und durch weitere Kimpfe um
Einkommensverteilung erneut verschoben werden kénnen.«*” An dieser Darstel-
lung lasst sich erkennen, dass das marchartsche Verstindnis von Kontingenz nicht
tibereinstimmt mit demjenigen von Haddad, wenn er die schiitischen Parteien
nach 2003 fir den Konfessionalismus im Irak verantwortlich macht oder wenn
er, in Anlehnung an Guido Steinberg, konfessionelle Gewalt ausschliesslich mit
Provokation durch Extremisten und entsprechenden Reaktionen von schiitischen
Milizen gleichsetzt.®® Wihrend das Handeln einzelner Gruppen relevant ist und
selbstredend auch die Konstitution von Konfessionalitit konkret pragt, erscheint
dieses Handeln, betrachtet man es isoliert, gemiss dem Verstindnis von Marchart
arbitrdr. Erst die historische Kontextualisierung, das Verorten von Handeln in
entsprechenden Aushandlungsprozessen, machen dieses Handeln und insgesamt
die sozialen Verhiltnisse als kontingent erfassbar.

»Aushandlung« bzw. bei Marchart »Konflikt« ist untrennbarer Teil der moder-
nen Reflexion der eigenen »Fundamente« als notwendig kontingent,® wobei Kon-
flikt nicht zwingend als offene Auseinandersetzung zu verstehen ist, sondern ge-
nauso die Form halbwegs stabiler Strukturen annehmen kann. Der Begriff bezeich-
net schlicht die Reaktion auf Kontingenzerfahrung innerhalb einer Gesellschaft, die
Neuaushandlungen hervorbringt. »Die Kontingenz schreibt sich in die Streitsache
selbst ein; und umgekehrt wird jeder soziale Tatbestand, sofern er als kontingent
betrachtet wird, zur potentiellen Streitsache.«*°

Auf Konfessionalitit itbertragen hiesse das: Konfessionalitit ist notwendig
kontingent und muss daher ausgehandelt werden (sofern eine Krisensituation eine
Kontingenzerfahrung hervorgebracht hat — was im Irak nach 2003 als gegeben

86  Marchart: Das unmogliche Objekt, 2013, S. 32 —33.

87 Ebd,S.32.

88 Vgl.Haddad: Understanding>Sectarianism¢, 2020, S. 268. Haddad bezieht sich auf Steinberg,
Guido: Jihadi-Salafism and the Shi‘is. Remarks about the Intellectual Roots of anti-Shi‘ism, in:
Meijer, Roel (Hg.): Global Salafism. Islam’s new religious movement, New York 2009, S. 107 —

125.
89  Vgl. Marchart: Das unmogliche Objekt, 2013, S. 31.
90 Ebd,S.33.

https://dol.org/10:14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 18:47:08, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

angenommen werden darf). Das erlaubt die Einfithrung von Heterogenitit nicht
nur in Zugehorigkeiten bzw. vermeintlichen Identititen, sondern auch in die sich
wandelnden >Fundamente¢, die ausgehandelt werden. Dies erdffnet wiederum
die Moglichkeit, nicht nur das Verhiltnis zwischen Schia und Sunna, sondern
den Bezug auf Konfession selbst als Gegenstand gesellschaftlicher Aushandlung
zu erfassen. Und da die zugrundeliegende Bedeutungskonstitution differentiell
erfolgt, sind auch die Gegenpositionen einzubeziehen. Um wie angestrebt jegliche
Essentialisierung zu unterlaufen, miissen also Beziige auf Konfession genauso wie
das Reden iiber ta ‘ifiya, insbesondere die Kritik und die Gegenpositionen, die gegen
Konfessionalismus aufgebaut werden, in die Analyse miteinbezogen werden — um
schliesslich herausfinden zu kénnen, was genau verhandelt wird und auf welche
kontingenten sFundamente« sich diese Aushandlungen stiitzen.

2.3 Konfessionalisierung: Die Begriffe

Um das Reden iiber Konfessionalismus nachzuvollziehen und zu kontextualisieren,
werden im Folgenden zunichst die Begriffe ta 'ifa und ta ifiya genauer betrachtet. Ge-
mass dem Ansatz, dass die Verwendung dieser Begriffe in ihrer Gegenwart betrach-
tet werden soll, werden zu diesem Zweck aktuelle arabische Worterbiicher genutzt.
Anschliessend gilt es, den Begriff Konfessionalismus unter Beriicksichtigung der in
dieser Arbeit bisher angestellten Uberlegungen zu fassen und fiir die Untersuchung
handhabbar zu machen.

2.3.1 Ta'ifa, ta'ifiya und Konfessionalismus

Ta'ifiya, sectarianism, Konfessionalismus — diese drei Begrifte werden in der wissen-
schaftlichen Literatur als gegenseitige Ubersetzungen verwendet, sowohl fiir die
Ubersetzung des Quellen- wie des Analysebegriffs. Ohne diese Ubersetzung abzu-
lehnen, muss diese doppelte Verwendung kritisch betrachtet werden, da es sich bei
ta'ifiya um einen dichten Begriff im Sinne von Bernard Williams handelt, d.h. einen
Begriff, der gleichzeitig deskriptiv und evaluierend ist.”* Die Evaluation von {a ifiya
fallt in diesem Fall deutlich negativ aus, vergleichbar mit derjenigen von »Rassis-
mus«. Mir ist auch kein Fall bekannt, in dem sich eine Person im Irak selber und
in positivem oder neutralem Sinne als ta'ifi bezeichnet hat. Das heisst, die Deu-
tung einer Position als konfessionalistisch oder die Zuschreibung dieses Adjektivs
zu einer spezifischen Politik oder gar einer ganzen Bevolkerung kann nicht nur als
neutrale Beschreibung, sondern muss als negative Bewertung, gar als Verurteilung

91 Vgl. Williams, Bernard: Ethik und die Grenzen der Philosophie, Hamburg 1999 (Rotbuch-Ra-
tionen), S.197 —198.

https://dol.org/10:14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 18:47:08,

49


https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

