
40 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Problem der Irakforschung beheben, indem er im Gegensatz zu Konfessionalismus 
oder beispielsweise Tribalismus keine spezifische Gruppenform benennt und daher 
auf konfessionelle genauso wie ethnische oder gar soziale Gruppen anwendbar ist. 
Zubaida bezeichnet mit dem Begriff die Orientierung an den Bevölkerungsgruppen 
im späten osmanischen Reich, was den Begriff insbesondere für die Beschäftigung 
mit der einsetzenden Konfessionalisierung in den sich im Anschluss an die Auflö

sung des osmanischen Reiches herausbildenden Nationalstaaten interessant ma

chen könnte.64 

2.2 Konfessionalisierung und Heterogenität 

Um einen gesellschaftlichen Aushandlungsprozess in seiner Dynamik beschreiben 
zu können, ist ein analytischer Zugang notwendig, der die Offenheit unabgeschlos

sener Aushandlungen in Wert setzt. Daher orientiert sich die vorliegende Arbeit an 
der Philosophie von Jacques Derrida, die explizit an Heterogenität (also: Heteroge

nität auf allen Ebenen, innerhalb einer Gesellschaft, innerhalb einer Konfession, in

nerhalb deren historischen Entwicklung, bis hin zum Individuum, selbst der Hete

rogenität mit sich selbst) ausgerichtet ist und dadurch Differenzierungsprozesse zu 
beschreiben hilft. 

Um die Wirkmächtigkeit von Vorstellungen innerhalb einer Gesellschaft be

schreiben zu können, die sie trotz ihrer Unabgeschlossenheit und Umstrittenheit 
auszuüben vermögen, wird Derridas Denken durch das Konzept Postfundamenta

lismus ergänzt, wie es Oliver Marchart ausgearbeitet hat. Beide Elemente dienen 
letztlich dazu, die Konfessionalität in ihrer historischen Kontingenz zu erfassen. 
Wie dieser Zugang in der vorliegenden Untersuchung Anwendung findet und 
welche Konsequenzen sich daraus für das Verständnis der Konfessionalisierung 
ergeben, wird in den folgenden Unterkapiteln ausgeführt. 

2.2.1 Heterogenitäts-Orientierung als Untersuchungszugang 

Bevor die Beschäftigung mit Konfession einsetzen kann, muss geklärt werden, 
welche Voraussetzungen und Annahmen diese Beschäftigung enthält. Die wissen

schaftliche Auseinandersetzung mit Konfessionalismus im Nahen Osten trägt eine 
besondere Verantwortung angesichts der Bedeutung, die dem Verhältnis zwischen 
den Konfessionen (nicht nur, aber insbesondere) im Irak nach 2003 zukommt. Es 

64 Zubaida, Sami: Community, Class and Minorities in Iraqi Politics, in: Fernea, Robert A.; Louis, 
Wm. Roger (Hg.): The Iraqi revolution of 1958. The old social classes revisited, London 1991, 
S. 197 – 210; Zubaida, Sami: Communalism and Thwarted Aspirations of Iraqi Citizenship, in: 
Middle East Report (237), 2005, S. 8 – 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 41 

gilt daher, die Implikationen der jeweiligen theoretischen Ansätze zu reflektieren. 
Sie bestimmen das Narrativ, das durch die Wissenschaft aufgebaut wird und die 
Wahrnehmung der Bevölkerungen der Region rahmt, entscheidend mit.65 

Das soll selbstredend nicht bedeuten, der jeweilige Analysezugang sei nach po

litischem Gutdünken auszuwählen, um entsprechend genehme Ergebnisse zu er

zielen. Aber analytische Ansätze beinhalten meist Voraussetzungen und Vorannah

men, die durch ihre Verwendung mittransportiert werden. Solche Voraussetzungen 
sind oft nur implizit vorhanden, statt dass sie explizit thematisiert werden (und oft 
scheint bei Forschenden auch ein Bewusstsein für die selbst transportierten Impli

kationen zu fehlen – oder zumindest die Bereitschaft, sich mit ihnen auseinander

zusetzen). Auf solche Defizite verweist Peter Engelmann, wenn er bei seiner Aus

einandersetzung mit der Philosophie Jacques Derridas deren Leistung hervorhebt, 
Begründungsverfahren bzw. deren voluntaristischen Abbruch konsequent zu pro

blematisieren. Er kritisiert, dass auf entsprechende philosophische Reflexionen in 
vielen Wissenschaftsbereichen oft verzichtet werde: 

»Im Zuge der neuzeitlichen Theorieentwicklung wollten sich die Wissenschaften 
in ihrem Begründungsverfahren von der ›Bevormundung‹ durch die Philosophie 
lösen. Das Resultat ist jedoch immer nur ›schlechte Philosophie‹, weil sich die phi

losophiefreie Begründung schliesslich immer wieder nur einem Abbruch der Re

flexion verdankt und so hinter den Wissensstand der Philosophie zurückfällt, die 
sich das Denken des Grundes zur Aufgabe macht.«66 

Begrünungsverfahren zu reflektieren ist allerdings kein Selbstzweck. Wenn konkret 
das Vorgehen, die Zugehörigkeit als Grundlage für die Klassifikation von Menschen 
zu bestimmen und anhand einer solchen »Ordnung« gesellschaftliche Entwicklun

gen (bzw. Konflikte) zu erklären, nicht reflektiert wird, so ist das nicht nur wissen

schaftlich ungenügend. Ein solches Vorgehen legitimiert auch politische Ordnun

gen, die für sich in Anspruch nehmen, eine entsprechende Ordnung zu repräsen

tieren. 
Wie Engelmann herausgearbeitet und auch Derrida selbst erklärt hat, handelt 

es sich beim »Dekonstruktion« genannten Ansatz um eine Differenzphilosophie mit 
explizit antitotalitaristischer Ausrichtung.67 Der Schlüssel zu dieser Ausrichtung, 

65 Die Ergebnisse, die von der Forschung zu Konfession produziert werden, sind genauso als 
Narrativ zu betrachten, wie die Bedeutung, welche der Konfessionalität durch die Akteure 
im Irak zugesprochen wird. Der Begriff Narrativ wird hier im Sinne von Albrecht Koschorke 
verwendet (Koschorke, Albrecht: Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Er

zähltheorie, Frankfurt a.M. 2012). 
66 Engelmann, Peter: Dekonstruktion. Jacques Derridas semiotische Wende der Philosophie, 

Wien 2013, S. 137 – 138. 
67 Vgl. ebd., S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

das eigentliche Begründungsverfahren, liegt in ihrer Orientierung an Heterogeni

tät. Engelberg begründet dies zunächst über den Umkehrschluss, dass totalitäre 
Weltsichten auf Heterogenitätsentwertungen angewiesen seien: 

»Dass Heterogenitätsentwertung ein zentrales Merkmal totalitärer Weltsicht und 
Ideologie ist, bestätigt auch die Anschauung. Der Rassenwahn des Nationalsozia

lismus setzt sich ebenso über die Rechte des Einzelnen hinweg wie die Emanzi

pationsidee des Kommunismus. Gleiches gilt für den Missbrauch von Religiosität 
für ›heilige‹ Kriege oder für nationale Mobilmachungen. Antitotalitäre Positionen 
bringen gegen alle Abstraktionen die Unverletzlichkeit der Rechte des Individu

ums in Anschlag. Vor alle allgemeinen Merkmale, die Menschen einteilen, wird 
ihre Eigenheit als Individuen gesetzt, aus der sich das Recht auf ihr individuel

les Leben ableitet, das von keiner Abstraktion abhängt und in keiner Verfügung 
steht.«68 

Die Dekonstruktion unterscheidet sich von anderen Ansätzen nicht dadurch, dass 
sie Essentialisierungen die Geltung von Heterogenität entgegensetzt. »Sie unter

scheidet sich von anderen antitotalitären Ansätzen vielmehr dadurch, dass sie die 
Essenz der antitotalitären Position noch einmal problematisiert und darauf hin

weist, dass die Behauptung von Heterogenität als Positivität selbst noch einmal die 
Möglichkeit des Totalitarismus enthält.«69 

Hier nun wird deutlich, worin der Gewinn dieses »antitotalitären« Ansatzes für 
die Beschäftigung mit Konfessionalität liegt: Er greift die Problematik der Essen

tialisierung durch ein konsequentes Denken von Heterogenität auf. In der Formu

lierung »die Behauptung von Heterogenität als Positivität« lässt sich unschwer die 
Problematik erkennen, die am Ursprung der Debatte über Konfessionalismus liegt. 
Ein auf der Hand liegendes Beispiel für die Essentialisierung im Namen einer an

geblichen Heterogenität ist das Bemühen der amerikanisch geleiteten Übergangs

verwaltung im Irak (Coalition Provisional Authority, CPA), einen Übergangsrat zu 
formen, der die ethnokonfessionellen Gruppen innerhalb der irakischen Bevölke

rung respektiere. Im Übergangsgesetz liest sich das folgendermassen: »The electoral 
law shall aim to achieve the goal of [. . . ] having fair representation for all commu

nities in Iraq [. . . ].«70 Ein Ansinnen, das zwar Heterogenität gegenüber dem (oft als 
totalitaristisch bezeichneten) Baʿṯ-Regime in Wert setzt, die dazu herangezogenen 
konfessionellen und ethnischen Identitäten aber wiederum in einer essentialisie

renden Weise als unhinterfragte Voraussetzung festschreibt. 

68 Ebd., S. 194. 
69 Ebd., S. 221. 
70 Vgl. The Coalition Provisional Authority: Law of Administration for the State of Iraq for the 

Transitional Period, 08.03.2004, Art. 30 (C). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 43 

Anstelle von kollektiven Identitäten (sei dies nun eine Konfession, ein Bezug auf 
eine Region oder eine soziale Klasse, ein Milieu oder die Überwindung aller »Spal

tungen« in Form einer umfassenden »Einheit«) strebt dieser Ansatz an, die Unver

letzlichkeit der Rechte des Individuums gegen alle Abstraktionen in Anschlag zu 
bringen. Vor alle allgemeinen Merkmale, die Menschen einteilen, wird deren Eigen

heit als Individuen gesetzt, aus der sich das oben zitierte Recht auf individuelles Le

ben ableitet, das von keiner Abstraktion abhängt und unverfügbar ist. Damit erfüllt 
die Orientierung an Derrida den eingangs formulierten Anspruch, problematischen 
Zugehörigkeitsbezügen nicht mit »alternativen« Identitäten zu begegnen und da

durch eine Praxis zu kritisieren, die ihr zugrunde liegende Logik aber weiterzufüh

ren. 

2.2.2 Heterogenität als unabschliessbare Differenz 

Derrida versteht Heterogenität als Differenz – im Unterschied zu Ansätzen, die He

terogenität (und, die Parallele ist nicht zufällig, auch Identität) eher im Sinne eines 
Konglomerats betrachten, in dem eine Einheit zwar ausdifferenziert werden kann, 
dabei aber wieder eigene »Einheiten« erschaffen werden. Erst durch das Verständ

nis von Heterogenität als Differenz wird verhindert, durch den Verweis auf Hetero

genität bloss eine neue Ebene der Abstraktion einzuführen und nicht, wie behaup

tet wird, das Andere der Abstraktion.71 Um dies zu leisten, erfährt der Differenzbe

griff bei Derrida einen Bedeutungswandel (an dessen Ende der Begriff der différance 
steht).72 

Derrida erschliesst sein Verständnis von Differenz zunächst über den Verweis 
auf die differentielle Bedeutungskonstitution, die von Saussure für die Linguistik 
entwickelt wurde. Saussures Ansatz beschäftigt sich zentral mit dem Verhältnis 
von Signifikant und Signifikat. Er stellt die Signifikatsebene und die Signifikan

tenebene als zunächst unsegmentierte Systeme vor. Einheiten entstehen darin 
differentiell, indem eine Einheit der Wert dessen ist, was alle anderen Elemente 
des Systems nicht sind. Saussure verabschiedet durch diese Theorie differentieller 
Bedeutungskonstitution die Vorstellung eines festen, der Bedeutungskonstitution 
vorausgesetzten und von ihr unabhängigen Signifikats. Darin, dass keine Referenz 
mehr auf ein »vor der Bedeutungskonstitution und unabhängig von ihr Bestehen

des« mehr möglich ist, sieht Engelmann den entscheidenden Unterschied zu dem, 

71 Bloss um eine andere Ebene der Abstraktion handelt es sich beispielsweise, wenn die Un

terscheidung der irakischen Bevölkerung anhand konfessioneller und ethnischer Kriterien 
als positive Inwertsetzung von Heterogenität dargestellt wird, diese Gruppen dabei aber als 
stabile Identitäten aufgefasst werden. Die Orientierung an Bevölkerungsgruppen bleibt be

stehen. 
72 Vgl. Engelmann: Dekonstruktion, 2013, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

was er als »Nomenklaturauffassung« bezeichnet.73 Dieser Ansatz wird erweitert 
durch Derridas Auseinandersetzung mit Martin Heidegger, besonders Heideggers 
Konzept der ontologischen Differenz. Heidegger hält darin die Differenz von Sein 
und Seiendem als Differenz fest, wodurch er die metaphysische Idee vom Sein als 
Grund oder Ursache vermeidet.74 Die différance verweist auf diese Kombination 
aus differentiellem Prozess der Bedeutungskonstitution und der Orientierung an 
Differenz, auf die unabschliessbare Bewegung der Differenzierung in der Sprache 
selbst. Diese Unabschliessbarkeit drückt Derrida durch den Begriff Ab-Grund 
anstelle von Grund aus. Derrida geht dabei einen entscheidenden Schritt über den 
Strukturalismus von Saussure hinaus. Saussure geht von einem festen Rahmen 
aus, in den alle Zeichen eingebunden sind, weshalb ihr Bedeutungswandel nur 
langsam erfolgen kann. Zeichen sind damit von einer strukturalistischen War

te aus betrachtet immer noch kontingent; sie sind aber im stabilen Rahmen des 
sprachlichen Systems weitgehend fixiert.75 Poststrukturalistische Zugänge betonen 
dagegen die Instabilität von Bedeutungskonstitutionen – auch wenn relativ stabile 
Verweisungszusammenhänge im Geflecht der Zeichen möglich sind, wodurch 
Bedeutung erst ermöglicht wird. Der Ausgangspunkt solcher Ansätze liegt aber in 
der Annahme einer Instabilität, die erst (meist durch Wiederholung) stabilisiert 
wird, statt umgekehrt in der Annahme einer grundsätzlich stabilen Bedeutung, die 
gelegentlich einen Wandel durchmacht.76 

Eine dekonstruktive Sicht auf die Bedeutungskonstitution geht also nicht von 
einem dem Signifikationsprozess vorausliegenden, von ihm unabhängigen Signi

fikat aus. Signifikation ist vielmehr ein differentieller Prozess.77 Engelmann unter

scheidet Derridas Dekonstruktion über eine Abgrenzung zu dem, was er als »Iden

titätsphilosophien« bezeichnet – womit er nicht die philosophische Beschäftigung 
mit Identität meint, sondern Philosophien, die einen festen Grund bestimmen (ent

gegen dem Ab-Grund bei Derrida), ohne dessen Historizität zu berücksichtigen, 
ohne sein Gesetzt-worden-sein festzuhalten: »Indem Differenzphilosophien an die 
Stelle einer fixierten Identität einen prinzipiell und strukturell offenen, nicht positiv 
bestimmbaren Begriff setzen, versuchen sie, Philosophie auf der begrifflichen Ebe

ne so zu etablieren, dass die Fixierung einer vorausgesetzten Identität unmöglich 
wird«.78 »Nach Derrida schliesst Identität interne Differenzierung oder, mit seinen 

73 Vgl. ebd., S. 161. 
74 Vgl. Marchart, Oliver: Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Ge

sellschaft, Berlin 2013, S. 359. 
75 Sievi, Luzia: Demokratie ohne Grund – kein Grund für Demokratie?, Bielefeld, Germany 2017 

(42), S. 47. 
76 Vgl. ebd., S. 47 – 48. 
77 Vgl. Engelmann: Dekonstruktion, 2013, S. 55 – 56. 
78 Ebd., S. 51. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 45 

Worten: ›Differenz mit sich selbst‹ ein.«79 Der die Heterogenität bestimmende dif

ferentielle Prozess findet keinen Abschluss. Er führt aber offensichtlich dennoch zu 
festen Bestimmungen, was deren Erscheinen in Sprache ermöglicht. Doch auch die 
»Festigkeit« einer solchen Bestimmung, also eines Signifikats, bleibt instabil und ist 
immer nur als vorläufig zu denken.80 

Die anhand der Philosophie Derridas dargestellte Orientierung an Heterogeni

tät erstreckt sich auf potentielle Identitäten wie »Schia« und »Sunna«, aber auch auf 
Begriffe wie Konfessionalismus bzw. ṭāʾifīya.81 Die Begriffe sind niemals mit sich 
selbst identisch, da sie ihre Bedeutung aus einem differentiellen Prozess schöpfen. 
In ihrem konstanten Bezug zu ihrem Aussen werden sie in ihrer eigenen Gegenwart 
konstituiert, ihr sich wandelndes Umfeld wandelt auch sie; es handelt sich also we

der um Wiederholungen noch um Neuschöpfungen, sondern um Iterationen: »Wir 
müssen deshalb sowohl dem wiederholenden Gedächtnis als auch dem ganz ande

ren des vollkommen Neuen misstrauen [.]«82 Diese Aussage lässt sich offensichtlich 
direkt auf die Diskussion anwenden, ob die Bezüge auf Konfession ab 2003 »neu« 
waren oder eine Kontinuität darstellten. 

Was also ist Dekonstruktion? Nicht die Rekonstruktion eines (tieferliegenden, 
wahren, eigentlichen) Sinns, sondern die Betrachtung und analytische Destabilisie

rung eines differentiellen Bedeutungsgeflechts – eine Destabilisierung, die auch vor 
Begriffen wie Staat oder Souveränität nicht Halt macht. Die theoretische Annähe

rung an den Forschungsgegenstand anhand des Konzepts Heterogenität durch den 
Bezug auf Derrida ermöglicht es, der Destabilisierung von Begriffen in ihrer Ver

wendung durch die Akteure nachzuspüren und der Instabilität der Position der Ak

teure selbst im Verhältnis zueinander (also denjenigen Elementen, die von »Durch

dringung und Herausbildung« einer konfessionalisierten Ordnung betroffen sind, 
wie im Folgenden noch darzulegen sein wird). Eine an Derrida orientierte Sicht

weise erlaubt somit, die Offenheit und die Variabilität zu erkennen, die sich in Be

zügen auf Konfession zeigen. Auf diese Weise können Aushandlungsprozesse nach

gezeichnet werden, die noch nicht abgeschlossen sind, statt bereits etablierte Hege

monien, systemische Ausdifferenzierungen oder anderen Formen stabiler Ordnun

gen vorauszusetzen. 

79 Borradori, Giovanna; Habermas, Jürgen; Derrida, Jacques u.a.: Philosophie in Zeiten des Ter

rors, Hamburg 2006 S. 220. 
80 Vgl. Engelmann: Dekonstruktion, 2013, S. 221. 
81 Der Versuch einer Monogenealogie, eine Fixierung von Identitäten und Bedeutungen, würde 

dagegen zu deren Mystifikation führen. Vgl. Derrida, Jacques: Das andere Kap. Zwei Essays 
zu Europa, Frankfurt a.M. 2003, S. 12 – 13. 

82 Ebd., S. 18 – 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

2.2.3 Heterogenität, Spuk und Postfundamentalismus 

Es herrscht eine Ursprungsfixierung vor in der Beschäftigung mit Konfession im 
Irak. Der Grund dafür liegt in einer paradoxen Situation: Einerseits wird beob

achtet, wie Bezüge auf Konfession nach 2003 massiv an Bedeutung gewonnen 
haben. Andererseits besteht eine Haupttendenz der bisherigen Forschung dar

in, die Zwangsläufigkeit konfessioneller Konflikte genauso zu verneinen wie die 
generelle Charakterisierung der irakischen Bevölkerung als konfessionalistisch. 
Dieses Paradox wird im Allgemeinen aufgelöst, indem der Ursprung konfessio

nellen Konflikts aus der Bevölkerung hinaus verlegt wird. Als Hauptschuldige für 
die »Einführung« von Konfessionalismus werden wahlweise die nach 2003 an die 
Macht gekommenen schiitischen Exilparteien, die amerikanische Übergangsver

waltung, die Extremisten um al-Qaida im Irak mit ihren Terroranschlägen oder 
die schiitischen Milizen genannt. Auch wenn diese Akteure sicher Anteil an der 
Konstitution von Konfessionalität hatten, darf die Untersuchung nicht bei solchen 
Schuldzuschreibung abbrechen (und dass es eine Schuld ist, steht von vornherein 
fest, schliesslich wird der Bezug auf Konfession in der nach 2003 entstandenen 
Forschung durchwegs negativ evaluiert). Wenn es darum geht herauszufinden, 
was anhand von ṭāʾifīya verhandelt wird, dann verliert die Frage nach der Verant

wortlichkeit an Bedeutung. Stattdessen wird die Frage nach der Verantwortung 
als Frage innerhalb der irakischen Debatte über Konfessionalität erfasst und so 
in die Untersuchung integriert (statt deren Ausgangspunkt zu bilden; denn dies 
würde wiederum einen Urteilsspruch über Schuld und Unschuld als Ergebnis der 
Untersuchung verlangen). 

So oft und so sehr Konfessionalismus abgelehnt oder als eine für den Irak un

taugliche Erklärung verschrien wird, so präsent ist die Orientierung an ihm; er er

scheint nicht 2003, er sucht heim, wie Derrida sagen würde: 

»Nennen wir das eine Hantologie [abgeleitet von frz. ›hanter‹, heimsuchen]. Die

se Logik der Heimsuchung wäre nicht nur mächtiger als eine Ontologie oder ein 
Denken des Seins [. . . ]. Sie würde selbst der Eschatologie und der Teleologie bei 
sich Unterschlupf gewähren, aber als genau umgrenzten Orten oder besonderen 
Wirkungen. Sie würde sie in sich begreifen [. . . ].«83 

Es geht also nicht um den Ursprung oder Nicht-Ursprung von Konfessionalismus, 
nicht um die Schuld am Konfessionalismus, nicht um die Frage nach seiner Über

windung teleologisch hin zu einer idealisierten Einheit. All diese Punkte werden in 

83 Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die neue In

ternationale, Frankfurt a.M. 20164, S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 47 

dieser Untersuchung als Positionen innerhalb der Aushandlung von Konfessionali

tät erfasst, als Untersuchungsgegenstände, als Ausformungen der Heimsuchung. 
An die Stelle der Frage nach dem Ursprung tritt somit die Erkenntnis, dass Be

deutung nie abschliessend fixiert, innerhalb von Sprache aber stabilisiert werden 
kann. Diese Herangehensweise lässt sich auf die Betrachtung gesellschaftlicher For

mationen übertragen. Diese Übertragung ist Gegenstand des Postfundamentalis

mus, wie ihn Oliver Marchart darlegt. 
Postfundamentalismus verweist auf die Abwesenheit letzter Gründe oder fixier

ter Fundamente (beispielsweise der Vorstellung einer »ökonomischen Basis« im 
Marxismus) – nicht aber das Fehlen aller Gründe oder Fundamente (was blosser 
Antifundamentalismus wäre). Mit dem Präfix »post« wird ausgedrückt, dass diese 
Gründe zwar notwendig kontingent sind, gleichzeitig aber immer wieder aufs Neue 
geschaffen werden müssen, um gesellschaftliche Formationen zu orientieren. Dar

in zeigt sich die Orientierung dieses Ansatzes an der Dekonstruktion bzw. deren 
Annahme einer immer nur vorläufigen, aber trotzdem notwendigen Stabilisierung 
von Bedeutungen innerhalb der Sprache.84 

Den Bezugspunkt dieser Argumentation bildet die Kontingenz als Grunderfah

rung der Moderne – und damit nicht die Kontingenz einer spezifischen Situation 
(das wäre nicht spezifisch modern), sondern die notwendige Kontingenz aller sozia

len Verhältnisse. Darüber hinaus wird die Kontingenzerfahrung auf die Untersu

chung selbst wie auch auf das wissenschaftliche Vokabular angewandt. Diese Sicht

weise folgt der (meist als »postmodern« apostrophierten) Einsicht in die kontin

gente Verfasstheit wissenschaftlicher Erkenntnis.85 Dieser Zugang schafft analyti

schen Freiraum, indem etablierte soziologische Grundbegriffe (beispielsweise die 
Vorstellung ausdifferenzierter sozialer Felder) nicht als ahistorische Konstanten der 
Untersuchung vorangestellt werden müssen. Erst dadurch erhalten die zu untersu

chenden Aushandlungsprozesse ihre Offenheit, ihr destabilisierendes Potential, das 
selbst vor gesellschaftlichen Grundstrukturen nicht haltzumachen braucht. 

Diese Kontingenz ist nicht zu verwechseln mit Arbitrarität, die die konkrete 
Ausformung sozialer Verhältnisse als beliebig verstehen würde. Kaum jemand 
würde die Entwicklung sozialer Verhältnisse als zufällig bezeichnen oder diese als 
beliebig strukturierbar verstehen. 

»Ein sozialer Tatbestand ist somit nicht kontingent, weil er arbiträre Gründe hät

te, sondern weil er keine notwendigen Gründe hat. Damit ist zugleich gesagt, dass 

84 Vgl. Marchart: Das unmögliche Objekt, 2013, S. 11. 
85 Makropoulos, Michael: Kontingenz. Aspekte einer theoretischen Semantik der Moderne, in: 

European Journal of Sociology/Archives Européennes de Sociologie/Europäisches Archiv für 
Soziologie 45 (3), 2004, S. 369 – 399. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

dieser Tatbestand sehr wohl Gründe hat [. . . ]. Die Auflösung einer soziotranszen

denten Legitimationsbasis bedingt, dass um die Legitimation eines jeden Grun

des jeweils und immer aufs Neue gerungen werden muss.«86 

Sozial-, wirtschafts- und finanzpolitische Gründe für eine bestimmte Einkom

mensverteilung können laut Marchart also verändert werden und sind nicht als 
stabile Fundamente oder Naturgesetze zu sehen. Gleichzeitig sind sie historisch 
gewachsen und in einer gegebenen Situation eingebunden in Kräfteverhältnisse, 
welche ihrer Veränderung Grenzen setzen – »Grenzen, die ihrerseits durch soziale 
Kämpfe fixiert wurden, daher kontingent sind und durch weitere Kämpfe um 
Einkommensverteilung erneut verschoben werden können.«87 An dieser Darstel

lung lässt sich erkennen, dass das marchartsche Verständnis von Kontingenz nicht 
übereinstimmt mit demjenigen von Haddad, wenn er die schiitischen Parteien 
nach 2003 für den Konfessionalismus im Irak verantwortlich macht oder wenn 
er, in Anlehnung an Guido Steinberg, konfessionelle Gewalt ausschliesslich mit 
Provokation durch Extremisten und entsprechenden Reaktionen von schiitischen 
Milizen gleichsetzt.88 Während das Handeln einzelner Gruppen relevant ist und 
selbstredend auch die Konstitution von Konfessionalität konkret prägt, erscheint 
dieses Handeln, betrachtet man es isoliert, gemäss dem Verständnis von Marchart 
arbiträr. Erst die historische Kontextualisierung, das Verorten von Handeln in 
entsprechenden Aushandlungsprozessen, machen dieses Handeln und insgesamt 
die sozialen Verhältnisse als kontingent erfassbar. 

»Aushandlung« bzw. bei Marchart »Konflikt« ist untrennbarer Teil der moder

nen Reflexion der eigenen »Fundamente« als notwendig kontingent,89 wobei Kon

flikt nicht zwingend als offene Auseinandersetzung zu verstehen ist, sondern ge

nauso die Form halbwegs stabiler Strukturen annehmen kann. Der Begriff bezeich

net schlicht die Reaktion auf Kontingenzerfahrung innerhalb einer Gesellschaft, die 
Neuaushandlungen hervorbringt. »Die Kontingenz schreibt sich in die Streitsache 
selbst ein; und umgekehrt wird jeder soziale Tatbestand, sofern er als kontingent 
betrachtet wird, zur potentiellen Streitsache.«90 

Auf Konfessionalität übertragen hiesse das: Konfessionalität ist notwendig 
kontingent und muss daher ausgehandelt werden (sofern eine Krisensituation eine 
Kontingenzerfahrung hervorgebracht hat – was im Irak nach 2003 als gegeben 

86 Marchart: Das unmögliche Objekt, 2013, S. 32 – 33. 
87 Ebd., S. 32. 
88 Vgl. Haddad: Understanding ›Sectarianism‹, 2020, S. 268. Haddad bezieht sich auf Steinberg, 

Guido: Jihadi-Salafism and the Shiʿis. Remarks about the Intellectual Roots of anti-Shiʿism, in: 
Meijer, Roel (Hg.): Global Salafism. Islam’s new religious movement, New York 2009, S. 107 – 
125. 

89 Vgl. Marchart: Das unmögliche Objekt, 2013, S. 31. 
90 Ebd., S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 49 

angenommen werden darf). Das erlaubt die Einführung von Heterogenität nicht 
nur in Zugehörigkeiten bzw. vermeintlichen Identitäten, sondern auch in die sich 
wandelnden ›Fundamente‹, die ausgehandelt werden. Dies eröffnet wiederum 
die Möglichkeit, nicht nur das Verhältnis zwischen Schia und Sunna, sondern 
den Bezug auf Konfession selbst als Gegenstand gesellschaftlicher Aushandlung 
zu erfassen. Und da die zugrundeliegende Bedeutungskonstitution differentiell 
erfolgt, sind auch die Gegenpositionen einzubeziehen. Um wie angestrebt jegliche 
Essentialisierung zu unterlaufen, müssen also Bezüge auf Konfession genauso wie 
das Reden über ṭāʾifīya, insbesondere die Kritik und die Gegenpositionen, die gegen 
Konfessionalismus aufgebaut werden, in die Analyse miteinbezogen werden – um 
schliesslich herausfinden zu können, was genau verhandelt wird und auf welche 
kontingenten ›Fundamente‹ sich diese Aushandlungen stützen. 

2.3 Konfessionalisierung: Die Begriffe 

Um das Reden über Konfessionalismus nachzuvollziehen und zu kontextualisieren, 
werden im Folgenden zunächst die Begriffe ṭāʾifa und ṭāʾifīya genauer betrachtet. Ge

mäss dem Ansatz, dass die Verwendung dieser Begriffe in ihrer Gegenwart betrach

tet werden soll, werden zu diesem Zweck aktuelle arabische Wörterbücher genutzt. 
Anschliessend gilt es, den Begriff Konfessionalismus unter Berücksichtigung der in 
dieser Arbeit bisher angestellten Überlegungen zu fassen und für die Untersuchung 
handhabbar zu machen. 

2.3.1 Ṭāʾifa, ṭāʾifīya und Konfessionalismus 

Ṭāʾifīya, sectarianism, Konfessionalismus – diese drei Begriffe werden in der wissen

schaftlichen Literatur als gegenseitige Übersetzungen verwendet, sowohl für die 
Übersetzung des Quellen- wie des Analysebegriffs. Ohne diese Übersetzung abzu

lehnen, muss diese doppelte Verwendung kritisch betrachtet werden, da es sich bei 
ṭāʾifīya um einen dichten Begriff im Sinne von Bernard Williams handelt, d.h. einen 
Begriff, der gleichzeitig deskriptiv und evaluierend ist.91 Die Evaluation von ṭāʾifīya 
fällt in diesem Fall deutlich negativ aus, vergleichbar mit derjenigen von »Rassis

mus«. Mir ist auch kein Fall bekannt, in dem sich eine Person im Irak selber und 
in positivem oder neutralem Sinne als ṭāʾifī bezeichnet hat. Das heisst, die Deu

tung einer Position als konfessionalistisch oder die Zuschreibung dieses Adjektivs 
zu einer spezifischen Politik oder gar einer ganzen Bevölkerung kann nicht nur als 
neutrale Beschreibung, sondern muss als negative Bewertung, gar als Verurteilung 

91 Vgl. Williams, Bernard: Ethik und die Grenzen der Philosophie, Hamburg 1999 (Rotbuch-Ra

tionen), S. 197 – 198. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

