
djbZ 2/202466

Fokus | Alexandra Krioukov Für reflektierte Diskurse 

den eigenen Reihen gefordert, um das Eigentum, welches im 
rechten Selbstverständnis auch die Frau umfasst, zu schützen.24 
Was also beim einen als Triebhaftigkeit unterstellt wird, wird 
beim anderen unter Wehrhaftigkeit verbucht.25 

Dass das Patriarchat auch in den eigenen Reihen großen 
Schaden anrichtet und bereits tausende Frauenleben gekostet 
hat – und mit einem Blick auf aktuelle politische Entwicklungen 
auch weiterhin kosten wird – wird nicht einmal angedacht. 
Vielmehr beruft man sich auf eine Verlagerung von männlichen 
Gewaltstrukturen ins Ausland und andere „Kulturkreise“.26 
Unsere Frauen in eurem Patriarchat. Unter dem Deckmantel 
einer vermeintlichen Sorge um Frauen – also zumindest mal 
um die, die weiß, christlich und cis- und heterosexuell sind – 
reproduziert die Rechte antifeministisches, vor allem rassistisches 
Denken und Stereotypen par exellence. 

Statt dem von rechten Stimmen postulierten Schutz für Frau-
en, verstecken sich dahinter die gleichen Besitz- und Erhaben-
heitsansprüche, die dem anderen vorgeworfen werden, während 
(deutsche) Frauen zu hilflosen Opfern degradiert werden, die 
auf das Wohlwollen weißer europäischer Männer angewie-
sen seien. Im Rahmen dieser Debatte reichen sich Rassismus 
und Antifeminismus auf allerfeinste Art die Hand, um all das 
zu beanstanden, was ein intersektionaler Feminismus für alle 
Menschen versucht zu erreichen: Ein gleichberechtigtes Leben 
in Sicherheit, unabhängig von Herkunft oder Geschlecht. 

DOI: 10.5771/1866-377X-2024-2-66

Für reflektierte Diskurse – Wie sprechen wir in 
Deutschland über den 7. Oktober 2023 und den Krieg in 
Gaza? Wessen Stimme wird gehört? Wessen Perspektive 
bleibt unsichtbar? 

Alexandra Krioukov
Jurastudentin in Berlin und Vorstandsmitglied der Jüdischen 
Studierendenunion Deutschland (JSUD)

Wie reden wir?
Beim Schreiben dieses Beitrages viel es mir schwer, meinen Emoti-
onen einen Raum zu lassen. Ich betone die Wichtigkeit von fakten-
basierten Diskursen und doch kann ich nicht verneinen, dass ich 
als Jüdin in diesen Diskursen mit einer bestimmten Positionierung 
und Haltung auftrete, die teils auch emotionaler Natur sind. Mit 
der Zeit gestand ich die Legitimität von Emotionen in Diskursräu-
men ein, solange ich diese reflektiere. Dieser Beitrag ist aus meiner 
Perspektive geschrieben, er beschreibt meine Wahrnehmung des 
Diskurses in Deutschland (und zum Teil darüber hinaus) über die 
Zeit seit dem 7. Oktober. Daher will ich allem voran setzen, dass 
es für uns als Teilnehmende eines Diskusraumes, als Mitglieder 
der Gesellschaft, zuallererst Aufgabe ist, unsere Sprechrollen zu 
reflektieren. Adorno und Horkheimer kritisierten am Antisemi-
tismus nicht primär das Vorhandensein einer Projektion auf die 
Juden, sondern viel mehr die fehlende Reflexion dieser.

Um also hier einmal meine Sprechrollen zu reflektieren: Ich 
bin wütend über den Verlauf des gesellschaftlichen Diskurses 
und zu Teilen verzweifelt. Darüber hinaus weiß ich, dass es vielen 
meiner jüdischen Freund*innen und Bekannten und auch nach 
meiner Wahrnehmung, der jüdischen Community insgesamt 
ähnlich geht.

Wer redet?
In einer meiner ersten Vorlesungen des Jurastudiums fragte mein 
Professor, wofür es juristische Begrifflichkeiten und Linguistik 
gäbe. Seine Antwort war ambivalent. Einerseits wäre Fachjargon 
notwendig, um die Mittel zu haben, komplexe Sachverhalte 
adäquat beschreiben und besprechen zu können. Sein zweiter 
Punkt war interessanter, kritischer und zumindest teilweise als 
Witz getarnt. Fachsprache würde nämlich auch Laien – das ist 
juristischer Jargon für Nicht-Jurist*innen -–außen vor lassen. 
Damit ermögliche sie einen Diskurs, der nur von Menschen 
geführt wird, die sich gut genug mit dem Thema auskennen 
und sie steigere zugleich die Notwendigkeit von Jurist*innen.

Ich selbst sah im Studium später einen Mehrwert darin, 
Begriffe und Definitionen zu haben, klare Zuordnungen und 
akkurate Worte für bestimmte Sachverhalte. Auch wurde klar, 
dass diese Gespräche inhaltlich nur mit Menschen geführt wer-
den können, die über dasselbe Grundverständnis verfügen. Umso 
klarer wurde aber auch, wie schwierig es ist, diese Gedanken 
dann nach außen zu erklären. Grundlagen zu legen füllt ein 
Gespräch so sehr, dass man kaum noch über den Inhalt disku-
tieren kann. Jura ist ein gutes Beispiel für einen abgekapselten 
Diskursraum, aber nicht das einzige. Themengebiete werden 
spezifischer, entwickeln Fachjargon und werden exklusiver. Und 
das obwohl sie teilweise – wie Jura und Recht – alle betreffen.

Darin sehe ich kein Problem. Es ist völlig in Ordnung und 
gewollt, dass bestimmte Diskursräume für die breite Öffentlichkeit 

24	 Mirani (Fn. 8), S. 29.
25	 Ebd.
26	 Vgl. zum Begriff „Kulturkreis“ die Übermedien-Kolumne von Eric 

Anton Heuser, 11.11.2016, online: https://uebermedien.de/9357/
hasswort-kulturkreis-eric-anton-heuser/ (Zugriff: 10.04.2024)

djbZ_2_2024.indb   66djbZ_2_2024.indb   66 16.07.2024   08:18:5616.07.2024   08:18:56

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-2-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:50:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-2-66


67djbZ 2/2024

Alexandra Krioukov Für reflektierte Diskurse | Fokus

geschlossen bleiben. Gesellschaftlich streben wir dennoch nach 
dem Öffnen möglichst vieler Diskursräume. Kriege und Konflikte 
stehen zur Debatte, als wären sie ein Gespräch über das Wetter.

Und das überrascht nicht. Bleiben wir beim rechtlichen 
Diskurs sehen wir, dass Menschen rechtliche Begriffe auch in 
Unkenntnis verwenden. Sie mischen sich in juristische Diskurse 
ein, nur eben ohne ausreichende Grundlage, ohne Wissen und 
mit teils unter komplexen Schlüssen.

Und daran ist nichts per se verwerflich. Bis heute verwech-
seln Laien Mord und Totschlag oder Eigentum und Besitz. Na 
und? Es herrscht ein allgemeines Verständnis vom Rechtssystem 
als komplex und selbst wenn Menschen der Meinung sind, es 
besser zu wissen, sind sie nicht diejenigen, die, Recht sprechen, 
vor Gericht plädieren oder Rechtsberatung anbieten. Sie richten 
keinen Schaden an (außer etwa die gravierende Verfestigung des 
Missverständnisses, Totschlag sei im Affekt und Mord nicht).

Wenn Gesellschaft sich für etwas interessiert, dann redet sie 
darüber – auch wenn die Menschen die Fakten nicht kennen 
oder nicht gänzlich verstehen. Dann bilden sie sich aufgrund 
fehlender Fakten schwache Meinungen.

Ich frage mich daher nicht wirklich, wieso Fachbegriffe wie 
Genozid oder Apartheit seit Monaten wie Konfetti um sich 
geworfen werden. Wieso Menschen nicht den Unterschied 
zwischen Cease Fire und Conditional Cease Fire kennen. Ich 
verstehe es – die Geschehnisse im Nahen Osten sind relevant, 
also reden Leute darüber. Aber ihnen fehlen Fakten, Wissen 
und die Bereitschaft, sich zeitaufwendig zu belesen, also reden 
sie unterkomplex und verkürzt. Polemisch: Sie reden falsch.

Wofür mir Verständnis fehlt: Wieso hört eine Anerkennung 
von Komplexität auf, wenn es um die letzten Monate geht? 
Menschen sehen anders als bei Jura/Recht nicht ein, dass sie 
nicht den ganzen Diskurs durchdringen.

Im Gegensatz zum Juristischen gibt es hier daneben auch 
keine feste, überwachende Struktur. Der öffentliche Diskursraum 
ist offen und unkontrolliert. Es gibt keine Richter*innen und 
kein Vorbringen vor Gericht. Wir alle prägen den öffentlichen 
Diskurs. Wenn wir es hier zulassen, dass Worte wie Genozid 
und Apartheid falsch verwendet und missbraucht werden, dann 
wird kein Gericht diese falsche Auffassung des Sachverhaltes 
klarstellen. Er wird sich weiter und weiter verbreiten. Jüdinnen 
und Juden sind die Leidtragenden: Statt in einer der schwersten 
Zeiten zu trauern, lastet die Richtigstellung und Bildungsar-
beit auf ihren Schultern. Denn die Projektionen des Bösen auf 
Zionist*innen, auf Israel, ist letztlich eine verklausulierte Pro-
jektion auf Jüdinnen und Juden. Diese Projektion anti-jüdischer 
Ressentiments befeuert eine gefährliche Dynamik immer weiter, 
wie wir es gerade beobachten können. Diese Auswirkungen sind 
für Jüdinnen*Juden in Deutschland spürbar, ganz egal, wie sie 
persönlich zur Politik Israels stehen. Das ist Antisemitismus. 

Und hier noch einmal ganz klar: Mitgefühl für die Menschen 
in Gaza, welches ich (natürlich) auch zutiefst empfinde, als 
ein emotionaler Redebeitrag, ist etwas anderes als die daraus 
resultierenden politischen und militärischen Einschätzungen 
und Forderungen. Was meiner Erfahrung nach verkürzt und 
oft uninformiert geschieht.

Der Diskursraum zur aktuellen Situation ist außer Kontrolle 
geraten. Das fehlende Bewusstsein von Komplexität und die 
Tatsache, dass ein falscher Diskurs in diesem Fall reale Auswir-
kungen hat, macht dies so viel gefährlicher, als wenn Menschen 
bloß juristische Begriffe verwechseln.

Deswegen haben wir bei so hoch emotionalisierten Themen 
alle eine Verantwortung. Diese Verantwortung kann man meiner 
Meinung nach mit der vergleichen, welche Richter*innen im 
Gericht haben. Damit meine ich, wir alle müssen Diskursen 
kritisch begegnen und darauf achten, dass sie nicht aufgrund 
von Emotionalität oberflächlich und falsch geführt werden. 
Dafür, dass ihre Komplexität anerkannt wird. Wir alle sind 
verantwortlich für unseren gemeinsamen Diskurs und für die 
Frage, ob er konstruktiv oder destruktiv ist. Und wir alle müssen 
hinhören und darauf aufmerksam machen, wenn Fakten, wenn 
ganze Opfergruppen, völlig vergessen und ignoriert werden.

Der gesellschaftliche Diskurs kann, weil er eben nicht den 
scharfen Regeln eines Gerichts unterworfen ist, so kreativ, viel-
fältig und produktiv sein – und gleichzeitig kann diese völlige 
Freiheit sein Verkommen bedeuten.

Wer redet nicht?
Gleichzeitig gibt es Diskursräume, die wir als Gesellschaft nicht 
öffnen. Damit sagen wir: Dieses Thema ist nicht relevant genug 
und es verdient unsere Aufmerksamkeit nicht. Menschen im 
Internet sind so laut. Proteste schreien einander nieder. Und doch 
hört man außerhalb der jüdischen Blase, kaum Rufe nach der 
Freilassung der Geiseln. Es scheint keine ausreichende Relevanz 
einzunehmen. Im schlimmsten Fall werden die seit über sechs 
Monaten entführten Geiseln mit den Insassen in israelischen 
Gefängnissen gleichgesetzt. Eine neue Ebene der Täter-Opfer-
Umkehr ist damit erreicht.

Das schärfste und für jüdische Frauen schmerzhafteste Bei-
spiel hierbei ist das Schweigen in intersektionalen feministischen 
Räumen in Reaktion auf die Vergewaltigung israelischer Frauen 
durch Hamas-Terroristen, allen voran und mit Symbolcharakter, 
das Schweigen von UN Women.

„We are the global champion for gender equality. UN Women 
is the UN organization delivering programmes, policies and 
standards that uphold women’s human rights and ensure that 
every woman and girl lives up to her full potential“ heißt es 
auf ihrer Website. „The Global Champion for Women’s Human 
Rights“ hat fast zwei Monate gebraucht, um sich zu der bei-
spiellosen sexualisierten Gewalt, welche jüdische und israelische 
Frauen am und seit dem 7. Oktober erfahren haben, zu äußern. 
Taten, die gerade aufgrund ihrer Strahlwirkung in die Welt, ihrer 
Wirkung auf Jüdinnen weltweit, begangen, in Video und Bild 
dokumentiert und über Social Media für Propaganda verwendet 
wurden. Eine weltweit repräsentative Frauenrechtsorganisation 
reagierte mit fast 8 Wochen des Schweigens. 8 Wochen, in denen 
vor allem die Verachtung und der Hass der Hamas gegenüber 
Jüdinnen im Raum stand. Dann: Ein Post, der die Brutalitäten 
der Hamas verurteilte und zur bedingungslosen Befreiung der 
Geiseln aufrief, der nach wenigen Minuten wieder gelöscht 
wurde. Stattdessen wurde die Befreiung der Geiseln gefordert, 

djbZ_2_2024.indb   67djbZ_2_2024.indb   67 16.07.2024   08:18:5616.07.2024   08:18:56

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-2-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:50:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-2-66


djbZ 2/202468

Fokus | Alexandra Krioukov Für reflektierte Diskurse 

ohne die Verurteilung der Hamas-Taten. Es folgte eine schwache 
Forderung nach Untersuchungen der „Berichte“ geschlechter-
spezifischer Gewalt.

Nach erheblichem Druck und Gesprächen mit jüdischen 
Organisationen kam es dann nach fast zwei Monaten am 2. 
Dezember zu einer Verurteilung dieser Taten. Als jüdische Frau 
frage ich mich, wie viel diese noch Wert war, wenn das Schweigen 
längst bewiesen hat, dass „Believe all Women“ nicht gilt, wenn 
es um Jüdinnen und Israelis geht. Der Hashtag „MeTooUNles-
sURaJew“ hat sich zu dem Zeitpunkt bereits fest in die Köpfe 
jüdischer Frauen weltweit gebrannt. Bereits Tage nach dem 7. 
Oktober lieferten Videos, Obduktionsbefunde und Berichte 
reichlich Beweisgrundlage für die unbeschreiblichen Taten. Aber 
anstatt zu trauern, mussten jüdische Frauen beweisen, dass diese 
Realität real ist. Eine Realität, die nicht angezweifelt worden 
wäre, wäre sie nicht israelisch, nicht jüdisch. Jüdische Frauen 
sahen seit Oktober, wie die Erfahrung von missbrauchten und 
ermordeten Frauen selbst in ihren Tod hinein geleugnet worden 
war, wie gebrochene Beckenknochen nicht genug waren für die 
Welt, um kollektiv anzuerkennen, was sich vor ihren Augen 
abgespielt hatte.

@yiddishfeminist postete im November: „Intersectional 
feminism died on Oct 7th.“ Ich glaube nicht, dass das Konzept 
des intersektionalen Feminismus gestorben ist. Und doch bin 
ich davon überzeugt, dass er den 7. Oktober in der Praxis 
nicht überlebt hat. Intersektionalität muss neu verhandelt 
werden. Ohne Jüdinnen und Juden existiert sie genauso wenig 
wie ohne die Anerkennung einer anderen Betroffenengruppe. 
Die vergangenen Monate haben gezeigt, dass intersektionale 
Räume auch dem zum Opfer fallen, gegen das sie versuchen 
anzukämpfen. Es ist ein unreflektiertes Privileg, sich für das 
Schweigen zu entscheiden. Feministische intersektionale Räume 
wurden zur Dominanzgesellschaft gegenüber Jüdinnen, indem 
sie ihre Erfahrungen anzweifelten und praktisch für irrelevant 
erklärten. Weil irgendwo in den Köpfen der Menschen antise-
mitische Denkmuster zu stecken scheinen, denen zufolge Juden 
und Jüdinnen als mächtig, manipulativ und nicht vertrauens-
würdig gelten. Der „Instinkt”, Jüdinnen anzuzweifeln, scheint 
stärker als das feministische Bekenntnis, Frauen zu glauben. 
Weil eine Gruppe gegen die andere ausgespielt wurde und 
Opferkonkurrenzen konstruiert wurden. Dieser internalisierte 
Antisemitismus zieht sich durch mehrere Diskurse, welche 
Juden und Jüdinnen als Betroffene strukturell übergehen. So 
zum Beispiel postkoloniale Kreise, die auf den einzigen Jüdi-
schen Staat Israel alles zu Verachtende projizieren und ihn mit 
Kolonialmächten gleichsetzen, anstatt jüdische Menschen in 
einen Diskurs aufzunehmen, in den sie als ein seit Jahrtausen-
den aus ihrem Heimatland vertriebenes und im Exil lebendes 
Volk definitiv gehören.

Dieses Außenvorlassen von Juden und Jüdinnen aus Diskursen 
mündet in einem Aberkennen der jüdischen Selbstbestimmung. 
Im nächsten Schritt wird Jüdinnen und Juden die Deutungsho-
heit über Antisemitismus aberkannt. Meine Freund*innen und 
ich sehen seit Monaten, wie unseren Versuchen, selbstbestimmt 
zu sagen: Hier ist eine Grenze erreicht, die wir als Betroffene 

setzen, mit Schuldabwehr begegnet wird, mit dem Gegenvor-
wurf, nicht aufgeklärt, nicht links, nicht antikapitalistisch oder 
antikolonialistisch oder feministisch genug zu sein. Schnell steht 
der Vorwurf im Raum, Jüdinnen und Juden seien rechts. Erneut 
eine absurde Täter-Opfer-Umkehr. Denn es fühlt sich an, als 
wöge der Akt des Vorwurfs von Antisemitismus fast mehr als 
der vorgeworfene Antisemitismus. Es ist leichter zu legitimieren, 
wieso jüdische Menschen nicht in Diskurse gehören, als zu 
reflektieren, wieso man sie nicht da haben möchte.

Wann man schweigt.
Um alles noch schwieriger zu machen: Auch das Öffnen von 
Diskursräumen wo es keiner Bedarf ist fatal, denn es verleiht 
bestimmten Themen eine Bedeutung, welche sie nicht verdient 
haben. Man sieht es so markant an den Themen der AfD, die 
durch den bloßen Einlass in den Diskurs salonfähig werden. 
Oder man sieht es, wo Minderheiten gegeneinander ausgespielt 
werden, wenn zum Beispiel pauschal eine Bevölkerungsgruppe 
für antisemitische Tendenzen verantwortlich gemacht wird, mit 
dem Ziel, diese zu delegitimieren. Wenn also die Philosophin 
Judith Butler Fragen aufwirft, wie die, ob der 7. Oktober richtig 
oder falsch war, dann gilt es natürlich dies abzulehnen. Und das 
Aufwerfen der Frage selbst ist zu verurteilen. So wie man eine 
Klage ablehnen kann, ohne auf die Begründung einzugehen. 
Es bedarf keines Kontextes für die Gewalt des 7. Oktober. Es 
bedarf keines Kontextes für die mit Worten nicht beschreibbaren, 
gut dokumentierten Vergewaltigungen und Verstümmelungen 
durch die Hamas und ihre Unterstützenden, die sie anzuzwei-
feln versucht. Jeder Versuch, das zu kontextualisieren, würde 
der Kontextualisierung selbst einen Wert beimessen, den sie 
nicht haben darf.

Reden pflegen.
Gerade wir als Jurist*innen, die sich Wörtern und ihrer Deu-
tung verschreiben, können und dürfen nicht Diskurse fördern, 
in denen die Bedeutung von Worten verkommt. Ich als Jüdin 
bin es leid, einen Diskurs, in dem wir das Recht haben, emoti-
onalisiert zu sein, möglichst sachlich führen zu müssen, weil es 
meiner Wahrnehmung nach kaum jemand tut. Aber wenn wir 
nicht sachlich, argumentativ dagegenhalten, tut es niemand für 
uns. Weil es so scheint, als wäre Komplexität für die meisten 
weniger wert als Slogans, die gut auf Insta-Kacheln passen. Weil 
es wichtiger ist, sich schnell zu positionieren, als sich fundiert zu 
positionieren. Mir ist bewusst, dass ich durchweg Positionierung 
und die Pflege gesellschaftlichen Diskurses fordere, und doch: 
Wenn einem das nicht möglich ist, dann doch bitte die Einsicht, 
dass man sich auch raushalten kann, darf, sogar muss. Schlimmer 
als kein Beitrag ist immer ein unreflektierter und uninformierter. 
Wir sind müde, Einseitigkeiten zu bekämpfen und doch ist der 
Kampf gegen falsche Projektionen für uns auch ein Existenzieller.

Es braucht eine klare Erkenntnis dessen, dass der gesellschaft-
liche Diskurs die Realität prägt. Und weiterhin, dass wir alle für 
diesen Diskurs Verantwortung übernehmen. Jede*r von uns trägt 
Verantwortung, wenn wir unbedacht in ihn einspeisen, genauso 
wie wenn wir ihn unreflektiert aufnehmen. Es liegt an uns, ihn 

djbZ_2_2024.indb   68djbZ_2_2024.indb   68 16.07.2024   08:18:5616.07.2024   08:18:56

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-2-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:50:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-2-66


69djbZ 2/2024

Alexa Pia Stettner Dear Brittany...über den Antifeminismus in Österreich | Fokus

zu pflegen und funktionsfähig zu halten. Leider ist der Diskurs, 
wie er sich in den letzten Monaten, auch in seiner Aggressivität 
und Kompromisslosigkeit zeigt, nicht hoffnungsschöpfend. Von 
Jüdinnen und Juden um mich herum und mir selbst nehme 
ich eine zunehmende Verunsicherung war, inwieweit aktuelle 
Gesprächsräume noch zu retten sind. Ob wir Diskursräume 
haben oder nicht und wie wir sie pflegen, all das ist ein Zeugnis 
unserer Prioritäten und unserer intellektuellen Fähigkeiten als 
Gesellschaft. Und wenn wir als Individuen Diskursräume nicht 
belegen, überlassen wir anderen das Setzen dieser Prioritäten, 
die Deutungshoheit von Sachverhalten. Das können wir uns 
nicht leisten. Anders als im juristischen Kontext gibt es nämlich 

keine Richter*in, die aufpasst, ob das Vorgetragene so korrekt 
und das Ergebnis gerecht ist.

Dabei geht es hier nicht um weniger als vor Gericht. Im 
gesellschaftlichen Dialog geht es um die Deutungshoheit der 
Realität und damit um ihre Weiterentwicklung. Manchmal fehlen 
einem die Worte. Ich wäre gerne schriftlich ausgeschweift, denn 
es fühlt sich vieles untertrieben und unterkomplex an. Aber es 
fehlt die Sprache, um adäquat über solch eine Art der Gewalt 
und Verzerrung von Realität zu reden, und doch können wir 
nicht anders als zu reden – und dieses Paradoxon muss am Ende 
stehen. Am Ende eines Textes, dessen Appell es ist, zu retten, 
was beinahe verloren geglaubt: Wir müssen reflektiert reden.

DOI: 10.5771/1866-377X-2024-2-69

Dear Brittany 
...über den Antifeminismus in Österreich und die Frage, 
ob der Verlust des traditionellen Frauenbildes die 
moderne Frau wirklich einsam und unglücklich macht

von Alexa Pia Stettner
Rechtsanwältin in Bonn und Mitglied der djb-Kommission Ar-
beits-, Gleichstellungs- und Wirtschaftsrecht

Grüß Gott Brittany, 
da Dein Ehemann Martin Sellner sicherlich beim nächsten 

Besuch in Potsdam eine spezifische Einreiseverweigerung für 
Deutschland erhält und du vermutlich ohne sein Einverständnis 
nicht verreisen darfst, können wir uns leider nicht persönlich 
treffen. Gerne hätte ich mit Dir über Sinn und Unsinn des von 
Deinem Ehemann im November 2023 in Potsdam vorgestellten 
„Masterplan für die Remigration“ diskutiert oder von Dir er-
fahren, warum Du den wissenschaftlich belegten Gender Pay 
Gap als Mythos bezeichnest, Angst vor dem „großen Aus-
tausch“ hast und Feministinnen als Männerhasserinnen be-
schimpfst. Als Dein Ehemann 1989 in Wien und Du 1991 in 
Kalifornien zur Welt kamen, war ich bereits an einem Gymnasi-
um und begeisterte mich insbesondere für das Fach Geschichte. 

Gerne folge ich hier dem Prozedere Deines Ehemannes auf 
seiner Homepage und stelle ich mich zunächst vor: Mein 
Name ist Alexa Pia Stettner. Ich bin eine demokratische Juris-
tin und liberale Feministin und setze mich für das Selbstver-
wirklichungsrecht aller Menschen ein, unabhängig von Ge-
schlecht, Identität und Kultur. Deswegen mag mich der 
rassistische Mainstream nicht. In diesem Brief erfährst Du, 
warum weder ich noch meine Freundinnen aus Potsdam und 
der ganzen Welt etwas gegen Männer haben und warum wir 
Dir und Deinem Mann Martin Sellner nicht dabei helfen wer-
den, die Demokratie anzugreifen. 

Es war einmal…
Vor einiger Zeit lebte Gertrud Scholtz-Klink.1 Sie war Mut-

ter von fünf Kindern und gleichzeitig eine wichtige Führungs-
person für ihren obersten Chef Adolf Hitler. Wie sie damals 
ihr berufliches Leben mit ihrem Familienleben und ihren 
Pflichten als Mutter und Ehefrau vereinbarte, wissen wir lei-
der nicht. Eigentlich war es in dieser dunklen Zeit nicht (mehr) 
gewünscht, dass Mütter auch arbeiten und beruflich eigen-
ständig waren. Damals durften die Ehemänner ihren Ehefrau-
en in Deutschland noch verbieten, einen Beruf auszuüben, 
außerdem hatten sie die Entscheidungsmacht über alle Belan-
ge der Kinder. Dir wird gefallen, dass sie Ziele der damaligen 
Frauenbewegung, die die Frau als gleichberechtigte Staatsbür-
gerin etablieren wollten, ablehnte und lieber eine neue Frauen-
bewegung bilden wollte, die die Mutterschaft als Hauptaufga-
be der Frauen ansah. Eine Frauenbewegung also, in der sich 
Frauen im Kreise von Frauen mit Frauenthemen beschäftigen 
sollten und sich nicht die rechtliche und gesellschaftliche 
Gleichberechtigung anmaßen sollten. Eine Frauenbewegung, 
in der die Unterschiede zwischen Mann und Frau anerkannt 
und eine Ordnung akzeptiert wird, in der Männer die allge-
meinen Entscheidungen treffen und Frauen diese lediglich aus-
führen bzw. im „weiblichen Bereich“ umsetzen. Die politische 
Partizipation der Frauen sah Gertrud im Bereich Familie, 

1	 Hertrampf, Susanne: Gertrud Scholtz-Klink, Bundeszentrale für 
politische Bildung v. 09.01.2009, online: https://www.bpb.de/
themen/gender-diversitaet/frauenbewegung/35323/gertrud-
scholtz-klink/ (Zugriff: 16.3.2024).

djbZ_2_2024.indb   69djbZ_2_2024.indb   69 16.07.2024   08:18:5616.07.2024   08:18:56

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-2-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:50:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-2-66

	Wie reden wir?
	Wer redet?
	Wer redet nicht?
	Wann man schweigt.
	Reden pflegen.

