VIERTES KAPITEL:
VORAUSSETZUNGEN DER NIETZSCHESCHEN POETOLOGIE
DES SELBST

1. — Was sich auf den ersten Blick als eigentiimlich-bizarre, autorspezifische Eigen-
art der Schreib- und Denkpraxis Nietzsches feststellen 146t, namlich seine Tendenz
zur fortwahrenden Projektion des eigenen Selbstbildes auf andere und die Introjek-
tion anderer in das schriftstellerische Selbstverstindnis sowie seine Tendenz, sich
selbst eine plurale Seele zu schaffen und Dichter seines eigenen Lebens zu werden,
148t sich jedoch dank seiner eigenen Hinweise als bewuBte schriftstellerische Praxis
und als Verfahren offen legen, das zu einem egozentrierten Weltbild fiihrt. Dieses
Weltbild tritt in Verbindung zu zentralen erkenntnistheoretischen, psychologischen,
sprachtheoretischen und semiologischen Theoreme Nietzsches. Gerade dadurch, so
konnte man sagen, zeichnet sich die poetologische Qualitit von Nietzsches dividua-
listischer Egozentrizitit aus. Seine schriftstellerische selbstbeziigliche Egozentrizi-
tit hat ihre Widerspiegelung, genauer gesagt, ihr Korrelat in seinen theoretischen
Uberlegungen zur Erkenntnis, zur Psychologie und zur Sprache. Was immer hierbei
als primir, was als sekundir, aufgefalit werden mag (eine kausallogische Stringenz
148t sich tiberhaupt nur bedingt rekonstruieren), es besteht jedenfalls ein sehr enger
Zusammenhang zwischen seinen theoretischen Erérterungen und jener philosophi-
schen und literarischen Praxis, die bislang analysiert und reflektiert worden ist und
die auch im zweiten Teil dieser Studie am Beispiel von Ecce homo noch genauer
untersucht werden soll. Nietzsche forderte ja von sich selbst: »Nicht Theorie und
Praxis trennen!«’

Nun, die dividualistische Egozentrizitit selbst aber verweist, wie in den vorigen
Abschnitten gezeigt, auf das Grundproblem des Subjekts, der Seele, des Egos und
des Selbst.” Daher sollen jetzt, in diesem Kapitel, einige in dieser Studie herausge-

1 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 286.
2 Vgl. dazu beispielsweise F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA
11, S. 565, wo Nietzsche schreibt: »Es ist zu allen Zeiten [...] an unser gewissestes

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

arbeitete Aspekte der dividualistisch-egozentrierten Poetologie des Selbst bei Nietz-
sche kurz zusammengefaf3t und in den Kontext subjekttheoretischer, transzendental-
und sprachphilosophischer Uberlegungen gestellt werden. Ohne die Kontextualisie-
rung konnte Nietzsches dividualistisch-egozentrierte Poetologie nur als Spleen ei-
nes einzelnen Autors aufgefalit werden, der keine weitere philosophische Bedeu-
tung zuzuschreiben ist. Nietzsche ist aber doch auch ein ernstzunehmender Philo-
soph gewesen, der sich bestimmten philosophischen Sachfragen und -problemen
gegeniibersah, die er zu 16sen versuchte. Hierzu gehort unter anderem die Frage
nach dem Subjekt, in deren Kontext Nietzsches Poetologie des Selbst unter ande-
rem zu stellen ist. Dariiber hinaus bilden bestimmte subjekttheoretische, transzen-
dental- und sprachphilosophische Uberlegungen die notwendige Bedingung fiir ein
angemessenes Verstdndnis von Nietzsches eigener Schreib- und Denkweise. Im
Folgenden wird die rekonstruktive Fokussierung auf Nietzsche zum Teil verlassen,
um die Sachfragen, mit denen er sich beschiftigte, selbst zu diskutieren, um so bes-
ser zeigen zu konnen, welche produktiven (Denk-)Wege er beschritten und in wel-
che gedanklichen Sackgassen er sich begeben hat, denn einen philosophischen Au-
tor kann man nur wirklich verstehen, wenn man sich auf ihn einldfit und sich
gleichermafien ihm gegeniiber diejenige Freiheit bewahrt, die notig ist, um zu erér-
tern, ob es richtig ist, was er argumentativ entwickelt oder behauptet. Ich rekapitu-
liere also einige wichtige psychologische und philosophische Aspekte der bisher
behandelten Subjekt-Thematik, wie sie sich bei Nietzsche, dem »Seelen-Errather«3,
darstellt.

Sein, kurz als ego geglaubt worden als an den Geist (oder die »Seele« oder das Sub-
jekt [...]).« — Bei Nietzsche ist, wie bereits zu Beginn dieser Studie erwéhnt, keine
terminologische Eindeutigkeit, was die Begriffe des Subjekts, der Seele, des Egos,
des Ichs, des Selbst oder der Person angeht, festzustellen. Vielfach benutzt er die Be-
griffe synonym. Lediglich der Begriff des Selbst wird in Also sprach Zarathustra als
synthetischer und tibergeordneter Begriff von den anderen abgehoben, worauf im
Folgenden noch eingegangen wird. — Vgl. dazu auch z.B. folgende Bemerkung
Nietzsches: »Diese Art Mensch hat den Glauben an das indifferente wahlfreie >Sub-
ject« n6thig aus einem Instinkt der Selbsterhaltung, Selbstbejahung heraus, in dem
jede Liige sich zu heiligen pflegt. Das Subject (oder, dass wir populédrer reden, die
Seele) ist vielleicht deshalb bis jetzt auf Erden der beste Glaubenssatz gewesen,
weil er der Uberzahl der Sterblichen, den Schwachen und Niedergedriickten jeder Art
jene sublime Selbstbetriigerei ermdglichte, die Schwiche selbst als Freiheit, ihr So-
und So-sein als Verdienst auslegt.« F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA
5, S. 280f. — Uberhaupt zeigt sich in Zur Genealogie der Moral vielleicht am deut-
lichsten, wie Nietzsche moralische und erkenntnistheoretische Philosopheme durch
seine psychologisierende Vorgehensweise unterminiert und demontiert.
3 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 222.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 155

2. — Das Subjekt, die Seele, welche als labyrinthischer Raum oder fiihlbarer Text
anschaulich gemacht Wird,4 oder das Ich, die in Wirklichkeit fiir Nietzsche in er-
kenntnistheoretischer und vor allem in psychologischer Hinsicht dividualistisch-
egozentriert organisiert sind, sind fiir ihn der Ort, an dem alle Projektionen, Intro-
jektionen, Aneignungen, Spiegelungen und Verkehrungen sowie die Semiotik ihren
Ursprung haben. Uberdies ist das Subjekt Effekt einer sprachlich-grammatischen
Konvention, ein Wortspiel, das dann auf erkenntnistheoretische und psychologische
Gebiete angewandt wird, so da3 die Vorstellung von einem Subjekt oder einer See-
le, die in Raum und Zeit lokalisierbar ist, entstehen kann. Zwar ist der sprachliche
Selbstbezug unhintergehbar, die Egozentrizitit ist strukturell durch die menschliche
Verbalsprache vorgegeben, doch laut Nietzsche ist das Ich weder eine einheitliche
und substantielle Grofle noch ein definitiv zu lokalisierender Ort, und doch erfiillt
es diese regulative Funktion. Der Ort — das dividualistisch-egozentrierte Subjekt —
selbst gilt Nietzsche, unter psychologischen Gesichtspunkten, ebenfalls als eine
Projektion, Fiktion oder regulative Idee. Fiir Nietzsche gibt es daher nur »lauter
imagindre Ursachen (Gotts, »Seeles, >Ich¢, »Geiste, »der freie Wille« — oder auch
»der unfreie<); lauter imagindre Wirkungen [...] lauter Selbst-Missverstindnisse,
Interpretationen angenehmer oder unangenehmer Allgemeingeﬁihle«.5 Damit be-
gibt sich Nietzsches psychologisierende Perspektive jedoch in einen regressus ad
infinitum, der nicht nur widerspriichliche Gedankenfiguren hervorbringt — je fiktiver
und gespaltener das Subjekt sich bei ihm darstellt, um so monolithischer und ego-
zentrierter erscheint sein Selbst —, sondern auch tiefgreifende philosophische Prob-
leme aufwirft, wie das des Solipsismus: »Fiir mich — wie gibe es ein Ausser-mir?
Es giebt kein Aussen!«’

Nietzsches psychologisierende und erkenntnisskeptische Sichtweise, die er ja
selbst als unumginglich hinzustellen scheint,7 hebt sich namlich selbst aus den An-

4 Die Seele wird auch beispielsweise in der Genealogie der Moral als » Labyrinth der
Brust«, um mit Goethe zu reden«, bezeichnet. F. Nietzsche: Zur Genealogie der Mo-
ral, KSA 5, S. 325f1.

5 F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 181.
F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 272.
7 Nietzsche betont in seinen Schriften immer wieder die Bedeutung der Psychologie

fiir sein Philosophieren, ja, er betont immer wieder, welche Bedeutung ihm als
Psychologen zukommt. In Ecce homo schreibt Nietzsche beispielsweise: »Dass aus
meinen Schriften ein Psychologe redet, der nicht seines Gleichen hat, das ist viel-
leicht die erste Einsicht, zu der ein guter Leser gelangt [...]. Wer weiss? vielleicht bin
ich der erste Psychologe«. Und an anderer Stelle schreibt er: »Wer war iiberhaupt vor
mir unter den Philosophen Psycholog und nicht vielmehr dessen Gegensatz >hohe-
rer Schwindler, »Idealist<? Es gab vor mir noch gar keine Psychologie. — Hier der
Erste zu sein, kann ein Fluch sein, es ist jedenfalls ein Schicksal.« F. Nietzsche: Ecce
homo, KSA 6, S. 305 u. S. 371.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

geln. Es ist daher zunichst keineswegs klar, wohin seine Sichtweise von ihrer eige-
nen projektiven Dynamik getrieben wird, wo sie ins Stocken und schlie8lich zum
Stillstand kommt. Nietzsche muB sich die Frage stellen, ob er in der Lage ist, einen
festen psychologischen und erkenntnistheoretischen Angelpunkt zu erreichen, der
so etwas wie »eine Handvoll »>GewiBheitc«® garantiert und der die Dynamik der
stindigen Projektionen definitiv unterbricht. Anders gesagt, beziehungsweise ge-
fragt: Gibt es einen Punkt, einen Ort, einen Gegenstand oder einen Begriff, der fiir
Nietzsche nicht eine Projektion oder eine Fiktion ist? Nietzsche fafite namlich seine
erkenntnistheoretische Position im Frithjahr 1888 folgendermallen zusammen:
»Parmenides hat gesagt »man denkt das nicht, was nicht ist« — wir sind am anderen
Ende und sagen >was gedacht werden kann, muss sicherlich eine Fiktion seine.«’
Wie bereits gesehen, changiert Nietzsches Position, wenn es um erkenntnistheo-
retische Fragen geht, zwischen einem radikalen Konstruktivismus und Skeptizismus
auf der einen sowie einem Empirismus und einer schwachen Skepsis auf der ande-
ren Seite. Das heifit: Nietzsche leugnet durch sein Projektionstheorem zwar nicht
die natiirliche, empirische und konkrete Existenz von Dingen und Gegenstianden,
wohl aber erkenntnistheoretisch, daf} es einen projektionsfreien Zugang sowohl zur
auBlerhalb des Selbst gelegenen dulleren Welt als auch zur inneren Welt des Sub-
jekts gibt, in dem die Dinge oder Gegenstinde unmittelbar ohne Interpretation er-
falt werden konnen. Es handelt sich bei Nietzsche also nicht so sehr um ein empiri-
sches Problem, sondern um ein erkenntnistheoretisches oder metaphysisches —
wenn man Metaphysik im Sinne von erster Philosophie versteht —, denn, wie ange-
fithrt, verla3t Nietzsche durch sein projektiv-egozentriertes Weltbild jegliche Ge-
genstandsontologie. Wenn der Mensch also iiber die Welt nachdenkt, dann heif3t
dies nicht, daf} die Welt zu einer reinen Fiktion wird, empirisch nicht existiere, wohl
aber, dal} das von der Welt gewonnene Bild wesentlich ein Produkt des menschli-
chen Geistes ist, eine Projektion darstellt. Insofern wird die Welt durch das Denken
weniger rekonstruiert als vielmehr erfunden. So etwa erscheint Nietzsche, wie ge-
zeigt worden ist, die Umsetzung von Sinnesdaten ein schopferischer Akt zu sein,
der nicht zur Wahrheit, zum Sein, sondern zu Fiktionen, zum Schein, zu Zeichen
fithrt. '’ Also, gibt es so etwas wie eine hinge-proposition, die keine Projektion dar-

8 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdose, KSA 5, S. 23.
9 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 332.
10 Eine Notiz Nietzsches mag das Problem verdeutlichen: »Schein wie ich es verstehe,

ist die wirkliche und einzige Realitdt der Dinge, — das, dem alle vorhandenen Pridi-
kate erst zukommen und welches verhiltniBmiBig am besten noch mit allen, also
auch den entgegengesetzten Priadikaten zu bezeichnen ist. Mit dem Worte ist aber
nichts weiter ausgedriickt als seine Unzugénglichkeit fiir die logischen Proze-
duren und Distinktionen: also »Schein< im Verhéltnis zur >logischen Wahrheit« — wel-
che aber selber nur an einer imagindren Welt moglich ist. Ich setze also nicht
»Schein« in Gegensatz zur >Realitdt< sondern nehme umgekehrt Schein als die Reali-

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 157

stellt, bei Nietzsche?!! Ja, die gibt es, und zwar Nietzsches Theoreme vom Leib und
vom Willen zur Macht, worauf spéter noch zuriickzukommen sein wird.

Nietzsches egozentrierte Tendenz, alles als Maske, als Stoff einer introjizieren-
den Aneignung oder als Semiotik zu benutzen, hat ihr theoretisches Pendant in ego-
zentrierten und egozentrischen psychologischen, sprachphilosophischen und er-
kenntnistheoretischen Thesen, die sich zum Teil als Transformationen der traditio-
nellen abendldndischen Transzendental- und Reflexionsphilosophie interpretieren
lassen. Nietzsches Kenntnis der modernen zeitgendssischen transzendental- und re-
flexionstheoretischen Philosophie bildet dafiir die Basis, wobei seine Aneignung
dieser philosophischen Materie sehr grundlegende Interessenschwerpunkte auf-
weist. So schreibt er bereits im November 1866 an seinen Freund Hermann Musha-
cke: »Das bedeutendste philosophische Werk, was in den letzten Jahrzehnten er-
schienen ist, ist unzweifelhaft Lange, Geschichte des Materialismus, tiber das ich
eine bogenlange Lobrede schreiben konnte. Kant Schopenhauer und dies Buch von
Lange — mehr brauche ich nicht.«'? Und tatsichlich sind diese drei Autoren — Kant,
Schopenhauer und Lange — die wichtigsten (zeitgendssischen) philosophischen Be-
zugsgroBen Nietzsches, die nicht unwesentlichen Anteil an seiner Psychologie der
Egozentrizitit haben. Sie bilden auch den Hintergrund fiir die folgende Rekonstruk-
tion seiner Transformation transzendentalphilosophischer Uberlegungen,13 die
durch einige wichtige sprachphilosophische Reflexionen und subjekttheoretische

tit, welche sich der Verwandlung in eine imaginative »Wahrheits-Welt< widersetzt.
Ein bestimmter Name fiir diese Realitéit wire der »Wille zur Macht¢, nimlich von In-
nen her bezeichnet und nicht von seiner unfafibaren fliissigen Proteus-Natur aus.« F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 654.

11 In der angelsichsischen Analytischen Philosophie spricht man von hinge-proposition
im Sinne eines unzweifelhaften Satzes beziehungsweise eines Satzes, der nicht in
Zweifel gezogen wird und der die Basis der weiteren Erdrterung und Reflexion dar-
stellt. Jede noch so skeptische Position beinhaltet solche Sitze. Vgl. beispielsweise
folgende Bemerkung Wittgensteins: »D.h. die Fragen, die wir stellen, und unsere
Zweifel beruhen darauf, dafl gewisse Sitze vom Zweifel ausgenommen sind, gleich-
sam die Angeln, in welchen sich jene bewegen.« L. Wittgenstein: »Uber GewiBheit,
S. 186.

12 Brief an Hermann Mushacke, November 1866, F. Nietzsche: Scamtliche Briefe, KSB
2, S. 184. — Vgl. zur Bedeutung Langes, Schopenhauers und Kants fiir Nietzsches
Asthetik- und Existenzverstindnis, das hier nur am Rande eine Rolle spielen kann,
die Studien von Jorg Salaquarda: »Nietzsche und Lange«, S. 236-253; ders.: »Zur
gegenseitigen Verdringung von Schopenhauer und Nietzsche« (1984), in: K. Broe-
se/M. KoBler/B. Salaquarda (Hg.): Die Deutung der Welt, S. 173-191; A. Lanfraconi:
Nietzsches historische Philosophie; Fr. Agell: Die Frage nach dem Sinn des Lebens.

13 Zur Bedeutung der Transzendentalphilosophie fiir Nietzsche vgl. grundsétzlich R.
Kevin Hill: Nietzsches Critiques. The Kantian Foundation of his Thought, Oxford
2003.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Uberlegungen, die ebenfalls die Egozentrizitit betreffen, kontextualisiert werden
sollen.

Das Projektionstheorem und die Subjekt-Objekt-Relation

1. — Wie bereits angedeutet wurde, scheinen die psychologischen und erkenntnis-
theoretischen Uberlegungen Nietzsches zur Projektion und Introjektion, die auch
die Dimension literarisch-philosophischer Verfahren aufweisen, ebenso wie seine
egozentrierte Grundhaltung sowie seine Poetologie des Selbst auf einige transzen-
dental- und reflexionsphilosophische Einsichten der modernen europdischen Philo-
sophie zuriickzugehen, die das korrelative Verhiltnis von Subjekt und Objekt in der
Theorie einer externalisierten Erkenntnis betreffen. Wahrscheinlich handelt es sich
bei Nietzsche sogar um eine direkte Transposition und Transformation dieser wich-
tigen abendldndischen transzendental- und reflexionsphilosophischen Einsichten.
Diese Einsichten gehen im Wesentlichen auf Kant zuriick, wobei Nietzsche Kant
vor allem wohl durch Schopenhauer und Lange vermittelt rezipiert hat.

Heinrich von Kleist hat in diesem Zusammenhang einen reflexionstheoretischen
Gedanken von Immanuel Kant sehr anschaulich und gut verstdndlich seiner Verlob-
ten Wilhelmine von Zenge gegeniiber in einem Brief, den Nietzsche in Schopen-
hauer als Erzieher in seiner Erdrterung des Kantschen Kritizismus zitiert, zusam-
mengefalit:

Vor kurzem ward ich mit der neueren sogenannten Kantischen Philosophie bekannt —
und Dir muf} ich jetzt daraus einen Gedanken mitteilen [...]. Wenn alle Menschen
statt der Augen griine Gldser hitten, so wiirden sie urteilen miissen, die Gegensténde,
welche sie dadurch erblicken, sind griin — und nie wiirden sie entscheiden kénnen, ob
ihr Auge ihnen die Dinge zeigt, wie sie sind, oder ob es nicht etwas zu ihnen hinzu-
tut, was nicht ihnen, sondern dem Auge gehért. So ist es mit dem Verstande. Wir
konnen nicht entscheiden, ob das, was wir Wahrheit nennen, wahrhaft Wahrheit ist,
oder ob es uns nur so scheint. [...] Seit diese Uberzeugung, nimlich, daB hienieden
keine Wahrheit zu finden ist, vor meine Seele trat, [...] war der einzige Gedanke, den
meine Seele in diesem duleren Tumulte mit glithender Angst bearbeitete, immer nur
dieser: dein einziges, dein hdchstes Ziel ist gesunken !

14 Brief an Wilhelmine von Zenge, 22. Mirz 1801, Heinrich von Kleist: Samtliche Wer-
ke und Briefe, hg. von Helmut Sembder, Miinchen 1994, Bd. 2, S. 634. — Nietzsche
schreibt dazu, da3 Kleist durch die Kantische Philosophie in »Vereinsamung« und in
»Verzweiflung an der Wahrheit« geraten sei, denn »sobald [...] Kant anfangen sollte,
eine populdre Wirkung auszuiiben, so werden wir diese in der Form eines zernagen-
den und zerbrockelnden Skepticismus und Relativismus gewahr werden; und nur bei
den thitigsten und edelsten Geistern, die es jemals im Zweifel ausgehalten haben,

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 159

Diesen Kantschen erkenntnistheoretischen Gedanken,15 daf} wir niemals die Dinge
an sich erkennen konnen, dal jede Erkenntnis subjektiv sei, d.h. vom Subjekt aus-
gehe und daB dieses das Objekt der Erkenntnis bedinge, greift auch Schopenhauer
auf und radikalisiert ihn sogar noch. In Uber den Satz vom Grunde betont Schopen-
hauer, daf3 das erkennende Subjekt, als »notwendiges Korrelat aller Vorstellungen,
zugleich als »Bedingung derselben« aufzufassen sei, denn mit dem Subjekt ist auch
das Objekt gesetzt. Auch bedingt das Subjekt das Objekt der Erkenntnis, so daB sie
in einer reziproken Korrelation stehen. Die Objekte der Erkenntnis weisen dariiber
hinaus laut Schopenhauer stets eine Ubereinstimmung zwischen subjektiven und
objektiven Momenten.'® Daher ist es, so Schopenhauer, »einerlei, ob ich sage: die
Objekte haben solche und solche ihnen anhidngende und eigentiimliche Bestimmun-
gen; oder: das Subjekt erkennt auf solche und solche Weise — einerlei, ob ich sage:
die Objekte sind in solche Klassen zu teilen; oder: dem Subjekt sind solche unter-
schiedne Erkenntniskréfte eigen.«17 Einerlei ist dies nur, wenn man — wie Schopen-
hauer — von einem transzendentalen Solipsismus ausgeht, ansonsten fiithrt es mog-
licherweise zu einem identitétslogischen FehlschluB,18 wie man an Schopenhauers

wiirde an seiner Stelle jene Erschiitterung und Verzweiflung an aller Wahrheit eintre-
ten, wie sie zum Beispiel Heinrich von Kleist als Wirkung der Kantischen Philoso-
phie erlebte.« F. Nietzsche: Schopenhauer als Erzieher, KSA 1, S. 355.

15 Bereits in einem Brief an Carl von Gersdorff vom Ende August 1866 schreibt Nietz-
sche: »Also das wahre Wesen der Dinge, das Ding an sich, ist uns nicht nur unbe-
kannt, sondern es ist auch der Begriff desselben nicht mehr und nicht weniger als die
letzte Ausgeburt eines unserer Organisation bedingten Gegensatzes, von dem wir
nicht wissen, ob er aulerhalb unserer Erfahrung irgend eine Bedeutung hat. [...] Du
siehst, selbst bei diesem strengsten kritischen Standpunkte bleibt uns unser Schopen-
hauer, ja er wird fast noch mehr.« F. Nietzsche: Simtliche Briefe, KSB 2, S. 160.

16 Vgl. Arthur Schopenhauer: »Uber den Satz vom Grunde« (1847), in: ders.: Scmtliche
Werke, hg. von Wolfgang von Léhneysen, Frankfurt a. M. 1986, Bd. 3, S. 168-170;
vgl. dazu auch Die Welt als Wille und Vorstellung 1 (1858), in: ders.: Scmtliche Wer-
ke, hg. von Wolfgang von Lohneysen, Frankfurt a. M. 1986, Bd. 1, S. 33: »Dasjenige,
was alles erkennt und von keinem erkannt wird, ist das Subjekt. Es ist sonach der
Triager der Welt, die durchgéngige, stets vorausgesetzte Bedingung alles Erscheinen-
den, alles Objekts: denn nur fiir das Subjekt ist, was nur immer da ist.« — Zur Bedeu-
tung Schopenhauers fiir Nietzsche ist sehr viel publiziert worden, so daf3 hier nur auf
die in diesem Zusammenhang wichtigsten Publikationen verwiesen werden soll: Jérg
Salaquarda: »Zur gegenseitigen Verdringung von Schopenhauer und Nietzsche«
(1984), in: K. Broese/M. KoBler/B. Salaquarda (Hg.): Die Deutung der Welt, S. 173-
191; Marta Kopij/Wojicech Kunicki (Hg.): Nietzsche und Schopenhauer, Leipzig

2006.
17 A. Schopenhauer: »Uber den Satz vom Grunde« (1847), S. 170.
18 Vgl. zum identitdtslogischen Schluff aus fundamentalontologischer Sicht: Martin

Heidegger: Identitit und Differenz, Pfullingen 1956; aus materialistisch-
transzendentalphilosophischer Perspektive: Gilles Deleuze: Differenz und Wiederho-

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Gleiten der pradikativen Kopula zum identifizierenden »sind« bereits an dieser zi-
tierten Textstelle erkennen kann. Dariiber hinaus stellt sich bei Schopenhauer das
Problem des erkenntnistheoretischen Solipsismus in besonderer Weise: Denn folgt
man der Dynamik des Schopenhauerschen transzendentalen Idealismus, der zwar
auf Kants Kritizismus aufbaut, ihn aber doch metaphysisch tiberschreitet, bis zum
Ende, werden aus den Objektklassen Erkenntniskréfte und aus den Erkenntniskraf-
ten Objektklassen. Subjekt und Objekt werden so praktisch identisch und verlieren
auf logischer Ebene ihren erkenntnistheoretischen Wert. Das Resultat besteht dann
in einem unhintergehbarem solipsistischen Subjektivismus,19 der in letzter Konse-
quenz die Existenz der AuBBenwelt leugnet. Deshalb beginnt Schopenhauer sein phi-
losophisches Hauptwerk Die Welt als Wille und Vorstellung auch mit dem Satz:
mDie Welt ist meine Vorstellung« — dies ist eine Wahrheit, welche in Beziehung
auf jedes lebende und erkennende Wesen gilt«.20

2. — Fiir Nietzsche besteht der philosophische Erkenntnisfortschritt darin, zu entde-
cken, da3 die Objekte der Erkenntnis in Wahrheit immer schon gemifl dem erken-
nenden Subjekt transformierte und modellierte Objekte, oder, in Schopenhauers
Terminologie, ausgedriickt: Vorstellungen sind.*' So erklart Schopenhauer auch al-
le »Objekte dieser anschaulichen Welt fiir bloBe Vorstellung des erkennenden Sub-
jekts«.22 Das erkennende BewuBtsein bezieht sich also auf Objekte oder Gegen-

lung, Miinchen 1992 (franz. 1968) und aus sprachananalytischer Perspektive: W.V.O.
Quine: Die Wurzeln der Referenz, Frankfurt a. M. 1989 (engl. 1974).

19 Vgl. A. Schopenhauer: Parerga und Paralipomena 11 (1851), S. 24f.: »Wenn man
endlich gar noch sich darauf besinnt, da3 das Objekt durch das Subjekt bedingt ist,
folglich jene unermefBliche Auflenwelt ihr Dasein nur im BewuBtsein erkennender
Wesen hat, folglich an das Dasein der Individuen, die dessen Triger sind, gebunden
ist, so entschieden, daf} sie in diesem Sinne sogar als eine bloe Ausstattung, ein Ak-
zidenz des doch stets individuellen BewufBtseins angesehen werden kann — wenn
man, sage ich, dies alles ins Auge fafit; so geht man zu der Ansicht iiber, dafl nur die
nach innen gerichtete, vom Subjekt als dem unmittelbar Gegebenen ausgehende Phi-
losophie [...] auf dem richtigen Wege sei.«

20 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 1 (1858), S. 31.

21 Vgl. ebd., S. 385: »Nun ist aber alles Objekt der Wille, sofern er Vorstellung gewor-
den, und das Subjekt ist das notwendige Korrelat des Objekts; reale Objekte gibt es
nur in der Gegenwart«.

22 Ebd., S. 161. — In diesem Sinne schreibt auch Lange: »Was ist der Korper? Was ist
der Stoff? Was ist das Physische? Und die heutige Physiologie muss uns, so gut wie
die Philosophie, auf diese Fragen antworten, dass dies Alles nur unsere Vorstellungen
sind; nothwendige Vorstellungen, nach Naturgesetzen erfolgende Vorstellungen, aber
immerhin nicht die Dinge selbst.« Fr. A. Lange: Geschichte des Materialismus
(1866), Bd. 2, S. 427.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 161

stinde, indem es sie vorstellt. Damit ist nun zweierlei gemeint: Zum einen heif3t,
sich etwas vorzustellen, zu denken, dal3 etwas so und so und nicht anders ist. Zum
anderen bedeutet dies aber auch, dafl das Erkenntnissubjekt sich einen Gegenstand
oder ein Objekt vergegenwirtigt, sich ein inneres Bild davon macht, es anschaulich
vor sich hinbringt und hinstellt, also eine Projektion vollzieht, die eine Bewegung
im Raum simuliert.” Die Objekte der Erkenntnis sind daher einerseits im Akt der
Erkenntnis einem transformierenden und kreativen ProzeB3 unterworfen, das heif3t
auch, daB die Gegenstiandlichkeit der Gegenstinde Produkt des erkennenden Sub-
jekts ist und selbst nicht in den Gegenstinden der Erkenntnis angelegt ist. Anderer-
seits bildet diese Auffassung Schopenhauers geradezu auch die Basis fiir seine
Konzeption der dsthetischen Kontemplation, in welcher der Betrachter mit dem Ob-
jekt der Betrachtung verschmelzen kann, so dal man »also den Anschauenden von
der Anschauung nicht trennen kann, sondern beide eins geworden sind«.”*

In Nietzsches NachlaB} findet sich auch folgende Zitat-Notiz: »Es mufte in der
Ausbildung des Denkens der Punkt eintreten, wo es zum BewuBtsein kam, daf3 das,
was man als Eigenschaften der Dinge bezeichnete, Empfindungen des empfinden-
den Subjekts seien: damit horten die Eigenschaften auf, dem Dinge anzugehd-
ren.«* Fiir Nietzsche tragt dieser historische Moment nun den Namen Schopenhau-
er, wie man anhand seiner Auseinandersetzung mit dem Kantschen Kritizismus in
Schopenhauer als Erzieher ersehen kann.” DaB die Eigenschaften nicht mehr den
Dingen zugehorig sind, bedeutet, daB sie fiir Nietzsche Resultat eines reflexionsthe-
oretischen symmetrischen Spiegelverhéltnisses einerseits und andererseits einer
projektiven Wahrnehmung oder schlicht einer Projektion sind. Fiir Nietzsche fiihrt
dies aber nicht zur Verzweiflung wie bei Kleist. Im Gegenteil: Er formuliert den
Imperativ, dal Schopenhauers Auffassung »individuell« auszulegen sei — »allein
fiir sich selbst« —, um so »Macht zu gewinnen, um durch sie der Physis nachzuhel-
fen«.”’

23 So schreibt Nietzsche auch, Schopenhauers Uberlegungen auf die Sprache iibertra-
gend: »Was symbolisirt aber das Wort? Doch gewill nur Vorstellungen, seien dies
nun bewufite oder, der Mehrzahl nach unbewufte: denn wie sollte ein Wort-Symbol
jenem innersten Wesen, dessen Abbilder wir selbst, sasmmt der Welt, sind, entspre-
chen? Nur als Vorstellungen kennen wir jenen Kern, nur in seinen bildlichen AuBe-
rungen haben wir eine Vertrautheit mit ihm: aulerdem giebt es nirgends eine direkte
Briicke, die uns zu ihm selbst fiihrte.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869-
1874,KSA 7, S. 360.

24 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 1 (1858), S. 257.

25 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 649 f.

26 Vgl. zum sachlichen, transzendentalphilosophischen Problem das Kapitel »Noch
einmal zuriick zu Kant« in: Thomas Grundmann: Analytische Transzendentalphilo-
sophie. Eine Kritik, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1994, S. 227-235.

27 F. Nietzsche: Schopenhauer als Erzieher, KSA 1, S. 357.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

3. — Auch wenn sich Nietzsche ab Menschliches, Allzumenschliches immer weiter
von Schopenhauers Theoremen distanziert, sie zum Teil einer scharfen Kritik un-
terzieht, und auch nicht mehr davon ausgeht, da die Objekte dieser Welt blof3e
Vorstellungen sind, so bleibt doch das Projektionstheorem in bezug auf die Felder
der Psychologie und der Selbstmodellierung des eigenen Selbst erhalten, wie in die-
ser Studie am Beispiel von Nietzsches Umgang mit Eigennamen und der Kontro-
verse um den »Réealismus«< gezeigt worden ist.

Die bei Schopenhauer im erkennenden Subjekt begriindete spiegelhafte Sym-
metrie — die ausschlieft, da zwischen Subjekt und Objekt der Erkenntnis eine un-
tiberbriickbare Kluft auftreten konnte, denn als »Subjekt« ist es ein »klarer Spiegel
des Objekts«28 —, verschiebt sich zunichst bei Nietzsche, wie wir bereits gesehen
haben, zu einer empirischen sowie psychologisch gedeuteten Symmetrie und zu ei-
nem seelischen Spiegelverhiltnis: Die transzendentalen oder reflexionstheoreti-
schen Uberlegungen Schopenhauers, der laut Nietzsche »die Freude am >Spiegels
selber« hatte,29 werden so aus ihrer Abstraktheit in lebensweltliche, empirische,
psychologische, und damit auch schriftstellerische, Zusammenhinge iibertragbar.
Der transzendentale Solipsismus Schopenhauers wird daher von Nietzsche metho-
dologisch und poetologisch gewendet. Die subjekt- und erkenntnistheoretisch fun-
dierte Symmetrie wird psychologisch interpretiert und bildet in wahrnehmungstheo-
retischer Hinsicht die Basis fiir die (nicht-sprachliche) Egozentrizitit: Denn das Ob-
jekt der Erkenntnis ist demnach durch das Subjekt nicht nur bedingt und steht in
Symmetrie zu diesem, sondern bereits angeeignet und ins Selbst introjiziert, so et-
wa, wenn laut Nietzsche das Subjekt sich mit Fremdpsychischem konfrontiert
sieht.” Das Subjekt wolle in diesen Situationen ein »Befremden {iberwinden« und
unterwerfe daher entsprechend alles Fremde ein und derselben Reduktion: »alles

28 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 1 (1858), S. 257.

29 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 286.

30 Vgl. dazu folgende psychologische Bemerkung Nietzsches, die eine Transformation
der Schopenhauerschen Vorstellung vom symmetrischen Spiegelverhéltnis zwischen
Subjekt und Objekt darstellt und in der Nietzsche eine Engfithrung zwischen Spra-
che, Seele und Erkenntnis unter den Vorzeichen der Egozentrizitit, die sich auf sich
selbst hin entwirft, vollzieht: » Aller Verkehr unter Menschen beruht darauf, dass der
eine in der Seele des andern lesen kann; und die gemeinsame Sprache ist der tonende
Ausdruck einer gemeinsamen Seele. Je inniger und zarter jener Verkehr wird, um so
reicher die Sprache; als welche mit jener allgemeinen Seele wichst oder — verkiim-
mert. Sprechen ist im Grunde ein Fragen des Mitmenschen, ob er mit mir die gleiche
Seele hat, die &ltesten Sétze scheinen mir Fragesitze und im Accent vermuthe ich den
Nachklang jenes éltesten Fragens der Seele an sich selbst, aber in einem anderen Ge-
hiuse. Erkennst du dich wieder? — dies Gefiihl begleitet jeden Satz des Sprechenden,
er macht den Versuch eines Monologs und Zwiegesprichs mit sich selbst.« F. Nietz-
sche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 831.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 163

soll »Ich¢, »Biographie« und >Alt-Bekannt< sein.«’' Nietzsche erklirt dieses Phéno-
men der Komplexititsreduktion psychologisch folgendermalien: »Etwas Unbekann-
tes auf etwas Bekanntes zuriickfiihren, erleichtert, beruhigt, befriedigt, giebt auBer-
dem ein Gefithl von Macht.«’* Mit der fortschreitenden Ablosung Nietzsches von
Schopenhauers Metaphysik verschwindet die transzendental- und erkenntnistheore-
tische Bedeutung des Vorstellungs- und Projektionstheorems in der Analyse der ex-
ternen und internen Welt des Subjekts — stattdessen riicken der Wille zur Macht und
der Leib ins Zentrum der Betrachtung —, doch als poetologisches, psychologisches
und welterzeugendes-dsthetisches Phianomen bleibt das Projektionstheorem bis zu
seinen letzten Schriften erhalten. Damit postuliert Nietzsche auch ein durch und
durch egozentriertes und egozentrisches Weltbild und ein entsprechendes Erkennt-
nis-Modell, das, wie wir bereits gesehen haben, auch seine Auffassung von Autor-
schaft mitbestimmt.”

So ist fiir ihn auch »die Welt ein aesthetisches Phinomen, eine Reihe von Zu-
stinden am erkennenden Subjekt: eine Phantasmagorie«.34 Wenn Nietzsche — was
zunidchst als Anzeichen von Grofenwahn erscheint — also von sich behauptet, dal3
im Grunde genommen er alle Namen der Geschichte sei, so 148t sich auch diese
Aussage als schriftstellerisch-psychologische Transformation subjektheoretischer
Annahmen, wie sie aus der Kantschen und Schopenhauerschen Transzendental- und
Reflexionsphilosophie bekannt sind, verstehen, ja als Transformation eines subjek-
tivistischen Weltbilds, das zur Egozentrizitit fiihrt, da Nietzsche in diesem Zusam-
menhang die Welt auf sich hin versteht. Vor diesem Hintergrund fillt dann auch
»die Unterscheidung des Realen und Imaginéren« weg,35 da es sich auch nicht um
eine Aussage mit einem empirischen Wahrheitsanspruch handelt. Zugleich weil3
Nietzsche, dall sein Projektionstheorem und Verstindnis von Subjekt und Objekt
auch zu moglichen empirischen Tduschungen, Fehleinschiatzungen und Mifver-

31 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 563. — Vgl. auch:
»Das Abweisen eines Buches sagt hiufig, dass wir hier nichts erleben kénnen, weil
uns die Vorbereitung und die Sinne fehlen. Auch bei Menschen. Alles Negiren zeigt
unseren Mangel an Fruchtbarkeit und an Organen auf diesem Gebiete« (ebd.).

32 F. Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung, KSA 6, S. 93.

33 Diese egozentrierte Haltung kann ebenfalls als Transformation des Schopenhauer-
schen Subjektivismus verstanden werden. Vgl. etwa folgende Stelle bei Schopenhau-
er, in der es um das Verhéltnis von Ich und Erkenntnis geht: »Auf den Einwand: >Ich
erkenne nicht nur, sondern ich weill doch auch, daf} ich erkenne< wiirde ich antwor-
ten: Dein Wissen von deinem Erkennen ist von deinem Erkennen nur im Ausdruck
unterschieden. >Ich weil3, daB ich erkenne« sagt nicht mehr als >Ich erkennes, und die-
ses, so ohne weitere Bestimmung, sagt nicht mehr als »>Ich««. A. Schopenhauer:
»Uber den Satz vom Grunde« (1847), S. 169.

34 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 435.

35 F. Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung, KSA 6, S. 98.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

stdndnissen fithren kann, auch und gerade wenn es um die Spannung zwischen Be-
kanntem und Unbekanntem geht:36 »Das Bekannte ist das Gewohnte; und das Ge-
wohnte ist am schwersten zu >erkennenc, das heilit als Problem zu sehen, das heif3it
als fremd, als fern, als »auller uns< zu sehen...«’

Nietzsche wendet aber auch den moglichen Schopenhauerschen Solipsismus,
der sich durch die Korrelation zwischen Subjekt und Objekt ergibt, und den Solip-
sismus seines eigenen Projektionstheorems psychologisch und poetologisch positiv.
Es stiirzt ihn auch nicht wie Heinrich von Kleist in die Verzweiflung, denn er betont
»das bestindig Schopferische«, das sich darin ausdriickt, und postuliert: »nicht
mehr die demiithige Wendung jes ist alles nur subjektiv, sondern es ist auch unser
Werk!« seien wir stolz darauf.«’® Damit wendet Nietzsche sein an Kant und Scho-
penhauer orientiertes erkenntnistheoretisches Verstidndnis nicht nur psychologisch,

36 In Ecce homo hingegen schreibt Nietzsche iiber die Mifverstindnisse, die aus dem
Unbekannten enstehen kénnen: »Zuletzt kann Niemand aus den Dingen, die Biicher
eingerechnet, mehr heraushéren, als er bereits weiss. Wofiir man vom Erlebnisse her
keinen Zugang hat, dafiir hat man kein Ohr. Denken wir uns nun einen dufersten
Fall, dass ein Buch von lauter Erlebnissen redet, die génzlich auBerhalb der Moglich-
keit einer hiufigen oder auch nur selteneren Erfahrung liegen, — dass es die erste
Sprache fiir eine neue Reihe von Erfahrungen ist. In diesem Falle wird einfach Nichts
gehort, mit der akustischen Tduschung, dass wo Nichts gehort wird, auch Nichts
da ist...« F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 299f.

37 F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 594. — Dieser Gedanke Nietz-
sches scheint ebenfalls eine Transformation oder Transposition eines transzendental-
philosophischen Grundgedankens zu sein, wie ihn beispielsweise Hegel formuliert
hat: »Das Bekannte iiberhaupt ist darum, weil es bekannt ist, nicht erkannt. Es ist die
gewohnlichste Selbsttduschung wie Tduschung anderer, beim Erkennen etwas als be-
kannt vorauszusetzen und es sich ebenso gefallen zu lassen; mit allem Hin- und Her-
reden kommt solches Wissen, ohne zu wissen wie ihm geschieht, nicht von der Stel-
le. Das Subjekt und Objekt usf., Gott, Natur, der Verstand, die Sinnlichkeit usf. wer-
den unbesehen als bekannt und als etwas Giiltiges zugrunde gelegt und machen feste
Punkte sowohl des Ausgangs als der Riickkehr aus. Die Bewegung geht zwischen
ihnen, die unbewegt bleiben, hin und her und somit nur auf ihrer Oberfldche vor. So
besteht auch das Auffassen und Priifen darin, zu sehen, ob jeder das von ihnen Ge-
sagte auch in seiner Vorstellung findet, ob es ihm so scheint und bekannt ist oder
nicht«. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phdnomenologie des Geistes, hg. von
Gerhard Gohler, Frankfurt a. M../Berlin/Wien 1983, S. 28. — Nietzsche hat sich eben-
falls mit Hegel auseinandergesetzt. In gewissem Sinne hat er auch zu ihm eine kon-
kurrierende und rivalisierende Haltung. So schreibt Nietzsche etwa, dal die Geburt
der Tragodie »unter den Donnern der Schlacht bei Woérth b e g o n n e n « wurde.
F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 302. — Mit der Sperrung des Wortes >begonnenc
setzt sich Nietzsche direkt in Beziehung zu Hegel, vom dem ja iiberliefert ist, daf3 er
Die Phinomenologie des Geistes >unter dem Donner der Schlacht bei Jena vollendet«
hatte.

38 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 225.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 165

sondern setzt es in Verbindung mit seiner Vorstellung eines »Kunsttriebes« im
Menschen, der sich, wie bereits gezeigt wurde, sowohl in der menschlichen Verbal-
sprache als auch im menschlichen Intellekt und in der Ausbildung der menschlichen
Sinnesorgane ausdriickt, denn: »Es scheint der gleiche Kunsttrieb zu sein, der den
Kiinstler zum Idealisiren der Natur zwingt und der jeden Menschen zum bildlichen
Anschauen seiner selbst und der Natur zwingt. Zuletzt muf} er die Construction des
Auges veranlaBt haben. Der Intellekt erweist sich als eine Folge eines zunéchst
kiinstlerischen Apparates.«39

Nietzsches sprachphilosophische und psychologische Wende

1. — Die Projektion und die selektive Wahrnehmung, der ewige Riickfall jeder Ein-
sicht auf eine bloe Wahrheit iiber einen selbst, das also, was Nietzsche unter ande-
rem Semiotik nennt, ebenso wie die instinktive Arglist beziehungsweise Ich-
Gerechtigkeit als Wahrheitskriterium — all das gilt Nietzsche in gleicher Weise als
Ausdruck einer allgemeinen sprachlichen und empirisch psychologischen Notwen-
digkeit, die in dieser Studie mit dem Begriff der Egozentrizitit konzeptualisiert
wird. In gewisser Weise 146t sich die Egozentrizitét als psychologisches Phanomen
auf die Transformation transzendental- und reflexionstheoretischer Uberlegungen
zuriickfithren und sagen, daf3 die traditionelle Erkenntnistheorie im Laufe der Jahre
bei Nietzsche zu einem Bestandteil seiner Psychologie wird und die Philosophie zu
einer Philosophie der Psychologie.40 Subjekttheoretisch entscheidend ist, daf3 in
diesem Zusammenhang die Konzeption eines einheitlichen und substantiellen Kerns
des Subjekts, wie es der Descartschen und rationalistischen Erkenntnistheorie und
Psychologie als res cogitans vorschwebte, ebenso wie die Auffassung von einem
mit sich selbst identischen Ichs — eines Ichs, dessen Titigkeit im Griff des Bewult-
seins ist, ebenso wie ein Cogifo, das alle Vorstellungen begleitet —, iiberwunden und
zuriickgewiesen wird."! Dies hatte bereits vor Nietzsche auch Schopenhauer er-
kannt, der dazu schreibt: »Kants Satz >Das Ich denke mul} alle unseren Vorstellun-

39 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 397.

40 Diese Perspektive bildet auch die Grundlage dafiir, daB Nietzsche eine »Psychologie
der Philosophen« entwickeln kann. Vgl. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente
1887 — 1889, KSA 13, S. 285f.

41 Daf} damit auch eine prinzipielle Kritik am Descartesschen Denken impliziert ist, ist
mehr als offensichtlich. So schreibt Nietzsche auch: »Es wird gedacht: folglich gibt
es Denkendes« — darauf lduft die Argumentation des Cartesius hinaus — aber die Rea-
litdt eines Gedankens ist es nicht, die Cartesius wollte. Er wollte iiber >Einbildung«
hinweg zu einer Substanz, welche denkt und sich einbildet.« F. Nietzsche: Nachge-
lassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 639.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

gen begleiten< ist unzureichend: denn das Ich ist eine unbekannte GroBe, d.h. sich
selber ein Geheimnis«. Ja, Schopenhauer betont:

Jener Brennpunkt der Gehirntitigkeit (oder das Subjekt der Erkenntnis) ist als unteil-
barer Punkt zwar einfach, deshalb aber doch keine Substanz (Seele), sondern ein blo-
Ber Zustand. Das, dessen Zustand er selbst ist, kann nur indirekt, gleichsam durch
Reflex von ihm erkannt werden: aber das Aufhéren des Zustandes darf nicht angese-
hen werden als die Vernichtung dessen, von dem es ein Zustand ist. Dieses erken-
nende und bewufte Ich verhilt sich zum Willen, welcher die Basis der Erscheinung
desselben ist, wie das Bild im Fokus des Hohlspiegels zu diesem selbst und hat wie
jenes nur eine bedingte, ja blof} scheinbare Realité’lt.43

Damit verschwindet auch jeglicher Substanzdualismus, wie er von Platon iiber
Descartes immer wieder in der abendléndischen Philosophie propagiert worden ist:
Das Ich/Selbst ebenso wie die Seele konnen nicht mehr als eine dem Korper zuge-
ordnete Substanz verstanden werden. Diese Konsequenz bahnt sich bereits in der
Transzendentalphilosophie Kants an, was Nietzsche natiirlich nicht entgangen ist,44
insofern fiir Kant das Ich (das heifit das denkende Ich oder das Cogito — nur dafiir
interessiert sich Kant in der Kritik der reinen Vernunft), und damit »der alleinige
Text der rationalen Psychologie, aus welchem sie ihre ganze Weisheit auswickeln
soll«,45 nie an sich gegeben ist.*® Das >Ich denkec ist zwar die notwendige Bedin-
gung aller Erkenntnis, es ist, wie Kant schreibt, »das Vehikel aller Begriffe iiber-
haupt«,47 doch das Denken selbst kann kein Gegenstand der Anschauung sein. Da-

42 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 11 (1858), S. 179.

43 Ebd., S. 360. — Nietzsche wird diesen Gedanken in der Geburt der Tragddie folgen-
dermaflen transformieren: »Somit ist unser ganzes Kunstwissen im Grunde ein vollig
illusorisches, weil wir als Wissende mit jenem Wesen nicht eins und identisch sind,
das sich, als einziger Schopfer und Zuschauer jener Kunstkomddie, einen ewigen
Genuss bereitet. Nur soweit der Genius im Actus der kiinstlerischen Zeugung mit je-
nem Urkiinstler der Welt verschmilzt, weiss es etwas iiber das ewige Wesen der
Kunst, denn in jenem Zustande ist er zugleich Subjekt und Object, zugleich Dichter,
Schauspieler und Zuschauer.« F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 47f.

44 Nietzsches frithe Kantlektiire weist bereits in diese Richtung. Vgl. dazu Oliver
Reboul: Nietzsche. Critique de Kant, Paris 1974 und G. Deleuze: Nietzsche und die
Philosophie, S. 98-104.

45 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (1781/87), in: ders.: Werke in 12 Béinden,
hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M. 1968, Bd. 4, S. 342.

46 Nietzsche radikalisiert diesen Gedanken noch, wenn er, Vorstellungen von Spir und
Teichmiiller aufgreifend, schreibt: »GrundgewiBheit. >Ich stelle vor, also giebt es
Sein< cogito ergo est. — DaB} ich dieses Vorstellende Sein bin, dal Vorstellen eine
Téthigkeit des Ich ist, ist nicht mehr gewi3: ebenso wenig alles was ich vorstelle.« F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 569.

47 L. Kant: Kritik der reinen Vernunft (1781/87), S. 341.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 167

her kann auch das Ich kein Gegenstand wie alle anderen sein, denn erkennbar ist
»dieses Ich oder Er oder Es (das Ding) welches denkt, [...] nur durch die Gedanken,
die seine Pradicate sind.«*® Nur durch die Pradikate ist laut Kant also das denkende
Ich zu identifizieren, ja, man konnte fast sagen, dall das Ich erst ein Effekt der Pra-
dikation ist, wobei Kant die Pridikation ausschlieSlich reflexiv-gedanklich versteht
und nicht sprachlich-propositional.

Festzuhalten ist, daB fiir Kant die Pradikation auf dem Weg der formalen Logik
ein Ich produziert, das dann analog zu einem Gegenstand oder zu einem Ding ver-
standen werden kann. Ubertriigt man darauf aber die Kategorie der Substanz, ver-
dinglicht man das >Ich denke(, wie dies beispielsweise bei Descartes der Fall ist,
und hat so einen Paralogismus Vollzogen.49 Das Subjekt 146t sich aber laut Kant
nicht aus der Analyse des SelbstbewuBtseins ableiten. — In Klammern sei gesagt,
daB erst Frege, Russell und Wittgenstein mit ihrer logischen Semantik, die nicht nur
die priadikative Struktur des Denkens, sondern vor allem die pradikativ-
propositionale Grundstruktur der Sprache ihren Analysen zugrundelegt haben, und
die Reflexionsphilosophie ebenso wie die Phdnomenologie hinter sich lassend, zei-
gen konnten, dall das Ich in Ich denke eben kein singuldrer Terminus ist — etwas
wovon die komplette Transzendentalphilosophie seit Descartes und Fichte wie
selbstverstiandlich ausgegangen ist —, so dal mit dem Wort /ch auch nichts als Ge-
genstand identifiziert werden kann, was in der Transzendentalphilosophie als logi-
sches Subjekt angenommen worden ist, um es dann einem Objekt gegeniiberzustel-
len. — Doch zuriick zu Kant und Nietzsche: Laut Kant konnen wir rational (d. h. al-
lein mit Blick auf den Satz »>Ich denke«) nicht ausmachen, ob dieses problematische
Ding genannt Ich (das Subjekt, dessen Pridikate die Gedanken sind) einfach, imma-
teriell, unsterblich, ja, ob es iiberhaupt ist. »Der Satz: Ich denke«, schreibt Kant,
»wird aber hierbei nur problematisch genommen; nicht so fern er eine Wahrneh-
mung von einem Dasein enthalten mag (das kartesianische cogito, ergo sum), son-
dern seiner bloBen Mdoglichkeit nach, um zu sehen, welche Eigenschaften aus die-
sem so einfachen Satze auf das Subjekt desselben (es mag dergleichen nun existie-
ren oder nicht) flieBen miigen.«50 Wir kdnnen von diesem Ding oder Subjekt »ab-

48 Ebd., S. 344.

49 Vgl. dazu ebd., S. 348: »In dem Verfahren der rationalen Psychologie herrscht ein
Paralogism, der durch folgenden Vernunftschlufl dargestellt wird. Was nicht anders
als Subjekt gedacht werden kann, exisitiert auch nicht anders als Subjekt, und ist also
Substanz. Nun kann ein denkendes Wesen, blofs als ein solches betrachtet, nicht an-
ders als Subjekt gedacht werden. Also existiert es auch nur als ein solches, d. i. als
Substanz«.

50 Ebd., S. 345.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

gesondert« und im Rahmen theoretischer Spekulation laut Kant »niemals den min-
desten Begriff haben.«’" Dariiber hinaus unterstreicht er:

Liage unserer reinen Vernunfterkenntnis von denkenden Wesen iiberhaupt mehr, als
das Cogito, zum Grunde; wiirden wir die Beobachtungen, iiber das Spiel unserer Ge-
danken und die daraus zu schopfenden Naturgesetze des denkenden Selbst, auch zu
Hiilfe nehmen: so wiirde eine empirische Psychologie entspringen, welche eine Art
der Physiologie des inneren Sinnes sein wiirde, und vielleicht die Erscheinungen des-
selben zu erkldren, niemals aber dazu dienen konnte, solche Eigenschaften, die gar
nicht zur moglichen Erfahrung gehoren (als die des Einfachen), zu er6ffnen, noch
von denkenden Wesen iiberhaupt etwas, das ihre Natur betrifft, apodiktisch zu lehren;
sie wire also keine rationale Psychologie.52

2. — Wir konnen das Selbst empirisch beobachten und als Tatsache hinnehmen,
niemals jedoch reflexionstheoretisch in der Analyse des SelbstbewuBtseins begriff-
lich auf einen Punkt bringen, einheitlich konzipieren, geschweige denn auf so etwas
wie eine immaterielle Seele zuriickfithren, wie dies im christlichen Glauben der Fall
ist. Das Subjekt des Denkens kann ein Gegenstand der Anschauung werden, nicht
jedoch das Denken selbst, denn die transzendentale Einheit des Bewultseins ist fiir
Kant schlieBlich nur eine formale Einheit im Denken, ja, es bildet lediglich die
transzendentale Einheit der Apperzeption, so da3 jedem Urteil der Satz »Ich denke«
vorangestellt werden kann. Kant schluBfolgert daher auch: »das denkende Ich, die
Seele (ein Name vor den transzendentalen Gegenstand des inneren Sinnes), sei ein-
fach; dieser Ausdruck hat deshalb doch gar keinen auf wirkliche Gegenstiande sich
erstreckenden Gebrauch und kann daher unserer Erkenntnis nicht im mindesten er-
weitern.«”>

Diese Seele und das denkende Ich bleiben fiir Kant zwar transzendentale Ideen,
ihnen kommt aber kein Sein oder Dasein zu. Nietzsche radikalisiert diesen Gedan-
ken noch und greift Kants Feststellung iiber das Ich oder Subjekt als Effekt der Pra-
dikation auf. In Gétzen-Dédmmerung, im Abschnitt iber »Die >Vernunft« in der Phi-
losophie«, schreibt er, dal das BewuBtsein iiberall » Théter und Thun« sehe, Subjek-
te ableite, ja, das BewuBtsein glaube, so Nietzsche, »an’s »Ich¢, an’s Ich als Sein,
an’s Ich als Substanz und projicirt den Glauben an die Ich-Substanz auf alle Din-
ge«.54 Anders ausgedriickt: Nietzsche behauptet, daf3 die Vorstellung von einem
substantiellen Ich, das, wie Kant schon gezeigt hatte, aus der reflexiven Pradikation

51 Ebd.

52 Ebd.

53 Ebd., S. 370.

54 F. Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung, KSA 6, S. 77.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 169

erwichst, auf alle Dinge tibertragen wird. Auch wenn man also nicht direkt Ontolo-
gie treibt, hat man eine, und zwar durch die Tétigkeit der Projektion und Pradikati-
on. »Was sind Prdadikate?«, fragte Nietzsche daher im Kontext seiner psycholo-
gisch fundierten subjekttheoretischen Erorterungen und antwortet: »Wir haben Ver-
anderungen an uns nicht als solche genommen, sondern als ein »an sich¢, das uns
fremd ist, das wir nur »wahrnehmenc: und wir haben sie nicht als ein Geschehen,
sondern als ein Sein gesetzt, als >Eigenschaft« — und ein Wesen hinzuerfunden, an
dem sie haften, d.h. wir haben die Wirkung als Wirkendes angesetzt und das
Wirkende als Seiendes.«

Damit radikalisiert Nietzsche aber auch Kants Uberlegungen zur Kausalitit, al-
so die grundsitzliche Vorstellung, daB es fiir jede Wirkung eine Ursache gibt. Auch
fiir Kant ist die Kausalitét eine Projektion des menschlichen BewuBtseins, doch er
unterscheidet zwei grundsétzliche Formen von Projektion. Wiahrend die spekulative
Metaphysik, laut Kant, ihre eigenen Vorstellungen und Projektionen, die in keiner
Empirie wurzelten, untersuchten, versucht das empirische Denken, ebenso wie die
Naturwissenschaften, und die eigene kritische Philosophie ihre Projektionen an der
Empirie und am Gegebenen entlang der Erfahrung zu priifen. Auch fiir Kant er-
schafft das BewuBtsein das, was es erkennt und entdeckt, stiftet Ursache und Wir-
kung, doch sind diese Projektionen nétig und wichtig, ja, bis zu einem gewissen
Grade objektivierbar. Kein Naturgesetz konnte ansonsten formuliert werden. Die
Projektionen der spekulativen Metaphysik hingegen werden von Kant verworfen,
weil sie kein Korrelat (im Gegensatz zu den Projektionen der kritischen Philoso-
phie) in der Empirie und, wenn man so sagen darf, Wirklichkeit haben, da sie ver-
suchen, durch die Erscheinungen hindurch das Wesen der Wirklichkeit an sich zu
bestimmen. Sie sind in Kants Augen reine Phantasmagorien, denn die Ideen als
Zeichen des Absoluten konnen nur angenommen und nicht bewiesen werden. Fiir
Nietzsche nun ist die von Kant legitimierte Art von Projektion unter wahrheitstheo-
retischen Gesichtspunkten fragwiirdig, denn auch sie kann ihren grundsétzlich pro-
jektiven Charakter nicht ablegen.56 Ja, bei genauerer Betrachtung erweist sich fiir
Nietzsche die Ursache-Wirkungsrelation als eine Projektion, die auf einem sprach-
lichen MiB3verstindnis, dem »Glaube[n] an das >Subjekt<«57 basiert. Nietzsche radi-
kalisiert seine Projektionsthese gegeniiber Kant so sehr, dal sogar das »Leben kein
Argument« mehr fir ihn darstellt: »Wir haben uns eine Welt zurecht gemacht, in
der wir leben kénnen — mit der Annahme von Koérpern, Linien, Flachen, Ursachen
und Wirkungen, Bewegung und Ruhe, Gestalt und Inhalt: ohne diese Glaubensarti-

55 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 103.

56 Vgl. etwa folgende Notiz: »Das Gesetz der Causalitét a priori — daf3 es geglaubt wird,
kann eine Existenzbedingung unserer Art sein; damit ist es nicht bewiesen.« F. Nietz-
sche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 168.

57 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 102.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

kel hielte es jetzt Keiner aus zu leben! Aber damit sind sie noch nichts Bewiesenes.
Das Leben ist kein Argument; unter den Bedingungen des Lebens konnte der
Irrthum sein.«”

Dies hat auch Konsequenzen fiir die Asthetik, fiir Nietzsches psychologisch ge-
dachte Physiologie der Kunst. In Die fréhliche Wissenschaft schreibt er: »mein
Blick schirfte sich immer mehr fiir jene schwierigste und verfinglichste Form des
Riickschlusses, in der die meisten Fehler gemacht werden — des Riickschlusses
vom Werk auf den Urheber, von der That auf den Théter, vom Ideal auf Den, der es
nodthig hat, von jeder Denk- und Werthungsweise auf das dahinter kommandie-
rende Bediirfniss.«

Dariiber hinaus stellt Nietzsche prinzipiell in Frage, ob es so etwas wie eine In-
tentionalitdt des Subjekts und des Denkens iiberhaupt gibt und wendet das Kantsche
Problem des Subjekts sprachphilosophisch, genauer gesagt, grammatisch und iiber-
schreitet damit definitiv den Rahmen der transzendentalphilosophischen Uberle-
gungen hin zur modernen Sprachphilosophie:

Was den Aberglauben der Logiker betrifft: so will ich nicht miide werden, eine kleine
kurze Thatsache immer wieder zu unterstreichen, welche von diesen Abergldubi-
schen ungern zugestanden wird, — ndmlich, dass ein Gedanke kommt, wenn »er«
will, und nicht wenn »ich« will, so dass es eine Félschung des Thatbestandes ist, zu
sagen: das Subjekt »ich« ist die Bedingung des Prédikats »denke«. Es denkt: aber
dass dies »es« gerade jenes alte beriihmte »Ich« sei, ist, milde geredet, nur eine An-
nahme, eine Behauptung, vor Allem keine »unmittelbare Gewissheit«. Zuletzt ist
schon mit diesem »es denkt« zu viel gethan: schon dies »es« enthélt eine Auslegung
des Vorgangs und gehort nicht zum Vorgange selbst. Man schliefit hier nach der
grammatischen Gewohnheit »Denken ist eine Thétigkeit, zu jeder Théitigkeit gehort
Einer, der thitig ist, folglich —«.

Was Nietzsche hier den Logikern, und damit sind die transzendentalphilosophi-
schen Denker gemeint, vorwirft, ist, da3 sie unvollstandige syllogistische Schliisse
ziehen, sogenannte Enthymeme produzieren, weil sie unreflektiert oder unbewuf3t
aufgrund sprachlich-grammatischer Regeln logische Schliisse ziehen. Aber auch die
Logiker von Port Royal gingen beispielsweise davon aus, dal3 es einen Gegenstand
oder ein Ding namens /ch gibt, dem ein anderer Gegenstand, in diesem Fall das
Denken, durch die Préadikation lediglich zugeordnet wird.®" »Es ist, wie man er-

58 F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 477f.

59 Ebd., S. 621.

60 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 30f.

61 Vgl. dazu auch folgende Notiz Nietzsches: » Subjekt< >Objekt« >Pradikat« — diese
Trennungen sind gemacht und werden jetzt wie Shemata iibergestiilpt iiber alle an-
scheinenden Tatsachen. Die falsche Grundbeobachtung ist, daf3 ich glaube, ich bin’s,

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 171

riath«, schreibt Nietzsche daher, »nicht der Gegensatz von Subjekt und Objekt, der
mich hier angeht: diese Unterscheidung iiberlasse ich den Erkenntnistheoretikern,
welche in den Schlingen der Grammatik (der Volks-Metaphysik) hidngen geblieben
sind.«** Erkenntniskritisch formuliert Nietzsche, indem er seine sprachtheoretische
Subjektkritik, seine Kritik am Ursache-Wirkungsprinzip mit seinem Projektionsthe-
orem und der Forderung nach einer anderen psychologischen Betrachtung zusam-
menfiihrt, dafl das Subjekt

[b]loss ein Oberflachenphdnomen des BewuBtseins, ein Nebenher der That [ist], das
eher noch die antecedentia einer That verdeckt, als dass es sie darstellt. Und gar das
Ich! Das ist zur Fabel geworden, zur Fiktion, zum Wortspiel: das hat ganz und gar
aufgehort, zu denken, zu fithlen und zu wollen... Was folgt daraus? [...] Die ilteste
und ldngste Psychologie war hier am Werk, sie hat gar nichts Anderes gethan: alles
geschehen war ihr ein Thun, Alles Thun Folge eines Willens, die Welt wurde ihr eine
Vielheit von Thétern, ein Thiter (ein »Subjekt«) schob sich allem Geschehen unter.
Der Mensch hat seine drei »inneren Thatsachen«, Das, woran er am festesten glaubte,
den Willen, den Geist, das Ich, aus sich herausprojicirt, — er nahm erst den Be-
griff Sein aus dem Begriff Ich heraus, er hat die Dinge als seiend gesetzt nach seinem
Bilde, nach seinem Begiff des Ich als Ursache. Was wunder, dass er spiter in den
Dingen immer nur wiederfand, was er in sie gesteckt hatte?6

Hier ist noch einmal ersichtlich, da3 das Ich fiir Nietzsche nicht nur ein Wortspiel
ist, sondern mitten in die Subjektproblematik fiihrt, einen komplexen Phinomenbe-
reich bezeichnet, in dem sich sprachtheoretische, psychologische und erkenntnis-
theoretische Aspekte iiberlagern. — In Klammern sei gesagt: Dal3 auch das Sach-
problem mit dem sprachlichen Ich viel komplizierter ist, hat erst die moderne
sprachanalytische Philosophie zeigen konnen, denn ich ist zunidchst einmal ein
Wort, ein Personalpronomen, mit dem ich auf mich referiere (wohlgemerkt, ohne
daB ich mich dadurch auf irgendeine Art und Weise ausweisen konnte), mit dem ich

der etwas thut, der etwas leidet, der etwas j>hat«, der eine Eigenschaft >hat«. Dies
sthun« »leiden< >haben< — — —« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884-1885,
KSA 11, S. 562. — Vgl. auch: »Das >Ding« — das ist das eigentlich Substrat zu A: un-
ser Glaube an Dinge ist die Voraussetzung fiir den Glauben an die Logik. Das A der
Logik ist wie das Atom eine Nachkonstruktion des »Dings<... Indem wir das nicht
begreifen, und aus der Logik ein Kriterium des wahren Seins machen, sind wir be-
reits auf dem Wege, alle jene Hypostasen, Substanz Préadicat Object Subject Action
usw., als Realitdten zu setzen: d.h. eine metaphysische Welt zu concipiren, d.h. ywah-
re Welt« (— diese Welt ist aber die scheinbare Welt noch einmal...).« F. Nietzsche:
Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 390.

62 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 593.

63 F. Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung, KSA 6, S. 91.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

bereits aber eine Handlung vollzogen habe.®* Auch das Wort ich ist préadikativ, und
zwar im Moment des Aussprechens, des Denkens, des Schreibens, etc. Insofern
kann tiberhaupt keine Rede davon sein, dafl der Satz Ich denke, wie Kant schreibt,
ein einfacher Satz ist, im Gegenteil. Daher ist das Wort ick auch nicht einfach nur
eine grammatische GroBe, wie Nietzsche meint, zumindest nicht nur.” — Wichtig
dabei ist, dal wir sicherlich kein Ich haben oder besitzen, das sich irgendwo in oder
an uns befindet. In diesem Zusammenhang ist es dann auch véllig egal, wie sub-
stantialistisch oder funktionalistisch wir es auffassen. So resiimiert Nietzsche seine
Haltung auch in Form einer Frage: »Sollte dieser Glaube an den Subjekt- und Pri-
dikat-Begriff nicht eine grole Dummbheit sein?«”

3. — Im Kontext einer empirischen Psychologie — also ungeachtet einer reflexions-
philosophisch fundierten Rationalen Psychologie — oder dort, wo Kants Uberlegun-
gen in empirische und physiologische Forschungshypothesen wie bei Johann Fried-
rich Herbart, Wilhelm Wundt oder Friedrich Albert Lange umgesetzt Wurden,67
stellte sich die Forderung nach einer »Psychologie ohne Seele«6g, ohne Subjekt und
ohne Ich ein. Das Interesse an dieser »Psychologie ohne Seele« trat auch bei Nietz-
sche an die Stelle seiner frithen psychologischen Uberlegungen, die er im Zusam-
menhang mit seinen Studien zur Antike, vor allem zur Rhetorik, entwickelt hatte
und wurde Teil seiner »[p]sychologische[n] Geschichte des Begriffs >Subject<«.69
Fiir Nietzsche stellte in richtungsweisender Art und Weise vor allem Friedrich Al-

64 Vgl. dazu beispielsweise Peter Frederick Strawson: Einzelding und logisches Subjekt,
Stuttgart 2003 (engl. 1959).

65 Nietzsche ist sich dessen durchaus bewuBt, erortet aber dennoch, die Versuche der
Losung des Problems, die sich als Art invertierte oder negativene Transzendentalphi-
losophie entpuppen: »Mag das Volk glauben, dass Erkennen ein zu Ende-Kennen sei,
der Philosoph muss sich sagen: »wenn ich den Vorgang zerlege, der in dem Satz >ich
denke« ausgedriickt ist, so bekomme ich eine Reihe von verwegenen Behauptungen,
deren Begriindung schwer, vielleicht unméglich ist, — zum Beispiel, dass ich es bin,
der denkt, dass iiberhaupt ein Etwas es sein muss, das denkt, das Denken eine Thi-
tigkeit und Wirkung seitens eines Wesens ist, welches als Ursache gedacht wird, dass
es ein >Ich« giebt, endlich, dass es bereits fest steht, was mit Denken zu bezeichnen
ist, — dass ich weiss, was Denken ist.« F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA
5,S.29f.

66 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 102.

67 Vgl. zur psychologischen Wende der Transzendentalphilosophie im 19. Jahrhundert
die Einleitung in L. Ludtgehaus (Hg.): »Dieses wahre innere Afrika«, S. 7-45.

68 Fr. A. Lange: Geschichte des Materialismus (1866), Bd. 2, S. 381. — Zur Bedeutung
von Langes Materialismus fiir Nietzsches Psychologie und Weltbild vgl. J. Salaqua-
rda: »Nietzsche und Lange«, S. 236-253.

69 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885-1887, KSA 12, S. 143.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 173

bert Lange mit seiner Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in
der Gegenwart von 1866 den Entwurf einer solchen Psychologie ohne Seele dar, in
der eine strikt empirische Erforschung des Phanomenbereichs des Seelischen ohne
die zusitzliche Annahme einer substantiellen Seele, eines substantiellen Subjekts
oder eines einheitlichen Ichs unternommen wird.” Lange markierte fiir Nietzsche
dabei zugleich den historischen und philosophischen Rahmen, in dem sich das Pro-
gramm einer empirisch-materialistisch fundierten Psychologie ohne Seele bewegen
sollte, denn ebenso wie Kant und Schopenhauer geht Lange von der Priamisse aus,
daB erkenntnistheoretisch das Objekt durch das Subjekt bedingt ist.”' Langes Frage-
stellungen und seine Beobachterperspektive stellen daher eine perfekte empirisch-
fundierte Ergénzung zur erkenntnistheoretischen Position Nietzsches dar, die er sich
iiber die Auseinandersetzung mit Kant und Schopenhauer angeeignet hatte. Lange
unterstreicht, daB wir »nicht die mindeste Veranlassung [hitten], eine Seele, in ir-

70 Auf die Frage, ob es sich dann noch um eine Psychologie handelt, antwortet Lange
folgendermafBien: » Aber heisst denn Psychologie nicht Lehre von der Seele? Wie ist
denn eine Wissenschaft denkbar, welche es zweifelhaft 146t, ob sie tiberhaupt ein Ob-
ject hat?< Nun, da haben wir wieder ein schones Probchen der Verwechslung von
Namen und Sache! Wir haben einen iiberlieferten Namen fiir eine grofe, aber kei-
neswegs genau abgegrenzte Gruppe von Erscheinungen. Dieser Name ist iiberliefert
aus einer Zeit, in welcher man die gegenwirtigen Anforderungen strenger Wissen-
schaft noch nicht kannte. Soll man ihn verwerfen, weil das Object der Wissenschaft
sich gedndert hat? Das wire unpraktische Pedanterei. Also nur ruhig eine Psycholo-
gie ohne Seele angenommen!« Ebd., S. 381. — Vorbereitet und weitergefiithrt wurde
diese Forderung etwa auch von Wilhelm Wundt. Vgl. dazu Wilhelm Wundt: Grund-
riss der Psychologie (1896), Leipzig 1909, S. 388: »In dhnlicher Weise wie der Be-
griff der Materie ein Hilfsbegriff der Naturwissenschaft, so ist nun der Begriff der
Seele ein Hilfsbegriff der Psychologie. [...] In der Definition dieses Inhaltes hat ur-
spriinglich die Psychologie darin das Schicksal der Naturwissenschaft geteilt, dass
der Begriff der Seele, ebenso wie der der Materie, zunéchst nicht aus dem empiri-
schen Erklarungsbediirfnis als vielmehr aus dem Streben nach einer phantasievollen
Konstruktion des allgemeinen Weltzusammenhanges hervorging.« — Auf Wilhelm
Wundts frithere Studie Grundziige der physiologischen Psychologie, die ebenfalls
den Entwurf einer »Psychologie ohne Seele« darstellt, geht auch Lange sehr intensiv
und ausfiihrlich ein. Vgl. dazu Fr. A. Lange: Geschichte des Materialismus (1866),
Bd. 2, S. 369f. und S. 438-440.

71 So exzerpiert und kommentiert Nietszche Lange auch: »Lange p 822 >eine Wirklich-
keit, wie der Mensch sich einbildet, und wie er sie ersehnt, wenn diese Einbildung er-
schiittert wird: ein absolut festes, von uns unabhingiges und doch von uns erkanntes
Dasein — eine solche Wirklichkeit gibt es nicht« Wir sind thétig darin: aber das giebt
dem Lange keinen Stolz! [...] Umgekehrt konnte unser Kiinstler-Hoheits-Recht darin
schwelgen, diese Welt geschaffen zu haben[;] >subjektiv nur¢, aber ich empfinde um-
gekehrt: wir haben’s geschaffen!« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 —
1885, KSA 11, S. 94.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

gendwelchem niher bestimmten Sinne, tiberhaupt anzunehmen«.”” Er bemiiht sich
stattdessen — was auf den ersten Blick paradox erscheinen mag — um die Entwick-
lung neuer Seelen-Konzepte. Er priift besonders solche Konzepte, welche die Seele
nicht lianger als komplexe Einheit, die sich teleologisch synthetisiert, sondern die
Seele und das Selbst modellhaft als Vielheit, als »eine Mehrheit, ja als eine »Ver-
sammlung von lebendigen selbstindigen Wesen«~ deuten. Damit ist ein plurales
und dividualistisches Subjektverstindnis auch bei Lange bereits gegeben. Nietzsche
wird spiter diese materialistischen Uberlegungen mit seinen moral- und tiefenpsy-
chologischen Auffassungen, die er sich in der Auseinandersetzung mit Lichtenberg
und Paul Rée sowie mit der zeitgendssischen Pathopsychologie und Psychophysik
angeeignet hatte, amalgamieren, wie beispielsweise die Schrift Zur Genealogie der
Moral verdeutlicht.

Vor dem durch Lange inspirierten materialistischen und naturalistischen Hinter-
grund ist auch Nietzsches anti-metaphysische und gegen die christliche Religion ge-
richtete Kritik an der Unsterblichkeit der Seele erst voll verstindlich. Zunéchst er-
scheint Nietzsche unter theoretischen Gesichtspunkten »der Gegensatz von einer
reinen unkdrperlichen Seele und einem Leibe [...] fast beseitigt«.74 Dies ist aber
nicht nur Resultat eines materialistischen Verstindnisses, sondern auch eines
sprachlichen. Nietzsche schreibt daher in Also sprach Zarathustra, die antik-
griechische und vorplatonische Seelenvorstellung aufgreifend, dafl die Seele »nur
ein Wort fiir ein Etwas am Leibe«’” sei. Deutlich wird hier Nietzsches Kritik an der
Zuschreibungslogik der traditionellen Transzendentalphilosophie: Die Seele ent-
puppt sich in seinen Augen als ein préipositionales Attribut des Leibes. Nietzsche
verquickt materialistisch-naturalistische Auffassungen mit sprachtheoretischen Re-
flexionen.”® Auf die Frage, inwieweit die Sprache selbst materialistisch-
naturalistisch aufzufassen ist, wird im Abschnitt »Nervenreize und die Physiologie
der Sprache« noch genauer eingegangen werden.

72 Fr. A. Lange: Geschichte des Materialismus (1866), Bd. 2, S. 381.

73 Ebd.

74 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 36f.

75 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 39.

76 Nietzsche ist in diesem Zusammenhang als ein Vertreter des philosophischen Natura-
lismus zu sehen, der im 19. Jahrhundert entstanden ist und bis heute weite Teile — et-
wa in der Nachfolge Quines — der Philosophie beherrscht und dem es darum geht, die
Philosophie zu naturalisieren, das heif3t, sie als eine metareflexive Naturwissenschaft
in den Kontext des naturwissenschaftlichen Wissens zu stellen. Der dahinterstehende
Gedanke meint, dal es letztlich nur eine empirische Erkennis gibt, denn die Post-
Kantsche Philosophie hat gezeigt, dall es keine Erkenntnis a priori geben kann, so
dall die traditionelle philosophische Suche nach empiriefreien, reinen Vernunfter-
kenntnissen obsolet geworden ist.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 175

Vor dem Hintergrund einer materialistischen, empirischen und physiologischen
Grundauffassung des Subjekts betont Nietzsche dariiber hinaus: »Wer glaubt noch
an die Unsterblichkeit der Seele! Alles Segensvolle und Verhdngnisvolle, was somit
auf gewissen irrthiimlichen physiologischen Annahmen beruhte, ist hinfillig ge-
worden, sobald diese Annahmen als Irrthiimer erkannt sind.«’" Er bezieht sich bei
diesen Uberlegungen nicht nur auf den Materialisten und Neukantianer Lange, son-
dern auch auf den Psychologen Wilhelm Wundt und den Pathologen Virchow, der
selbst wiederum das Individuum nur noch als funktionale Einheit zu bestimmen
suchte.”®

Fiir Gustav Teichmiiller, den, wie erwihnt, fiir Nietzsches psycho-semiotisches
Verstiandnis und seine Kritik an der bisherigen Ontologie, Reflexionsphilosophie
und Metaphysik wichtige Stichwortgeber, war es »selbstverstandlich«, da3 das Sub-
jekt, insofern es selbst zum Objekt der Erkenntnis werde, nicht als reales Subjekt

77 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 37.

78 Auf Virchows sehr einflufireiche Deutung des Subjekts beziehungsweise des Indivi-
duums stieB Nietzsche wahrscheinlich bei seiner Lektiire des Kapitels »Der Begriff
der Individualitét« in Eduard von Hartmanns Philosophie des Unbewufiten von 1869,
aber sicherlich bereits bei Lange 1866, der tiber Virchow schreibt: » Virchow [...] ist
zu den Ménnern zu zihlen, welche durch positive Forschung und scharfsinnige Theo-
rie dazu beigetragen haben, uns iiber das Verhiltniss der Wesen aufzuklidren, deren
innige Gemeinschaft das >Individuumc« bildet. [...] Das individuum ist nach seiner
Erkldarung >eine einheitliche Gemeinschaft, in der alle Theile zu einem gleichartigen
Zweck zusammenwirken, oder, wie man es noch ausdriicken mag, nach einem be-
stimmten Plane thitig sind«.« Fr. A. Lange: Geschichte des Materialismus (1866),
Bd. 2, S. 250. — Vgl. zur physiologischen und tiefenphilosophischen Theoriebildung
in der Psychologie des 19. Jahrhunderts Ludger Liidtgehaus (Hg.): »Dieses wahre in-
nere Afrika«. Texte zur Entdeckung des UnbewufSten vor Freud, Frankfurt a. M.
1989. — Mit welchem breit angelegten Interesse Nietzsche die naturwissenschaftli-
chen Debatten seiner Zeit verfolgte und die entsprechenden Standardwerke und Neu-
erscheinungen studierte, zeigt folgende Begebenheit: Nietzsche plante Mitte der
achtziger Jahre wohl die Griindung einer Internationalen Liga fiir Physiologie und
verschickte mehrere Freiexemplare seiner beiden Streitschriften Zur Genealogie der
Moral sowie Jenseits von Gut und Bdse. Unter anderem an »Herrn Professor Dr.
Waundt, Leipzig [...], Dem Geheimrath Prof. Dr. Helmhotz Berlin [...], Herrn Profes-
sor Dr. Du Bois-Reymond, Berlin [...] Herrn Professor Dr. Ernst Mach Prag«. Vgl.
dazu den Brief vom 8. November 1887 an Constantin Georg Naumann, KSB 8, S.
186-188. — Mach reagierte als einziger und bedankte sich seinerseits mit einem
Nietzsche »hochachtungsvoll« gewidmeten Sonderdruck aus dem Repertorium der
Physik tiber »Photographische Fixierung der durch Projektile in der Luft eingeleiteten
Vorginge«. — Eine wichtige Quelle Nietzsches fiir die Rezeption zeitgendssischer
psychologischer Uberlegungen diirfte auch hier Ribots Revue philosophique de la
France et de I’étranger gewesen sein, in der er beispielsweise Aufsitze und Bespre-
chungen zu den psychologischen Werken von Fechner, Lombroso, James oder
Wundt lesen konnte.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

erkennbar sei, denn »das Objekt, d.h. der Begriff des Ichs« kann »nicht mit seinem
Subjecte, dem realen Ich, identisch sein, und folglich ist dieser Begriff nur ein se-
miotischer Ausdruck fiir etwas davon verschiedenes«.” Die Ausdriicke »Semiotik«
und >semiotisch« stehen dariiber hinaus bei Teichmiiller, wie in dieser Studie bereits
angedeutet, und in gewisser Weise auch bei Nietzsche fiir eine psycho-mentale Auf-
fassung von einem )inneren Zustand«, das heiBt:* Zum einen wird alles Wissen
nach Analogie innerer Zustidnde aufgefaf3it und durch den inneren Sinn erkannt (ein
innerer Zustand wire beispielweise Schmerz, und ich weil3, dafl ich Schmerzen ha-
be, weil ich Schmerzen an mir wahrnehme und sie projizierend lokalisiere,81 und
daher kann ich auch wissen, was es heif3t, da3 nicht ich, sondern eine Person X
Schmerzen hat). Nietzsche zieht daraus die Konsequenz: »der ungeheuer
iberwiegende Theil alles inneren Geschehens ist uns nur als Zei-
chen gegeben.«82 Zum anderen sind diese inneren Zustidnde selbst nur der semi-
otische Ausdruck fiir etwas anderes in unserem Innern (um in unserem Beispiel zu
bleiben: ich weil}, dal ich Schmerzen habe, weil ich Schmerzen an mir wahrnehme,
sie projizierend lokalisiere, und ich weil3, dal ich Schmerzen an mir wahrnehme,
weil ich sie z.B. als Ausdruck einer Kriankung oder eines Bauchspeicheldriisenkreb-
ses verstehen kann. Entsprechend kann ich die Beschreibungskette auch fiir die Per-
son X konstruieren.) Kurz: Alles ist durch projektive Wahrnehmung bedingt, die als
deskriptives Verfahren versucht, etwas zu erklaren.®

79 G. Teichmiiller: Die wirkliche und die scheinbare Welt (1882), S. 104.

80 So schreibt Ernst Tugendhat etwa auch dazu: »In der klassisch-neuzeitlichen Traditi-
on von Descartes bis Husserl wurde diese Frage [nach dem inneren Zustand, R.S.M..]
so beantwortet, dal man meinte, jeder nimmt innerlich wahr, daf er sich in einem
solchen Zustand befindet (und man beschrénkte sich auf mentale Zustiande). Aber die
Meinung, die sich inzwischen mit Recht durchgesetzt hat, ist, daBl das eine falsche In-
terpretation war. Erstens wire eine solche Auffassung phanomenologisch falsch: eine
solche innere Wahrnehmng 148t sich nicht feststellen. Zweitens konnte dann dasselbe
nie von auflen festgestellt werden. Und drittens wiirde sie in einen unguten Regref3
fithren. [...] Die richtige Antwort scheint vielmehr zu sein: wenn ich in einem inne-
ren Zustand bin, dann weil3 ich auch, daf3 ich in diesem Zustand bin. Sprachlich gese-
hen 148t sich das so erldutern: man hat gelernt, den entsprechende Satz zu sagen,
wenn man sich in diesem Zustand befindet (nicht, wenn man wahrnimmt, dafl man
sich in diesem Zustand befindet)«. E. Tugendhat: Egozentrizitct und Mystik, S. 24f..

81 Vgl.: »wir haben gelernt, dal der Schmerz an eine Stelle des Leibes projicirt wird,
ohne dort seinen Sitz zu haben« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 —
1889, KSA 13, S. 458.

82 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 294.

83 Vgl. dazu folgende Notiz Nietzsches zu Teichmiiller: »Teichmiiller: [...] die beiden
gegensitzlichen Grundformen: das Begehren und das Verabscheuen. Blicken wir auf
den anderen Beziehungspunkt hin, so bleibt die Thitigkeit selber als solche unbe-
wufllt, ihr zugehoériges Was wird aber jedesmal bewufit, und so wird dies Was zum
Zeichen fiir das, was wir bezeichnen wollen. Entsprechend dem Verabscheuen und

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 177

Teichmiillers Uberlegungen fithren ebenso wie bei Schopenhauer in eine unbe-
grenzte Selbstreferenz und eine quasi solipsistische Gedankenspirale,84 der er sich
selbst nicht entziehen kann — Nietzsche wird versuchen, dem Solipsismus durch
seine Konzeption des Leibes und des Willens zur Macht zu entgehen —, auch und
gerade wenn es um Fremdpsychisches geht.85 Zudem ist aus heutiger Perspektive
keineswegs klar, wie iiber innere Zustinde philosophisch sinnvoll zu sprechen ist,
ja, es ist wohl zu fragen, ob es philosophisch tatsdchlich noch sinnvoll ist, iiber-
haupt von inneren Zustinden zu reden und danach zu fragen, nachdem die Trans-
zendentalphilosophie und die Phanomenologie in ihren Konstruktionen der Erkla-
rungen der inneren Zustinde grandios gescheitert sind. Denn, ganz terminologiefrei
gefragt: Ist es wirklich philosophisch sinnvoll, wenn ich z.B. Schmerzen habe, zu
fragen, woher ich weil3, dal ich Schmerzen habe?

Begehren nennen wir den zugehérigen ideellen Beziehungspunkt ein Ubel oder ein
Gut und bezeichnen ihn durch den Inhalt der zugehorigen Empfindungen oder An-
schauungen.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 311.
— Zur Kritik an dieser Auffassung, in der nach inneren Zustinden Phinomene be-
zeichnet werden sowie deren Ubertragung auf Fremdpsychisches vgl. die von Witt-
genstein ausgehende Debatte, die Saul Kripke zusammengefafit und erortert hat: Saul
Kripke: »Postkriptum. Wittgenstein i{iber Fremdpsychisches«, in: ders.: Wittgenstein
tiber Regeln und Privatsprache, Frankfurt a. M. 2006 (engl. 1982), S. 144-180.

84 Dies 146t sich daran zeigen, daf3 das SelbstbewuBtsein fiir Teichmiiller »die einzige
und letzte Quelle unseres Begriffs vom Sein« ist, auf das Sein aller anderen Dinge
miisse aber geschlossen werden, weil: »unseres eigenen Seins allein sind wir uns un-
mittelbar bewusst und gerade dieses Wissen von uns selbst und von unseren Tétigkei-
ten und ihrem Inhalt ist alles, was wir unter Sein verstehen, und es gibt keine andere
Quelle der Erkenntnis fiir diesen Begriff.« G. Teichmiiller: Die wirkliche und die
scheinbare Welt (1882), S. 58.

85 Vgl. folgende Beschreibung Nietzsches, in der er seine Vorstellung, Fremdpsychi-
sches zu verstehen, verdeutlicht: »Um den Anderen zu verstehen, das heisst, um
sein Gefihl in uns nachzubilden, gehen wir zwar hiufig auf den Grund sei-
nes so und so bestimmten Gefiihls zuriick und fragen zum Beispiel: warum ist er be-
triibt? — um dann aus dem selben Grunde selber betriibt zu werden; aber viel gew6hn-
licher ist es, diess zu unterlassen und das Gefiihl nach den Wirkungen, die es am
Anderen iibt und zeigt, in uns zu erzeugen, indem wir den Ausdruck seiner Augen,
seiner Stimme, seines Ganges, seiner Haltung oder gar deren Abbild in Wort, Gemal-
de, Musik) an unserem Leibe nachbilden (mindestens bis zu einer leisen Ahnlichkeit
des Muskelspiels und der Innervation). Dann entsteht in uns ein dhnliches Gefiihl, in
Folge einer alten Association von Bewegung und Empfindung, welche darauf einge-
drillt ist, riickwérts und vorwiérts zu laufen.« F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S.
133.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

4. — Bei Nietzsche werden diese Theoreme in vielfalcher Weise aufgegriffen, wie
etwa in seinem Uberlegungen zum »Phéinomenalismus der »inneren Welt«™ oder
zum Phinomen der »inneren Erfahrung«87, wo er schreibt: »Das Stiick AuBlenwelt,
das uns bewuft wird, ist nachgeboren nach der Wirkung die von auflen auf uns ge-
bt ist, ist nachtréiglich projicirt als deren sUrsache«...«™ Dariiber hinaus betont er
subjekttheoretisch und psychologisch vor allem, daBl das einheitliche Ich, das wir in
allem Fremden wiederfinden, indem wir das Befremden iiberwinden und annullie-
ren — »das Maass, womit wir messen« —, selbst »keine unabinderliche Grosse«™
sei. Vielmehr ist ihm zufolge festzuhalten, daB fiir dieses Grundmal, das Ich, ein
stindiges Werden und Wachsen konstitutiv ist. Das Bedenken des Werdens und
Wachsens, der prinzipiellen Dynamik in der Konstitution des Selbst ist fiir ihn auch
ein klares Differenzkriterium, das ihn von der géngigen »Idiosynkrasie bei den Phi-
losophen«90 unterscheidet.

Im Gegenteil propagiert er eine »Lehre[n] vom souverainen Werden, von der
Fliissigkeit aller Begriffe, Typen und Arten«.”’ Nietzsche fiihrt daher auch die
Kantsche und Schopenhauersche erkenntnistheoretischen Uberlegungen, wonach
jedes Erkenntnisobjekt durch das erkennende Subjekt bedingt sei, das Ich sich
selbst aber nicht zum Objekt werden kann, zugleich aber auch an die von Teichmiil-
ler gezogenen SchluBfolgerungen, dal dann »nur noch ein Name iibrig« bleibe,
»das Ich«92, in scheinbar paradoxer Weise durch die Auffassung weiter, da3 das
Subjekt sich selbst eine »unbekannte Welt« sei — man sich selbst also im Grunde
am fremdesten ist, weil man sich stdndig fragen miifite: Woher weil ich tiberhaupt
etwas tiber mich, sobald ich versuche, mich zu objektivieren? Daher schreibt Nietz-
sche in der Genealogie der Moral auch: »Jeder ist sich selbst der Fernste«.” Eben-
so hegt er den hermeneutischen Verdacht, da wir uns auch »in dieser scheinbar
deutlichsten Buchstabenschrift unseres Selbst« vielfach oder stets »verlesen«.”’

86 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1888 — 1889, KSA 13, S. 458.

87 Ebd., S. 459.

88 Ebd.

89 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 51.

90 F. Nietzsche: Gotzen-Démmerung, KSA 6, S. 74. So zeichnet sich der grofite Teil der
Philosophen — eine Ausnahme fiir Nietzsche bildet Heraklit — auch durch ihren
»Mangel an historischem Sinn«, durch ihren »Hass gegen die Vorstellung selbst des
Werdens, durch ihren »Agyticismus« aus: »Sie glauben einer Sache eine Ehre anzu-
thun, wenn sie dieselbe enthistorisiren, sub specie aeterni, — wenn sie aus ihr eine
Mumie machen. Alles, was Philosophen seit Jahrtausenden gehandhabt haben, waren
Begriffs-Mumien; es kam nichts Wirkliches lebendig aus ihren Hénden.« Ebd.

91 F. Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben, KSA 1, S. 319.

92 G. Teichmiiller: Die wirkliche und die scheinbare Welt (1882), S. 58.

93 F. Nietzsche: Genealogie der Moral, KSA S, S. 248.

94 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 108.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 179

Dies resultiert quasi daher, da wir uns vollkommen zu verstehen meinen. Vor dem
Hintergrund dieser Reflexion wird das auf den ersten Blick Bekannteste (das
Selbst) somit zum Verkannten und Unbekannten. Deshalb verwundert es nicht, daf3
»Ich und Mich«, wie Nietzsche schreibt, »immer zwei verschiedene Personen«’>
sind. Ist, so fragt Nietzsche daher mit einem skeptisch-philologischen Gestus, »all
unser sogenanntes BewuBtsein ein mehr oder weniger phantastischer Commentar
iiber einen ungewussten, vielleicht unwissbaren, aber gefiihlten Text [...]?«96 Eine
Frage, die bereits im Abschnitt »Der zeichenerfindende Mensch« in dieser Studie
diskutiert und dahingehend beantwortet worden ist, da3 eine vollstindige Erkennt-
nis der externen Welt, ebenso wie die vollstindige Selbsttransparenz wohl philoso-
phische Wunschvorstellungen und Tagtrdumereien darstellen. Und dies gilt viel-
leicht besonders fiir innere Zustinde und gefiihite Te exte.”” So schreibt er auch in
Menschliches, Allzumenschliches: »Der Mensch ist gegen sich selbst, gegen Aus-
kundschaftung und Belagerung durch sich selber, sehr gut vertheidigt, er vermag
gewohnlich nicht mehr von sich als seine Aussenwerke wahrzunehmen.«”® Nietz-
sche nun scheint dies auch personlich erfahren zu haben, als er schrieb: »T#glich er-
staune ich: ich erkenne mich selber nicht!«’”

Dionysische Selbstspiegelung, Transfiguration und Egozentrizitit

1. — Auch wenn Nietzsche sein Projektionstheorem und den &sthetisch-
dichterischen Grundtrieb des Menschen, »sich selbst zu verwandeln und aus ande-
ren Leibern und Seelen herauszureden«loo, sich in Selbstprojektionen zu vervielfil-
tigen — und damit pluraler Dichter seines eigenen Lebens zu sein — im Laufe seines

95 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 96. — Es ist zu
vermuten, daB dieser Gedanke eine Transformation einer Lichtenbergschen Uberle-
gung ist. Lichtenberg schreibt: »/ch und mich. Ich fithle mich — sind zwei Gegenstén-
de. Unsere falsche Philosophie ist der ganzen Sprache einverleibt; wir kénnen so zu
sagen nicht raisonnieren, ohne falsch zu raisonnieren.« Zit. nach M. Stingelin: »Un-
sere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachgebrauchs«, S. 44.

96 F. Nietzsche: Morgenriothe, KSA 3, S. 113.

97 Dies hat Nietzsche 1888 selbst auch so gesehen: »Das nenne ich den Mangel an
Philologie: einen Text als Text ablesen koénnen, ohne eine Interpretation dazwi-
schen zu mengen, ist die spédteste Form der >inneren< Erfahrung, — vielleicht eine
kaum moéglich...» F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S.
460.

98 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 318f.

99 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 325.

100 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 61.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Werkes in unterschiedlichen Kontexten thematisiert hat,101 so lassen sie sich den-
noch zu seiner Vorstellung vom dionysischen transindividuellen Kiinstler und zu
den Gedankenfiguren der »Selbstspiegelung«102 und der »Transﬂguration«103 in
Bezichung setzen, die er, durch die Schopenhauersche Metaphysik inspiriert, in sei-
ner philosophischen Erstlingsschrift Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der
Musik entfaltet und gleich mehrfach und auf unterschiedlichen Ebenen argumenta-
tiv umgesetzt hat.

So entfaltet Nietzsche die Gedankenfigur der Selbstspiegelung auf mehreren
Ebenen: Sie bestimmt einmal — darin liegt eine der zentralen Thesen der Schrift be-
ziiglich der Frage nach dem Ursprung der griechischen Tragddie — die Auffassung,
wonach der »Chor«, »auf seiner primitiven Stufe in der Urtragddie, eine Selbstspie-
gelung des dionysischen Menschen«'™ darstelle und ihn auf die Biihne projiziert.
Der dionysische Mensch spiegelt sich im Chor, bespiegelt sich gewissermal3en
selbst und schafft somit eine kollektive dionysische plurale Einheit. Dadurch ent-
steht eine selbstbeziigliche kollektiv-egozentrierte Struktur. Es ist zu vermuten, daf}
sich Nietzsche an diesem Punkt einen Plotinschen Gedanken zueigen macht und der

101 Nietzsches Uberlegungen dazu in der Geburt der Tragéidie lassen sich durchaus mit
seinen spéteren Erwdgungen zur Fremdheit und zur Uneinholbarkeit der eigenen Per-
son, die er in den Fragmenten des Frithjahrs 1888 entwirft (vgl. F. Nietzsche: Nach-
gelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 305ff.) in Verbindung setzen. Zu die-
sen spiten Aufzeichnungen siche B. Wahrig-Schmidt: »lrgendwie, jedenfalls physio-
logisch«, S. 434-464. — Ein sich durchhaltender Zug dieser Ausfithrungen zur kultu-
rell und religis bedingten Depersonalisierung besteht in Nietzsches — vornehmlich in
Auseinandersetzung mit Schopenhauer entwickelten — Uberlegungen zur Askese.
Siehe dazu auch die Abschnitte 136-144 in Menschliches, Allzumenschliches sowie
den dritten Abschnitt »Was bedeuten asketische Ideale« in Zur Genealogie der Mo-
ral.

102 F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 60. — Wichtige Hinweise zu den Theo-
remen der dionysischen und selbstreflexiven Selbstspiegelung und Projektion in der
Geburt der Tragidie liefern K. H. Bohrer: »Asthetik und Historismus: Nietzsches
Begriff des »Scheins«, S. 111-138; Christoph Cox: »Nietzsche, Dionysus, and the
Ontology of Music« in: Keith Ansell-Pearson (Hg.): 4 companion to Nietzsche, Mal-
den, MA 2006, S. 495-513; A. Lanfraconi: Nietzsches historische Philosophie, S. 47-
49; Timo Giinther: » Dionysos<. Zur Konjunktur einer neuplatonischen Denkfigur im
Tragddiendiskurs der Moderne«, in: Daniel Fulda/Thorsten Valk (Hg.): Die Tragddie
der Moderne. Gattungsgeschichte — Kulturtheorie — Epochendiskurs, Berlin/New
Yok 2010, S. 161-176. — Eine wichtige Erorterung der transzendentalphilosophischen
Voraussetzung der Geburt der Tragddie stellt die Studie von Margot Fleischer: »Di-
onysos als Ding an sich. Der Anfang von Nietzsches Philosophie in der #sthetischen
Metaphysik der Geburt der Tragidie«, in: N-St 17 (1988), S. 74-90 dar.

103 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 39.

104 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 59f.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 181

darin besteht, daf} sich die Seelen der Menschen in ihrem transzendenten Fortschrei-
ten im Spiegel des Dionysos selbst erkennen.'®

Auf einer zweiten Ebene bestimmen die Gedankenfiguren der Selbstspiegelung
und der Projektion auch Nietzsches Deutung des dsthetischen Urphdnomens bezie-
hungsweise der »kiinstlerischen Urerscheinung«, in der das »Ich [...] aus dem
Grunde des Seins [tont]: seine Subjektivitdt im Sinne der neueren Aesthetiker ist ei-
ne Einbildung«l%, denn seine Subjektivitdt habe der Kiinstler bereits im dionysi-
schen Prozel3 aufgegeben. Ja, Nietzsche betont: »Insofern aber das Subject Kiinstler
ist, ist es bereits von seinem individuellen Willen erlost und gleichsam Medium
geworden«.107 Indem also das Individuationsprinzip aufgesprengt wird, spiegelt
sich das Wesen der Welt selbst, da es die Unterscheidung von Wesen, Ding an sich
und Erscheinung oder Vorstellung aufhebt.'” Den Aspekt des Tonens des Subjekts
greift Nietzsche auch in seiner fast zeitgleich entstandenen Charakterisierung des
Philosophen auf und verbindet es mit dem &dsthetischen Grundtrieb des Menschen,
denn der »Philosoph sucht den Gesammtklang der Welt in sich nachtonen zu las-
sen« und teilt »jene Besonnenheit, die der dramatische Kiinstler besitzt, wenn er
sich in andre Leiber verwandelt, aus ihnen redet und doch diese Verwandlung nach
auBen hin, [...] zu projiciren weiB.«'” Auf einer dritten Ebene erscheint Nietzsches
Vorstellung von der Selbstspiegelung in der Geburt der Tragddie in seiner Deutung
des sogenannten metaphysischen Urprozesses, in welchem der »Urkiinstler der
Welt«''” sich selbst im Schein einer »hoheren Wahrheit«'' spiegele. Dieser »Ur-

105 Vgl. folgende Aussage Plotins aus »Ueber die Seele«: »Die Seelen der Menschen
aber, die ihre eigenen Abbilder wie im Spiegel des Dionysos sehen, erhielten dort ih-
ren Platz, nachdem sie von oben herabgeeilt sind, ohne dass indessen auch sie von ih-
rem Ursprung und der Intelligenz abgeschnitten wurden.« Plotin: Die Enneaden, Bd.
2, Berlin 1878/80, S. 21. — Nietzsche konnte auf diese Vorstellung durch die Lektiire
von Friedrich Creuzers Schrift Symbolik und Mythologie der alten Vilker von 1812
gestoBlen sein, die er wihrend der Ausarbeitung der Geburt der Tragddie mehrfach
konsultierte. Ein Hinweis auf die Bedeutung Plotins fiir Nietzsche liefert Walter
Gebhard: Nietzsches Totalismus. Philosophie der Natur zwischen Verkldrung und
Verhcingnis, Berlin/New York 1983, vor allem S. 358-360. — Dariiber hinaus vgl. Ti-
mo Giinther: » Dionysos<. Zur Konjunktur einer neuplatonischen Denkfigur im Tra-
godiendiskurs der Moderne«, in: Daniel Fulda/Thorsten Valk (Hg.): Die Tragddie
der Moderne. Gattungsgeschichte — Kulturtheorie — Epochendiskurs, Berlin/New
Yok 2010, S. 161-176.

106 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 44.

107 Ebd., S. 47.

108 Vgl. hierzu vor allem Margot Fleischer: »Dionysos als Ding an sich. Der Anfang von
Nietzsches Philosophie in der édsthetischen Metaphysik der Geburt der Tragddie«, in:
N-St 17 (1988), S. 74-90.

109 F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, KSA 1, S. 817.

110 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 44.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

kiinstler der Welt« sei der wahre Kiinstler, wihrend »das Subject, das wollende und
und seine egoistischen Zwecke férdernde Individuum nur als Gegner, nicht als Ur-
sprung der Kunst gedacht werden kann«.''? So betont Nietzsche auch, daB das
»Projicieren des Scheins [...] der kiinstlerische UrprozeB«113 selbst ist. In diesem
Kontext ist zu betonen, dafl im Umkreis der Geburt der Tragddie die Kunst fiir
Nietzsche vielfach als Spiegel fungiert, um das Gesehene und die Welt zu verkldren
und zu beschoénigen, die Kunst driickt so die »apollinischen Spiegelungen des dio-
nysischen Grundes«''™* aus.

2. — In diesem Zusammenhang ist es wichtig, zu sehen, daB das Thema der Indivi-
duation und eine Spiegelmetaphorik die gesamte Geburt der Tragddie durchziehen:
So erscheint die dionysische Musik als »Spiegel des Scheines«“s, als »Spiegel des
Weltwillens«116, und Nietzsche spricht auch vom »Spiegel der Bildlichkeit und der
Begriffe«.117 Die Kunst beruht in diesem Zusammenhang laut Nietzsche »auf dem
Spiegel des Auges«“g, wobei er allgemeine anthropologische Uberlegungen zur
menschlichen Produktion von »Bilderprojectionen und Symbolen«119 anschlief3t.
Daher unterstreicht er, »dass wir ebensowenig die eigentlichen Schopfer jener
Kunstwelt sind: wohl aber diirfen wir von uns annehmen, dass wir fiir den wahren

111 Ebd., S. 27.

112 Ebd., S. 47.

113 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 203.

114 Ebd, S.238.

115 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 45.

116  Ebd,S.112.

117 Ebd., S. 50.

118 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 464. — Auf die
Spiegel-Metapher als Bild fiir Selbsterkenntnis und Selbstreflexion wird Nietzsche
zeit seines Lebens zuriickkommen, so plante er mehrere Spiegel-Schriften, etwa eine
»Briefe- und Meinungssammlung« mit dem Untertitel »Eine Gelegenheit zur Selbst-
bespiegelung fiir Europder«. Vgl. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 —
1885, KSA 11, S. 476. — Eine wichtige Reflexion, die das Denken der Geburt der
Tragddie mit Uberlegungen zusammenfiihrt , die auf die Wahrheit und Liige im aus-
sermoralischen Sinne verweisen,, stellt folgende Nachlafinotiz dar: »Die Sprache, ei-
ne Summe von Begriffen. Der Begriff, im ersten Moment der Entstehung, ein
kiinstlerisches Phanomen: das Symbolisiren einer ganzen Fiille von Erscheinungen,
urspriinglich ein Bild, eine Hieroglyphe. Also ein Bild an Stelle eines Dings. Diese
apollischen Spiegelungen des dionysischen Grundes. So beginnt der Mensch mit die-
sen Bilderprojectionen und Symbolen. Alle kiinstlerischen Bilder sind nur
Symbole [...]. Unsere ganze Erscheinungswelt ist ein Symbol des Triebes.
[...] Wenn der Intellekt rein Spiegel wire?«. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmen-
te 1869 — 1874, KSA 7, S. 238f..

119 Ebd., S. 239.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 183

Schopfer derselben schon Bilder und kiinstlerische Projectionen sind.«'* Insgesamt
wendet Nietzsche in seinen Uberlegungen zur dionysischen Selbstspiegelung Scho-
penhauers Willensmetaphysik ésthetisch, ja, seine Uberlegungen stellen eine deutli-
che Transposition der Schopenhauerschen Vorstellung von der stufenweisen Objek-
tivation und Individuation des Willens dar.

Der vernunftlose und blinde Wille spiegelt sich bei Schopenhauer zunichst in
den Ideen und Formen der noumenalen Welt (als Dinge an sich), dann durch das
Individuationsprinzip in Raum und Zeit — und etwa im Kausalitdtsprinzip — und
dartiber hinaus, auf einer dritten Ebene, in den Vorstellungen, die dem Satz vom
Grunde unterworfen sind. Auch bei Schopenhauer handelt es sich bei diesen Objek-
tivationen um Selbstprojektionen und Selbstspiegelungen des Willens.

Nietzsches Uberlegungen zur Selbstspiegelung in der Geburt der Tragédie fith-
ren dartiber hinaus zur Vorstellung der »Selbstbespiegelung«121 und stehen in enger
Verbindung zu seiner Vorstellung einer Transfiguration, die durch die Kunst er-
reicht wird und in der es darum geht, sich vom quélenden Prinzip der Individuation
zu befreien.'” Die »Transfiguration« ist dabei gleichzusetzen mit der »Kunst der
Maske«m, mit der »zeitweilige[n] Metamorphose«124 und zeigt eine »Virtuositit
der Mimik« beim Eintritt »in fast jeden verlangten Charakter«.'” In Die frohli-
chen Wissenschaft wird das Phanomen der dsthetischen Transfiguration direkt auf
das Feld der Subjektproblematik und der Selbstmodellierung bezogen:

Ein Philosoph, der den Gang durch viele Gesundheiten gemacht hat und wieder
macht, ist auch durch ebenso viele Philosophien hindurchgegangen: er kann eben
nicht anders als seinen Zustand jedes Mal in die geistigste Form und Ferne umzuset-
zen, — diese Kunst der Transfiguration ist eben Philosophie. Es steht uns Philosophen
nicht frei, zwischen Seele und Leib zu trennen, wie das Volk trennt, es steht uns noch
weniger frei, zwischen Seele und Geist zu trennen. Wir sind keine denkenden Fro-
sche, keine Objektivir- und Registrir-Apparate mit kalt gestellten Eingeweiden, — wir
miissen bestidndig unsere Gedanken aus unserm Schmerz gebidren und miitterlich

120 Vgl. F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 47.

121 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 39. — Unter er-
kenntnistheoretischen Gesichtspunkten und im Zusammenhang mit seiner Kritik am
Selbstbewuftsein verwirft Nietzsche allerdings die »Selbstbespiegelung¢, aus ihr 148t
sich kein irgendwie geartetes Sein des Subjekts ableiten, wie folgende Notiz veran-
schaulichen mag: »Das direkte Befragen des Subjekts iiber das Subjekt, und alle
Selbst-Bespiegelung des Geistes hat darin seine Gefahren, daf} es fiir seine Thatigkeit
niitzlich und wichtig sein konnte, sich falsch zu interpretieren.« F. Nietzsche: Nach-
gelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 639.

122 Vgl. F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 39.

123 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 485.

124 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 309.

125 Ebd., S. 518.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

ihnen Alles mitgeben, was wir von Blut, Herz, Feuer, Lust Leidenschaft, Qual, Ge-
wissen, Schicksal, Verhidngniss in uns haben. Leben — das heisst fiir uns Alles, was
wir sind, bestdndig in Licht und Flamme verwandeln, auch alles, was uns trifft, wir
konnen gar nicht anders.126

Verfolgt man Schritt fiir Schritt, wie Nietzsche die Gedankenfiguren der Selbst-
spiegelung und der »kiinstlerischen Projectionen«127 in der Geburt der Tragodie
entwickelt, so zeigt sich, da3 ein Subjekt im traditionellen Sinne einer bewuflten,
die kiinstlerischen Projektionen iiberwachenden und leitenden Instanz nicht gege-
ben ist. Das handlungswirksame menschliche Subjekt ist hier tatsdchlich abge-
schafft, beziehungsweise erweist sich als reine Einbildung und Illusion. Ebenso
rechnet Nietzsche mit »dem populdren und ginzlich falschen Gegensatz von Seele
und K(irper«128 ab. Vor allem Schopenhauer verabschiedete ja bereits in seiner
Hauptschrift Die Welt als Wille und Vorstellung das traditionelle Konzept des ein-
heitlichen, handlungswirksamen Subjekts mit einem Geist und einer Seele, so daB
er im Riickblick seinen philosophischen Ansatz gerade darin ausmachen konnte, die
seiner Meinung nach in der Philosophie stets »vorausgesetzte Einfachheit unseres
subjektiv bewuliten Wesens oder des Ichs«'?’ aufgehoben zu haben. Auch bei ihm
fehlt deshalb, auf der Ebene der metaphysischen Entfaltung des Willens, eine »In-
telligenz«, welche der Selbstbespiegelung und -reflexion des amoralischen und
chaotischen » Willens« {iber- beziehungsweise beigeordnet wiire.

In der Geburt der Tragddie bleiben die Gedankenfiguren der Selbstbespiege-
lung, der Projektion und der verwandelnden Transfiguration auf die thematische
und argumentative Ebene beschriankt und werden durch Apollo, den »ewige[n] Gott
des Weltbestandes«, und durch »Dionysos«, den Gott »der Verdnderung und Ver-
wandlung«,131 représentiert. 132 Durch ihr Zusammenwirken in der Tragodie ist »der

126 F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 349f.

127 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 47.

128 Ebd., S. 139.

129 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 11 (1858), S. 349f.

130 Charles Taylor betont: »Schopenhauer bricht entschieden mit jeder Form christlichen
oder nachchristlichen Denkens. Er bekennt sich ausdriicklich zu einer buddhistischen
Einstellung und sieht unsere Befreiung nicht in einer Transfiguration des gewdhnli-
chen Lebens, sondern — ganz im Gegenteil — in einer endgiiltigen Flucht vor dem
Selbst und dem Willen.« Charles Taylor: Die Quellen des Selbst. Die Entstehung der
neuzeitlichen Identitcit, Frankfurt a. M. 1996 (amerik. 1994), S. 769.

131 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 240.

132 Der russische Altphilologe, Mythenforscher und Dichter Wjatscheslaw Ivanow
(1866-1949), Kopf des russischen Symbolismus, hat sich intensiv mit Nietzsche und
dem antiken Gott Dionysos auseinandergesetzt und bereits 1912 iiber das Verhiltnis
von Einheit und Vielheit des Subjekts im Zusammenhang mit der Geburt der Trago-
die nachgedacht. Fiir Iwanow sollte man die Tragddie von folgender nietzscheani-

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 185

Mensch« auf symbolisch-dsthetischer Ebene »nicht mehr Kiinstler, er ist Kunstwerk
geworden«.133 Die Geburt der Tragdodie weist aber noch keine Beziige auf zu Fra-
gen der eigenen Schreibweise, des literarisch-aphoristischen Ausdrucks und der
Selbstdarstellung in Figuren und Begriffspersonen wie Zarathustra oder Dio-
nysos.134 So betont Nietzsche im Riickblick auch: »Wie sehr bedauere ich es jetzt,
dass ich damals noch nicht den Muth (oder die Unbescheidenheit?) hatte, um mir in
jedem Betrachte fiir so eigne Anschauungen und Wagnisse auch eine eigne
Sprache zu erlauben.«'*

Trotzdem wird im Riickblick auch Die Geburt der Tragddie von Nietzsche als
Ausdruck eines sich verwandelnden Selbst verstanden, so da3 er schreiben kann:
»Sie hitte singen sollen, diese >neue Seele« — und nicht reden!«'*® Doch erst mit
seinen sprachphilosophischen Uberlegungen, die er in Ueber Wahrheit und Liige im
aussermoralischen Sinne entfaltet, und der Konzeption des fieien Geistes, der Frei-
geisterei und der Entwicklung einer diesem Geist entsprechenden, ndmlich aphoris-
tischen, analytisch-reflexiven und poetischen Schreibweise — ab Menschliches, All-
zumenschliches — wird das Konzept des personendichtenden, zeichenerfindenden
Grundtriebes textbildend wirksam, womit auch eine dividualistisch-egozentrierte
Konzeption denkbar und praktizierbar wird. Dies stellt eine klare Emanzipation

scher Uberlegung aus betrachten, »dessen Wurzeln aber in das tiefste Altertum rei-
chen: von der doppelten Erkenntnis, dafl Apollon Prinzip der Einheit, und sein Wesen
Monade ist, da} Dionysos dagegen das Prinzip der Vielheit zur Geltung bringt (was
seinen Ausdruck im Mythos gefunden hat, als Passionen des leidenden und in Stiicke
zerrissenen Gottes).« Wjatscheslaw Ivanow: »Der Sinn der antiken Tragodie«, in:
ders.: Das alte Wahre. Essays, Berlin/Frankfurt a. M. o. J., S. 77-106, hier: S. 79. —
Auch Christof Kalb hat am Leitfaden des Leibes die Geburt der Tragddie einer sub-
jekttheoretischen Lektiire unterzogen, die sich dem Verhiltnis von apollinischer Ein-
heit und dionysischer Vielheit widmet. Vgl. Chr. Kalb: Desintegration, S. 26-38. —
Auch Josef Simon hat sich dieser Thematik angenommen, vgl. Josef Simon: »Apolli-
nische Einheit und dionysische Pluralitit«, in: Ulrich Willers (Hg.): Theodizee im
Zeichen des Dionysos. Nietzsches Fragen jenseits von Moral und Religion, Miins-
ter/Hamburg/London 2003, 11-23.

133 F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 289.

134 Peter Sloterdijk hingegen interpretiert die Duplizitit des Apollinischen und des Dio-
nysischen, von Apollon und Dionysos als personale Masken Nietzsches, also gewis-
sermaflen auch als Selbstprojektionen. Er schreibt: »Nietzsche vollbringt mit dem
Aufsetzen dieser symmetrisch gefrorenen Maske mit den Gesichtshilften der beiden
Gotter einen Geniestreich der Selbstdarstellung, der bis heute fasziniert.[...] Nietz-
sche kann es wagen, die apollinisch-dionysische Doppelmaske aufzusetzen, weil seit
der Romantik das Motiv psychischer Spaltung kulturfihig geworden war;« P. Sloter-
dijk: Der Denker auf der Biihne, S. 56f.

135 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 19.

136 Ebd, S. 15.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

vom Schopenhauerschen Philosophieren dar. Deleuze hat dieses Faktum theoretisch
so gefal3t:

Die groe Entdeckung der Philosophie Nietzsches [...], die seinen Bruch mit Scho-
penhauer markiert, ist die folgende: [...] Das Uniiberbriickbare ist die Individuation
selbst. Jenseits von Ich und Ego gibt es nicht das Unpersénliche, sondern das Indivi-
duum und seine Faktoren, die Individuation und ihre Felder, die Individualitéit und ih-
re prdindividuellen Singularititen. Denn das Préindividuelle ist noch singuldr, wie
das Ante-Ego und das Vor-Ich noch individuell sind. Nicht nur »noch«, man miifite
sagen: »zuletzt«. Darum findet das Individuum als Intensitét sein psychisches Bild
weder in der Organisation des Ichs noch in der Spezifikation des Ego, sondern im
Geg1e3n7tei1 im gespaltenen Ego und im aufgeldsten Ich und in der Korrelation bei-
der.

Dieser hier von Deleuze skizzierte Zusammenhang wird jedoch erst deutlich, wenn
man Nietzsches Subjekt-Hypothesen nach und nach in ihren physiologischen und
sprachtheoretischen Dimensionen weiter verfolgt.

Nervenreize und die Physiologie der Sprache

1. — Bereits in seiner frithen sprachtheoretischen und sprachkritischen Schrift Ueber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne aus dem Jahre 1873 ebenso wie in
seiner Vorlesung aus dem Wintersemester 1872/73 Darstellung der antiken Rheto-
rik entwickelt Nietzsche Uberlegungen, die die physiologische oder leibliche Di-
mension der Sprache betreffen. Sie bilden ein Komplement zu seiner durch Kant
und Lange inspirierten erkenntnistheoretischen Kritik und iiberschreiten das an die
Musik und Schopenhauers Willensmetaphysik gebundene Sprachmodell der Geburt
der Tragodie. Weder Kant noch Lange hatten in ihren erkenntnistheoretischen Ver-
suchen der Sprache eine besondere Rolle zugesprochen, dies ist jedoch fiir Nietz-
sche unabdingbar. Der materialistische Kritizismus am Leitfaden der Physiologie
und des Leibes muf} fiir Nietzsche auch auf das Feld der Sprache ausgeweitet wer-
den. »Was ist ein Wort?«, fragt Nietzsche daher auch ganz grundsitzlich und ant-
wortet: »Die Abbildung eines Nervenreizes in Lauten.«° Nietzsche versucht zu-
dem, die Sprachentstehung, die Entstehung der menschlichen Verbal-Sprache, unter
naturalistischen und entwicklungspsychologischen Gesichtspunkten zu verstehen,
wobei ihm wichtig ist, zu unterstreichen, da keinerlei Vernunft die Sprache be-
herrscht. Er schreibt: »Die Sprache gehort ihrer Entstehung nach in die Zeit der ru-

137 G. Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 324f.
138 F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S. 878.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 187

dimentirsten Form von Psychologie: wir kommen in ein grofles Fetischwesen hin-

ein, wenn wir uns die Grundvoraussetzungen der Sprach-Metaphysik, auf deutsch:

der Vernunft, zum BewufBtsein bringen.«139 In seiner Darstellung der antiken

Rhetorik geht Nietzsche diesem Gedanken genauer und vertiefend nach, indem er

sich auf Gustav Gerber bezieht und die projizierende Dimension im Gebrauch der

Sprache betont:

Der Sprachbildende Mensch fafit nicht Dinge oder Vorgénge auf, sondern Reize: er
giebt nicht Empfindungen wider, sondern sogar nur Abbildungen von Empfindungen.
Die Empfindung durch einen Nervenreiz hervorgerufen, nimmt das Ding nicht selbst
auf: diese Empfindung wird nach auBlen hin durch ein Bild dargestellt: es fragt sich
iiberhaupt, wie ein Seelenakt durch ein Tonbild darstellbar ist? Miiflite nicht, wenn
vollkommen genaue Wiedergabe stattfinden sollte, vor allem das Material, in wel-
chem wiedergegeben werden soll, dasselbe sein, wie dasjenige ist, in dem die Seele
arbeitet? Da es nun aber ein Fremdes ist — der Laut — wie kann genaueres heraus-
kommen als ein Bild? Nicht die Dinge treten ins BewuBtsein, sondern die Art, wie
wir zu ihnen stehen [...]. Das volle Wesen der Dinge wird nie erfaf3t. Unsere Lautdu-
Berungen warten keineswegs ab, bis unsere Wahrnehmung u. Erfahrung uns zu einer
vielseitigen irgendwie respektablen Erkenntnifl der Dinge verholfen hat: sie erfolgen
sofort, wenn der Reiz empfunden wird. 140

Laut Nietzsche ist die Vorstellung falsch, daf3 die Sprache die Wirklichkeit richtig
und unverfilscht darstelle, vielmehr driicke die Sprache die subjektiven und relatio-

nalen beziehungsweise egozentrierten Beziehungen des Menschen zu den Dingen

139
140

F. Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung, KSA 6, S. 77.

F. Nietzsche: Darstellung der antiken Rhetorik, KGW 11/4, S. 426. — Zur Bedeutung
Gustav Gerbers fiir Nietzsches Sprachauffassung vgl. Antonie Meijers: »Gustav Ger-
ber und Friedrich Nietzsche. Zum historischen Hintergrund der sprachphilosophi-
schen Auffassungen des jungen Nietzsche, in: N-St. 17 (1988), S. 369-390; Antoinie
Meijers/Martin Stingelin: »Konkordanz zu den wdrtlichen Abschriften und Uber-
nahmen von Beispielen und Zitaten aus Gustav Gerber: Die Sprache als Kunst
(Bromberg 1871) in Nietzsches Rhetorik-Vorlesung und in »Ueber Wahrheit und Lii-
ge im aussermoralischen Sinne«<«, in: N-St. 17 (1988), S. 350-368. — Fredrik Agell
betont, daB Gustav Gerbers materialistische Sprachauffassung eine perfekte Ergin-
zung der durch Lange initiierten neuen erkenntnistheoretischen Vorstellungen Nietz-
sches darstelle. Er schreibt: »Dieses Exposé gibt an die Hand, daf3 Nietzsche in Ger-
bers Deutung der Entstehung der Sprache eine Unterstiitzung der physiologischen In-
terpretation des Kant’schen Kritizismus sah, die er schon bei Lange gefunden hatte,
und dafl Gerbers Sitze sich problemlos Langes erkenntnistheoretischem Paradigma
einschreiben lieen. Nietzsche muf} bereits beim ersten Anblick in Gerbers Buch er-
kannt haben, dafl Gerbers Position der Langes sehr dhnlich war.« Fr. Agell: Die Fra-
ge nach dem Sinn des Lebens, S. 100.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

aus. Nicht die Dinge werden durch die Sprache wiedergegeben, so Nietzsche, son-
dern unsere Beziehung zu ihnen:

Das »Ding an sich« (das wiirde eben die reine folgenlose Wahrheit sein) ist auch dem
Sprachbildner ganz unfasslich und ganz und gar nicht erstrebenswerth. Er bezeichnet
nur die Relationen der Dinge zu den Menschen und nimmt deren Ausdrucke die
kiithnsten Metaphern zu Hiilfe. Ein Nervenreiz zuerst iibertragen in ein Bild! Erste
Metapher. Das Bild wieder nachgeformt in einem Laut! Zweite Metapher. Und je-
desmell}l 1vollstéindiges Uberspringen der Sphire, mitten hinein in eine ganz andere und
neue.

2. — Auch hier wird Nietzsches sprachtheoretisch fundierte Erkenntniskritik deut-
lich: Nicht nur, da8 das Ding an sich niemals zu erkennen ist, wie Kant dies bereits
gezeigt hatte, auch die Sprache entfernt sich laut Nietzsches Modell von ihrem am
Anfang stehenden Nervenreiz, von dem Reiz also, der die Sprachentwicklung im
Ganzen in Gang gesetzt hat und der jede kommunikative Situation initiiert. Daf} die
Sprache als intersubjektives Medium funktioniert, begriindet Nietzsche, indem er,
dhnlich wie Teichmiiller, auf die inneren Erlebnisse und Empfindungen rekurriert
die mit bestimmten Begriffen verbunden sind, folgendermaBen:

Worte sind Tonzeichen fiir Begriffe; Begriffe aber sind mehr oder weniger bestimmte
Bildzeichen fiir oft wiederkehrende und zusammen kommende Empfindungen, fiir
Empfindungsgruppen. Es geniigt noch nicht, um sich einander zu verstehen, dass
man die selben Worte gebraucht: man muss die selben Worte auch fiir die selbe Gat-
tung innerer Erlebnisse gebrauchen, man muss zuletzt eine Erfahrung mit einander
gemein haben. [...] In allen Seelen hat eine gleiche Anzahl oft wiederkehrender Er-
lebnisse die Oberhand gewonnen iiber seltner kommende: auf sie hin versteht man
sich, schnell und immer schneller — die Geschichte der Sprache ist die Geschichte ei-
nes Abkiirzungs-Prozesses — ; auf dies schnelle Verstehen hin verbindet man sich,
enger und immer enger.14

Dennoch erscheint Nietzsche die Rede vom Subjekt, vom Ego oder vom Ich mehr
als problematisch — auch wenn eine Subjekt-Empfindung wohl allen Menschen ge-
mein ist —, basiert sie doch letztlich auf einer doppelten Nervenreiziibertragung in
ein sprachliches Bild. Daher fordert er: » Aufhéren, sich als solches phantastisches
ego zu fithlen!«'* Es 1aBt sich hier eine strukturelle Parallele zwischen der Logik
der sprachlichen Ubertragung und der dionysischen Selbstspiegelung und Transfi-

141 F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S. 879.
142 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 221.
143 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 443.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 189

guration feststellen, wie sie im letzten Abschnitt beschrieben worden ist, denn, wie
dort von einer ersten, zweiten und dritten Spiegelung, die in ihrer Ubertragung inei-
nandergreifen, die Rede war, so findet sich dieser Gedanke ganz dhnlich in der
Ubertragungslogik der Nietzscheschen Sprachtheorie wieder. Doch was bedeutet
das fiir das Ich? Das Ich ist unter rein sprachlichen Gesichtspunkten fiir Nietzsche
eine doppelte Metapher. Unter psychologischen und bewuBtseinstheoretischen Ge-
sichtspunkten stellt sich das Ich zwar als erfahrbare Tatsache, aber doch fiktive
GroBe und, bei genauerer Betrachtung, sogar als korperliche und physiologische
Funktion dar, wobei diese »Tatsachen« fiir Nietzsche nur unter dem erkenntnistheo-
retischen und psychologischen Vorbehalt gelten, da es sich dabei um Projektionen,
Fiktionen und Hypothesen handelt. Vor diesem Hintergrund eroffnet sich aber auch
die Moglichkeit, auf textueller Ebene und im Phanomenbereich des Seelischen Sub-
jektfigurationen zu entwickeln, die den grundsétzlich metaphorischen und fiktiven
Charakter des Subjekts reflektieren, sogar potenzieren und als #sthetische Lebens-
form anschaulich machen.

Das Ich, der Grundwille und das Selbst

1. — Neben der sprachtheoretischen und grammatisch-linguistischen Subjektkritik
ist an der Subjekt-Thematik, wie sie bei Nietzsche auftritt, insbesondere die Span-
nung zwischen konstanter egozentrierter Einheit und wechselnder Subjekt-Vielfalt
problematisch, bezichungsweise schwer zu verstehen. Ebenso komplex und schwer
nachzuvollziehen ist das Verhiltnis zwischen prédikativen, substantivischen und
funktionalistischen Aspekten des Subjekts und des Ichs, die bei Nietzsche allesamt
vorausgesetzt, zugleich jedoch auch subversiv unterlaufen, verabschiedet und als il-
lusorisch gebrandmarkt werden. Nietzsche scheint sich mit seinen Uberlegungen
zum Subjekt, wie bereits zu Beginn dieses Kapitels in bezug auf sein Projektions-
theorem ausgefiihrt, durch seine psychologische und erkenntnisskeptische Perspek-
tive in einen vollkommenen Selbstwiderspruch begeben zu haben. Nietzsche ist
sich dieser Tatsache auch bewuf}t, so dal er nach und nach mehrere Versuche un-
ternimmt, die Spannungen und Paradoxien seiner Subjektentwiirfe zu 16sen. Denn
denkt man Nietzsches sprachtheoretische, psychologische und erkenntnistheoreti-
sche Subjektkritik konsequent zu Ende, dann stellt sich doch die Frage, ob das Sub-
jekt oder das Ich, das zwischen den Polen der Egozentrizitit und der Dividualitét
eingekeilt ist, fiir Nietzsche erstens als Selbstreferenz, zweitens als individuelles,
erkennendes BewuBtsein, drittens als verantwortliche Person in rechtlicher und mo-

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

ralischer Hinsicht und viertens als kommunikativer Bezugspunkt {iberhaupt noch
existiert.'**

Gerade der erste und der vierte der hier angefiihrten Punkte bilden ja die Grund-
lage, um tiberhaupt sinnvoll {iber die Existenz oder Nicht-Existenz eines Subjekts
zu sprechen. Sollte Nietzsche also das Ich als Selbstreferenz und kommunikativen
Bezugspunkt theoretisch verwerfen — praktisch kann er es ja nicht, da er sonst
schweigen miifite —, so wiirde er sich einem Sinnlosigkeitsverdacht ausliefern.
Ebenso wie alle anderen Korper und Gegenstiande sind das Ich oder das Subjekt,
laut Nietzsches Projektionstheorem, in den Empfindungen nicht gegeben, sondern
werden aus ihnen erschlossen, aus ihnen erdichtet. Was also tun, wenn das Ich eine
grammatische, psychische und kognitive Illusion und Projektion ist, so daf} Selbs-
treferenz und kommunikative Referentialitdt ebenfalls illusorisch und lediglich als
projektive Phdnomene aufzufassen sind?

2. — Nun, zunichst einmal entwickelt Nietzsche auf psychologischer Ebene eine
wichtige Losung der Spannung zwischen egozentrierter Einheit und Subjekt-
Vielheit durch seine Bereichs- und Begriffsdifferenzierung von pluraler »Masken-
Vielf'ciltigkeit«145 auf der BewuBtseins-Oberfldche und von singuldrem »Grundwil-
len des Geistes, welcher unablédssig zum Scheine und zu den Oberflichen hin
will«."*® Er entwickelt damit ein Modell, das Uberlegungen iiber die als Erschei-
nungen gedeuteten Subjekte und den sie bedingenden subjektlosen Urwillen aus der
Geburt der Tragodie aufgreift147 und das mit der Polaritit von Oberfldche und Tie-
fe, AuBen(-Welt) und Innen(-Welt) operiert. Nietzsche erweitert damit seine Vor-
stellung von der »Vielheit der Personen (Masken) in Einem sIch«'* und schreibt
dazu in Jenseits von Gut und Bose:

144 Dies sind die vier Punkte, die Hans Baumgartner als unhintergehbare Grofen dar-
stellt. Vgl. Fn 14 im Kapitel »Die Diskussion des Phanomens Autorschaft im Kontext
der Nietzsche-Literatur«.

145 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bése, KSA 5, S. 168

146  Ebd, S. 167.

147 Die Uberlegungen haben selbstverstindlich auch mit Dionysos, so wie Nietzsche ihn
als philosophischen Namen entwirft, zu tun. Vgl. dazu den Abschnitt »Dionysos ge-
gen den Gekreuzigten« in dieser Arbeit.

148 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 168. — Besonders
aufschluBireich ist in diesem gedanklichen Zusammenhang auch folgende Notiz, die
eine Vorarbeit zu den nachtréiglichen Vorreden von 1886 darstellt: »Aber zu wem re-
de ich dies? Wo sind denn diese >freien Geister<? Giebt es denn ein solches »unter
uns<? — [...] Ja, wenn ihr >Freidenker< nur einen Geruch davon hittet, wovon man
sich frei machen kann und wohin man getrieben wird! [...] DaB ich es nicht mehr
nothig habe, an »Seelen< zu glauben, daB ich die »Personlichkeit< und ihre angebliche

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 191

Vielleicht versteht man nicht ohne Weiteres, was ich hier von einem »Grundwillen
des Geistes« gesagt habe: man gestatte mir eine Erlduterung. — Das Befehlerische
Etwas, das vom Volke »der Geist« genannt wird, will in sich und um sich herum
Herr sein und sich als Herrn fiihlen: es hat den Willen aus der Vielheit zur Einfach-
heit, einen zusammenschniirenden, bandigenden, herrschsiichtigen und wirklich herr-
schaftlichen Willen. [...] Die Kraft des Geistes, Fremdes sich anzueignen, offenbart
sich in einem starken Hange, das Neue dem Alten anzudhnlichen, das Mannigfache
zu vereinfachen, das ginzlich Widersprechende zu iibersehen oder wegzustofien:
ebenso wie er bestimmte Ziige und Linien am Fremden, an jedem Stiick »Aussen-
welt« willkiirlich stidrker unterstreicht, heraushebt, sich zurecht félscht. Seine Absicht
geht dabei auf Einverleibung neuer »Erfahrungen«, auf Einreihung neuer Dinge unter
alte Reihen 1

149

Einheit leugne und in jedem Menschen das Zeug zu sehr verschiedenen >Personae«
(und Masken) finde, dafl mir der »absolute Geist< und das >reine Erkennen< Fabelwe-
sen bedeuten, hinter denen sich eine contradictio in adjecto verbirgt — damit bin ich
vielleicht auf der gleichen Bahn, wie viele jener >Freidenker««. F. Nietzsche: Nachge-
lassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 557f. — Hier stellt Nietzsche explizit ei-
ne Verbindung zwischen der Maske und dem Problem der Einheit des Subjekts her,
wobei er sich an die sogenannten »Freidenker« und »freien Geister« wendet, die in
gewissem Sinne ja auch nur Selbst-Projektionen Nietzsches, »ein Schadensersatz fiir
mangelnde Freunde« darstellen: »So habe ich denn einstmals, als ich es néthig hatte,
mir auch die »>freien Geister< erfunden, [...] dergleichen >freie Geister« giebt es
nicht, gab es nicht, — aber ich hatte sie damals, wie gesagt, zur Gesellschaft nothig«.
F. Nietzsche: Menschlichs, Allzumenschliches, KSA 2, S. 15. — Zur sprach- und be-
griffsgeschichtlichen Dimension sowie der philosophischen Implikationen des Ver-
hiltnisses von Person und Maske vgl. Dieter Sturma: Philosophie der Person. Die
Selbstverhdiltnisse von Subjektivitiit und Moralitdt, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich
1997; Dieter Sturma (Hg.): Person. Philosophiegeschichte, Theoretische Philosophie,
Praktische Philosophie, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 2001 und Richard Weihe:
Die Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, Miinchen 2004.

F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 167. — Auch die Vorstellung von
einem Grundwillen des Geistes kann als partikulare Transformation der Schopenhau-
erschen Willensmetaphysik verstanden werden. So hat Schopenhauer tiber das, »was
dem Bewufitsein und Einheit und Zusammenhang gibt, indem es durchgehend durch
dessen samtliche Vorstellungen seine Unterlage, sein bleibender Triger ist«, ge-
schrieben: Es »kann nicht durch das Bewufitsein bedingt, mithin keine Vorstellung
sein: vielmehr muf} es das prius des BewuBtseins und die Wurzel des Baumes sein,
davon jenes die Frucht ist. Dieses, sage ich, ist der Wille; er allein ist unwandelbar
und schlechthin identisch und hat zu seinen Zwecken das Bewuftsein hervorge-
bracht. Daher ist auch er es, welcher ihm Einheit gibt und alle Vorstellungen und Ge-
danken desselben zusammenhilt, gleichsam als durchgehender Grundbal sie beglei-
tend.« A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 11 (1858), S. 179f.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Der Geist — hier im Sinne von BewufBtsein gebraucht150 — versucht also, aus der
Vielheit eine Einheit zu bilden und zu synthetisieren. Er iibt Macht aus und gleicht
Unterschiedliches an, so daf} so etwas wie die Vorstellung einer kohédrenten Indivi-
dualitit, eines einheitlichen Selbst oder Subjekts entsteht: »Was er wollte, das war
Totalitét; [...] er disziplinirte sich zur Ganzheit, er schuf sich...«">" Auch hier
treffen wir auf die bereits bekannten psychologischen Uberlegungen Nietzsches,
daB fiir das Subjekt aufgrund einer projektiven Aneignung aus dem Unbekannten
stets das Bekannte wird. Fiir ihn handelt es sich dabei aber um eine (Selbst-)
Tauschung oder Einbildung: »Ich unterscheide [...]: die eingebildeten Individuen
und die wahren >Lebens-systemes, deren jeder von uns eins ist — man wirft beides in
eins, wihrend »das Individuum« nur eine Summe von bewuften Empfindungen und
Urtheilen und Irrthtimern ist, ein Glaube, ein Stiickchen zusammengedacht und zu-
sammengefabelt, eine >Einheit«, die nicht stand hilt.«' >

Der »Grundwille des Geistes«, das wahre »Lebens-System« — das ein sich
selbstorganisierendes System und einen sich selbstorganisierenden Organismus dar-
stellt, in dem das BewuBtsein oder das Denken als funktionale, lebenserhaltende
GrofBen verstanden werden — und das Selbst werden von Nietzsche vom Ich abge-
hoben: Sie sind nicht das bewuflte Ich. Das bewufite Ich ist ein abgeleitetes, sekun-
déres oder tertidres Phdnomen — #hnlich wie bei Schopenhauer, der betonte: »Weit
entfernt, das schlechthin Erste zu sein (wie z.B. Fichte es lehrte) ist es im Grunde
tertidr, indem es den Organismus voraussetzt, dieser aber den Willen.«'*® Genauso
wenig sind der Grundwille, das Lebenssystem und das Selbst fiir Nietzsche aber
auch nicht ein »Nicht—lch«154, wie es aus der Transzendentalphilosophie (etwa bei
Fichte), Reflexionsphilosophie Kantscher Prigung oder Rationalen Psychologie her
bekannt ist. Deshalb sind sie auch nicht als etwas auflerhalb des Selbst anzusie-

150 Vgl. folgende Bemerkung, in der die Verbindung von Bewuftsein und Geist fiir
Nietzsche explizit wird: »die Conception eines BewufBtseins (>Geistes<) als Ursache
und spéter noch die des Ich (des »Subjekts<) als Ursache sind blo3 nachgeboren«. F.
Nietzsche: Gotzen-Déimmerung, KSA 6, S. 90.

151 Ebd., S. 151.

152 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 443.

153 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 11 (1858), S. 360.

154 Ebd. — Nietzsche betont, dafl dahinter ein »fehlerhafter Dogmatism in Betreff des
regoc« liege, dall »dasselbe als atomistisch genommen, in falschen Gegensatz zum
»Nicht-ich«« in der Transzendentalphilosophie konstruiert worden ist: »Nach dieser
kiinstlichen Loslosung und An-und-fiir-sich-Erkldrung des ego hatte man einen
Werth-Gegensatz vor sich, der unwidersprechlich schien: das Einzel-ego und das
ungeheure Nicht-ich.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA
12, S. 486.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 193

deln."”® Die Abgrenzung des Ichs von der Welt (Nicht-Ich) und anderen Ichs
(Nicht-Ich) wird so aufgehoben. Beide, Ich und alle Formen von Nicht-Ich, sind
vielmehr bei Nietzsche auf der BewuBtseinsebene als Masken und als Projektionen,
als (dramatische) Illusionen des Grundwillens, dem ein psycho- und triebdynami-
sches Modell unterliegt, aufzufassen, so da »der Mensch als ein Schauspiel«156 er-
scheint. »Der Geist«, schreibt Nietzsche, »genief3t darin seine Masken-Vielfaltigkeit
und Verschlagenheit, er entspricht dem »Willen zum Schein, zur Vereinfachung,
zur Maske, zum Mantel, kurz zur Oberfliche«.”®” So unterstreicht er auch diesen
Willen zur Vereinfachung, den die Individuation darstellt, und hebt davon die Divi-
dualitit des Subjekts ab:

[...] wahrscheinlich empfinden wir die Grade der Krifte und Triebe wie Néhe und
Ferne und legen uns wie eine Landschaft und Ebene aus, was in Wahrheit eine Viel-
heit von Quantititsgraden ist. Das Nichste heifit uns »ich« mehr als das Entferntere,
und gewdhnt an die ungenaue Bezeichnung »ich und alles andere, tu«, machen wir
instinktiv das Uberwiegende momentan zum ganzen ego und alle schwiicheren Trie-
be stellen wir perspektivisch ferner und machen daraus ein ganzes Du oder »Es«. 158

Es ist fiir Nietzsche der »Grundwille« — und nicht das (fiktive sowie empirische)
Ich —, das »verborgene und herrische Etwas«159, der herrscht und iiber welches das
Ich nur bedingt verfiigt, welcher das Ich sich auch in allen Figuren spiegeln, sie sich
aneignen, sie erkennen und semiotisch-sprachlich zum Ausdruck bringen 146t.
Nietzsche transformiert in gewissem Sinne die abendldndische Geistmetaphysik,
die im deutschen Idealismus, namentlich bei Hegel, kulminiert. Es ist wichtig zu
sehen, wie Nietzsche die sowohl alltdglich als auch philosophisch hochaufgeladene
Rede vom Geist naturalisiert und versucht, sie auf physiologisch-biologische und
psychologische Grundlagen zu stellen. Der Grundwille des Geistes zeigt fuir ihn,
daf3 der Mensch oder das Ich vielleicht das Gefiihl hat, Urheber seines Willens und
Subjekt seines Lebens zu sein, doch in Wirklichkeit ist es fiir Nietzsche so, dal das
bewuBite Ich ein Spielball eines zugrunde liegenden Willens ist, der macht, was er
will. Er gleicht in diesem Zusammenhang Nietzsches Auffassung vom Cogito, vom

155 In Also sprach Zarathustra schreibt Nietzsche dazu: »Dein Selbst lacht iiber dein Ich
und seine stolzen Spriinge. >Was sind mir diese Spriinge und Fliige des Gedankens?
sagt es sich. Ein Umweg zu meinem Zweck. Ich bin das Géngelband des Ich’s und
der Einbléser seiner Begriffe<. Das Selbst sagt zum Ich: »hier fithle Schmerz!< und da
leidet es und denkt nach, wie es nicht mehr leide — und dazu eben soll es denken.« F.
Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 40.

156 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 481.

157 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 168.

158 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 212.

159 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 373.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Denken und vom Gedanken, der, wie wir gesehen haben, fiir ihn ja auch kommt
und geht, wie er will. Der bewulte, sich selbstgewisse Wille ist fiir Nietzsche zu-
ndchst nur ein bewuBtseinstheoretisches Oberfichenphinomen: Die Kongruenz
zwischen dem Subjekt als Wissendem und Urheber eines konkreten Willens und
dem Subjekt als Ort eines Grundwillens ist fiir ihn nicht gegeben, beziechungsweise

erst nachtréglich konstruierbar und konstruiert.'®

3. — So ist auch hervorzuheben, dafl die Vorstellungen von Ich, Du, Es bei Nietz-
sche kiinstlerische Projektionen des Grundwillens auf der BewuBtseins-Oberfléche
sind, sie existieren nicht als Entitdten, so dal auch bei genauerer Betrachtung »bei
allem Denken eine Vielheit von Personen betheiligt scheint«.'®" Auf shnliche Art
und Weise scheinen diese beteiligten Personen im Denken ebenso wie die Vorstel-
lung, die durch den Einsatz von Personalpronomina entsteht, lediglich Projektionen
des metaphorischen Ubertragungsprozesses zu sein, dem die Sprache laut Nietzsche
im Allgemeinen unterliegt.

Nietzsche konzeptualisiert diese Uberlegung in Also sprach Zarathustra mit
Hilfe des Theorems vom »Leib und seiner grossen Vernunft«.'” Dort schreibt er,
indem er die dividualistisch-egozentrierte Dimension des Leibes betont: »Der Leib
ist eine grosse Vernunft, eine Vielheit mit einem Sinne, ein Krieg und ein Frieden,
cine Heerde und ein Hirt.«'® Ahnlich wie Schopenhauer, der zwar selbst mit der
Vorstellung einer noumenalen Welt operiert,164 bezeichnet auch Nietzsche
Anaxagoras als seinen »direkten Antipoden unter den Philosophen, da dieser »zum
Ersten und Urspriinglichen, wovon alles ausgeht, einen Nous, eine Intelligenz, ein

160 Vgl. dazu folgende Aufzeichnung Nietzsches: »Hier wird ein Denken erdichtet, wo
ein Gedanke als Ursache eines anderen Gedankens gesetzt wird. Es kommt derglei-
chen in der Wirklichkeit nicht vor: diese ist unséglich anders complicirt. Dadurch daf3
wir jene Fiction als Schema anlegen, also das tathsdchliche Geschehen beim Den-
ken gleichsam durch einen Simplifications-Apparat filtriren: bringen wir es zu ei-
ner Zeichenschrift und Mittheilbarkeit und Merkbarkeit der logischen
Vorginge. Also: das geistige Geschehen zu betrachten, wie als ob es dem
Schema jener regulativen Fiktion entsprédche: dies ist der Grundwille.
Wo es »Gedéchtnifl« giebt, hat dieser Grundwille gewaltet.« F. Nietzsche: Nachgelas-
sene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 505.

161 Ebd., S. 595.

162 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 39. — Vgl. weiter dazu ebd.: » Ich¢
sagst du und bist stolz auf diess Wort. Aber das GroBere ist, woran du nicht glauben
willst, — dein Leib und seine groe Vernunft: die sagt nicht Ich, aber thut Ich.«

163 Ebd.

164 Freilich versteht Schopenhauer seine noumenale Welt der Ideen und Formen wiede-
rum nur als Objektivierung des subjektlosen, blinden und vernunftlosen Willens, so
dal} er Anaxagoras tatsichlich als Antipoden verstehen kann.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 195

Vorstellendes beliebig annahm und als der erste gilt, der eine solche Ansicht aufge-
stellt hat.«'® Ebenso macht Nietzsche Anaxagoras, dessen naturphilosophische
Lehre sich der junge Sokrates zugewandt hatte, fiir die »wunderliche Ausschwei-
fung« verantwortlich, die substantiell-verstandene Vernunft, den »Geist an sichg,
der die Ursache von allem ist, weil er alles aufs Beste anordne, in die Philosophie
eingefiihrt zu haben.'® In Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen
schreibt Nietzsche, dal Anaxagoras seine »Rettung in jenem sich selbst bewegen-
den und sonst unabhingigegen Nous« fand."®” Fiir Nietzsche ist diese Vorstellung
jedoch eine reine Projektion beziehungsweise Imagination: »Der >Geist¢, etwas,
das denkt: womdoglich gar »der Geist absolut, rein, pur< — diese Conception ist ei-
ne abgeleitete zweite Folge der falschen Selbstbeobachtung, welche an das »Den-
ken< glaubt«, und er fiithrt weiter aus: »hier ist erst ein Akt imaginirt, der gar nicht
vorkommt, »das Denken< und zweitens ein Subjekt-Substrat imaginirt in dem jeder
Akt dieses Denkens und sonst nichts Anderes seinen Ursprung hat: d.h. sowohl
das Thun, als der Théter sind fingirt«. Fiir Nietzsche fillt damit »denn

165 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 11 (1858), S. 349. — Auch
Nietzsche wird diesen »Geist an sich« oder »reinen Geist« durch seine psycho-
physiologischen Uberlegungen angreifen: »Ehemals sah man im Bewusstsein des
Menschen, im >Geist<, den Beweis seiner hoheren Abkunft, seiner Gottlichkeit; um
den Menschen zu vollenden, rieth man ihm an, nach der Art der Schildkrote, die
Sinne in sich hineinzuziehen, den Verkehr mit dem Irdischen einzustellen, die sterb-
liche Hiille abzuthun: dann blieb die Hauptsache von ihm zuriick, der >reine Geist«.
Wir haben uns auch hieriiber besser besonnen: das Bewusstwerden, der »Geists, gilt
uns gerade als Symptom einer relativen Unvollkommenheit des Organismus, als ein
Versuchen, Tasten, Fehlgreifen, als eine Miihlsal, bei der unnéthig viel Nervenkraft
verbraucht wird, — wir leugnen, dass irgend Etwas vollkommen gemacht werden
kann, so lange es noch bewuf3t gemacht wird. Der >reine Geist« ist eine reine Dumm-
heit: rechnen wir das Nervensystem und die Sinne ab, die »sterbliche Hiille<, so ver-
rechnen wir uns — weiter nichts!...« F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S.
180f.

166 F. Nietzsche: Die vorplatonischen Philosophen, KGW 11/4, S. 216. — Nietzsches spa-
tere alternative Subjekt-Modelle favorisieren dagegen einen anderen Vorsokratiker
beziehungsweise Vorplatoniker: Vor dem Hintergrund von Nietzsches dividualis-
tisch-egozentrierten Subjekt-Hypothesen erkennt man Heraklits »immanente dike und
[...] den polemos als deren Bereich und wieder das Ganze als Spiel«. Ebd., S. 279. —
In Nietzsches grundsitzlicher Kritik an den abendlédndischen Philosophen nimmt er
»mit hoher Ehrerbietung, den Namen Heraklit’s bei Seite«, denn »Heraklit wird
ewig Recht behalten, dass das Sein eine leere Fiktion ist.« F. Nietzsche: Gétzen-
Démmerung, KSA 6, S. 75. — Vgl. zu Nietzsche und Heraklit: Sarah Kofman:
»Nietzsche und die Dunkelheit des Heraklit« (franz. 1986), in: Sigrid Bauschin-
ger/Sara Lennox (Hg.): Nietzsche heute. Die Rezeption seines Werkes nach 1968,
Stuttgart 1998, S. 75-104.

167 F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, KSA 1, S. 860.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

auch die Nothigung weg, ein Etwas das »erkennts, ein Subjekt fiir das Erkennen an-
zusetzen, irgend eine reine >Intelligenz¢, einen »absoluten Geist: — diese noch von
Kant nicht génzlich aufgegebene Mythologie«.168

4. — Wie erkennt nun aber das (fiktive) Ich, daB es eine kiinstlerische Projektion, ja,
ein Effekt der Sprache, des Grundwillens oder des Leibes ist? Nun, zum einen aus
der Analyse der Sprache, in der das MiBlverstdndnis vom Ich quasi objektiviert hin-
terlegt ist, zum anderen in einer spezifischen Kontinuitéts- und Diskontinuitétser-
fahrung, denn der Grundwille manifestiert sich selbst vor allem dadurch, daB3 er das
Subjekt, das sich dividualistisch ausdriicken mochte, leiden 14Bt, es diszipliniert und
dadurch eine Dissoziationserfahrung machen 148t: »dieser Tyrann in uns nimmt ei-
ne schreckliche Wiedervergeltung flir jeden Versuch, ihm auszuweichen oder zu
entschh’ipfen«.169 Er »disciplinirt Einen [...] zur Einheit zuriick«.'™ Dieser »Ty-
rann« operiert im UnbewuBten, in der unbekannten inneren Welt, zwingt dem Ich
seinen Willen auf und weist ihm eine Aufgabe zu. Das Ich kann nur versuchen, sich
ihm gelegentlich zu entziehen, indem es auf einer anderen, hoheren und artifizielle-
ren Ebene — etwa auf der Ebene der Textfixierung — die Dynamik des Grundwillens
auBler Kraft setzt, so wie Nietzsche dies in Ecce homo zu zeigen, und die »Frage,
wie man wird, was man ist«'”' — also die im Untertitel der Schrift genannte
Frage — zu beantworten versucht. Zugleich betont Nietzsche die prekére, fragile und
zielgerichtete Einheit auf der BewuBtseinsoberfldche, ja die Illusionen, die durch
die Tatsache des BewuBtseins als Oberflichenphinomen bedingt sind. So schreibt
Nietzsche in Ecce homo auch:

Man muss die ganze Oberflidche des Bewusstseins — Bewusstsein ist eine Oberfliche
— rein erhalten von irgend einem der grossen Imperative. Vorsicht selbst vor jedem
grossen Worte, jeder grossen Attitiide! Lauter Gefahren, dass der Instinkt zu friih
»sich versteht« — — Inzwischen wichst und wichst die organisirende, die zur Herr-
schaft berufne »ldee« in der Tiefe, — sie beginnt zu befehlen, sie leitet langsam aus
Nebenwegen und Abwegen zuriick, sie bereitet einzelne Qualititen und Tiichtigkei-
ten vor, die einmal als Mittel zum Ganzen sich unentbehrlich erweisen werden, — sie

168 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 615.

169 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 373.

170 Brief an Carl Fuchs, 20. Dezember 1889, F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 8, S.
210.

171 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 293. — Generell gilt fiir Nietzsche, indem er die
Formel, die Ecce homo als Untertitel dient, aufgreift: »Heute, wo uns jedes »so und so
soll der Mensch sein« eine kleine Ironie in den Mund legt, wo wir durchaus festhal-
ten, da man, trotz allem, nur das wird, was man ist«. F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 290.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 197

bildet der Reihe nach alle dienenden Vermdgen aus, bevor sie irgend Etwas von der
. . . 172
dominirenden Aufgabe, von »Ziel«, »Zweck«, »Sinn« verlauten lasst.

Nietzsche bricht hier in Ecce homo theoretisch die Kohédrenz und Selbsttransparenz
des BewuBtseins auf, indem er die (unbewufiten) Prozesse zu beschreiben versucht,
die unter dem als Oberflache verstandenen BewuBtsein des Subjekts stattfinden und
die sich der Kontrolle und dem Willen des sich angeblich selbstgewissen Subjekts
entzichen. Ubertragen auf die eigene konkrete philosophisch-literarische Produkti-
on, kann Nietzsche deshalb schreiben:

Ich habe fast jeden Tag ein, zwei Stunden jene Energie erreicht, um meine Gesammt-
Conception von Oben nach Unten sehn zu kénnen: wo die ungeheure Vielheit
von Problemen, wie ein Relief und klar in den Linien, unter mir ausgebreitet lag. Da-
zu gehort ein maximum von Kraft, welches ich kaum mehr bei mir gehofft hatte. Es
hingt Alles zusammen, es war schon seit Jahren Alles im rechten Gange, man baut
seine Philosophie wie ein Biber, man ist nothwendig und weif es nicht: aber das Al-
les mufl man sehn, wie ich’s jetzt gesehen habe, um es zu glauben.173

Das BewulBtsein ist also bestenfalls erst im Nachhinein in der Lage, sich bis zu ei-
nem gewissen Grade selbst transparent zu werden, zu erkennen, wie alles im singu-
laren und partikularen Fall zusammenhéngt. Ja, wenn man diese Stelle genau be-
trachtet, dann 148t sich erkennen, wie aus einem unpersonlichen Prozef3, den Nietz-
sche durch das unpersonliche Personalpronomen man charakterisiert, das Ich als in-
dividuelles, erkennendes BewuBtsein sich iiberhaupt erst in der Selbstbetrachtung
konstituiert. Denn Nietzsche scheint die Empfindung zu haben, an der Entstehung
seiner Philosophie gar keinen so groen bewufiten Anteil gehabt zu haben.

Fiir ihn steht fest, dal der Mensch iiber seine Wiinsche, seinen Willen und ihre
(mogliche) Handlungswirksamkeit nur bedingt Wissen und Kontrolle hat. Daraus
folgt, daB3 ein Subjekt die ganze Zeit etwas anderes gewollt haben kann, als es dach-
te. Es entsteht dadurch ein Ri3 oder eine Spaltung im Subjekt, eine Form von Sub-
jekt-Dividualismus. AuBerdem ist fiir Nietzsche die »BewuBtheit [...] die letzte und

172 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 294.

173 Brief an Georg Brandes vom 4. Mai 1888, F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 8, S.
310. — Vgl. auch den Brief an Heinrich Koselitz vom 16. August 1886, in dem Nietz-
sche einen ganz dhnlichen Gedanken in bezug auf seine literarisch-philosophische
Produktion formuliert: »Inzwischen habe ich die Skizzen zu einer »Moral fiir Mora-
listen< gemacht und in vielen Punkten mich geordnet und zurechtgeriickt. Die durch-
gehende unbewufite ungewollte Gedanken-Congruenz und -Zusammengehorigkeit in
der buntgeschichteten Masse meiner neuen Biicher hat mein Erstaunen erregt: man
kann von sich nicht los, deshalb soll man es wagen, sich weithin gehen zu lassen.«
F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 6, S. 429.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

spéteste Entwicklung des Organischen und folglich auch das Unfertigste und Un-
kréftigste daran. Aus der BewuBitheit stammen unzihlige Fehlgriffe«.174 Nietzsche
betont immer wieder die »Ueberschiatzung und Verkennung des Bewusstseins«,
denn: »Man denkt, hier sei der Kern des Menschen; sein Bleibendes, Ewiges, Letz-
tes, Urspriinglichstes!«175 Dariiber hinaus ist aber auch zu unterstreichen, daf3
Nietzsche das BewuBtsein nicht nur als Oberflichenphdnomen charakterisiert, son-
dern es als Ort und Medium der Erkenntnis theoretisch prinzipiell in Frage stellt,
beziehungsweise die Notwendigkeit des BewuBtseins fiir das Leben bezweifelt:
»Das ganze Leben wire moglich, ohne dass es sich gleichsam im Spiegel séhe: wie
ja thatsdchlich auch jetzt noch uns der bei weitem iiberwiegende Theil dieses Le-
bens sich ohne diese Spiegelung abspielt —, und zwar auch unsres denkenden, fiih-
lenden, wollenden Lebens, so beleidigend dies einem dlterem Philosophen klingen
mag. Wozu liberhaupt Bewusstsein, wenn es in der Hauptsache tiberfliissig ist2«' 7

Die UnbewuBtheit und fehlende Selbstreflexion beziehungsweise die Inszenie-
rung von UnbewuBtheit und Selbstreflexion spielt fiir Nietzsche in Ecce homo, wie
wir noch sehen werden, eine ganz entscheidende Rolle.'”” Sie verweisen auf das
Instinktive, ja, BewuBtheit und Denken werden von Nietzsche als natiirliche und
instinktive funktionale GroBen naturalisiert. Und so schreibt er in Jenseits von Gut
und Bdse auch:

Nachdem ich lange genug den Philosophen zwischen die Zeilen und auf die Finger
gesehn habe, sage ich mir: man muss noch den gréssten Theil des bewussten Den-
kens unter die Instinkt-Thétigkeiten rechnen, und sogar im Falle des philosophischen
Denkens; man muss hier umlernen, wie man in Betreff der Vererbung und des »An-
geborenen« umgelernt hat. So wenig der Akt der Geburt in dem ganzen Vor- und
Fortgange der Vererbung in Betracht kommt: ebenso wenig ist »Bewusstsein« in ir-
gend einem entscheidendem Sinne dem Instinktiven entgegengesetzt|.. ,].178

Dariiber hinaus ist es fiir Nietzsche falsch, zu behaupten, es gibe prinzipiell so et-
was wie ein individuelles BewuBtsein, denn das BewuBtsein ist fiir ihn ein soziales
Phinomen: »Mein Gedanke ist«, schreibt Nietzsche, »dass das Bewusstsein nicht

174 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 382.

175 Ebd., S. 382f.

176 F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 390. — Vgl. zu den transzenden-
talphilosophischen Implikationen des BewuBtseinsbegriffs bei Nietzsche sowie zur
Rolle des BewuBtseins in Nietzsches Kritik an der traditionellen Erkenntnistheorie
Erwin Schlimgen: Nietzsches Theorie des Bewuf3tseins, Berlin/New York 1999.

177 Vgl. den Abschnitt »Das Konversions- und Selbsterforschungsverbot: »Wie man
wird, was man ist« im zweiten Hauptteil dieser Studie.

178 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5,S. 17.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 199

eigentlich zur Individual-Existenz gehort, vielmehr zu dem, was an ihm Gemein-
schafts- und Heerden-Natur ist«.'””

5. — Philosophiegeschichtlich entscheidend ist hier, im Kontext einer subjekttheore-
tischen Erdrterung, folgendes: Nietzsches Rede von einem Grundwillen des Geistes
fallt erstens nicht in eine »Seelen-Atomistik«' ™ zuriick. Zweitens leitet Nietzsche
das Ich nicht aus der Struktur des SelbstbewuBtseins ab. Das heifit auch: Weder das
Ich noch die Seele haben tatsdchlich einen substantiellen und substantivischen Cha-
rakter, auch wenn die menschliche Verbalsprache dies nahelegt. Der Grundwille
hingegen stellt sich in Nietzsches psycho-physiologischer Perspektive ( und auf in-
tellektuell-symbolischer Ebene) als nichts anderes als das wahre Lebens-System dar.
Daher kann er auch sagen, da3 es ein »Subjekt an sich«'® und die Seele als sub-
stantielle Einheit nicht gibt. Nietzsche zieht daher — auf der Grundlage seines Pro-
jektionstheorems — die Konsequenz: »geben wir die Seele, »das Subjekt< preis, so
fehlt die Voraussetzung fiir eine »Substanz« iiberhaupt«. 182

Nietzsche bindet seine alternativen Subjekt-Hypothesen daher weniger an die
alten abendléndischen Seelen-Vorstellungen, seien sie nun substantialistisch, me-
chanistisch oder anders konfiguriert — auch wenn er das Wort Seele manchmal ho-
molog zu den Begriffen des Subjekts, des Ichs oder des Selbst gebraucht —, sondern
vielmehr an den plural verstandenen Leib und an zeitgendssische Deutungen der
Lebensprozesse, die er bereitwillig und intensiv rezipiert hat. Nietzsche schluf3fol-
gert daraus, da3 »entscheidend tiber das Loos von Volk und Menschheit [ist], dass
man die Cultur an der rechten Stelle beginnt — nicht an der »Seele« [...]: die rechte
Stelle ist der Leib, die Gebdrde, die Didt, die Physiologie, der Rest folgt dar-

179 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 592. — Fiir Lange hingegen ist
das Bewultsein ein wesentlicher Bestandteil des Korpers: »Was unbewusst ist, muss
korperlicher Natur sein, da man ja die ganze Annahme einer Seele nur auf das Be-
wulltsein griindet. Kann der Korper ohne das Bewusstsein logische Operationen voll-
ziehen, die man bisher nur dem Bewusstsein glaubte zuschreiben zu diirfen, dann
kann er das Schwierigste, was die Seele leisten soll. Es hindert uns dann nichts mehr,
auch das Bewusstsein dem Korper als Eigenschaft zuzuschreiben.« Fr. A. Lange: Ge-
schichte des Materialismus (1866), Bd. 2, S. 379.

180 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 27. — Vgl. dazu, ebd.: »[...]
Seelen-Atomistik. Mit diesem Wort sei es erlaubt, jenen Glauben zu bezeichnen,
der die Seele als etwas Unvertilgbares, Ewiges, Untheilbares, als eine Monade, als
ein Atomon nimmt: diesen Glauben soll man aus der Wissenschaft hinausschaf-
fen!«

181 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 384.

182 Ebd. S. 465.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

aus...«."™ Was Nietzsche dariiber hinaus und im Zusammenhang seiner Poetologie
des Selbst vor allem interessierte, war die Vorstellung einer inneren Verwandt-
schaft, eines Parallelismus, zwischen den geistigen und organischen Prozessen, die
sich in kiinstlerischen Kreationsprozessen, philosophischer Begriffsarbeit und na-
tirlichen Lebensprozessen schopferisch und organisierend ausdriicken: »Es 146t
sich«, so Nietzsche, »eine vollkommene Analogie fithren [...] zwischen dem kiinst-
lerischen Herausbilden aus zeugenden Grundgedanken bis zum System und dem
Werden des Organismus als [...] Verleiblichung. Kurz: das [...] organische Leben
und das [...] schopferische [...] Denken enthalten einen Parallelismus.«'™*

Die Konzepte der Einverleibung, der Assimilation, der Projektion und Introjek-
tion, die genau diesen Parallelismus zum Ausdruck bringen, sind die Gelenkstellen,
die es Nietzsche erlauben, Resultate und Denkmuster der Physiologie, der Psycho-
logie und der Erkenntnistheorie auf die schopferisch-philosophische und literarische
Selbstgestaltung und auf das, was er den Grundwillen des Geistes, aber auch die
Physiologie der Kunst nennt, zu 1“1bertragen.185 Denn auch das Kunstwerk »ohne

183 F. Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung, KSA 6, S. 149.

184 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 139. — Inwieweit
es bei Nietzsche ein philosophisches System gibt oder nicht, wird in dem Abschnitt
»System und Redlichkeit« thematisiert. Die Vorstellung, da3 sich aus einem Grund-
gedanken ein System entwickelt, scheint zundchst darauf hinzudeuten, doch ist an
dieser Stelle zunichst festzuhalten, daf es sich um eine Beschreibung in einem Ver-
gleich handelt.

185 Nietzsche betont in diesem Zusammenhang auch: Die »Bediirfnisse und Vermogen«
dessen, was »vom Volke »der Geist« genannt wird«, sind »die selben, wie sie die
Physiologen fiir Alles, was lebt, wéchst und sich vermehrt, aufstellen.« F. Nietzsche:
Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 167. — Wie sehr Nietzsche mit dieser Parallel-
fithrung von Physiologie und Deutung des Lebens und des Geistes im wissenschaftli-
chen Trend der Zeit lag, haben folgende Publikationen herausgestrichen: Martin
Stingelin: »Friedrich Nietzsches Psychophysiologie der Philosophie«, in: Sven Die-
rig/Henning Schmidgen (Hg.): Physiologie und physiologische Praktiken im 19.
Jahrhundert, Berlin 1999, S. 33-43; Chr. Kalb: Desintegration. — Zur wissenschafts-
und philosophiehistorischen Aufarbeitung der Auseinandersetzung um das Verhéltnis
von Geist, Seele, Organismus und Leben vgl. grundsitzlich Georg Topfer: Zweckbe-
griff und Organismus. Uber die teleologische Beurteilung biologischer Systeme,
Wiirzburg 2004. — Mit der Engfiithrung von geistiger Produktivitit und physiologi-
schem Prozef transformiert Nietzsche auch hier das, was bereits Schopenhauer in
seiner Transzendentalphilosophie gesagt hatte: Das System, ja selbst die kleinste
»Hypothese fiihrt«, Schopenhauer zufolge, »in dem Kopfe, in welchem sie einmal
Platz genommen hat oder geboren ist, ein Leben, welches insofern dem eines Orga-
nismus gleicht«. Sie nehme »von der Auflenwelt nur das ihr Gedeihliche und Homo-
gene« auf, »hingegen das ihr Heterogene und Verderbliche gar nicht«. A. Schopen-
hauer: Paralipomena 11 (1851), S. 597. — Ahnliches formuliert {ibrigens auch Kant im
zweiten Abschnitt der Kritik der Urteilskraft, wenn er Lebewesen als (selbst-)

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 201

Kiinstler erscheint z.B. als Leib, als Organisation«lg6. Nietzsche 16st diesen Gedan-
ken jedoch aus dem engen Feld der (Kunst-)Physiologie, der naturphilosophischen
Betrachtung der Lebensprozesse und der Subjektphilosophie, weitet ihn auf die
Psychologie aus und kann ihn so bewuBt, auf textueller Ebene, in der schriftstelleri-
schen Praxis potenzieren, wobei er auf literarische Gewdhrsménner und Vorlaufer
stof3t, allem voran auf Stendhal."®’ Nietzsche betont in der Engfithrung von Organi-
schem und Kiinstlerischem, dal »alles Organische [...] wie der Kiinstler« handelt,
»es schafft aus einzelnen Anregungen, Reizen ein Ganzes, es 148t Vieles Einzelne
bei Seite und schafft eine simplificatio, es setzt gleich und bejaht sein Ge-
schtipf«.188

Zu unterstreichen ist, dal an die Stelle des BewuBtseins oder der Seele in Nietz-
sches theoretischen Uberlegungen zur Organisation des Subjekts der Leib tritt. Und
gerade der Leib ist fiir Nietzsche von besonderer Bedeutung, da er glaubt, in ihm
ein jeglicher Projektion vorgidngiges Phidnomen identifizieren zu konnen.'™ Er
schreibt in Auseinandersetzung mit Gustav Teichmiiller, dem fiir Nietzsches
psycho-semiotischen Uberlegungen und Projektionstheorem so wichtigen Stich-
wortgeber: »Die Glaubwiirdigkeit des Leibes ist erst die Basis, nach der der Werth
alles Denkens abgeschitzt werden kann. Gesetzt, wir hitten lauter Dinge erdacht,
die es nicht giebt (wie z.B. Teichmiiller annimmt!) usw. Der Leib erweist sich im-

organisierte  Wesen bestimmt. Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft
(1790/93), in: ders.: Werke in 12 Bcinden, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.
M. 1968, Bd. 10, S. 319-323.

186 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 119.

187 Vgl. den Abschnitt »Stendhal gegen Kant« in dieser Studie.

188 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 —1885, KSA 11, S. 97.

189 Hier ist ebenfalls ein prinzipieller Unterschied zu Schopenhauer festzustellen, denn
fiir Schopenhauer steht fest: »mein Leib und mein Wille sind eins — oder was ich als
anschauliche Vorstellung meinen Leib nenne, nenne ich, sofern ich desselben auf
ganz verschiedene, keiner anderen Weise mir bewuf3t bin, meinen Willen — oder der
Leib ist die Objektivitdt meines Willens — oder, abgesehn davon, dafl mein Leib mei-
ne Vorstellung ist, ist er nur noch mein Wille.« A. Schopenhauer: Die Welt als Wille
und Vorstellung 1 (1858), S. 161. Zur Leibkonzeption Schopenhauers vgl. Chr. Kalb:
Desintegration, S. 55-81. — Gegen die Kongruenz von Leib und Wille, ebenso wie
gegen die Kongruenz von Wille und Denken schreibt Nietzsche: »Es giebt noch
harmlose Selbst-Beobachter, welche glauben, dass es »unmittelbare Gewissheiten«
gebe, zum Beispiel »ich denke¢, oder, wie es der Aberglaube Schopenhauers war, >ich
will«: gleichsam als ob hier das Erkennen rein und nackt seinen Gegenstand zu fassen
bekdme, als »Ding an sich¢, und weder von Seiten des Subjekts, noch von Seiten des
Objekts eine Félschung stattfinde.« F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Biose, KSA 5,
S. 29.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

mer weniger als Schein! Wer hat bis jetzt Griinde gehabt, den Leib als Schein zu
denken?«'*

6. — » Ausgangspunkt vom Leibe und der Physiologie«191 — das ist das von Nietz-
sche immer weiter theoretisch und philosophisch verfolgte naturalistische Pro-
gramm seit Mitte der 1880er Jahre, wobei seine Leibphilosophie durchaus auf den
ersten Blick Anzeichen einer Leibesmetaphysik aufweist, in der lediglich der Leib
die systematische Stelle der Seele eingenommen hat.'”” In einer NachlaBnotiz re-
stimiert Nietzsche seine Gedanken zum Verhiltnis von Leib und Seele unter dem
Stichwort »Am Leitfaden des Leibes«:

Gesetzt, daf die »Seele« ein anziehender und geheimnisvoller Gedanke war, von dem
sich die Philosophen mit Recht nur widerstrebend getrennt haben — vielleicht ist das,
was sie nunmehr dagegen einzutauschen lernen, noch anziehender, noch geheimnif3-
voller. Der menschliche Leib, an dem die ganze fernste und nichste Vergangenheit
alles organischen Werdens wieder lebendig und leibhaftig wird, durch den hindurch,
iiber den hinweg und hinaus ein ungeheurer unhérbarer Strom zu flieen scheint: der
Leib ist ein erstaunlicherer Gedanke als die alte »Seele«.193

Nietzsche versucht damit, die in seinen Augen traditionelle Betrachtung des Leibes
umzuwerten, denn bislang sei der Leib vor allem unter einer moralischen Perspekti-
ve betrachtet und bewertet worden. In Ecce homo schreibt er dazu, »dass man die
allerersten Instincte des Lebens verachten lehrte; dass man eine >Seele«, einen
»Geist¢ erlog, um den Leib zu Schanden zu machen«.'™ Fiir Nietzsche hingegen

190 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 627.

191 Vgl. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 638 und F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 106. — Vgl. zur The-
matik Glinter Abel: Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die ewige
Wiederkehr, Berlin/New York 1984; Stephan Gritzel: Die philosophische Entde-
ckung des Leibes, Stuttgart 1989, 117-163; Volker Caysa: »Nietzsches Leibphiloso-
phie und das Problem der Korperpolitik«, in: Nietzscheforschung. Jahrbuch der
Nietzsche-Gesellschaft 4 (1998), S. 283-299; Chr. Kalb: Desintegration.

192 Auch das Projektionstheorem und seine Semiotik der Einverleibung werden von
Nietzsche an den Leib zuriickgebunden, so daf tatsdchlich der Eindruck entstehen
konnte, Nietzsche hitte den systematischen Ort der Seele schlicht durch den Leib er-
setzt: »Die Sinneswahrnehmungen nach >auflen< projicirt: »innen< und »auflen< — da
kommandirt der Leib — [...] dieselbe gleichmachende und ordnende Kraft, welche im
Idioplasma waltet, waltet auch beim Einverleiben der AuBenwelt«. F. Nietzsche:
Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 106.

193 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 565.

194 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 372.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 203

gibt es »nur leibliche Zustinde: die geistigen sind Folgen und Symbolik«.195 Der
Leib ist fiir Nietzsche jedoch der wahre Triger der Geschichte, der Erfahrungen und
der menschlichen Entwicklung und steht in gewisser Weise mit dem Unbewuften
in Verbindung. Nietzsche folgert daraus, da3 vor diesem Hintergrund auch ein ganz
neues Verstidndnis fiir das BewuBtsein und von BewuBtheit notig ist:

Weil die Menschen die Bewusstheit schon zu haben glaubten, haben sie sich wenig
Miihe darum gegeben, sie zu erwerben — und auch jetzt noch steht es nicht anders! Es
ist immer noch eine ganz neue und eben erst dem menschlichen Auge aufdimmern-
de, kaum noch deutlich erkennbare Aufgabe, das Wissen sich einzuverlei-
ben und instinctiv zu machen, — eine Aufgabe, welche nur von Denen gesehen wird,
die begriffen haben, dass bisher nur unsere Irrthiimer uns einverleibt waren und
dass alle unsere BewuBtheit sich auf Irrthiimer bezieht! 196

Mit dem Ausdruck Leib ist bei Nietzsche aber nicht nur der Kérper in seiner Mate-
rialitdt gemeint, sondern ein sprachlich-édsthetisches Phanomen. Nietzsches Engfiih-
rung von Leib, Physiologie und kiinstlerisch Schopferischem stellt daher auch nicht
nur ein organizistisches Modell dar, das die élteren Subjektphilosophien ersetzen
soll. Der Leib — das ist der lebendige Korper, der Korper wie er leibt und lebt. So
haben im Deutschen auch Leib und Leben denselben etymologischen Ursprung.
Der Leib ist fiir Nietzsche das Lebendige selbst,197 er ist der »Grundtext homo natu-

198
ra< .

195 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 358.

196 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 383. — An einer anderer Stelle
thematisiert Nietzsche das Verhiltnis von Wahrheit, Erkenntnis und Einverleibung:
»Es schien, dass man mit ihr [der Wahrheit, RSM] nicht zu leben vermoge, unser Or-
ganismus war auf ihren Gegensatz eingerichtet; alle seine hoheren Functionen, die
Wahrnehmungen der Sinne und jede Art von Empfindung {iberhaupt, arbeiteten mit
jenen uralt einverleibten Grundirrthiimern. Mehr noch: jene Sétze wurden selbst in-
nerhalb der Erkenntnis zu den Normen, nach denen man >wahr< und >unwahr< bemaf
— bis hinein in die entlegensten Ecken der Logik. Also: die Kraft der Erkenntnisse
liegt nicht in ihrem Grade von Wahrheit, sondern in ihrem Alter, ihrer Einverleibt-
heit, ihrem Charakter als Lebensbedingung.« F. Nietzsche: Die frohliche Wissen-
schaft, KSA 3, S. 469.

197 Der Leib ist bereits bei Schopenhauer das Lebendige, denn der Wille bei Schopen-
hauer représentiert ja nicht mehr wie noch bei Kant die Einheit von Vernunft und
Freiheit, sondern die Summe der Triebe und Begierden des Leibes, wie sie dem Be-
wulltsein erscheinen. Fiir Schopenhauer ist der Leib der Wille, der leben will, die Be-
jahung des Lebens, die sich ganz grundsitzlich in der »Bejahung des Leibes« aus-
driickt. Vgl. A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 1 (1858), S. 447-
449. — Schopenhauers Leibvorstellung ist aber im Gegensatz zu Nietzsches noch vol-
lig umfangen von einer Willensmetaphysik. Sie weist auf einen transzendenten, tiber-
sinnlichen Bezugspunkt hin. Nietzsche hingegen versucht, seine Leib- und Lebens-

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Vor diesem Hintergrund bietet Nietzsche in Also sprach Zarathustra auch eine
Losung der Spannung zwischen Ich, das als fiktives Ich als Selbstreferenz und
kommunikativer Bezugspunkt fiir Nietzsche theoretisch nicht mehr zu halten ist,
und angenommenem Grundwillen, der sich ja vor allem im Leib manifestiert, an.
Dort tritt eine vermittelnde Instanz auf, die eine zentrierende, ausgleichende und
einheitsstiftende Funktion einnimmt: »Werk- und Spielzeuge sind Sinn und Geist:
hinter ihnen liegt noch das Selbst. Das Selbst sucht auch mit den Augen der Sinne,
es horcht auch mit den Ohren des Geistes. Immer horcht das Selbst und sucht: es
vergleicht, bezwingt, erobert, zerstort. Es herrscht und ist auch des Ich’s Beherr-
scher. Hinter deinen Gedanken und Gefiihlen, mein Bruder, steht ein méchtiger Ge-
bieter, ein unbekannter Weiser — der heisst Selbst. In deinem Leibe wohnt er, dein
Leib ist er.«'”

Was ist aber mit dem Selbst hier gemeint? Was heifit hier, die Assimilation
christlich-liturgischer Diktion beiseite lassend, in philosophisch systematischer
Hinsicht Selbst? Was ist das Selbst fiir Nietzsche, wenn es nicht das Bewusstsein
des Ichs ist? Das Selbst ist, so konnte man, der Nietzscheschen Leibkonzeption fol-
gend, formulieren, zum einen ein Organ oder eine Funktion des Leibes und zugleich
der als Einheit verstehbare, semiotische Ausdruck des Leibes, seine Interpretation,
seine textuelle Représentation, wenn man der Rede vom Grundtext homo natura
folgen mochte. Das Selbst ist die handlungswirksame Figuration des ganzen Leibes,
so daB er sich als Einheit priasentieren und somit auch zum kommunikativen Be-
zugspunkt werden kann. Im Selbst schafft sich der Leib eine symbolische Form, die
tiberhaupt erst ein Verstidndnis fiir ihn als ganzen Leib erméglicht. In dieser Form
ist ein Leib nicht einfach nur Wirkung, sondern er transfiguriert sich in eine symbo-
lisch-zeichenhafte Gesamt-Bedeutung. Diese Bedeutung konzentriert eine Befind-
lichkeit des lebenden und lebendigen Leibes so, dal3 er als ganzer in seiner Einheit-
lichkeit wahrgenommen, angesprochen und gleichsam von einem Punkt aus gesteu-
ert werden kann. Kurz: Das Selbst transponiert den Leib in einen moglichen, die
Vielheit integrierende Selbst-Zentrierung. Das Selbst kann so zu einem kommuni-

vorstellungen zu naturalisieren und zu pluralisieren und von jeder Teleologie, wie sie
bei Kant explizit und bei Schopenhauer impliziert ist, und jeder transzendenten Gro-
e frei zu machen. Daher auch der starke Bezug zu den zeitgendssischen empirisch-
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen. Daher schreibt Nietzsche auch, den metaphy-
sischen Kern Schopenhauers, wenn dieser von dem Willen spricht, angreifend: »es
giebt keinen Willen: es giebt Willens-Punktuationen, die bestdndig ihre Macht
mehren oder verlieren«. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA
13, S.37.

198 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 169. — Zur engen Verzahnung
von Leib, Sprache, Text und Natur vgl. das Kapitel »Metaphern des Leibes — die
Sprache »aus der Natur« in: Chr. Kalb: Desintegration, S. 264-278.

199 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 39f.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 205

kativen Bezugspunkt werden. Der Leib schafft iiber sich hinaus und wird iiber seine
einzelnen Elemente als egozentrierte Ganzheit erfahrbar.

AuBlerdem ist das Selbst im iiblichen Sprachgebrauch das Pronomen, welches
man fiir das Ich verwendet. Das Selbst ist sprach- und begriffsgeschichtlich gesehen
zundchst in alltdglicher und dann auch in philosophischer Rede ein Ausdruck fiir
Personen, die Ich sagen konnen. Es ist ein Zeichen der menschlichen Egozentrizitit.
Logisch-semantisch und begrifflich gesehen (psychologische Fragen zunéchst ein-
mal beiseite gelassen), ist Selbst-Bewulltsein nichts anderes als Ich—Bevqutsein,200
doch die Existenz eines sich selbsttransparenten Ich-BewuBtseins schliefit Nietzsche
ja gerade aus: »Was weiss der Mensch eigentlich von sich selbst! Ja, vermdchte er
auch nur sich einmal vollstdndig, hingelegt wie in einen erleuchteten Glaskasten, zu
percipiren?«201 Dabher zieht er auch die Konsequenz: »Das SelbstbewuBtsein ist fik-
tivi®®

Das Selbst ist fiir ihn in Also sprach Zarathustra eben primér kein Synonym
oder Pronomen fiir das Ich, sondern fiir den menschlichen Selbstbezug, der sich im
und am Leib manifestiert, was einen fundamentalen Unterschied darstellt.”” Daher
kann das Selbst erst einmal nichts anderes sein als die menschliche Egozentrizitit
und Selbstreferenz selbst, das heifit die Struktur des Selbstbezugs und -entwurfs,
der eine Einheit am Leitfaden des Leibes generiert. Das Selbst ist in dieser Hinsicht
ein formaler und sprachlicher Ausdruck fiir eine Einheit, der zunichst auch nicht
weiter inhaltlich mit Individualitdt, Subjektivitdt, Identitdt, Innerlichkeit, Macht etc.
geflillt werden sollte. Erst in einem zweiten oder dritten Schritt kann das Selbst
dann als ein Zeichen oder Name eines singuldren, individuellen é&sthetischen
Selbstverstindnisses, als Name fiir eine dsthetische Lebensform verstanden werden.
Um dieses individuelle dsthetische Selbstverstindnis, diese dsthetische Lebensform
zu verstehen, ist es aber notig, noch einmal auf Nietzsches subjekt-dividualistische
Uberlegungen zu sprechen zu kommen und sie in den Kontext seiner machttheoreti-
schen Reflexionen zu stellen.

200 Vgl. zu diesem Komplex grundsétzlich E. Tugendhat: SelbstbewufStsein und Selbst-
bestimmung; Volker Gerhardt: Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualitiit,
Stuttgart 1999.

201 F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, KSA 1, 877.

202 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 25.

203 Ich betone das hier, weil die beiden wichtigsten Interpretationshypothesen zur Bedeu-
tung des Selbst in Also sprach Zarathustra vorschlagen, das Selbst entweder als »Ich-
Bewultsein« (Volker Gerhardt) oder aber als Ausdruck des »Willens zur Macht«
(Annemarie Pieper) zu deuten. — Vgl. Volker Gerhardt: »Die >groe Vernunft> des
Leibes. Ein Versuch iiber Zarathustras vierte Rede«, in: ders. (Hg.): Friedrich Nietz-
sche. Also sprach Zarathustra, Berlin 2000, S. 123-163; Annemarie Pieper: »Ein Seil
gekniipft zwischen Tier und Ubermensch«. Philosophische Erliuterungen zum ersten
»Zarathustra«, Stuttgart 1990.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Subjekt-Dividualismus und Wille zur Macht

1. — Nietzsche hat die abgriindige und komplexe subjekttheoretische Problematik
immer wieder in den Griff zu bekommen versucht, denn das Nachdenken iiber sie
fithrt letztlich zur vollstindigen Dezentrierung des Ichs und seines Bewuftseins.
Mehrfach hat er die Konsequenzen jedoch schlicht aufgelistet, die sich aus der
Uberlegung und der Pramisse ergeben miissen, das Subjekt und die Seele seien
»nichts Gegebenes, sondern etwas Hinzu-Erdichtetes, Dahinter-Gestecktes«.”* Ei-
ne Konsequenz daraus ist, da3 damit, wie von Lange aus einer materialistischen
Perspektive gefordert, »der Weg zu neuen Fassungen [...] der Seelen-Hypothese
[...] offen [steht]: und Begriffe wie j>sterbliche Seele< und >Seele als Subjekt-
Vielheit« und >Seele als Gesellschaftsbau der Triebe und Affekte« [...] fiirderhin in
der Wissenschaft Biirgerrecht haben«””. Nietzsche entwirft und entwickelt auch
eine Reihe entsprechender dividualistischer Seelen-und Subjekt-Hypothesen, und
zwar auf physiologischer, psychologischer, bewuBtseinstheoretischer, sprachlicher
und #sthetisch-literarischer Ebene, in der »der Mensch« als »ein Dividuum« er-
scheint.”*® So konzipiert er das »chaotische Innenleben« des Subjekts auch nicht als
stabile Einheit, sondern in physiologischer und tiefenpsychologischer Hinsicht in
Formen der Ich-Spaltung, »als Vielheit«,207 ja als »ungeheure Synthesis von leben-
digen Wesen und Intellekten«,208 die eine (zum Teil hierarchisch organisierte) Ge-
meinschaft, eine »Art Aristokratie von sZellen«®® bilden.?'" Nietzsche ist le-
diglich hin und wieder bereit, so etwas wie einen »Regenten an der Spitze eines
Gemeinwesens«’ ' einzurdumen — aber einen Regenten allenfalls auf Zeit.”"? Eine

204 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, 315; vgl. dazu be-
sonders auch ebd., S. 383 ff.

205 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Biose, KSA 5, S. 27.

206 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 55.

207 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 650.

208 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 577.

209 Ebd., S. 650.

210 Wobei selbst die Zellen im Kontext psychologischer Betrachtung unter der Pramisse
des Projektionstheorems zu betrachten sind: »Die Empfindung ist nicht Resultat der
Zelle, sondern die Zelle ist Resultat der Empfindung d.h. kiinstlerische Projektion,
ein Bild.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 203.

211 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, 577, S. 638. — Dirk
von Petersdorff stellt als einer der wenigen Interpreten Nietzsches Subjekt-Kritik in
einen sozial- und kulturgeschichtlichen Kontext. Vgl. Dirk von Petersdorff: »Die
Freiheit und ihr Schatten. Friedrich Nietzsches Subjektkritik«, in: H. Detering (Hg.):
Autorschaft, S. 142-160. — Fiir von Petersdorff stellt Nietzsches »Subjektnegation ei-
ne extreme Reaktion auf Schwierigkeiten in der Selbstbestimmung, in der Bildung
von Identitdt« dar, die aus den rasanten Modernisierungsschiiben des 19. Jahrhun-
derts resultieren, so dafl »Traditionen und Verhaltensformen, die einmal als natiirlich

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 207

langerfristige stabile, wesensgarantierende Organisation lehnt er ab, worin sich un-
ter anderem seine bereits angefiihrte Uberlegung zu den vielen >sterblichen Seelen¢
im Selbst spiegelt. Besonderes Gewicht legt er darauf, dafl diese (Teil-)Elemente
des Subjekts wechselnde Funktionen einnehmen und daB sie selbst als »Gehorchen
und Befehlen« beziehungsweise als »Formen des Kampfspiels«213 interpretierbar

212

213

galten«, ihren Wert verloren. Ebd., S. 142f. Dagegen sieht Christof Kalb die Ursache
fiir die » Auflosung subjektiver Bestdnde« darin, »dall die symbolischen Mittel der
Schriftkultur die Einheit des Selbst nicht garantieren kénnen.« Chr. Kalb: Desin-
tegration, S. 12. — Der wichtigen von von Petersdorff aufgeworfenen sozialge-
schichtlichen Dimension kann in der vorliegenden Studie leider nicht nachgegangen
werden, da sie zu sehr von der philosophisch-poetologischen Dimension wegfiihren
wiirde. Dariiber hinaus ist es auch keineswegs klar, wie sich die Subjektthematik, so
wie sie bei Nietzsche entwickelt wird, in eine Sozial-, Mentalitdts- und Funktionsge-
schichte einer modernen Subjektivitdt oder eines biirgerlichen Subjektivismus ein-
fiigt, da es ihm nicht so sehr um autonome Handlungssubjekte, die in einem >Be-
wulltsein der Zerrissenheit< leben und darauf etwa 6konomisch-handelnd, rational-
argumentativ oder édsthetisch-symbolisch reagieren.

Verbliiffend ist die Parallele zwischen Nietzsche und Leibniz, der generell den Orga-
nismus und das menschliche Ich ebenfalls als eine auf Zeit hierarchisch geordnete
Einheit entwirft. Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: »Considérations sur les principes
de vie, et sur les natures plastiques«, in ders.: Philosophische Schriften, Frankfurt a.
M. 1996, Bd. 4, S. 327-347.

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 561; vgl. auch:
ebd., S. 461f. — Das Bild des Kampfspiels bezichungsweise des »Kampfes von
Macht-Complexen« (F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA 5, S. 312) oder
einer »Vielheit von Willen zur Macht« (ebd., S. 25) ist nicht allein Nietzsches Bild
der Seele als »Gesellschaftsbau vieler »Seelen«« (F. Nietzsche: Jenseits von Gut und
Bdse, KSA 5, S. 32), sondern auch, von Nietzsches Warte aus, fiir die Wirklichkeit.
Auch hiermit will sich Nietzsche als heraklitischer Denker zu verstehen geben. Daher
restimiert er Heraklits Philosophie in durchaus affirmativer Weise folgendermafien:
»Aus dem Krieg des Entgegengesetzten entsteht alles Werden: die bestimmten, als
andauernd uns erscheinenden Qualititen driicken nur das momentane Ubergewicht
des einen Kédmpfers aus, aber der Krieg ist damit nicht zu Ende, das Ringen dauert in
Ewigkeit fort. Alles geschieht gemifl diesem Streite, und gerade dieser Streit offen-
fart die ewige Gerechtigkeit.« F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter
der Griechen, KSA 1, S. 825. — Sehr lesenswert zum Verhiltnis von Kampf und Or-
ganismus, von naturwissenschaftlichem Denken des 19. Jahrhunderts und vorsokrati-
scher Philosophie: Wolfgang Miiller-Lauter: »Der Organismus als innerer Kampf.
Der Einflufl von Wilhelm Roux auf Friedrich Nietzsche«, in: N-St. 7 (1978), S. 189-
223. — Die kausale Morphologie Roux’, die er in seiner Hauptschrift Der Kampf der
Theile im Organismus. Ein Beitrag zur Vervolistindigung der mechanischen Zweck-
mdssigkeiten, Leipzig 1881, entwickelt, ist eine selbstorganisationstheoretische Posi-
tion, freilich ohne diesen Terminus zu benutzen. Es geht, in Roux’ Worten, um die
werdende Form, indem man die Herausbildung der Organformen wihrend der Onto-
genese studiert oder indem man durch Experimente in das organische Formbildungs-

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sind. Durch diese Formen des Kampfspieles verbindet Nietzsche zeitgendssische
physiologische Uberlegungen mit antiken heraklitischen Vorstellungen, die das Fi-
ne und das Viele betreffen.”'* So betont Nietzsche seine psychophysiologischen
Uberlegungen zum Leib aufgreifend: »Am Leitfaden des Leibes erkennen wir den
Menschen als eine Vielheit belebter Wesen, welche theils untereinander kampfend,
theils einander ein- und untergeordnet, in der Bejahung ihres Einzelwesens unwill-
kiirlich auch das Ganze bejahen.«215

Dieser Kampf stellt fiir ihn letztlich die funktionale Einheit des Subjekts dar,
beziehungsweise konstruiert es. Das Subjekt ist fiir Nietzsche also nur unter funkti-
onalen Gesichtspunkten vorhanden, und der Status seiner alternativen Subjekt-
Modelle ist schlieBlich nur hypothetischer Natur.”'® In ihnen figurieren und fungie-
ren die »Triebe« ebenso wie die »Affekte«, die Einzelwesen im »Gemeinwesen«
des Subjekts also, immer nur als Funktionen des Kampfspiels. Ja, Nietzsche sieht
den Menschen durch eine »Vielheit und Disgregation der Antriebe« gekennzeich-
net.217
Dies hat nicht zuletzt auch Konsequenzen fiir die Frage nach dem Status der
bewulten Motive im Subjekt, so daB er aus tiefenpsychologischer Perspektive auch
anmerkt: »Alle unsere bewufiten Motive sind Oberflichen-Phdanomene. Hinter

geschehen eingreift, wobei Roux sich auf unterschiedliche Konzepte des Kampfes
(etwa bei Heraklit, Empedokles und Darwin) bezieht. — Zum Zusammenhang dieser
Anschauungen mit Nietzsches Rede von dem bzw. von den »Willen zur Macht« vgl.
Wolfgang Miiller-Lauter: »Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht«, in: N-St. 4
(1974), S. 1-60; und auch Werner Hamacher: »Disgregation des Willens. Nietzsche
iiber Individuum und Individualitdt«, in: ders: Entferntes Verstehen, Frankfurt a. M.
1998, S. 113-150. — Frederik Agell betont dariiber hinaus im Zusammenhang der na-
turwissenschaftlichen Fundierung des Theorems vom Willen zur Macht die Bedeu-
tung des Physikers Julius Robert Mayer und seiner Theorie der »Auflosung« fiir
Nietzsche, welche die entropische Tendenz aller (natiirlichen) Systeme hervorhebt.
Vgl. Fr. Agell: Die Frage nach dem Sinn des Lebens, S. 176-180.

214 Vgl. F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, KSA 1, S.
827: »der Streit des Vielen selbst ist die eine Gerechtigkeit! Und iiberhaupt: das Eine
ist das Viele.«

215 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 11, S. 282.

216 So notiert Nietzsche beispielsweise: "Meine Hypothesen: das Subjekt als Viel-
heit / der Schmerz als intellektuell und abhédngig vom Urtheil »schadlich«: projicirt /
die Wirkung immer >unbewuft<: die erschlossene und vorgestellte »Ursache< wird
projicirt, folgt der Zeit nach. / die Lust ist eine Art des Schmerzes. / die einzige
Kraft, die es giebt, ist gleicher Art wie die des Willens: ein Commandiren an andere
Subjekte, welche sich daraufhin verdndern. / die bestindige Vergénglichkeit und
Fliichtigkeit des Subjekts, »sterbliche Seele«< / die Zahl als perspektivische Form.« F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 650.

217 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 394.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 209

ihnen steht der Kampf unserer Triebe und Zusténde, der Kampf um die Gewalt.*'®
Selbst Nietzsches Korrespondenz ist von diesem Gedanken geprigt, so dal er etwa

Heinrich von Koselitz gegeniiber bekennt, wie er »in mancherlei Betracht, des Lei-

bes und der Seele, ein Schlachtfeld mehr als ein Mensch gewesen« sei.”"? Wich-

tig in diesem Kontext ist, daB Nietzsche, wie wir bereits gesehen haben, jeglichen
Seelen- und Subjekt-Atomismus verwirft:

Keine Subjekt-Atome. Die Sphire eines Subjekts bestéindig wachsend oder sich ver-
mindernd — der Mittelpunkt des Systems sich besténdig verschiebend —; im Falle dass
es die angeeignete Masse nicht organisiren kann, zerféllt es in 2. Andererseits kann es
sich ein schwicheres Subjekt, ohne es zu vernichten, zu seinem Funktionir umbilden
und bis zu einem gewissen Grad mit ihm zusammen eine neue Einheit bilden. Keine
»Substanz«, vielmehr etwas, das an sich nach Verstirkung strebt; und das sich nur
indirekt »erhalten will (es will sich iiberbieten —)*>

Fiir Nietzsche steht aber fest: »das ego ist eine Mehrheit von personenartigen Trie-
ben«.”! Abgesehen davon aber hilt er das Ego und das Subjekt, wie bereits mehr-
fach gesagt, fiir bloe »Erdichtungen von Ursachen«.”? Dariiber hinaus erscheint

218

219

220
221
222

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 15. — Unter tiefen-
psychologischen und anthropologischen Gesichtspunkt weist der Kampf der Triebe
aber auch einige pathologische Grundziige auf, denn im Menschen »wimmelt alles
von widersprechenden Schitzungen und folglich von widersprechenden
Antrieben in Einem Menschen. Dies ist der Ausdruck der Erkrankung am
Menschen im Gegensatz zum Thiere, wo alle vorhandenen Instinkte ganz bestimm-
ten Aufgaben geniigen.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA
11, S. 181f.

Brief an Heinrich von Késelitz, 25. Juli 1882, F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 6,
S. 230.

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 391f.

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 211.

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 657. — Zum Aus-
druck oder Wort Trieb und auch zu der Erorterung der Kausalitdtskonstruktion, die
sich bei Nietzsche mit dem Ausdruck Trieb verbindet, vgl. F. Nietzsche: Nachgelas-
sene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 405f.: »Warum iiberhaupt einen Erhal-
tungstrieb annehmen? Unter zahllosen unzweckméBigen Bildungen kamen lebens-
fahige, fort lebensfihige vor, es sind millionenjahrelange Anpassungen der einzel-
nen menschlichen Organe nétig gewesen, bis endlich der jetzige Korper regelméBig
entstehen konnte und bis jene Thatsachen sich zeigen, welche man gewohnlich dem
Erhaltungstrieb zuschreibt. Im Grunde geht es dabei jetzt ebenso notwendig, nach
chemischen Gesetzen, zu, wie beim Wasserfall mechanisch. Der Finger des Klavier-
spielers hat keinen >Trieb« die richtigen Tasten zu treffen, sondern nur die Gewohn-
heit. Uberhaupt ist das Wort Trieb nur eine Bequemlichkeit und wird iiberall dort an-
gewendet, wo regelmiBige Wirkungen an Organismen noch nicht auf ihre chemi-
schen und mechanischen Gesetze zuriickgefiihrt sind.«

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

die Einheit des Subjekts vor allem auf einer sprachlichen Operation, auf dem
sprachlich-egozentrierten Selbstbezug, zu beruhen: »Wir haben den Begriff der
Einheit entlehnt von unserem >Ich<-begriff, — unserem éltesten Glaubensartikel.«**

2. — Es ist kaum zu iibersehen, dafl Nietzsches Interpretationen und seine Subjekt-
Modelle einen fragilen und prekéren Status besitzen und (selbst-)destruktive Ten-
denzen aufweisen. Konsequenterweise betont Nietzsche daher auch: »Hat man be-
griffen, dall das »Subjekt« nichts ist, was wirkt, sondern nur eine Fiktion, so folgt
Vielerlei«,224 unter anderem, wie er weiter ausfiihrt:

Geben wir das wirkende Subjekt auf, so auch das Objekt, auf das gewirkt wird. Die
Dauer, die Gleichheit mit sich selbst, das Sein inhérirt weder dem, was Subjekt, noch
dem, was Objekt genannt wird: es sind Complexe des Geschehens, in Hinsicht auf
andere Complexe scheinbar dauerhaft — also z. B. durch eine Verschiedenheit im
tempo des Geschehens, (Ruhe-Bewegung, fest-locker: alles Gegensétze, die nicht an
sich existiren und mit denen thatséchlich nur Gradverschiedenheiten ausgedriickt
werden, die fiir ein gewisses Maal} von Optik sich als Gegensitze ausnehmen).225

Auch wenn es sich bei alledem um eine in ihrem Status unsichere und von ihren ei-
genen Konsequenzen bedrohte Konzeption handelt, entwickelt Nietzsche eine tie-
fenpsychologische Vorstellung, in der das »allgemeinste Bild unseres Wesens [...]
eine Vergesellschaftung von Trieben, mit fortwéhrender Rivalitit und Einzelbiind-
nissen unter einander«”>® darstellt. Als solche Vielheit und als durch ein entspre-
chendes Kampfspiel konstituiertes Subjekt zeichnet sich dieses — in bezug auf seine
Innen- wie AuBlen-Welt, wobei diese Trennung fiir Nietzsche nur einen heuristi-
schen Wert hat™>’ — durch den Grundtrieb zur eigenen Verwandlung, Transfigura-
tion und Masken-Vielfiltigkeit aus: Dieses Subjekt ist nicht in der Lage, das »Uhr-
werk seines personenbildenden, personendichtenden Triebes«’™® einen Augenblick

223 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 258.

224 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 383.

225 Ebd., S. 384. — Es sei daran erinnert, dafl fiir Schopenhauer, wie Nietzsche notiert,
»das ganze Wesen der Wirklichkeit eben nur Wirken ist und dass es fiir sie keine
andre Art Sein giebt«. F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der
Griechen, KSA 1, S. 824. — Vgl. dazu den von Nietzsche an dieser Stelle zitierten Ab-
schnitt Schopenhauers im Kontext in Die Welt als Wille und Vorstellung 1 (1858), S.
38.

226 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 274.

227 Vgl. dazu folgende Bemerkung Nietzsches: »AuBere und innere Welt zu trennen wie
die Metaphysiker thun, ist schon ein Sinnen-Urtheil.« F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 358.

228 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 389.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 211

auszuschalten. Anders ausgedriickt: Das Subjekt kann nicht mit sich selbstidentisch
sein, es ist stindig einem Wandel und Werden unterworfen. Es handelt sich dabei
um »»Vielheiten< jedenfalls«, denn wie Nietzsche betont, »die >Einheitc¢ ist in der
Natur des Werdens gar nicht vorhanden.«*>

Das Uhrwerk des personenbildenden und personendichtenden Triebes wird von
Nietzsche auch durch die Konstruktion und Weiterentwicklung seiner philoso-
phisch-literarischen Figuren und Begriffspersonen wie beispielsweise Zarathustra
oder der Antichrist auf die textuelle Oberfldche seiner Schriften gehoben, so daf sie
dann auch selbst textbildend und handlungswirksam werden. Gerade aber das Un-
vermogen des Subjekts und des schriftstellerischen Individuums zur stabilen Identi-
tét ist, wenn man in diesem Zusammenhang diese Terminologie verwenden mgchte,
sein Wesen — zeichnet es also aus. Daher ist es, wie Nietzsche schreibt, »im kleins-
ten Augenblick [...] etwas Anderes [...] als im niichsten«. >’ Ja, Nietzsche behaup-
tet, diese kontinuierliche Diskontinuititserfahrung aufgreifend, »daBl seine Exis-
tenzbedingungen die einer Unzahl Individuen sind«, denn »der unendlich klei-
ne Augenblick ist die hohere Realitit und Wahrheit, ein Blitzbild aus dem ewi-
gen F lusse.«* Paradox ausgedriickt: Die Instabilitdt der Identitdt des Subjekts bil-
det seine Identitit, so dal Nietzsche auch das Selbstverhiltnis des Menschen — das
Sich-Verhalten-zu-sich — dividualistisch auffaBt und es in Analogie zum Kampf-
spiel des Subjekts, wie er es aus der Physiologie und aus seiner Auseinandersetzung
mit Heraklit heraus entwickelt hatte, setzt: »Unser Verhiltnil zu uns selber! [...]
das Denken iiber uns, das Empfinden fiir und gegen uns, der Kampf in uns — nie be-
handeln wir uns als Individuum, sondern als Zwei- und Mehrheit; [...] wir kénnen
gar nicht mehr eine Einzigkeit des ego fithlen, wir sind immer unter einer
Mehrheit. Wir haben uns zerspalten und spalten uns immer neu.« Zugleich
driickt sich in dieser Instabilitit und Dividualitit des Subjekts fiir Nietzsche stets
ein »Wille zum Leben«®> aus, der sich im Wandel, in der Metamorphose, in der
Selbst- und Fremdiiberwindung und permanenten (Neu-)Schopfung manifestiert. Ja,
es driickt eine schopferisch-kreative Dimension des dividualistischen Subjekts aus.
Dies betrifft sowohl die dulere Form als auch die innere Organisation und Struktu-
riertheit des Subjekts. Der »Wille zum Leben« driickt eine Steigerung des Lebens
aus, denn das Leben ist laut Nietzsche das, »was sich immer selber iiberwinden

234

Mmuss«.

229 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 36.

230 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 502.

231 Ebd.

232 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880-1882, KSA 9, S. 215.

233 Vgl. dazu F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 406-408.
234 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 148.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

In diesem Kontext ist zu betonen, daf er sowohl das Leben und die Notwendig-
keit zur Selbstiiberwindung als auch seinen Subjekt-Dividualismus in den Zusam-
menhang des Willens zur Macht stellt, ja, sogar der »zuriickiibersetzt[e] Grundwil-
le« ist »aus ihm abgespaltet<<235. »Von jedem unserer Grundtriebe aus«, betont
Nietzsche, »giebt es eine verschiedne perspektivische Abschitzung alles Gesche-
hens und Erlebens.« Dieser innermenschliche semiotische Perspektivismus riihre
daher, dall der »Mensch als eine Vielheit von »Willen zur Macht«« zu
bestimmen sei, denn »jeder«, so Nietzsche, sei durch eine » Vielheit von Aus-
drucksmitteln und Formen«™° bestimmt. Auch hier unterminiert Nietzsche
die Vorstellung von einem Mono- oder Zentralsubjekt oder von einem kohérenten,
mit sich selbst identischen Subjekt, das sich im Bewuftsein von Einheit und Wider-
spruchsfreiheit bewegen zu koénnen glaubt. »Thatsdchlich«, resumiert Nietzsche,

»sind wir eine Vielheit, welche sich eine Einheit eingebildet hat.«*’

3. — Die Formel vom Willen zur Macht ist eine der mi3verstindlichsten in Nietz-
sches Werk, und sie hat auch zu groflen Miflverstandnissen gefiihrt, weil Nietzsche
nirgends genau definiert hat, was er unter >Macht« versteht, und in der Art, wie er
den Begriff »Macht« verwendet, greifen mindestens zwei Bedeutungen ineinander.
Zunichst versteht Nietzsche unter Macht, dal man nach Macht iiber die anderen,
iiber den Willen der anderen strebt. Macht erscheint hier weitgehend synonym mit
Herrschaft — er spricht in diesem Zusammenhang auch von einem bewufiten und
unbewuBten »Macchiavellismus der Macht«*. Desweiteren versteht er unter
Macht so etwas wie Kraft oder Potenz. Vor diesem Hintergrund wird deutlich, daB

235 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 513.

236 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 25. — Die Formel
vom Willen zur Macht ist sehr verwickelt, darf aber nicht (zumindest nicht unmittel-
bar) mit einer Vorstellung von Machtwillen gleichgesetzt werden, obwohl, wie in
dieser Studie noch gezeigt werden wird, sich hinter der Formel auch eine anti-
egalitdre, autoritire und inhumane Herrscher-Haltung verbirgt. Vgl. dazu Riidiger W.
Schmidt: »Nietzsches Drossbach-Lektiire. Bemerkungen zum Ursprung des literari-
schen Projekts Der Wille zur Macht«, in: N-St. 17 (1988), S. 465-477; Volker
Gerhardt: »Macht und Metaphysik. Nietzsches Machtbegriff im Wandel der Interpre-
tationen«, in: ders.: Pathos und Distanz. Studien zur Philosophie Friedrich Nietz-
sches, Stuttgart 1988, S. 72-97 und E. Tugendhat: »Macht und Antiegalitarismus bei
Nietzsche und Hitler«, S. 225-261.

237 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 582.

238 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 419.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 213

Nietzsche das Kreative und die Kunst als Ausdruck des Willens zur Macht verste-
hen kann.”’

Nietzsches Subjekt-Dividualismus und -Pluralismus entspricht also eine Viel-
heit von Willen zur Macht. Zu betonen ist jedoch, da3 hinter der Diversitét des Wil-
lens zur Macht im Subjekt oder im Menschen, wie im vorigen Abschnitt gezeigt,
ein Grundwille herrscht, der immer wieder nach einer Formgebung strebt. Vor die-
sem Hintergrund ist es aufschluBreich, noch einmal kurz auf das Phdnomen der In-
terpretation oder des Interpretierens zuriickzukommen. Fiir Nietzsche ndmlich hat
»das Interpretieren selbst, als eine Form des Willens zur Macht, [...] Dasein (aber
nicht als ein »>Sein¢, sondern als ein Prozess, ein Werden«”* Und so kann
Nietzsche auch weiter behaupten, dal »das Leben nicht Anpassung innerer Bedin-
gungen an AuBeres [ist], sondern Wille zur Macht, der von innen her immer mehr
AuBeres sich unterwirft und einverleibt«.”*' Alexander Nehamas betont daher nicht
zu Unrecht, daB »der erste, wenn auch keineswegs der einzige Gegenstand des Wil-
lens zur Macht das eigene Selbst iste.”?

Nietzsche verbindet seinen Subjekt-Dividualismus und sein Theorem vom Wil-
len zur Macht auBerdem mit seiner Auffassung einer dionysisch verstandenen wer-
denden Existenz und Lebensform: »[D]iese meine dionysische Welt des Ewig-
sich-selber-Schaffens, des Ewig-sich-selber-Zerstorens, diese Geheimnis-Welt der
doppelten Wolliiste, dies mein Jenseits von Gut und Bose, ohne Ziel«, schreibt er

und fragt: »wollt ihr einen Namen fiir diese Welt? Eine Losung fiir alle ihre Rétsel

239 In gewisser Weise basiert Nietzsches Theorem vom Willen zur Macht ebenfalls auf
einer Transformation von Schopenhauers metaphysischem Willen, von Schopenhau-
ers Vorstellung des Willens als innerstes Wesen alles Lebendigen, das allen Erschei-
nungen zugrunde liegen soll. Doch Nietzsche nimmt wesentliche Verdnderungen ge-
geniiber der Schopenhauerschen Konzeption vor. Erstens pluralisiert er den Willen,
und zweitens stellt der Wille bei ihm keine metaphysische Entitit mehr dar, die auf
einen ontologisch verstandenen Urgrund verweist. Vgl. dazu grundsétzlich Georges
Goedert: Nietzsche, der Uberwinder Schopenhauers und des Mitleids, Wiirz-
burg/Amsterdam 1988.

240 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 140.

241 Ebd., S. 295. — Nietzsche versuchte, sein Konzept vom Willen zur Macht immer wie-
der naturwissenschaftlich zu fundieren, wie folgende Notiz veranschaulichen mag:
»Der Wille zur Macht kann sich nur an Widerstinden dullern; er sucht nach dem, was
ihm widersteht, — dies ist die urspriingliche Tendenz des Protoplasma, wenn es Pseu-
dopodien ausschickt und um sich tastet. Die Aneignung und Einverleibung ist vor al-
lem ein Uberwiltigen-wollen, ein Formen, An- und Umbilden, bis endlich das Uber-
wiltigte ganz in die Macht des Angreifers {ibergegangen ist und denselben vermehrt
hat. — Gelingt diese Einverleibung nicht, so zerfillt sowohl das Gebilde; und die
Zweiheit erscheint als Folge des Willens zur Macht.« F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 424.

242 A. Nehamas: Nietzsche. Leben als Literatur, S. 254.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

[7]« Nietzsche beantwortet seine Fragen lapidar: »Diese Welt ist der Wille
zur Macht — und nichts aulerdem! Und auch ihr selber seid dieser Wille zur
Macht — und nichts auBerdem!«**

Im Abschnitt »Von der Selbst-Uberwindung« in Also sprach Zarathustra, der
sich durchaus als poetisch-reflexive Darstellung einer Uberwindung des Selbst le-
sen 146t, kommt Nietzsche ebenfalls auf den Willen zur Macht zu sprechen: »Wo
ich Lebendiges fand, da fand ich Willen zur Macht [...] ich bin, das, was sich
immer selber iiberwinden muss.«*** Und in Ecce homo, im vierten Abschnitt
des Kapitels »Warum ich so gute Biicher schreibe« thematisiert Nietzsche die Ver-
bindung von Individuellem und Uberindividuellem im »groBen Stil, seine »Viel-
heit innerer Zustinde«, die ebenfalls die Vielheit der Willen zur Macht widerspie-
geln, die das Subjekt als Vielheit reflektieren. Nietzsche schreibt: »Einen Zustand,
eine innere Spannung von Pathos durch Zeichen, eingerechnet das tempo dieser
Zeichen, mitzutheilen — das ist der Sinn jedes Stils« und prézisert in bezug auf seine
Person, »dass die Vielheit innerer Zustinde bei mir auBerordentlich ist«, daher
»giebt es bei mir viele Moglichkeiten des Stils — die vielfachste Kunst des Stils
tiberhaupt, tiber die je ein Mensch verfiigt hat.«*®

Auch hier zeigt sich die standige Selbstschopfung, die sich im Ausdruck einer
vielfachen Kunst des Stils zu erkennen gibt, eng an die Vorstellung vom Willen zur
Macht gekoppelt, ja, wie Nietzsche betont, tragt die stdndig neue (Selbst-)
Schopfung den Namen Wille zur Macht. In diesem Zusammenhang entwickelt er
seine sprachtheoretischen Uberlegungen weiter und bindet sie an das Theorem vom
Willen zur Macht. Fiir ihn ist der Ursprung der Sprache an eine MachtduBerung ge-
bunden, er schreibt: »Das Herrenrecht, Namen zu geben, geht so weit, dass man
sich erlauben sollte, den Ursprung der Sprache selbst als Machtdusserung der Herr-
schenden zu fassen. Sie sagen >das ist das und das, sie siegeln jegliches Ding und
Geschehen mit einem Laute ab und nehmen es dadurch gleichsam in Besitz.«**®
Das Herrenrecht, Namen zu geben, ist nun, wie in dieser Arbeit mehrfach gezeigt,
ein wesentliches Merkmal von Nietzsches Semiotik und seiner dividualistisch-
egozentrierten Poetologie.247 Trotz des Theorems des Willens zur Macht, das fir
den spiten Nietzsche so etwas wie ein Grundsatz seiner Philosophie geworden

243 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 611.

244 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 147f.

245 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 304.

246 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA 5, S. 260.

247 Das Recht, Namen zu geben, gehort auch zu Nietzsches (Selbst-)Modellierung des
Philosophen, denn »so beginnt die Philosophie mit einer Gesetzgebung der Grofe,
ein Namengeben ist mit ihr verbunden.« F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen
Zeitalter der Griechen, KSA 1, S. 816.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 215

ist,248 hat er sich davor gescheut, explizit ein philosophisches System, dessen Fun-

dament ohne gréBere Schwierigkeiten der Wille zur Macht hitte sein kt’mnen,249 zu

248

249

Nietzsche unternimmt zumindest den Versuch, den Willen zur Macht als hinge-
proposition zu konzipieren, wie folgende Ausfithrung aus Jenseits von Gut und Bise
zeigt: »Zuletzt ist es nicht nur erlaubt, diesen Versuch zu machen: es ist, vom Gewis-
sen der Methode aus, geboten. Nicht mehrere Arten von Causalitdt annehmen, so
lange nicht der Versuch, mit einer einzigen auszureichen, bis an seine duferste Gren-
ze getrieben ist (— bis zum Unsinn, mit Verlaub zu sagen): das ist eine Moral der
Methode, der man sich heute nicht entziehen darf; — es folgt »aus ihrer Definitions,
wie ein Mathematiker sagen wiirde. Die Frage ist zuletzt, ob wir den Willen wirklich
als wirkend anerkennen, ob wir an die Causalitit des Willens glauben: thun wir das
—und im Grunde ist der Glaube daran eben unser Glaube an Causalitiit selbst —, so
miissen wir den Versuch machen, Willens-Causalitit hypothetisch als die einzige zu
setzen. »Wille< kann natiirlich nur auf »Wille« wirken — und nicht auf »Stoffe< (nicht
auf >Nerven« zum Beispiel —): genug, man muss die Hypothese wagen, ob nicht iiber-
all, wo »Wirkungen«< anerkannt werden, Wille auf Wille wirkt — und ob nicht alles
mechanische Geschehen, insofern eine Kraft darin thitig wird, eben Willenskraft,
Willens-Wirkung ist. — Gesetzt endlich, dass es geldnge, unser gesammtes Triebleben
als die Ausgestaltung und Verzweigung Einer Grundform des Willens zu erkldren —
nidmlich des Willens zur Macht, wie es mein Satz ist —; gesetzt, dass man alle orga-
nischen Funktionen auf diesen Willen zur Macht zuriickfithren koénnte und in ihm
auch die Losung des Problems der Zeugung und Erndhrung — es ist Ein Problem —
finde, so hétte man sich damit sich das Recht verschafft, alle wirkende Krifte ein-
deutig zu bestimmen als: Wille zur Macht. Die Welt von innen gesehen, die Welt
auf ihren >intelligiblen Charakter< hin bestimmt und bezeichnet — sie wiére eben »Wil-
le zur Macht< und nichts ausserdem. —« F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose,
KSA 5, S. 55.

Vgl. beispielsweise folgende Notiz, die als Grundlage eines psycho-physiologischen,
philosophischen Systems hitte dienen kénnen: »Der siegreiche Begriff »Kraft«, mit
dem unsere Physiker Gott und die Welt geschaffen haben, bedarf noch einer Ergén-
zung: es mufl ihm eine innere Welt zugesprochen werden, welche ich bezeichne als
»Wille zur Macht, d.h. als unersittliches Verlangen nach Bezeigung der Macht; oder
Verwendung, Ausiibung der Macht, als schopferischen Trieb usw. Die Physiker wer-
den »die Wirkung in die Ferne« aus ihren Principien nicht los: ebensowenig eine ab-
stolende Kraft (oder anziehende). Es hilft nichts: man muf} alle Bewegungen, alle
yErscheinungen, alle »Gesetze« nur als Symptome eines innerlichen Geschehens fas-
sen und sich der Analogie des Menschen zu Ende bedienen. Am Thier ist es moglich,
aus dem Willen zur Macht alle seine Triebe abzuleiten: ebenso alle Funktionen des
organischen Lebens aus Einer Quelle.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente
1884-1885, KSA 11, S. 563. — Was Nietzsche durch den Willen zur Macht hier er-
génzen mochte, ist das auf der Basis der Newtonschen Physik im 19. Jahrhundert ent-
standene thermodynamische Kraft- und Energiemodell, in dem jegliches (physikali-
sche) Ereignis auf die Ubertragung eines Energie- oder Kraft-Impulses — wie im Bil-
lardspiel, das immer wieder als Standardbeispiel dieser Theorie dient — zuriickgefiihrt
wird. Diese Theorie ist auf makro- und mikrophysikalischer Ebene durch die Relati-
vitétstheorie und die Quantenmechanik im 20. Jahrhundert obsolet geworden.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

formulieren und in gewisser Weise auch zu entwickeln. Er ist dem System ausge-
wichen, doch warum? Hingt dies vielleicht mit seinen Uberlegungen zum dividua-
listisch-egozentrierten Selbst zusammen — und mit seiner Vorstellung von Philoso-
phie? Bevor diese Fragen beantwortet werden, soll, von Ecce homo ausgehend, zu-
néchst jedoch ein literarischer und dsthetiktheorischer Aspekt in den Blick genom-
men werden, in dem sich Nietzsches Auseinandersetzung mit Kant, seine psycholo-
gischen, leibphilosophischen sowie machttheoretischen Uberlegungen und Relexion
zum egozentrierten Subjekt-Dividualismus kreuzen.

Stendhal gegen Kant

1. — In Ecce homo berichtet Nietzsche ausfiihrlich iiber seine Lektiiren, iiber seine
literarischen Vorlieben und Abneigungen und féllt so manches denkwiirdige literar-
historische Urteil.”" Auffillig ist, welche groBe Bedeutung er zeitgendssischen
franzosischen Autoren zuspricht, denn zur Zeit des Deutsch-Franzosischen Krieges
stand er der franzgsischen Kultur beziehungsweise Zivilisation noch feindlich ge-
geniiber. Als junger Basler Universitétsprofessor verachtete er beispielsweise die
franzosischen Sozialisten sowie Republikaner und betrachtete in der Geburt der
Tragddie mit Entsetzen und Abscheu das zivilisierte Frankreich.”>' Zu dieser Zeit
war noch nichts von seiner Begeisterung fiir Baudelaires Fleurs du mal oder Bizets
Carmen zu ahnen. Er war, was die zeitgenossische Kunst und Literaturszene be-
trifft, antiproletarisch, bourgeoisiefeindlich und deutsch-national eingestellt. So sti-
lisierte er sich in seinen Briefen an Georg Brandes auch als einen radikalen aristo-

250 So stellt Nietzsche etwa fest, daB »den hochsten Begriff vom Lyriker mir Heinrich
Heine gegeben« hat, womit er eine klare Gegenposition zu den Wagnerianern und
den deutschnationalen Autoren einnimmt, die in der Zeitschrift Kunstwart publizier-
ten und die vielfach gegen Heine polemisierten. Vgl. dazu Renate Miiller-Buck:
»Heine oder Goethe? Zu Friedrich Nietzsches Auseinandersetzung mit der antisemi-
tischen Literaturkritik des Kunstwart«, in: N.-St 15 (1986), S. 265-288. — Uber Heine
schreibt Nietzsche, sich mit ihm identifizierend, weiter: »Ich suche umsonst in allen
Reichen der Jahrtausende nach einer gleich siissen und leidenschaftlichen Musik. Er
besass jene gottliche Bosheit, ohne die ich mir das Vollkommene nicht zu denken
vermag [...]. Man wird einmal sagen, dass Heine und ich bei weitem die ersten Artis-
ten der deutschen Sprache gewesen sind — in einer unausrechenbaren Entfernung von
Allem, was bloe Deutsche mit ihr gemacht haben.« F. Nietzsche: Ecce homo, KSA
6, S. 286.

251 Vgl. dazu F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 145-149.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 217

kratischen Astheten.””> Diesem aristokratischen Radikalismus wird Nietzsche sein
Leben lang treu bleiben,253 auch wenn er sich von nationalistischen und militaristi-
schen Uberzeugungen im Verlauf der Jahre vollig distanziert. Im Grunde genom-
men war, unter soziologischen Gesichtspunkten, der junge Universititsprofessor
Nietzsche ein typischer Vertreter des deutschen, anti-franzosischen akademischen
Biirgertums. Dieses deutsche akademische Biirgertum definierte sich nicht mehr
iiber anti-feudale Werte, wie noch im 18. Jahrhundert, sondern aristokratisierte sich,
iibernahm die Ideologie des Schwertadels und propagierte das Bild einer klar hie-
rarchisierten sowie auf kriegerischen und nationalen Werten aufbauenden Gesell-
schaft, die in Frankreich ihr liebstes HaBobjekt fand und es in diesem Sinne auch
konstruierte. Gewisse Spuren von Nietzsches gesellschaftlichen Modellvorstellun-
gen, die auf einer klaren Hierarchie und einer wie auch immer gearteten Aristokra-
tie aufbauen, lassen sich, wie wir bereits gesehen haben, auch in seinen dividualisti-
schen Gesellschaftsbauten der Seele oder des Subjekts erkennen.”*

In Ecce homo nun, 1888, hat sich Nietzsches Einstellung gegeniiber Frankreich
radikal verkehrt: »So weit Deutschland reicht«, schreibt Nietzsche, »verdirbt es die
Cultur. Der Krieg erst hat den Geist in Frankreich serlostc...«”>. Der franzsische
Geist, dessen bedeutendster Repridsentant vor dem Krieg fiir Nietzsche in Ge-
schichtsschreibung und Philosophie Hippolyte Taine war, sei zu sehr vom deut-
schen Hegelianismus geprigt gewesen. Die militdrische Niederlage fiihrte laut
Nietzsche zu einer kulturellen Emanzipation und zu einer Bliite der Kiinste in
Frankreich, so dal Paris zur unumschrénkten Kiinstler-Hauptstadt des 19. Jahrhun-
derts avancierte. Nietzsche bekennt daher wihrend der Niederschrift des Ecce homo
in einem Briefentwurf an Jean Bourdeau, da3 »es an der hdchsten Zeit« sei, »dal3

252 Georg Brandes hatte einen Artikel iiber Nietzsche geschrieben, in dem er den Begriff
des aristokratischen Radikalismus in bezug auf Nietzsche benutzt, was Nietzsche be-
geistert aufgenommen hat: »Der Ausdruck »aristokratischer Radikalismus¢, dessen
Sie sich bedienen ist sehr gut. Das ist, mit Verlaub gesagt, das gescheuteste Wort, das
ich bisher iiber mich gelesen habe.« Brief an Georg Brandes, 2. Dezember 1887, F.
Nietzsche: Simtliche Briefe, KSB 8, S. 206. — Vgl. auch weiter zum engen Verhiltnis
von Brandes und Nietzsche z.B. den Brief an Georg Brandes vom 20. November
1888, F. Nietzsche: Scmtliche Briefe, KSB 8, S. 482f.

253 Als durchgéngigen Zug des Nietzscheschen Werks und Lebens betont neuerdings vor
allem Domenico Losurdo den aristokratischen Radikalismus. Vgl. Domenico Lo-
surdo: Nietzsche, der aristokratische Rebell. Intellektuelle Biographie und kritische
Bilanz, Hamburg 2009 (ital. 2002), 2 Bde.

254 Vgl. dazu auch Nietzsches Aufzeichnungen zu seinem »tractatus politicus« in F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 25f.

255 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 285.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

. . 256 o
ich noch einmal als Franzose zur Welt komme« ™, und schreibt in Ecce homo

selbst:

Als Artist hat man keine Heimat in Europa ausser in Paris; die délicatesse in allen

fiinf Kunstsinnen, [...], die Finger fiir nuances, die psychologische Morbiditit, findet

sich nur in Paris. Man hat nirgendswo sonst diese Leidenschaft in Fragen der Form,

diesen Ernst in der mise en scene — es ist der Pariser Ernst par excellence. Man hat in

Deutschland gar keinen Begriff von der ungeheuren Ambition, die in der Seele eines

. . . 257
Pariser Kiinstlers lebt. Der Deutsche ist gutmiithig —

Nietzsche betont, daBl sein »Artisten-Geschmack« zuletzt nicht ausschlie8t, »dal}
mir nicht auch die allerletzten Franzosen eine charmante Gesellschaft wiren.«*°

Mit den allerletzten Franzosen meint Nietzsche hier Paul Bourget, Pierre Loti, Gyp,

Meilhac, Anatole France, Jules Lemaitre und Guy de Maupassant, alles Autoren al-

so, die man im weitesten Sinne der literarischen Décadence oder ihr nahestehend
zurechnet. Nietzsche identifiziert sich mit ihnen, iberwindet sie, nach eigenen An-

gaben,

aber auch: » Abgerechnet namlich, daf} ich décadent bin, bin ich auch dessen

. 259 . e . e . .
Gegenteil.«~ Nietzsche kritisiert zwar an den franzosischen Décadence-Literaten

256

257
258
259

Briefentwurf an Jean Bourdeau, etwa 17. Dezember 1888, F. Nietzsche: Scmtliche
Briefe, KSB 8, S. 535.

F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 288.

Ebd., S. 285.

Ebd., S. 266. — Vgl. zur Selbsteinschitzung Nietzsches als décadent auch folgende
Bemerkung aus Der Fall Wagner, in der Nietzsche seine zeitbedingte und zeitlose
Dimension seines Philosophen-Konzepts thematisiert: »Was verlangt ein Philosoph
am ersten und letzten von sich? Seine Zeit in sich zu iiberwinden, >zeitlos< zu wer-
den. Womit also hat er seinen hirtesten Strauss zu bestehn? Mit dem, worin gerade er
das Kind seiner Zeit ist. Wohlan! Ich bin so gut wie Wagner das Kind dieser Zeit,
will sagen ein décadent: nur dass ich das begriff, nur dass ich mich dagegen wehr-
te. Der Philosoph in mir wehrte sich dagegen. Was mich am tiefsten beschiftigt hat,
das ist in der That das Problem der décadence, — ich habe Griinde dazu gehabt. »Gut
und Bose« ist nur eine Spielart jenes Problems. Hat man sich fiir die Abzeichen des
Niedergangs ein Auge gemacht, so versteht man auch die Moral, — man versteht, was
sich unter ihren heiligsten Namen und Werthformeln versteckt: das verarmte Le-
ben, der Wille zum Ende, die grosse Miidigkeit. Moral verneint das Leben... Zu ei-
ner solchen Aufgabe war mir eine Selbstdisciplin von Néthen: — Partei zu nehmen
gegen alles Kranke an mir, eingerechnet Wagner, eingerechnet Schopenhauer, einge-
rechnet die ganze moderne >Menschlichkeit«. — Eine tiefe Entfremdung, Erkéltung,
Erntichterung gegen alles Zeitliche, Zeitgemésse: und als hochsten Wunsch das Auge
Zarathustra’s, ein Auge, das die ganze Thatsache Mensch aus ungeheurer Ferne
iibersieht, — unter sich sieht... Einem solchen Ziele — welches Opfer wire ihm nicht
gemiss? welche >Selbst-Uberwindung«! welche >Selbst-Verleugnung<! Mein grosstes

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 219

ihren Hang zum katholischen Mystizismus und ihre Verachtung der Natur, doch
teilt er ihre morbid-rauschhafte Psychologie und ihre Betonung des Leibes sowie
ihre kulturkritische Emphatisierung und Totalisierung des Poetisch-Asthetischen
gegeniiber dem positivistisch-realistischen Zeitgeist. Die franzosischen Dichter und
Kiinstler sind von Nietzsches Warte aus gesehen paradigmatische Reprisentaten ei-
ner dsthetischen Lebensform.

2. — In den 1880er Jahren 146t sich bei Nietzsche durch sein Werk hindurch eine
immer stdrkere Identifizierung mit der franzgsischen Literatur nachzeichnen, so daf3
in der Forschung auch von Nietzsches franzdsischer Periode und seiner Hinwen-
dung zur Romania, seinem Romanismus die Rede war, womit eine Parteinahme fiir
den europdischen Siiden gegen den Norden gemeint ist.” Es ist vielfach darauf
hingewiesen worden, dafl Nietzsches Faszination fiir den Siiden, und fiir Frankreich
im speziellen, sich gegen das deutsche Kaiserreich — in Nietzsches Worten: »Euro-
pa’s Flachland«”®' — richtet. So haben der nationalsozialistische Interpret Alfred
Bédumler und zahlreiche andere deutsche Exegeten wihrend der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts Nietzsches Frankreich-Beziige als maskenhaften Zug interpretiert,
mit denen Nietzsche die kulturellen und politischen Defizite des Kaiserreiches an-
prangere, jedoch jeden wesentlichen Einflul Frankreichs auf Nietzsches Philoso-
phie oder seine schriftstellerische Praxis geleugnet. Tatsdchlich bilden auch in Ecce
homo die positiven Bezugnahmen auf die franzosische Kultur und Literatur eine
Folie, vor dessen Hintergrund er seine scharfe Kritik am zeitgendssischen Deutsch-
land entwickelt. Dennoch ist die Bedeutung der franzgsischen Literatur fiir Nietz-
sches Spatwerk nicht zu leugnen, sie ist geradezu eine der wesentlichen Inspirati-
onsquellen, wie sich am letzten Manuskript, das Nietzsche vor seinem Zusammen-
bruch und wihrend der Niederschrift von Ecce homo fiir den Druck vorbereitete,
den Dionysos-Dithyramben, zeigen 1dft. Bis zum Ende des Jahres 1888 arbeitete
Nietzsche intensiv am Dithyrambus Die Sonne sinkt, dessen letzte Strophen einen
Dialog mit dem letzen Vers der Fleurs du mal fithren.”*

Nietzsches Frankreich-Beziige sind in Ecce homo in einem hohen Mafle strate-
gisch und semiotisch begriindet: Fast alles, was er an Frankreich bewundert, 148t
sich auch als ein umgekehrtes Zeichen fiir ein deutsches Hallobjekt interpretieren.
So richtet sich etwa seine Bewunderung fiir Bizets Carmen explizit gegen Wagners

Erlebniss war eine Genesung. Wagner gehort bloss zu meinen Krankheiten.« — F.
Nietzsche: Der Fall Wagner. Ein Musikanten-Problem, KSA 6, S. 11f.

260 Vgl. dazu grundsitzlich J. Le Rider: Nietzsche in Frankreich, S. 10-38.

261 F. Nietzsche: Gotzen-Dimmerung, KSA 6, S. 105.

262 Vgl. dazu Karl Pestalozzi: »Nietzsches Baudelaire-Rezeption«, in: N-St. 7 (1978), S.
158-188.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Parsifal. Nietzsches sogenannter Romanismus trigt bei genauerer Betrachtung
durchaus Ziige einer strategischen Inszenierung und eines Maskenspiels. Nietzsche,
der Franzosen-Freund, ist im Ecce homo ebenfalls — dhnlich vielleicht zu seiner
Selbstprojektion als »Don Juan der Erkenntnis«’® in der Morgenrithe — eine seiner
vielfiltigen Rollen, die einen Teil seiner dividualistischen Selbstmodellierung aus-
macht. Wie sehr Nietzsche in seinem Denken und Schreiben von franzosischen Au-
toren tatsdchlich beeinfluflit war, wie weit seine Bewunderung fiir die franzosische
Literatur des 19. Jahrhundert wirklich ging, 146t sich jedoch nicht generell beant-
worten, sondern nur von Fall zu Fall entscheiden. Festzuhalten ist aber, daf3 er, als
unermiidlicher Leser, alles, was in der franzdsischen Literatur im 19. Jahrhundert
Rang und Namen hatte, rezipierte und sie vor allem aufgrund ihrer psychologischen
Tiefenschirfe bewunderte.”®*

In seinen Notizbiichern st6t man auf umfangreiche Exzerpte und Bemerkungen
zu allen wichtigen franzosischen Romanciers und Dichtern des 19. Jahrhunderts,
deren Spuren sich dann auch in den veroffentlichten Schriften wiederfinden lassen,
auch zu vielen, heute weitgehend vergessenen Autoren. So werden Balzac und Zola
von Nietzsche weder stilistisch noch weltanschaulich geschétzt und stattdessen ver-
ballhornt, die Briider Goncourt und Alphonse Daudet erregen lediglich sein Interes-
se, mit Flaubert — dieser »Nihilist!«’® — und mit Baudelaire — der »erste intelligente
Anhinger Wagners 1'iberhaupt«266 — verbindet ihn eine Art HaBliebe. Lediglich ein
franzosischer Schriftsteller des 19. Jahrhunderts wird durchgingig gelobt und be-
wundert: Stendhal, ein Autor, dessen literarische und psychologische Qualititen
und dessen formalésthetische Bedeutung fiir die Entwicklung des modernen Ro-
mans zur Zeit Nietzsches {iberhaupt erst langsam in Frankreich erkannt wurden und
der im Deutschland des 19. Jahrhunderts praktisch unbekannt war. Dies zeigt sich
insbesondere darin, daB Teile des Stendhalschen Werkes erst 1903 von Eugen Die-
derichs ins Deutsche iibersetzt wurden. So ist es bemerkenswert, dafl Nietzsche in
einem Brief an Resa von Schirnhofer schreibt: »Mag ich denn Franzosen? Einige
von chemals, vor Allem Montaigne. Aus diesem Jahrhundert im Grund nur Bey-
le[...]«.267 Auch in Ecce homo verbindet Nietzsche seine scharfe Kritik an der
deutschen Kultur mit seiner Bewunderung fiir Henri Beyle, der besser unter seinem

263 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 232. Vgl. dazu M. Brusotti: Die Leidenschaft
der Erkenntnis, S. 295f.

264 So schreibt Nietzsche auch in Jenseits von Gut und Bose: »Die Psychologen Frank-
reichs — und wo giebt es heute sonst noch Psychologen?« F. Nietzsche: Jenseits von
Gut und Bose, KSA 5, S. 153.

265 F. Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung, KSA 6, S. 64.

266 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 289.

267 Brief an Resa von Schirnhofer, 11. Mirz 1885, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB
7,S. 18.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 221

Pseudonym Stendhal bekannt ist. Henri Beyle hatte sich — in Bewunderung fiir Jo-
hann Joachim Winckelmann nach dessen Geburtstadt — das Pseudonym Stendhal als
Autorname gewihlt. Gesichert ist, daB Nietzsche von Stendhal, der, wie spéter
Nietzsche, ein groBer Bewunderer Napoleons war, folgende Schriften kannte: Le
rouge et le noir, La Chartreuse de Parma, De I’amour, die Italienberichte Rome,
Naples et Florence, Histoire de la peinture en Italie, die Komponistenportaits zu
Haydn, Mozart, Rossini sowie die zu der Zeit ver6ffentlichten Briefe, Tagebiicher
sowie die Erinnerungen eines Egotisten. Diese autobiographischen Aufzeichnungen
Stendhals gehen auf den Ausdruck égotisme zuriick, welcher der Neigung, viel von
sich zu sprechen, sich ins Zentrum der Wahrnehmung der Welt zu stellen, und ei-
nem ich-bezogenen Weltbild einen Namen gibt. Das Pseudonym, das Sich-hinter-
Masken-verstecken und der Egotismus sind Elemente, in denen Nietzsche einige
Berithrungspunkte zu seiner Poetologie des Selbst festmachen konnte.

Dariiber hinaus erscheint Stendhals polemische Ausrichtung, seine kdmpferi-
sche Natur als ein Vorbild, so daB Nietzsche den Beginn seiner Publikationstétig-
keit als eine Stendhalsche Geste interpretiert: »Im Grunde hatte ich eine Maxime
Stendhals practicirt: er rith an, seinen Eintritt in die Gesellschaft mit einem Duell
zu machen. Und wie ich mir meinen Gegner gewéhlt hatte!«’® AuBerdem ist zu be-
tonen, dal3 Nietzsches Stendhal-Lektiire vor allem in der Zeit stattfindet, in der er
sich bemiiht, sein Theorem vom Willen zur Macht zu entwickeln.”®® In Stendhals
Romanen und autobiographischen Schriften erkennt Nietzsche eine Analyse des
Macchiavellismus und des praktisch-orientierten Willens zu Macht.

An Stendhal rithmt Nietzsche immer wieder seine psychologischen Fahigkeiten,
Fahigkeiten, die, wie bereits dargestellt wurde, in die deutsche Kultur erst durch
Nietzsche selbst eingefiithrt worden und ein Kriterium fiir Bedeutsamkeit und Tiefe
seien. »Haben die Deutschen auch nur Ein Buch hervorgebracht, das Tiefe hitte?«,
fragt Nietzsche daher: »Selbst der Begriff dafiir, was tief an einem Buch ist, geht
ihnen ab. Ich habe Gelehrte kennen gelernt, die Kant fiir tief hielten; am preufi-
schen Hofe, fiirchte ich, hilt man Herrn von Treitschke fiir tief. Und wenn ich
Stendhal gelegentlich als tiefen Psychologen rithme, ist es mir mit deutschen Uni-
versitdtsprofessoren begegnet, daB3 sie mich den Namen buchstabieren liessen.. 0

268 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 319.

269 Vgl. zur Verbindung von Stendhal-Lektiire und Wille zur Macht Charles Andler:
Nietzsche, sa vie et sa pensée, Paris 1958, S. 158ff. und V. Gerhardt: »Macht und
Metaphysik. Nietzsches Machtbegriff im Wandel der Interpretationen, S. 72-97.

270 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 361f. — Stefan Zweig ist einer der ersten gewe-
sen, der die Bedeutung Stendhals fiir Nietzsche erkannt hat. Vgl. dazu Stefan Zweig:
»Stendhals deutsche Wiederkehr« (1921), in: ders.: Begegnungen mit Biichern,
Frankfurt a. M., 1983, S. 164-168.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

3. — Die polemische Spitze gegen Deutschland ist uniiberhorbar, die zitierte Passage
erschopft sich aber nicht in den Invektiven gegen Kant, Treitschke und zeitgenossi-
sche deutsche Universititsprofessoren, sondern spricht grundsétzlichere dsthetisch-
philosophische Fragen an, die zwei Positionen, den Neukantianismus und den His-
torismus, betreffen. Wie im Verlauf der Arbeit bereits deutlich wurde, steht Nietz-
sche Kant in erkenntnistheoretischen und transzendentalphilosophischen Fragen,
auch tiber die Vermittlung Langes und Schopenhauers, durchaus sehr nahe. In Fra-
gen der Moral und der Asthetik allerdings sind Kant und Nietzsche unvereinbar, ja
Antipoden, insbesondere weil Nietzsche Kant jeglichen psychologischen Scharfsinn
abspricht. So stellt Nietzsche in Zur Genealogie der Moral zum Phidnomen der &s-
thetischen Erfahrung fest:

[...] dass Kant, gleich allen Philosophen, statt von den Erfahrungen des Kiinstlers
(des Schaffenden) aus das dsthetische Problem zu visiren, allein vom »Zuschauer«
aus iiber die Kunst und das Schone nachgedacht hat und dabei unvermerkt den »Zu-
schauer« selbst in den Begriff schon hinein bekommen hat. Wire aber wenigstens nur
dieser »Zuschauer« den Philosophen des Schonen ausreichend bekannt gewesen! [...]
Aber das Gegenteil war, wie ich fiirchte, immer der Fall: und so bekommen wir denn
von ihnen gleich von Anfang an Definitionen, in denen, wie in jener berithmten De-
finition, die Kant vom Schoénen giebt, der Mangel an feinerer Selbst-Erfahrung in
Gestalt eines dicken Wurms von Grundirrthum sitzt. »Schon ist, hat Kant gesagt, was
ohne Interesse gefillt.« Ohne Interesse! Man vergleiche mit dieser Definition je-
ne andere, die ein wirklicher »Zuschauer« und Artist gemacht hat — Stendhal, der das
Schone einmal une promesse de bonheur nennt. Hier ist jedenfalls gerade Das abge-
lehnt und ausgestrichen, was Kant allein am &sthetischen Zustande hervorhebt: le
désintéressement. Wer hat recht, Kant oder Stendhal? — Wenn freilich unsere Aesthe-
tiker nicht miide werden, zu Gunsten Kant’s in die Wagschale zu werfen, dass man
unter dem Zauber der Schénheit sogar gewandlose weibliche Statuen »ohne Interes-
se« anschauen konne, so darf man wohl ein wenig auf ihre Unkosten lachen: — die
Erfahrungen der Kiinstler sind in Bezug auf diesen heiklen Punkt »interessanter,
und Pygmalion war jedenfalls nicht notwendig ein »unésthetischer Mensch«.271

Nietzsches Kritik richtet sich also gegen Kants Bestimmung der dsthetischen Lust
und des Schonen als interesseloses oder uninteressiertes Wohlgefallen, wobei er
nicht einfach eine rezeptionstheoretische durch eine produktionsésthetische Per-
spektive ersetzt. Seine Kritik richtet sich dariiber hinaus gegen Kants Konzept der
Interesselosigkeit in der Bestimmung der &sthetischen Kategorie des Schonen oder

271 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA S, S. 346f.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 223

des Asthetischen in der Rezeption selbst.”’? Was ist damit genau gemeint? Kant un-
terscheidet zundchst einmal prinzipiell zwischen &sthetischen Urteilen und Erkennt-
nisurteilen. Er schreibt:

Um zu unterscheiden, ob etwas schon sei oder nicht, beziehen wir die Vorstellung
nicht durch den Verstand auf das Objekt zum Erkenntnisse, sonder durch die Einbil-
dungskraft (vielleicht mit dem Verstande verbunden) auf das Subjekt und das Gefiihl
der Lust oder der Unlust desselben. Das Geschmacksurteil ist also kein Erkenntnisur-
teil, mithin nicht logisch, sondern dsthetisch, worunter man dasjenige versteht, dessen
Bestimmunggrund nicht anders alssubjektiv sein kann.2

Asthetische Urteile sind also subjektive Urteile, die nicht auf objektive Begriffe wie
eben Erkenntnisurteile, die auf logischen Schliissen beruhen, zuriickgefiihrt werden
konnen. Keine wie auch immer geartete Beschreibung eines Gegenstandes kann da-
her als hinreichender Grund angesehen werden, einen Gegenstand als schon zu be-
stimmen. Das heifit auch: Es ist grundsitzlich unmdéglich, auf der Basis einer ge-
danklichen Operation herauszufinden, ob ein Gegenstand schon ist oder nicht, denn
gedankliche Operationen basieren auf Bedeutungen und Bedeutungszuschreibun-
gen, die aber fiir das Pradikat schon laut Kant bedeutungslos sind, da schdn eine és-
thetische — und nicht einfach eine kunstphilosophische Kategorie — ist, die sich in
einem virtuell unendlichen ReflexionsprozeB ausdriickt. Im Zentrum des Astheti-
schen oder des Schonen steht also das reflexionstheoretisch fundierte, rezipierende
Subjekt, das ist das, was Nietzsche meint, wenn er betont, dal Kant »unvermerkt
den »Zuschauer« selbst in den Begriff schon hinein bekommen hat«.

Kant bestimmt das Wohlgefallen oder die Lust am Schonen dariiber hinaus in
der Kritik der Urteilskraft als interesseloses oder »uninteressiertes und freies Wohl-
gefallen«,274 um es vom Wohlgefallen am Guten und sinnlich Angenehmen zu un-
terscheiden, um es also aus rationalistischen und sensualistischen Begriindungszu-
sammenhédngen und Zwecken zu 16sen und als autonomes Phdnomen zu verstehen,
da er rationalistische und sensualistische Deutungen des Schonen fiir falsch hilt.
Denn wihrend die rationalistische Deutung die Lust am Schonen nicht gegen das
Wohlgefallen am Guten abgrenzen konne, konne die sensualistische Deutung es
nicht vom sinnlichen Vergniigen unterscheiden.””” Kants Begriff der Interesselo-

272 Vgl. zur zum Kantschen und vorkantianianischen Gebrauch des Begriffs Interesselo-
sigkeit Werner Strube: »Interesselosigkeit«, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 23, S.
148-174.

273 1. Kant: Kritik der Urteilskraftt (1790), S. 115.

274  Ebd., S. 123.

275 Vgl. dazu auch Eva Schaper: »Zur Problematik des dsthetischen Urteils«, in: Gerhard
Funke (Hg.): Akten des 7. Internationalen Kant-Kongresses, Bonn 1991, Bd.1, S. 15-
29.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sigkeit soll die dsthetische Lust daher reflexiv doppelt abgrenzen. Kant mochte da-
mit darauf hinaus, daf8 die Lust am Schénen weder graduell noch inhaltlich, sondern
strukturell verschieden ist, und zwar sowohl von dem Wohlgefallen, das in der Ein-
sicht in den moralischen oder praktischen Wert eines Gegenstandes griindet, als
auch von dem GenuB, der in der Befriedigung eines unmittelbaren sinnlichen Be-
diirfnisses liegt. Das heif3t: Das betrachtende Subjekt muf} sich dem Gegenstand ge-
geniiber interesselos verhalten und zwar auf der Grundlage einer und durch eine Re-
flexion. Es spielt dann auch keine Rolle, um was fiir einen Gegenstand es sich han-
delt. Die Reflexion wird so zu einem Mittel der Selbstdisziplinierung, es annulliert
gewisssermallen den sinnlichen Gehalt des &sthetischen Gegenstandes sowie das
daran gebundene rationale und sensuelle Vergniigen. Das Ergebnis, so kénnte man
sagen, besteht in einer reflexiven lustfreien Lust, die dann wertfrei, schon, kon-
templativ und frei genannt wird, ohne begrifflich objektivierbar im Sinne der Er-
kenntnis zu sein. Das dies iiberhaupt moglich ist, bezweifelt Nietzsche gemeinsam
mit Stendhal aufgrund seiner empirischen und psychologischen Beobachtungen:
Dariiber hinaus erscheint es ihnen auch gar nicht wiinschenswert.”’® Stattdessen
verstehen sie die Erfahrung der Kunst als ein Gliicksversprechen, als eine Potenzie-
rung des sinnlichen Vergniigens.

Stendhal steht bei Nietzsche fiir eine affektive und sinnliche Asthetik, die auch
nicht mehr unbedingt am Schénen orientiert ist, sondern die starke, leiblichspiirbare
Emotionen ausdriickt und hervorrufen soll. Dariiber hinaus spielt Nietzsche mit
Stendhal eine wirklichkeitsgesittigte literarische Psychologie oder Anthropologie
gegen die unpersonliche und letztlich lustfreie, scheinbar tiefe, Reflexionsésthetik
Kantscher Pragung aus.”’”” Diese literarische Psychologie Stendhals folgt zum einen
der Pascalschen Uberlegung, daB das Herz seine eigenen Griinde hat, die der Ver-
stand tiberhaupt nicht kennt, und zum anderen einer Theorie der Selbstsucht und
Ich-Bezogenheit sowie einer chasse de bonheur, also einer gesteigerten und mit
Geist gekosteten Jagd nach dem Gliick, das als psychophysisches Phdnomen be-
trachtet wird. Stendhal ist einer der Autoren, die Nietzsche als Gewdhrsménner die-
nen, um sich gegen Neukantianer und Historisten in &dsthetischen Fragen zu positio-
nieren. Damit verfolgt er das Ziel, gegen den positivistisch-realistischen Zeitgeist

276 Walter Kaufmann betont in diesem Zusammenhang: »Nach Kant und Schopenhauer
ist die &dsthetische Erfahrung ganz und gar interesselos, vor allem deswegen, weil In-
teressen ihrer Meinung nach wesentlich utilitaristisch, hedonistisch oder moralisch
sind, Streben nach Schénheit aber nicht. [...] Nietzsche konzentriert sich, ganz im
Gegeteil, auf die dsthetische Erfahrung des Schaffenden, und er deutet offenbar an,
dal} es ein vitales Interessse des Menschen am Schonen gibt [...].«W. Kaufmann:
Nietzsche, S. 155.

277 Ob Nietzsche Kants Asthetik damit wirklich gerecht wird, ist sehr umstritten. Vgl.
dazu Urs Heftrich: »Nietzsches Auseinandersetzung mit der »Kritik der #sthetischen
Urteilskraft, in: N-St. 20 (1991), S. 238-266.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 225

eine dsthetische und kulturkritische Emphase des Poetischen und Psychologischen
zu stellen. An die Stelle der universelle Geltung beanspruchenden systematischen
Kategorien Hegelscher Priagung, wie sie etwa in der historistischen Literaturge-
schichtsschreibung vorherrscht, und gegen Grundprinzipien neukantianisch reflexi-
onstheoretisch fundierter Asthetiken der Zeit gerichtet, versucht Nietzsche eine #s-
thetisch-psychologisch neue Optik zu riicken. Damit soll neben der Reaktualisie-
rung eines poetischen Gehalts ein anderes Rezeptionskriterium ins Zentrum geraten
und zwar, das der dsthetisch-psychischen Korrespondenz als Lust- und Lebensstei-
gerung, die sich ebenfalls am Leitfaden des Leibes entwickelt.

Dies zeigt sich auch in der gegeniiber der in der Geburt der Tragddie verdnder-
ten Konzeptualisierung des Dionysos beziiglich der Rausch- und Zeitthematik in
Ecce homo und in den Dionysos-Dithyramben. Dall Nietzsche dabei nicht nur auf
Baudelaire und seine Schule, die décadence, zuriickgreift, sondern auch auf Stend-
hal, ist bemerkenswert, da er damit seiner Zeit weit voraus ist. Gegeniiber den ande-
ren franzosischen Autoren rechnet Nietzsche Stendhal auch einen weltanschauli-
chen Zug, den Atheismus und sein metaphysikfreies Welbild hoch an. Stendhal sei
ein »ehrlicher Atheist, eine in Frankreich spirliche und fast kaum auffindbare spe-
cies, — Prosper Mérimée in Ehren... Vielleicht bin ich auf Stendhal neidisch? Er hat
mir den besten Atheisten-Witz weggenommen, den gerade ich hitte machen kon-
nen: »die einzige Entschuldigung Gottes ist, da3 er nicht existirtc...« "

So betont Nietzsche weiter, da3 »Stendhal, einer der schonsten Zufille meines
Lebens« war, »denn Alles, was in ihm Epoche macht, hat der Zufall, niemals eine
Empfehlung mir zugetrieben.« Stendhal »ist ganz unschétzbar mit seinem vorweg-
nehmenden Psychologen-Auge, mit seinen Thatsachen-Griff«.”” DaB die Lektiire
von Stendhal einer der schonsten Zufille seines Lebens ist, hebt Nietzsche vielfach
auch in seinen Briefen hervor, und in seinen Schriften Die fréhliche Wissenschaft
und Jenseits von Gut und Bose erwihnt und zitiert er Stendhal mehrfach, wenn es
um die Psychologie der Verstellung geht. So schreibt er zum Beispiel: »wer mit fei-
nen und verwegenen Sinnen begabt ist, neugierig bis zum Cynismus, Logiker bei-
nahe aus Ekel, Rithselrater und Freund der Sphinx [...], der wird [Stendhal] nach-
gehen miissen.«> Nicht nur in seinen Romanen, sondern auch in seinen autobio-
graphischen Schriften betrachtet Stendhal die ganze Welt als eine universelle Mas-
kerade, in der ein Machtwille regiert. Die Welt erscheint ihm geprigt von Heu-
chelei, Schmeichelei und Tauschung, in der er selbst das lustvolle Spiel der Verstel-
lung spielt: So reiste Stendhal auch inkognito und fiihrte sich in die Gesellschaft un-
ter wechselnden Pseudonymen ein.

278 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 285f.
279 Ebd, S. 286.
280 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 599.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Daf} Nietzsches Stendhal-Lektiire aber auf keine Empfehlung zuriickgeht, wie er
in Ecce homo anmerkt, entspricht allerdings nicht den Tatsachen. Sein Bekanntwer-
den mit Stendhal konnte vielmehr aus einem Stendhal-Roman selbst stammen.
Denn wie aus Nietzsches Briefwechsel ersichtlich ist, geht seine Entdeckung
Stendhals im Jahre 1876 auf eine Empfehlung von Isabella von Pahlen, spitere
Freifrau von Ungern-Sternberg zuriick — eine Reisebekanntschaft aus Pisa wihrend
seiner Italienreise, liber die Nietzsches Reisegefahrte Paul Rée unverhohlen sein
MiBvergniigen ausdriickte, da sie »seinen Bemithungen zum Trotz, auf- und anre-

gend mithin schadlich — auf Nietzsche wirke«.”'

System und Redlichkeit

1. — Die Vorstellung von einem Grundwillen des Geistes scheint auf den ersten
Blick auf so etwas wie ein verborgenes und unbekanntes Zentral- oder Monosubjekt
zu verweisen, was sich unter anderem auch daran festmachen lie3e, dal} sich bei
Nietzsche durchaus ein Streben nach einer systematischen Einheit und einer syste-
matischen Einheitlichkeit und stilistischen Singularitét identifizieren 146t, denn wie
Nietzsche hervorhebt: »der groBe Stil will Einen starken Grundwillen.«* Diesem
Grundwillen wiirde auf gedanklicher und textueller Ebene die Vorstellung von ei-
nem philosophischen System am echesten entsprechen. Dagegen steht jedoch der
Subjekt-Dividualismus, der, wie wir gesehen haben, eine zersplitterte Pluralitit, ei-
nen stindigen Wandel, ein stindiges Werden produziert, das sich nicht als stabile
Einheit denken 146t und das der Vorstellung eines Zentral- und Monosubjekts dia-
metral entgegensteht. Diese Spannung zeigt sich nicht zuletzt in Hinblick auf den
Begriff des philosophischen Systems selbst, ja, in Hinblick auf die Frage, warum
Nietzsche kein kohédrentes einheitliches philosophisches System entwickelt hat.**

Zu unterstreichen ist zunéchst, dafl Nietzsche seine Philosophie nirgends in sys-
tematischer Form, sondern bis zuletzt nur >in nuce«< dargestellt hat. Einzelne Apho-
rismen und Aphorismenfolgen in seinen Biichern gehen durchaus systematisch vor,
ohne aber in einen einheitlichen systematischen Entwurf zu miinden. Man koénnte

281 R.J. Benders/St. Oettermann (Hg.): Friedrich Nietzsche. Chronik, S. 380.

282 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 97.

283 Volker Gerhardt betont im Kontext der Frage nach dem System Nietzsches Aktuali-
tit: »Gerade in seinem Scheitern als systematischer Denker gilt Nietzsche als exemp-
larischer Fall der jiingeren Philosophiegeschichte. Seine »Experimental-Philosophie«
schlieBt auch noch den Versuch dariiber ein, ob Philosophie iiberhaupt moglich ist.
Es ist ein experimentum crucis — es geht, wie man bei Nietzsche wohl ohne Ubertrei-
bung sagen darf, auf Leben und Tod der Philosophie.« V. Gerhardt: »Hundert Jahre
nach Zarathustrag, S. 190.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 227

sagen, da3 der Aphorismus — als Schreib- und Denk-Form — einer Erfassung der
Totalitdt, wie sie beispielsweise Hegel mit seiner Trias von Wahrheit, System und
Geist zu (re-)konstruieren suchte, vollig Widerspricht.284 Es gibt bei Nietzsche kein
explizites Modell eines philosophischen Systems oder eines systematisch-
philosophischen Gesamtzusammenhangs. Auch Ecce homo wird dies nicht leisten,
trotz Nietzsches Bemiihung, einen einheitlichen Werkzusammenhang zu rekonstru-
ieren und seine Schriften einer systematischen Re-Lektiire zu unterziehen. Diese
Zuriickhaltung gegeniiber systematischen Gesamtdarstellungen, die Nietzsche erst-
mals in der Schrift Menschliches, Allzumenschliches ibt, in der er seiner Selbstaus-
sage nach zum ersten Mal seine »Philosophie in nuce«”® umreifit, bestimmt den al-
lergroBten Teil seiner Publikation.”* Doch, warum?

Eine mogliche Antwort ergibt sich aus folgender NachlaBnotiz: »Vielleicht er-
rith man, bei einem Blick hinter dies Buch, welchem Systematiker ich selbst nur
mit Mithe ausgewichen bin...«* In der Gotzen-Didmmerung findet sich ein &hnli-
cher Gedanke, der in einer generalisierenden Maxime miindet: »Ich misstraue allen
Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg. Der Wille zum System ist ein Mangel
an Rechtschaffenheit.«™™ Nietzsche lehnt also das System im Sinne einer Erfassung
der Totalitit ab, da der dahinterstehende Wille ihm unredlich erscheint. Damit geht
bei ihm die Ablehnung eines spekulativen Denkens einher, wie man es auch vom
deutschen Idealismus her — etwa von Hegel oder von Schopenhauer her — kennt.
Dennoch weist sich Nietzsche hin und wieder selbst als moglichen Systematiker,
und vielleicht sogar System-Denker, aus. In Vorarbeiten zur Gotzen-Ddmmerung
benennt Nietzsche explizit, welchem »Systematiker es selbst [dies Buch] mit Miihe
ausgewichen ist —«, ndmlich: »mir selber...«*® Es tiberrascht darum nicht, daf
Nietzsche eine ambivalente Haltung gegeniiber philosophischen Systemen und dem

284 Vgl. dazu Martin Stingelin: »Aphorismus«, in: H. Ottmann (Hg.): Nietzsche-
Handbuch, S. 185-187.

285 So Nietzsche im bereits zitierten Brief an Erwin Rohde, 16. Juni 1878, F. Nietzsche:
Scimtliche Briefe, KSB 5, S. 332f.

286 Sogar noch in der Gotzen-Dimmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert
betont Nietzsche seine Ablehnung von systematischen Gesamtdarstellungen; auch
diese Schrift ist lediglich »meine Philosophie in nuce.« Brief an Georg Brandes, 20.
Oktober 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 8, S. 457.

287 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 533.

288 F. Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung, KSA 6, S. 63.

289 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 189. — Vgl. auch
F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 450: »Ich mifitraue
allen Systemen und Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg: vielleicht entdeckt
man hinter diesem Buche das System, dem ich ausgewichen bin...«; vgl. zur Fra-
ge nach System und Systematik bei Nietzsche Mazzino Montinari: Nietzsche lesen,
Berlin/New York 1982, S. 180-184.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

philosophischem System-Denken hat. So haben Systeme fiir ihn zeitweise durchaus
einen padagogischen Wert fiir den Leser philosophischer Werke, denn »die ver-
schiedenen philosophischen Systeme sind als Erziechungsmethoden des Geistes zu
betrachten: sie haben immer eine besondere Kraft des Geistes am besten ausgebil-
det; mit ihrer einseitigen Forderung, die Dinge gerade so und nicht anders zu se-

290
hen,

und in seiner Einleitung zur Philosophie im tragischen Zeitaler der Grie-
chen schreibt Nietzsche, dafl er »den Punkt aus jedem System herausheben« will,
»der ein Stiick Personlichkeit ist«.””' Bindet man diese Uberlegungen Nietzsches
zuriick an seine Vorstellung von Ich und Grundwille, so kénnte man formulieren,
daB der Grundwille des Geistes nach System und Systematischem strebt, um so et-
was wie eine Personlichkeit auszudriicken, doch Nietzsches Selbst weicht diesem
Willen aus und prisentiert nur Andeutungen und Hinweise auf einen (méglichen)
systematischen Gesamtzusammenhang. So schreibt er auch: » An dieser Stelle wei-
terzugehn iiberlasse ich einer anderen Art von Geistern als die meine ist. Ich bin

nicht bornirt genug zu einem System — und nicht einmal zu meinem System.. 2

2. — In Ecce homo hilt Nietzsche fest, welche Typen von Philosophen er am meis-
ten schitzt. Im dritten Abschnitt von »Warum ich so klug bin« schreibt er: »Die
Skeptiker« seien, »der einzige ehrenwerthe Typus unter dem so zwei- bis fiinfdeuti-
gen Volk der Philosophen!«293 Im Gegensatz zum Grofiteil der abendléndischen
Philosophie zeichnet sich die skeptische Philosophie fiir Nietzsche durch eine
Grundhaltung der intellektuellen Redlichkeit aus, da sie nicht danach strebt, alles
systematisch erkldren und reflektieren zu konnen und, vor allem, zu wollen. Auch
in Der Antichrist betont Nietzsche den Zusammenhang von Skepsis und intellektu-
eller Redlichkeit: »Ich nehme ein Paar Skeptiker bei Seite, den anstidndigen Typus
in der Geschichte der Philosophie: aber der Rest kennt die Forderungen der intellek-
tuellen Rechtschaffenheit nicht.«* "

So ist auch die Wahl des aphoristisch-sentenzhaften Genres bei Nietzsche nicht
einfach eine Frage des literarischen Geschmacks, sondern ebenfalls Ausdruck einer
Skepsis, Indiz dafiir, einer systematischen Form auszuweichen, skeptische Haltun-
gen einzunehmen, und zugleich der gattungsméfBige Ausdruck einer unzeitgemifien
intellektuellen Redlichkeit,295 die lieber andeutet und hinterfragt, statt zu erkléren,

290 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 504.

291 F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, KSA 1, S. 801.

292 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 538.

293 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 284.

294 F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 178.

295 Nietzsche bezeichnet die aphoristisch-sentenzhafte Form als »das gro3e Paradoxon in
der Litteratur«, denn sie stelle »das Unvergéngliche inmitten des Wechselnden« dar,

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 229

denn wie Nietzsche schreibt: »Der Glaube in der Form, der Unglaube im Inhalt —
das macht den Reiz der Sentenz aus — also eine moralische Paradoxie.«>° J a, gera-
de das Paradoxe und das Aphoristisch-Andeutende haben fiir Nietzsche einen #sthe-
tisch-stilistischen Wert, denn »die wirksamen Schriftsteller beweisen, dal Worte
nur Andeutungen sind, daB man nichts vollenden diirfe und daB3 die Schriftsteller
darin Vortheile vor Malern haben.«*’ Zugleich erlaubt die aphoristische Form es
Nietzsche, »in zehn Sdtzen zu sagen, was jeder Andere in einem Buche sagt, — was
jeder Andere in einem Buche nicht sagt.«298

Nietzsches Aphorismen deuten an, relativieren sich gegenseitig, widersprechen
sich, heben sich gegenseitig auf und fordern so ihre Leser zum Selbst-Denken auf.
Sie stellen schon ihrer Form nach — dhnlich wie Heraklits Sentenzen und gnomische
Sitze — eine Skepsis gegeniiber dem Gebot der Widerspruchsfreiheit in philosophi-
schen Systemen dar. Dabei sind sie Ergebnis eines tiefen philosophischen Ernstes
und stehen damit einem System diametral entgegen, denn »Systeme bauen ist Kin-
derei.«®® Im Grunde genommen erfiillt Nietzsches perspektivische Philosophie,
wenn man darunter ein festes Ensemble erkenntnistheoretischer Ansichten und poe-
tologischer Verfahren versteht, besser ihr Programm, wenn sie keine Spur von ei-
nem System aufweist, bezichungsweise dem System in der schriftstellerisch-
darstellerischen Praxis bewufit aus dem Weg geht. So fragt Nietzsche auch in Jen-
seits von Gut und Bose, »schreibt man nicht gerade Biicher, um zu verbergen, was
man bei sich trigt?«, und antwortet: »Jede Philosophie ist eine Vordergrunds-
Philosophie — [...]. Jede Philosophie verbirgt auch eine Philosophie; jede Mei-
nung ist auch ein Versteck, jedes Wort auch eine Maske.«"

In Ecce homo schreibt Nietzsche dariiber hinaus, die Idee der Maske und der ab-
und ausweichenden Vordergrunds-Philosophie aufgreifend: »wehe mir! ich bin eine
nuance —«."" Diese Abweichung, dieses Selbstverstiandnis als Nuance ist fiir Nietz-

sie sei »die Speise, welche immer geschitzt bleibt, wie das Salz, und niemals, wie
selbst dieses, dumm wird.« F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2,
446. — Vgl. dazu auch das Kapitel » Aphorismus und intellektuelle Redlichkeit« in: E.
Heller: Nietzsches Scheitern am Werk, S. 113-136.

296 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 68.

297 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880-1882, KSA 9, S. 217.

298 F. Nietzsche: Gotzen-Dimmerung, KSA 6, S. 153.

299 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 49.

300 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 234.

301 Friedrich Nietzsche, Ecce homo, KSA 6, S. 362. — Im engeren Kontext von Ecce ho-
mo stellt sich die Nuance freilich als klares Distinktionsmerkmal, als >feiner Unter-
schied« dar. Es ist Nietzsches Zeichen dafiir, nicht zu den Deutschen zu gehéren,
denn wie er im Abschnitt »Was den Deutschen abgeht« der Gétzen-Dimmerung
schreibt: »Der Deutsche hat keine Finger fiir nuances... Dass die Deutschen ihre
Philosophen auch nur ausgehalten haben, vor allen jenen verwachsensten Begriffs-

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sche taktisch im Umgang mit seiner Umwelt sinnvoll und driickt sich nicht zuletzt
in seinem Einsatz von Heteronymen und Begriffspersonen aus. Nietzsche unter-
streicht, dafl die Logik des Ab- und Ausweichens unumgénglich, ja, daB} sie selbst
moralisch geboten ist, denn der Wille zum System sei ein Mangel an Rechtschaf-
fenheit und entspricht nicht seiner Ich-Gerechtigkeit, wie sie schon mehrfach in die-
ser Studie analysiert worden ist: »Der Wille zum System: bei einem Philosophen
moralisch ausgedriickt eine feinere Verdorbenheit, eine Charakter-Krankheit, un-
moralisch ausgedriickt, sein Wille, sich diimmer zu stellen [.. .]«.302

3. — Die tugendphilosophisch fundierte Kritik am System 146t sich iibrigens bei
Nietzsche bereits in der Frithzeit seiner Selbstmodellierung als Freigeist beobach-
ten. In dem Sentenzenmanuskript Lou von Salomés hat er etwa den folgenden Satz
»Vielleicht wiirde der ehrlichste Philosoph nicht bis zur Philosophie kommen« mit
der Korrektur versehen: »Der redlichste Philosoph wiirde vielleicht nicht bis zum
System kommen diirfen.«’” So zeigt sich beispielsweise auch in der Ablehnung
des Systems bei Nietzsche ein Mifitrauen gegeniiber einem Autor wie Aristoteles:
»Aristoteles dachte sich seinen Gott als rein erkennend, ohne jegliches Gefiihl von
Liebe: und er selber hatte wohl so seine besten Augenblicke, wenn er kalt und hell
(und freudig) den wolliistigen Schwindel der hochsten Allgemeinheiten genofB3. Die
Welt als System empfinden und das als den Gipfel des menschlichen Gliicks: wie
verrith sich da der schematische Kopf! &M

Kriippel, den es je gegeben hat, den grossen Kant, giebt keinen kleinen Begriff von
der deutschen Anmuth.« F. Nietzsche: Gétzen-Dimmerung, KSA 6, S. 109f. — In
Jenseits von Gut und Bose schreibt Nietzsche dariiber hinaus tiber die stilistisch-
schriftstellerischen Féhigkeiten der Deutschen: »Der Deutsche ist beinahe des Presto
in seiner Sprache unfihig, also, wie man billig schlielen darf, auch vieler der ergotz-
lichsten und verwegensten Nuances des freien, freigeisterischen Gedankens.« F.
Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 46.

302 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 450. — Zur Ver-
bindung und Wechselbeziehung von »Redlichkeit«, »Freigeisterei« und »Verhéltniss
zum Selbst« vgl. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S.
20f.; dazu Mazzino Montinari, »Nietzsches Philosophie als Leidenschaft der Er-
kenntnis«, in: ders., Nietzsche lesen, Berlin/New York 1982, S. 64-78. — In einem
weiteren, den Nietzscheschen Kontext tiberschreitenden, philosophischen Zusam-
menhang siehe Ernst Tugendhat: »Retraktationen zur intellektuellen Redlichkeit«, in:
ders.: Anthropologie statt Metaphysik, Minchen 2010, S. 85-113.

303 Ernst Pfeiffer: Friedrich Nietzsche — Paul Rée — Lou von Salomé. Die Dokumente ih-
rer Begegnung, Frankfurt a. M. 1970, S. 194.

304 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 16.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 231

Das Fehlen eines Systems ist Teil einer freigeistigen Tugendlehre bei Nietzsche
und entspricht seinem Entwurf »der intellektuellen Rechtschaffenheit<<305, einer
philosophischen Haltung also, die sich selbst verbietet, ein einheitliches System zu
konstruieren und zu behaupten, mehr zu wissen, als man tatsidchlich weifl. So be-
stimmt Jea-Luc Nancy die Redlichkeit bei Nietzsche auch nicht primér philoso-
phisch oder moralisch, sondern wissenschaftlich: »Es ist namlich so, daf die Red-
lichkeit fiir Nietzsche zweifellos zunéchst nicht ein philosophisches oder morali-
sches Motiv war, sondern ein >wissenschaftliches«: die Redlichkeit charakterisiert
die Einstellung des Philologen«.306 Tatsédchlich ist die Redlichkeit fiir auch unter
tugedphilosophischen Gesichtspunkten keine altbekannte, sondern eine »werdende
Tugend« fiir ihn, denn man »beachte doch, dass weder unter den sokratischen, noch
unter den christlichen Tugenden die Redlichkeit vorkommt: diese ist eine der jiigs-
ten Tugenden, noch wenig gereift, noch oft verwechselt und verkannt, ihrer selber
noch kaum bewusst, — etwas Werdendes, das wir fordern oder hemmen konnen, je
nachdem unser Sinn steht.«’"’

Dadurch erkldren sich mancherorts auch seine stindigen Metamorphosen und
sein Widerwille gegentiber der Identifizierung. Die Systemlosigkeit erscheint
Nietzsche als Teil einer intellektuellen Redlichkeit und seines Subjekt-
Dividualismus, die zudem mit dem »Willen zur Wahrheit« und mit dem Konzept des
rintellektuellen Gewissens< in Verbindung steht.”® In Die frohliche Wissenschaft

305 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 360. — Nietzsche betont aber auch: »Es wire ein
Riickfall fiir uns, gerade mit unsrer reizbaren Redlichkeit ganz in die Moral zu ge-
rathen und um der tiberstrengen Anforderungen willen, die wir hierin an uns stellen,
gar noch selber zu tugendhaften Ungeheuern und Vogelscheuchen zu werden.« F.
Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 465.

306 J.-L. Nancy: »Unsere Redlichkeit!««, S. 230.

307 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 275.

308 Vgl. zum intellektuellen Gewissen folgende Ausfithrung Nietzsches: »Das intel-
lectuale Gewissen. — Ich mache immer die gleiche Erfahrung und strdube mich
mich ebenso immer von Neuem gegen sie, ich will es nicht glauben, ob ich es gleich
mit Handen greife: den Allermeisten fehlt das intellectuale Gewissen;
ja es wollte mir oft scheinen, als ob man mit der Forderung eines solchen in den
volksreichsten Stiddten einsam wie in der Wiiste sei. [...] Ich will sagen: die Al-
lermeisten finden es nicht verdchtlich diess oder jenes zu glauben und danach zu
leben, ohne sich vorher der letzten und sichersten Griinde fiir und wider bewuf3t ge-
worden zu sein und ohne sich auch nur die Mithe um solche Griinde hinterdrein zu
geben, — die begabtesten Minner und edelsten Frauen gehéren zu diesen Allermeis-
ten. Was ist mir aber Gutherzigkeit, Feinheit und Genie, wenn der Mensch dieser Tu-
genden schlaffe Gefiihle im Glauben und Urtheilen bei sich duldet, wenn das Ver-
langen nach Gewissheit ihm nicht als die innerste Begierde und tiefste Noth
gilt, — als Das, was die hoheren Menschen von niederen scheidet.« F. Nietzsche: Die
frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 373.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

schreibt Nietzsche dazu: »Dieser unbedingte Wille zur Wahrheit: was ist er? Ist es
der Wille, sich nicht tduschen zu lassen? Ist es der Wille, nicht zu
tduschen? Namlich auch auf diese letzte Weise konnte der Wille zur Wahrheit in-
terpretiert werden: vorausgesetzt, dass man unter der Verallgemeinerung »ich will
nicht tduschen< auch den einzelnen Fall >ich will mich nicht tduschen< einbe-
greift.<<309 So verwundert es nicht, dal Nietzsche seine Leser vor Systematikern
warnt, da sie den Eindruck einer kohirenten, einheitlichen Subjektivitit erwecken
und die Vorstellung eines Mono- oder Zentral-Subjekts beférdern. Systematiker
sind, von seiner Warte aus gesehen, vor allem Schauspieler: »Vorsicht vor den
Systematikern! — Es giebt eine Schauspielerei der Systematiker: indem sie ein
System ausfiillen wollen und den Horizont darum rund machen, miissen sie versu-
chen, ihre schwicheren Eigenschaften im Stile ihrer stiarkeren auftreten zu lassen, —
sie wollen vollstdndige und einzigartig starke Naturen darstellen.«’"°

Dariiber hinaus ist es wichtig zu beachten, wie radikal Nietzsche zwischenzeit-
lich die >Redlichkeit< denkt, denn, so Nietzsche, eine konsequent durchdachte
»Redlichkeit wiirde den Ekel und den Selbstmord im Gefolge haben.«’"" Daher
ist auch der Redlichkeit — und zwar nicht nur aus strategischen, sondern aus Selbst-
erhaltungsgriinden — auszuweichen: »Nun hat unsere Redlichkeit eine Gegenmacht,
die uns solchen Consequenzen [wie dem Selbstmord, RSM] ausweichen hilft: die
Kunst, als dem guten Willen zum Scheine.« In diesem Punkt liegt laut Nietzsche
die »letzte Dankbarkeit gegen die Kunst.«’

Samtliche der jetzt analysierten Aspekte der Erwédgungen und Reflexionen
Nietzsches zum philosophischen System verweisen indirekt auf dessen Subjekt-
Hypothesen und insbesondere auf seine Abgrenzung eines Grundwillens, den er als
Hypothese annimmt, vom bewuBten Ich, auf seinen Subjekt-Dividualismus, den er
in eine spannungsvolle Korrelation zu seinem Projektionstheorem, zu seiner Leib-
Konzeption und zur sprachlich, psychologisch und erkenntnistheoretisch fundierten
Egozentrizitit stellt. Sie bilden ebenso wichtige theoretische Bestandteile seines
Versuchs einer philosophischen Selbstmodellierung, daher zeichnet den Philoso-
phen in Nietzsches Augen gegeniiber den anderen Menschen auch eine besondere
Form von Egozentrizitit aus:

309 Ebd., S. 575. — Nietzsche betont allerdings auch an der gleichen Stelle, dafl der »Wil-
le zur Wahrheit« unter einem »Niitzlichkeits-Calcul« steht, denn die »Wahrheit um
jeden Preis« kann auch unniitz und geféhrlich sein, ja, der » Wille zur Wahrheit« [...]
konnte ein versteckter Wille zum Tode sein«. Ebd., S. 576. — Vgl. zum Verhiltnis
»Redlichkeit«, »Moral«, »Wille zur Wahrheit« und den daraus resultierenden Wert-
urteilen auch den § 4 der Vorrede der Morgenrithe, KSA 3, S. 15f.

310 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 228.

311 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 464.

312 Ebd.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 233

Ein Philosoph: das ist ein Mensch, der bestindig aulerordentliche Dinge erlebt, sieht,
hort, argwohnt, hofft, traumt: der von seinen eignen Gedanken wie von Aufen her,
wie von Oben und Unten her, als von seiner Art Ereignissen und Blitzschldgen ge-
troffen wird; der selbst vielleicht ein Gewitter ist, welches mit neuen Blitzen schwan-
ger geht; ein verhiangnisvoller Mensch, um den herum es immer grollt und brummt
und klafft und unheimlich zugeht. Ein Philosoph: ach, ein Wesen, das oft von sich
davon lauft, oft vor sich Furcht hat, — aber zu neugierig ist, um nicht immer wieder,
»zu sich zu kommen«.,.313

4. — Beziiglich der Subjekt-Thematik 148t sich fiir dieses vierte Kapitel zusammen-
fassend sagen, daBl Nietzsche — im Gegensatz zu Descartes, der das Ich/Selbst als
eine dem Korper zugeordnete Seelensubstanz versteht, im Gegensatz zu Kant, der
es als transzendentale Einheit derApperzeption konzipiert — das Ich erstens als or-
ganisierten Komplex von sprachlichen Funktionen begreift, zweitens das Selbst als
plural-organisierte Gruppe von personendichtenden Vorstellungen, Kriften und
Trieben modelliert, drittens das Subjekt als Effekt einer Oberfliachendifferenzierung
des BewuBtseins prisentiert, viertens das Ich auch als Teilstruktur der Person ent-
wirft und schlieBlich fiinftens das Selbst als Représentant der egozentrierten einheit-
lichen Gesamtperson konstituiert, die Effekt eines psycho-physiologischen Grund-
willens ist. Die Einheit des Selbst, wie Nietzsche sie entwirft, ist Resultat eines
michtigen Grundwillens, ist die Einheit und Funktionalitit des Leibes, des Lebens-
Systems, das heif3it einer »Vielheit von Kréften, verbunden durch einen gemeinsa-
men Ernfihrungs—Vorgang«.314 Das Zusammenspiel und Zusammenwirken dieser
Krifte 148t den Eindruck von Einheitlichkeit entstehen, diszipliniert die Pluralitét
und Dividualitdt temporér zur Einheitlichkeit.

Der philosophische »Fehler« jedoch, schreibt Nietzsche, »steckt in der Hinein-
dichtung eines Subjekts«.315 Und das Wesen dieses Zusammenwirkens ist die un-

313 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 234.

314 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 650.

315 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 137. — Christof
Kalb betont in diesem Zusammenhang: »Von Nietzsche lernen wir, daf3 das Subjekt
jene Form von Verriicktheit bezeichnet, die von sich glaubt, Subjekt zu sein. Anders
gesagt: Nur so lange konnen wir uns erfolgreich einbilden, Subjekte zu sein — unserer
selbst sowie der Ziele unseres Handelns bewufit. Auf die Frage, wie uns als leiblichen
Individuen subjektive Einheit zukommt, 146t sich dann eine ganz paradoxe Antwort
formulieren: Wir sind Subjekte, insofern und solange uns die Sprache dazu verfiihrt
zu glauben, Subjekte zu sein.« Chr. Kalb: Desintegration, S. 260. — Zu ergidnzen wé-
re wohl, da8 der Glaube ans Subjekt letztlich mit der Unhintergehbarkeit der Ego-
zentrizidt zusammenhéngt, mit der anthropologischen Tatsache, daf} wir als Men-
schen »ich-Sager« sind.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

hintergehbare Egozentrizitit, die sich in den Phanomenen des sprachlichen Selbst-
bezugs, der Einverleibung, der kiinstlerischen Projektion, der dionysischen Selbst-
bespiegelung, der Introjektion oder, in Nietzsches speziellem Verstidndnis, der Se-
miotik ausdriickt: »wir setzen Zeichen und Zeichen als gleich und Zustéinde als Zu-
stinde.«'®

Die Dezentrierung und Aufhebung traditioneller Subjektverstindnisse sowie der
damit verbundenen Autorschaftskonzepte und -figurationen bilden das Fundament,
um ein kohédrentes, stindig werdendes und dadurch (zumindest auf Zeit) stabiles
Selbst zu entwerfen, das als dsthetisch-philosophische Lebensform projektiv auf die
Zukunft ausgerichtet ist und sich in der schriftlichen Fixierung semantisch erfindet,
entfaltet und eine Subjekfiguration produziert, die sich als »Sich-selbst-
Gestaltende«’'” verstehen kann. Doch dieses schriftliche und psychologische Sub-
jekt ist Produkt einer Poetologie des Selbst, eines sich selbst »schaffende[n]
Selbst«’'®. Es bildet unter psychologischen Gesichtspunkten die Grundlage dafiir,
daB das »Subjektgefiihl [...] in dem MaaBe« wichst, »als wir mit dem Gedéchtnis
und der Phantasie die Welt der gleichen Dinge bauen. Wir dichten uns selber als
Einheit in dieser selbstgeschaffnen Bilderwelt, das Bleibende in dem Wechsel.«*"’

DaB Nietzsche damit bestimmte Wiedererkennungs- und Identifizierungseffekte
bei Freunden und beim Leser im Allgemeinen erschwert, ist mehr als verstandlich.
Er umgeht sie ja auch zum Teil bewuBt. Doch es ist wichtig zu beachten, daB sie die
Grundlage fiir seine dividualistisch-egozentrierte Schreibweise und ein entspre-
chendes Weltbild bilden. Daher schreibt Nietzsche auch: »Ich achte die Leser nicht
mehr: wie konnte ich fiir Leser schreiben?... Aber ich notire mich, fiir mich.«*%°
Vor diesem Hintergrund ist es nun sinnvoll, genauer zu analysieren, wie man wird,
was man ist.

316 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 286.

317 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 89.

318 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 40.

319 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 286.

320 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 450. — Vgl. dazu
auch folgenden Aphorismus aus Menschliches, Allzumenschliches: »Sibi scribere.
— Der verniinftige Autor schreibt fiir keine andere Nachwelt als fiir seine eigene, das
heisst, fiir sein Alter, um auch dann noch an sich Freude haben zu kénnen.« F. Nietz-
sche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 446.

- am 14.02.2026, 12:18:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

