
4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

Durch die Exegese von Arendts Schriften habe ich in den vorherigen Kapiteln

einerseits dafür argumentiert, emotionale Phänomene in ihrem Verhältnis

zur Berührbarkeit zu untersuchen und zu bewerten. Andererseits habe ich

vorgeschlagen, Berührbarkeit als wesentliche Bedingung politischen Mitein-

anders zu verstehen. Abschließend möchte ich noch einen weiteren Aspekt

herausarbeiten: das Verhältnis von Berührbarkeit und politischer Philoso-

phie. Diese thematisiert Arendt in ihren Ausführungen über das thaumazein.

Durch zwei Fallstudien – erstens Arendts Essay über die Ungarische Revolu-

tion und zweitens ihre umstrittene Argumentation über die gesetzlich ver-

ordnete Desegregation von Schulen in den USA –möchte ich nahelegen, dass

Arendts Schriften selbst Artikulationsversuche einer Berührbarkeit sind. Eine

Ergriffenheit bzw. eine Erschütterung sind Auslöser ihrer »trains of thought«1

und, so meineThese, von Fall zu Fall auch die Ursache ihrer fehlgeleiteten po-

litischen Urteile.

4.1 Thaumazein als Erfahrung

Arendt sprach das erste Mal über das thaumazein und seine Bedeutung für

das politische Denken in einer Vortragsreihe, die sie Anfang 1954 an der Notre

Dame University mit dem TitelThe Problem of Action andThought after the French

Revolution hielt. Die dritte und letzte Vorlesung wurde von Arendt mehrfach

überarbeitet und erschien 1990 posthum unter dem Titel Philosophy and Poli-

tics.2 In diesem Text diskutiert sie thaumazein als Anfang der Philosophie.

Arendt bezieht sich nach eigenen Angaben auf zwei Stellen bei Platon.

Die erste ist imTheaitetos zu finden und die zweite im Siebten Brief . Die erste

Stelle zitiert Arendt wie folgt: »[…] for wonder is what the philosopher en-

dures most; for there is no other beginning of philosophy than wonder […].«3

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Berührbarkeit als conditio humana

Bei der zweiten bezieht sie sich auf die Sprachlosigkeit und auf die fehlen-

de Mitteilbarkeit gewisser Erkenntnisse. Diese sind nicht das Ergebnis von

Denkprozessen, sondern entstehen wie durch einen Funken – »a light is lit

as from a flying fire«4 –, gewissermaßen unmittelbar. Ihre ergreifende Er-

eignishaftigkeit verhindert, dass sie geordnet und adäquat mitgeteilt werden

können. »Speechless wonder is the beginning of philosophy.«5, schlussfolgert

Arendt. Die sprachlose Verwunderung hieß im Griechischen thaumazein, »the

wonder at that which is as it is, is according to Plato a pathos, something

which is endured […]. The wonder that man endures or which befalls him

cannot be related in words because it is too general for words.«6 Demnach

wird der Menschen von diesem Anfangsmoment der Philosophie überfallen.

Er muss es erleiden und ist sogar einer nachträglichen, die Erfahrung verge-

meinschaftlichenden Mitteilung beraubt.

Der Beginn der Philosophie steht damit im eindeutigen Kontrast zur

meinungsformenden Aktivität im öffentlichen Bereich, d.h. zum Sprechen

darüber, wie die Welt von der eigenen Warte aus wahrgenommen wird. So

steht thaumazein, als erschütterndes und nicht-kommunikatives, passives

Sich-Wundern, im Gegensatz zur »doxa«7 bzw. zum doxazein, d.h. zu den

Meinungen und ihrer aktiven Bildung.

Während sich doxa immer auf einen bestimmten Gegenstand bezieht und

mit der Möglichkeit verbunden ist, darüber zu sprechen, betrifft thaumaze-

in nie das Partikulare, sondern das nicht in Worte fassbare, universale Sein,

»everything that is as it is«8. Im Erleiden dieses Ausgesetztseins verschwim-

men sowohl Wissen als auch Meinungen. Der Philosoph bleibt mit nichts zu-

rück, als der Erkenntnis seines Nicht-Wissens. »[…] for the result left behind

in the mind of the person who has endured the pathos of wonder can only

be expressed as: Now I know what it means not to know; now I know that

I do not know.«9 Thaumazein schenkt dem Erleidenden keine Wahrheit. Im

Gegenteil, es nivelliert sogar sein Wissen, seine Meinungen, seine Ansichten

und destabilisiert seinen Standpunkt in der Welt.

Die Erfahrung des thaumazein ist in zweifacher Hinsicht prinzipiell ein-

sam. Einerseits ist es sprachlich weder während des Geschehens als pathos

noch nachträglich als Erkenntnisgewinn mitteilbar. Andererseits ist es eine

radikal singuläre Erfahrung.Thaumazein betrifft den Einzelnen, er erleidet es

alleine, getrennt von der pluralen Welt der Menschen.10 InThe Human Condi-

tion behauptet Arendt, dass Platons Verständnis der Philosophie seiner Zeit

als Schüler von Sokrates entstamme, in der er seinen Meister öfters in einem

regungslosen, versunkenen Zustand erlebte.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 137

»It seems to me highly probable that this Platonic contention is the imme-

diate result of an experience, perhaps the most striking on, that Socrates

offered his disciples: the sight of him time and again suddenly overcome by

his thoughts and thrown into a state of absorption to the point of perfect

motionlessness for many hours.«11

Durch die thaumatische Erfahrung wird der Betroffene »for a fleeting

moment […] with the whole of the universe«12 konfrontiert. Durch diese Er-

griffenheit ist er für die Mitwelt nicht mehr errreichbar. Gleichzeitig betont

Arendt, dass diese Erfahrung nicht dem Philosophen vorbehalten bleibt.

Um thaumazein zu erfahren, benötigt man weder eine spezifische Bildung

noch einen besonderen gesellschaftlichen Status. Die einzige Voraussetzung

dieser Erfahrung ist die Bereitschaft, sich einer Betroffenheit auszusetzen.

Das Besondere der philosophischen Haltung veranschaulicht Arendt mit dem

Bedeutungsunterschied zwischen thaumazein und doxazein: Wissensverlust

durch die isolierende Erschütterung einerseits, geschäftige Meinungsbildung

und -vermittlung im Miteinander andererseits und offene Berührbarkeit im

Kontrast zum geschlossenen Standpunkt. »[…] the difference between the

philosophers, who are few, and the multitudes [is] by no means […] that the

majority knows nothing of the pathos of wonder, but much rather that they

refuse to endure it. This refusal is expressed in doxadzein […].«13

Der Philosoph ist niemand, der sich durch sein Wissen, seine Tiefsicht

oder seine besondere gesellschaftliche Aufgabe auszeichnet. In dieser Hin-

sicht ist er kein Besonderer. Seine Expertise besteht »in wondering«14. Ihn

zeichnen eine spezifische Bereitschaft und Berührbarkeit aus, durch welche

die verunsichernde innerweltliche Erfahrung des thaumazein erst ermöglicht

wird. Arendt sieht in diesem ereignishaften Erleiden-Können die Kernaussa-

ge der philosophischen Tradition vor Descartes. Mit ihm und mit der Ein-

führung des (An-)Zweifel(n)s wurde die erleidende Offenheit verdrängt. Das

ergriffene Sich-Wundern15 über die Gegebenheit des Seins ist eine deutlich

andere Haltung als das Hinterfragen der Existenz.16

Laut Arendt setzte sich nicht die thaumatische Erfahrung, sondern eine

andere Konzeption der Kontemplation durch, die im Bezug zu Platons Ideen-

lehre steht. Im Gegensatz zur erlittenen thaumazein-Erfahrung der Wenigen

verknüpft Platon Kontemplation mit der Erfahrung des herstellenden Men-

schen. Homo faber ist ein gesellschaftlich anschlussfähigerer Bezugspunkt,

weil die herstellende Tätigkeit für die Mehrheit aus eigener Erfahrung be-

kannt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Berührbarkeit als conditio humana

Die Platonʼschen Ideen dienen auch dem Herstellen als Modelle. Der

Tischler hat das Idealbild des anzufertigenden Produktes vor Augen, wenn

er mit der Arbeit am partikularen Tisch beginnt. Weil diese Modelle per-

fekte Vorbilder und die Essenz des Materiellen sind, wird das Hergestellte

immer nur ein glanzloser Abzug des Ideellen sein. Der Herstellungsprozess

beschädigt und verstellt das Idealbild in der konkreten Verwirklichung.

»Therefore, the proper attitude toward the models which guide work and

fabrication, that is, toward Platonic ideas, is to leave them as they are and

appear to the inner eye of the mind.«17 Kontemplation bedeutet zwar in

diesem Kontext das Aussetzen der herstellenden Tätigkeit, aber keinen prin-

zipiellen Paradigmenwechsel. Die Praxis zu pausieren heißt nämlich nicht,

dass man ihre Modelle als ideale Anschauungen verlassen hat. Sondern nur,

dass man sie im Herstellungsprozess vorübergehend nicht mehr zerstört.

»Contemplation, in this respect […] is and remains part and parcel of a

fabrication process even though it has divorced itself from all work and all

doing […].«18

Der Unterschied zwischen thaumazein und der Betrachtung der Ideen

während der pausierten Tätigkeit ist eindeutig. Ersteres überfällt den Men-

schen, ist »incidental« und »unintended«, versetzt ihn in Bewegungslosigkeit

und Sprachlosigkeit.19 Dagegen ist die Betrachtung der Modelle eine be-

wusste Entscheidung. Kontemplation in diesem zweiten Sinne impliziert das

selbstgewählte Aussetzen der herstellenden Tätigkeit und eine gewisse Lust

während der Vertiefung in den Anschauungen. Die Haltung des Philosophen

im Sinne dieser zweiten Kontemplationskonzeption behebt sowohl passives

Ausgeliefertsein als auch Ausgesetztsein und ersetzt sie durch eine souveräne

Handlung. So ist Kontemplation nicht mehr »the enraptured state of wonder

with which man responds to the miracle of Being as a whole«20. Sie kann

in einer Gesellschaft, deren Mitglieder mit den herstellenden Prozessen

vertraut sind, akzeptiert und sogar als meditative Praxis verbreitet werden.

Auchwenn sich philosophiegeschichtlich eine Auffassung der Kontempla-

tion als bewusst pausiertes Tätigsein und nicht als Ergriffenheit durchsetzte,

plädiert Arendt für thaumazein. Sie behauptet am Ende ihrer Vorlesung aus

dem Jahr 1954, dass nicht nur wahrhafte Philosophie, sondern auch politische

Philosophie aus dem thaumazein entspringe. Sie fordert politische Philoso-

phen dazu auf, sich der unbegreifbaren und aporetischen Tatsache mensch-

licher Pluralität auszuliefern, sich der verwirrenden, aufregenden und nicht

selten entsetzlichen Mehrstimmigkeit im Miteinander auszusetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 139

»If philosophers […] were ever to arrive at a true political philosophy they

would have tomake the plurality ofman, out ofwhich arises thewhole realm

of human affairs – in its grandeur and misery – the object of their thau-

madzein.«21

In der Gegenüberstellung von thaumazein und dem Platonʼschen Kontempla-

tionsverständnis erfahren das Unkontrollierbare und die Bereitschaft zum

Sich-Aussetzen erneut eine Aufwertung. Der Philosoph, der für das thaumaze-

in offen ist, exponiert sich so, wie sich laut Arendt auch Rahel Varnhagen dem

Leben aussetzte.Thaumazein, als Anfang des politischen Denkens, ist nur auf-

grund von Berührbarkeit möglich.

4.2 Die politische Rolle des Philosophen

Die prinzipielle Aporie im Verbindungsversuch von Philosophie und Politik

besteht laut Arendt darin, dass die Philosophie grundsätzlich unpolitisch ist.

»Since philosophical truth concerns man in his singularity, it is unpolitical by

nature.«22Während thaumazein vereinzelt, verstummt und paralysiert, ist das

Politische der Bereich von Pluralität, Sprachlichkeit und Handeln.

Die Gegenüberstellung von Politik und Philosophie hat eine Jahrtausende

alte ideengeschichtliche Tradition, die Arendt auf den Prozess gegen Sokra-

tes zurückführt. Laut Arendt wurde Platons »furious denunciation of doxa«23

von Sokrates’ Verurteilung verursacht, da die Todesstrafe aus den Meinungen

der Athener Bürger resultierte. Auf ebendiese traumatisierende Erfahrung

führt Arendt Platons Bemühung zurück, die Philosophie zum gesellschaft-

lichen Ordnungsprinzip küren zu wollen. »[…] to use the ideas for political

purposes, that is, to introduce absolute standards into the realm of human

affairs, where, without such transcending standards, everything remains rel-

ative.«24

Strukturell liegt die Unvereinbarkeit von Philosophie und Politik darin,

dass die Philosophie auf Wahrheit, das Politische aber auf Meinungen rekur-

riert. Solange das Politische ein freier, öffentlicher Raum ist, wird alles, was

in ihm erscheint zur doxa, d.h. zu einer der vielen, gleichwertigen Stimmen.

Solange keine Unterdrückung herrscht, haben absoluteWahrheit und ihre Al-

ternativlosigkeit in diesem Bereich keinen Platz.

Arendt unterscheidet zwischen philosophischerWahrheit und Tatsachen-

wahrheit. Philosophische Wahrheit – empfangen in der Sphäre der Singula-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Berührbarkeit als conditio humana

rität – erscheint im Bereich der menschlichen Angelegenheiten in zwei For-

men. Entweder als ein Standard,25 nach dem sich die Organisation des Zu-

sammenlebens zu richten hat oder, falls Pluralität und Meinungsvielfalt re-

spektiert werden, nur noch als persönliche Meinung des Philosophen ohne

Wahrheitsanspruch oder allgemeine Gültigkeit. »As soon as the philosopher

submitted his […] reflection of the eternal to the polis, it became immediately

an opinion among opinions […].«26

Tatsachen- oder Faktenwahrheit dagegen entsteht nicht im Alleinsein,

sondern im Bereich der Pluralität als Wirklichkeit, die sich durch Ereignis-

se und Zeugenaussagen im menschlichen Miteinander etabliert.27 »Factual

truth […] is political by nature.«28 Zwar werden Fakten durch die Aussagen

und die Anerkennung der Vielen innerweltlich, doch sind sie nicht mit Mei-

nungen gleichzusetzen. Tatsachen sind nämlich genauso wenig diskutabel,

wie die als Standard auftretende philosophische Wahrheit. Jedoch können

Fakten ohne die Anerkennung und Bestätigung durch eine Gemeinschaft, oh-

ne dass sich Menschen auf diese Tatsachen als gemeinsame Realität beziehen

würden, nicht existieren. Ihre Angewiesenheit auf Anerkennung macht Fak-

tenwahrheiten extrem verletzlich und leicht zerstörbar. Das ist verstärkt der

Fall, wenn die Grenze zwischen Meinung und Tatsache verwischt wird. Dass

ein Faktum im öffentlichen Bereich zur Meinungsfrage und seine Anerken-

nung optional werden, ist eine machtstabilisierende Methode der Politik, um

unerwünschte Tatsachen zu tabuiiseren. Obwohl im Politischen entstanden

und ohne permanente Anerkennung kraftlos, sind auch Faktenwahrheiten ge-

wissermaßen unvereinbar mit dem politischen Bereich. »Truth carries within

itself and element of coercion […] once perceived as true and pronounced to

be so, they have in common that they are beyond agreement, dispute, opinion,

or consent.«29

Doxa jedoch ist ein durch und durch politisches Phänomen. Unter Mei-

nung versteht Arendt nicht subjektives Empfinden, Vorlieben, Illusionen oder

arbiträre Fehlinterpretationen,30 sondern die individuelle Artikulation davon,

wie die Welt für den Sprechenden erscheint. »[D]oxa was the formulation in

speech of what dokei moi, that is, of what appears to me.«31 Doxa drückt nicht

unterschiedliche Weltanschauungen aus, sondern Unterschiede in der Be-

trachtung und in derWahrnehmung derWelt, die als Bezugspunkt für alle Be-

trachtenden dient. Meinungsunterschiede entstehen nicht dadurch, dass der

Bezugspunkt verändert oder durch Lügen deformiert wurde, sondern durch

die unterschiedlichen Positionen der Betrachtenden32 in der geteilten Welt.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 141

»[…] the world opens up differently to every man, according to his position in

it.«33

Die relevante Unterscheidung, die sich aus dem doxazein ergibt, ist da-

her nicht die Spannung zwischen Wahrheit und Meinung. Sondern jene zwi-

schen ungeprüften Annahmen und Urteilen, die sich als doxa darstellen, auf

der einen und zwischen untersuchten, befragten und reflektierten Meinun-

gen auf der anderen Seite. »For mortals the important thing is to make doxa

thruthful«34, schreibt Arendt und verweist erneut auf Sokrates, der die Athe-

ner anstelle ihres blinden Glaubens und ihrer unhinterfragten Vorurteilen zu

wahrhaftigen Meinungen verhelfen wollte.

Sokrates, der in Arendts Werk das Modell des Philosophen und des Phi-

losophierens ist, besaß nur eine einzige Wahrheit, mit der ihn die Erfahrung

des thaumazein zurückließ: das Wissen darum, dass er nichts weiß. Diese

Wahrheit versuchte er auf dem Marktplatz zu vermitteln. Indem er die Athe-

ner nach ihren Meinungen ausfragte und diese gemeinsam mit ihnen unter-

suchte, offenbarte er ihre doxa als Konglomerat von Annahmen und Vorur-

teilen. Obwohl sie nur Ansichten aufgrund eines gewissen Standpunktes in

der Welt waren, wurden sie von ihren Trägern wie Wahrheiten behandelt.

Laut Arendt brachte Sokrates seinen Gesprächspartnern bei, dass ihre An-

sichten von ihrer individuellen Position und ihrer einmaligen Existenz in der

Welt abhingen. Zu wissen, was genau die eigenen Ansichten sind, diese von

unreflektierten Annahmen, geerbten Vorurteilen und gesellschaftlichen Kon-

ventionen zu trennen bzw. zu reinigen, kristallisiert erst die eigene Position

in dieser Welt heraus. Ziel der Zerlegung des Selbstverständlichen ist es, eine

unbewusst gelebte, individuelle Wahrheit zu bergen, die den eigenen Stand-

punkt in der Welt bestimmt.

»[…] only through knowing what appears to me – only to me, and therefore

remaining forever related to my own concrete existence – can I ever under-

stand truth. Absolute truth, which would be the same for all men and there-

fore unrelated, independent of each man’s existence, cannot exist for mor-

tals.«35

Diesen eigenen Standpunkt zu erkennen und anzuerkennen ist darüber hin-

aus die Voraussetzung dafür, Verbindung zur Welt und zu anderen etablieren

zu können. Die Gespräche, die Sokrates mit den Bürgern führte, initiierten

durch die Bewusstwerdung der eigenen Position in dieserWelt und durch das

Kennenlernen der eigenen doxa einen Dialog zwischen den Bürgern über ihre

Meinungen. Sokrates beabsichtigte einen wirklichen Austausch über die An-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Berührbarkeit als conditio humana

sichten, welche die gemeinsame Welt nicht nur betreffen, sondern sie auch

formen. Die Gemeinsamkeit der Welt kann sich erst in einem solchen Aus-

tausch herauskristallisieren. Nur im Gespräch kann mitgeteilt und vernom-

men werden, auf welche Realität sich der Sprechende bezieht und wie die

Welt vom Sprechenden wahrgenommen wird.

Ein Gespräch wie jenes unter Freunden,36 das war laut Arendt Sokrates’

Ziel. In einem solchen Austausch entsteht eine gemeinsame Welt als Bezugs-

raum. Indem sich die Freunde durch das Zuhören immer besser verstehen,

ihre Positionen in dieser Welt gegenseitig kennen und nachvollziehen ler-

nen, etablieren sie ein Miteinander. Das ist der Grund dafür, warum Freund-

schaft für Arendt eine präpolitische Form, die Einübung des politischen Mit-

einanders, ist. »This kind of understanding – seeing the world […] from the

other fellow’s point of view – is the political kind of insight par excellence.«37

Erst durch ein solches Gespräch etablieren sich Beziehungen zwischen den

Sprechenden. Für die Athener waren Sokrates’ Bemühungen existentiell not-

wendig, denn ihre Stadtmauer und ihre Gesetze alleine bewirkten keine er-

fahrbare Beziehung, keine gemeinsameWelt zwischen den Bürgern. »[…] the

comonness of the political world […] was not seen or experienced in the rela-

tionships between the citizens«38.

Dass man sich die Welt mit anderen teilt, dass man selbst Teil einer po-

litischen Gemeinschaft ist, ist erst durch aktive Beziehungen zwischen den

Bürgern erfahrbar. Gibt es diese Beziehungen nicht, gibt es keine realweltli-

che Erfahrung des Gemeinsamen. Gesetze und Institutionen, sogar der geo-

grafisch geteilte Raum bleiben äußerlich bzw. reine Formalitäten ohne Trag-

kraft. Ohne Berührungspunkte im Miteinander nehmen auf dem Marktplatz

Annahmen, Vermutungen, Lügen und Isolation rasant überhand.

Arendt sieht in der Person Sokrates ein Modell für das ›Wie?‹ der Ver-

bindung von Politik und Philosophie. Der Philosoph wird als inkarnierter

Vermittler zwischen diesen Bereichen adressiert. Als solchen beauftragt ihn

Arendt mit vier Aufgaben. Erstens unterstützt der Philosoph die Geburt eines

Miteinanders ohne Herrschaft. »[T]he political function of the philosopher

was to help establish this kind of common world, built on the understanding

of friendship, in which no rulership is needed.«39 Zweitens bewirkt er die Eta-

blierung einer gemeinsamenWelt, indem erMeinungen als solche enttarnt.40

Somit werden individuelle Positionen für den Sprechenden artikulierbar und

für die anderen vernehmbar. Als doxa bezwingen sie andere nicht (mehr), blei-

ben für andere Erfahrungen offen, sind berühr- und formbar.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 143

In Truth and Politics (1967) ergänzt Arendt die politische Aufgabenbeschrei-

bung des Philosophen um zwei weitere. Da sich philosophische Wahrheit für

den öffentlichen Bereich aufgrund ihres Ursprungs im Singulären nicht eig-

net, muss sie sich ins Exemplarische verwandeln. Dem Philosophen kommt

drittens die Aufgabe zu, die politischen Konsequenzen der thaumazein-

Erfahrung durch ein »teaching by example«41 ins Öffentliche zu übertragen.

Sein Leben wird zum exemplarischen Sein und als solches zur Inspirations-

quelle für das Handeln.42 Für den Philosophen, der im Betrachten zu Hause

ist, ist ein solcher handlungsinspirierende Auftritt eine Grenzerfahrung.43

Ekstase, ein Aus-sich-Heraustreten. »This transformation of a theoretical or

speculative statement into exemplary truth […] is a borderline experience for

the philosopher: by setting an example […] he has begun to act.«44

Viertens kann der Philosoph zum »truthteller«45 werden. Nicht als Ver-

künder der Wahrheit (da diese zwingend und monologisch ist, sich nicht für

den politischen Bereich eignet), sondern als »spectrator«46. Als solcher schaut

er von außen zu und kann aufgrund seiner Unbeteiligungwahrnehmen,wenn

das Miteinander von Lügen, Täuschungen und falschen Wahrheiten über-

schwemmt wird. Benennt er in einer solchen Situation seine doxa, d.h. die

von seinem Standpunkt sichtbare Verfälschung der Welt, wird sein Sprechen

zum Handeln. Seine Mitteilung verändert nämlich das Miteinander, indem

sie auf die faktische Wirklichkeit verweist. »Where everybody lies about ev-

erything of importance, the truthteller, whether he knows it or not, has begun

to act […] he has made a start toward changing the world.«47

Der Philosoph, der seine thaumatische Erfahrung durch sein exemplari-

sches Sein veröffentlicht, übersetzt und in doxa transformiert, steht im star-

ken Gegensatz zum Platonʼschen Modell des Philosophenstaates, in dem die

philosophischeWahrheit das politische Leben bestimmen und ordnen soll. In

Platons Konzept ist der Zwang, welcher der Wahrheit inhärent ist, nicht zu

ignorieren. Da es sich mit der Wahrheit nicht diskutieren lässt – »[…] truth

has a despotic character«48 – eignet sie sich laut Arendt nicht für den politi-

schen Raum der Freiheit und Gleichheit.49

Zwar wollte Sokrates’ Hebammenkunst der Polis keine absolute Wahrheit

aufzwingen, doch war seine Mäeutik auf dem Marktplatz gefährlich. Da er

für das kritische und aufrichtige Hinterfragen der verbreiteten doxaplädierte,

stiftete er Unruhe und destabilisierte die politische Ordnung von Athen. Die

Wahrhaftigkeit der eigenen doxa zu überprüfen kann dazu führen, dass diese

doxa – welche »the world of one’s own«50 ist – zerstört wird, wie Arendt das

mit dem Beispiel von Oedipus’ Lebensgeschichte illustriert. »Truth therefore

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Berührbarkeit als conditio humana

can destroy doxa, it can destroy the specific political reality of the citizens.«51

Die Un-Wahrhaftigkeit der eigenen doxa anzuerkennen, hat zwingende und

destruktive Folgen.

Die Zerstörungswucht, die das Erkennen begleitet, stellt für die politische

Ordnung eine ernstzunehmende Gefahr dar. Die Anerkennung des Nicht-

Wissens erschüttert das Bestehende, ohne ihm einen stabilisierenden Ersatz

anzubieten. Indem die Entlarvung der doxa das Bestehende perspektiviert

und damit relativiert, destabilisiert sie die Ordnung. Sie unterbricht repetiti-

ve Abläufe, Gewohnheiten und die Akzeptanz des So-Zustandes. Obgleich die

unmittelbare Wirkung destruktiv ist, eröffnet sie zugleich auch einen neuen

Erfahrungsraum.Als Vermittler zwischen thaumazeinund demMarktplatz hat

der politische Philosoph die Fähigkeit (nicht das Wissen) zu sensibilisieren,

die festgefahrene Ordnung aufzubrechen und sie für eine neue empfänglich

zumachen. Daher sind er und seine Tätigkeit für die politischeMacht gefähr-

lich.

Laut Arendt hat die politische Philosophie in ihrem Verhältnis zum öf-

fentlichen Leben philosophiegeschichtlich zwei Möglichkeiten. »[…] either of

interpreting philosophical experience with categories which owe their origin

to the realm of human affairs, or, on the contrary, of claiming priority for

philosophic experience and judging all politics in its light.«52 Ein dritter, d.i.

der Sokratesʼsche Weg, besteht in der Verbindung dieser Bereiche durch die

bzw. in der Person des Philosophen. So wird das Ringen zwischen Politik und

Philosophie um Geltungshoheit behoben. Durch die Verbindung pluralisiert

der Philosoph auch sich selbst. Er ist nicht nur derjenige, der thaumazein er-

litt bzw. der immer bereit bleibt, »the pathos of wonder«53 zu erleiden, son-

dern ist er im Miteinander auch ein Gleicher unter den anderen,54 jemand

mit eigener doxa. Indem er sein am thaumazein geschultes »who« öffentlich

erscheinen lässt, prägt er das politische Miteinander.

Würde der Philosoph versuchen, den Augenblick des thaumazein verewi-

gen zuwollen – so deutet Arendt Platons Konzept des bios theoretikos55 –würde

er nicht nur dauerhafte Einsamkeit und Isolation erleiden, sondern schließ-

lich auch »the plurality of the human condition within himself«56 zerstören.

Thaumazein ist monologisch. Es ergreift den berührbaren Einzelnen. Es steht

als Ereignis und als Widerfahrnis am Beginn der Philosophie, auch der poli-

tischen Philosophie. Es kann nicht dauerhaft bestehen, weil es verstummen

lässt, aus demMiteinander herauslöst und isoliert. Jedoch kann es sich durch

die Bewahrung der Berührbarkeit immer wieder ereignen. Nicht als Gelehr-

ter oder als Experte ist der Philosoph für das politische Miteinander relevant,

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 145

sondern als einer, der die Berührbarkeit verkörpert und sie immer wieder zu

aktualisieren bereit ist. Er lebt den Mut zur Destabilisierung vor.

4.3 Thaumazein als politisches Ereignis

Thaumazein als Initiationsmoment der politischen Philosophie ist laut Arendt

ein erschütterndes, aufwühlendes und ein zu erleidendes, passivierendes

Sich-Wundern über die Pluralität des menschlichen Miteinanders. Es ist

zwar prototypisch die Erfahrung des Philosophen, potenziell aber ein Wider-

fahrnis das alle, die sich ihm auszusetzen bereit sind, erleben können. Da

thaumazein pluralisiert werden kann – nicht als kollektive Erfahrung, aber als

Erfahrung der vielen – ist es von politischer Bedeutung.

Für die politische Relevanz bzw. Auswirkung dieser ursprünglich philo-

sophischen Erfahrung ist ihr Ereignischarakter ausschlaggebend. Politisches

Handeln ist laut Arendt ereignishaft. Am deutlichsten manifestiert sich dies

in der Revolution. »Events, by definition, are occurences that interrupt rou-

tine processes and routine procedures […].«57 Thaumazein, als erschütternde

Ergriffenheit, ist die ultimative Unterbrechung der alltäglichen Denk- und

Tätigkeitsprozesse. Es fordert das Bestehende heraus. Es bewirkt, dass der

Mensch seine Orientierung verliert, sich als fragendes Wesen (wieder-)ent-

deckt und sich für das Neue öffnet.

»And as soon as the speechless state of wonder translates itself into words,

it will not begin with statements but will formulate in unending variations

what we call the ultimate questions. […] In asking the ultimate, unanswer-

able questions, man establishes himself as a question-asking being.«58

Erleiden und Sich-Aussetzen begreift Arendt nicht als Risiken für das Subjekt,

sondern als Voraussetzung seiner Freiheit, seiner Verbindung zur Welt und

seiner Beziehung zu den Mitmenschen. Menschliche Berührbarkeit und in-

dividuelles Erleiden-Können sind laut Arendt nur für die totalitäre Politik ge-

fährlich, da diese durch (Ver-)Schließung Sicherheit und Stabilität verspricht,

d.h. unmittelbare Antworten, konsistente Ideologie, berechenbare Repetiti-

on. Als erlittene Ereignishaftigkeit und als Einbruch des Neuen prägt thau-

mazein den politischen Raum. Zwar führt es nicht zur konkreten Handlungs-

anleitung für politische Akteure, aber es formt das politische Miteinander

durch den Menschen, der das thaumazein erlitt und mit dieser Erfahrung im

öffentlichen Miteinander erscheint. Derjenige, dem thaumazein widerfahren

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Berührbarkeit als conditio humana

ist, verkörpert diese an sich sprachlose Erfahrung in seinem Handeln, in sei-

ner doxa und in seiner Bereitschaft, sich dem thaumazein immer wieder aus-

zusetzen.

Laut Arendt ist thaumazein eine Erschütterung, die für die politische Phi-

losophie als Entstehungsmoment unentbehrlich ist. Das Erschütternde und

das politische Prinzip der Pluralität bieten eine Erklärung dafür, warum das

Herzstück von Arendts politischem Denken die Revolution ist: Die Revolu-

tion verwirklicht beide Momente am intensivsten. Revolution ist Unterbre-

chung des Bestehenden durch das gemeinsame Handeln der vielen. Sie ist ei-

ne Kraft, die in der Lage ist, das Gegebene herauszufordern und fundamenta-

le Veränderungen zu bewirken. Sie entlarvt die bestehende Ordnung als doxa

und öffnet so denWeg für ein anderes Miteinander. Die Revolutionmacht die

unendliche Potenzialität des Handelns innerweltlich. »[…] revolutions have

been the time-space where action with all its implications was discovered.«59

Weil die Revolution Auftritt des Neuen ist, entfaltet sich die, dem Handeln

inhärente, Natalität in diesem Umbruchsmoment. Auch die Pluralität wird

im revolutionären Handeln konkret. Die Singularität der bestehenden Ord-

nung wird umgeworfen, sodass Raum für die Vielfalt alternativer Formen des

politischen Miteinanders entsteht. Revolution selbst ist Pluralität. Einerseits,

weil sie durch die Vielstimmigkeit der Akteure stattfindet, andererseits weil

sie die Pluralität möglicher politischer Räume offenlegt.

Was bewirkt die erschütternde Erfahrung für das politische Denken jen-

seits der politischen Bühne? Thaumazein entspringt keine wahre Erkenntnis,

es führt nicht zu einem neuen, besseren Wissen oder zu einer politischen

Erleuchtung in Form einer Vision der idealen Gesellschaft. Jedoch wird nach

dem Moment des sprachlosen, isolierten Erleidens die Erfahrung des thau-

mazein ins Denken überführt. Dieses vom thaumazein geprägte Denken ist

kein definierendes, sondern ein fragendes, kein festhaltendes, sondern ein

offenlegendes Erkunden des menschlichen Miteinanders. Aus diesem, durch

das thaumazein erschütterten und destabilisierten Dialog mit sich selbst (der

gleichzeitig die innere Repräsentation der Welt und der Mitmenschen ist),

entsteht die politische Philosophie.

Laut Arendt bezieht sich thaumazein im Kontext der politischen Philoso-

phie auf die Tatsache dermenschlichen Pluralität.Darauf, dass Gott denMen-

schen als Frau und Mann, d.h. als unterschiedlich und nicht identisch, als

plural und nicht singulär erschuf.60 Diese, der Zweigeschlechtlichkeit ent-

stammende, Pluralität aktualisiert und manifestiert sich in jedem Ereignis,

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 147

in dem Vielfalt, Heterogenität und die Abweichung vom Gegebenen erfahr-

bar werden.

Thaumazein als Widerfahrnis verunsichert das Wissen und verwandelt es

in eine fragende Haltung. Der politische Philosoph, der seine Einsichten und

sein Denken dem thaumazein immer wieder aussetzt, wird folglich keinen

Gesellschaftsentwurf erarbeiten, keine ideale Macht- oder Gesellschaftsform

vorschlagen. Er gründet nicht, sondern weist lediglich auf die Abgründigkeit

des Gründungsmoments hin.61 Seine Theorie ist fragmentarisch, punktuelle

Reflexionen nach erneutem thaumazein. Arendt lässt strukturelle Fragen, die

sich im konkreten politischen Zusammenleben unvermeidbar stellen, unbe-

antwortet. Sie schwärmt zwar vom Räte-System, beantwortet aber nicht, wie

diese revolutionäre Selbstverwaltungsform langfristig erhalten werden kann,

ohne die ihr intrinsische Freiheit undVeränderungskraft zu verlieren.62Wenn

das politische Denken thaumazein integrieren bzw. immer wieder aktualisie-

ren soll, dann sind die Etablierung eines geschlossenen Denksystems und ei-

ne endgültige Deutung des Bestehenden ausgeschlossen.Thaumazein zerstört

und öffnet das Bestehende. Laut Arendt ist eine mit Freiheit vereinbare Sta-

bilität nur dannmöglich, wenn Destabilisierung, Offenheit und Veränderbar-

keit grundsätzliche Bestandteile politischen Denkens und Handelns bleiben,

auch nach der (Neu-)Konstitution.

Bezogen auf das politische Denken bedeutet thaumazein nicht nur, dass

feste Kategorien, Interpretationsweisen und etabliertes Wissen immer aufs

Neue destabilisiert werden, sondern auch, dass das Denken des politischen

Philosophen, sein Gespräch mit sich selbst, von der Welt immer wieder in-

spiriert wird.

Thaumazein bedeutet, dass am Anfang der politischen Philosophie nicht

Wissen oder Erkenntnis stehen, sondern Orientierungsverlust, Verunsiche-

rung und Passivität. Diese Erfahrung hat Auswirkungen auf die Form, in

der sich das politische Denken bzw. die politische Philosophie artikulieren.

Arendt selbst bezeichnet ihre ›Methode‹ in einer Vorlesung im Jahr 1960 als

»my old-fashioned storytelling«63. Was einem zustößt, würde die theoreti-

schenGedankengänge auslösen, behauptet Arendt. »[…] I have always believed

that, no matter how abstract our theories may sound or how consistent our

arguments may appear, there are incidents and stories behind them which

[…] contain as in a nutshell the full meaning of whatever we have to say.«64

Die »incidents« sind demnach nicht nur Auslöser des Denkprozesses, son-

dern beinhalten in Form von Geschichten auch die Bedeutung, den Sinn des-

sen, was der politische Philosoph zu sagen hat. Die philosophischen Gedan-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Berührbarkeit als conditio humana

kengänge führen zwar vom beginnenden Ereignis weg, müssen dieses aber

durchgehend bewahren, sonst verliert sich das Denken in einer für die inner-

weltliche politische Realität irrelevanten Sphäre. »Thought itself […] arises out

of the actuality of incidents, and incidents of living experience must remain

the guideposts by which it takes its bearing […].«65 Storytelling ist somit keine

Methodologie und liefert keine Antwort auf die wissenschaftliche Frage, wie

sich schöne Literatur und politische Philosophie zueinander verhalten.66 Sto-

rytelling ist die organische Ausdrucksform eines philosophischen Denkens,

das seinen Ursprung im thaumazein hat und dem Morgenstern »Keine Theo-

rien! Vergessen Sie alle Theorien!«67 folgt. Die Erzählung bleibt mit dem Er-

eignis verbunden und ist die öffentliche Artikulationsform eines von Ergrif-

fenheit und Erschütterung initiierten Denkens.68 Liegt der Ursprung der po-

litischen Philosophie in der Erfahrung69 von thaumazein, kann der politische

Philosoph nur als storyteller auftreten.

Storytelling ist weder die genaueWiedergabe von Fakten nochWissensak-

kumulation. Es ist die mitteilbare Bedeutung bzw. der Sinn des Ereignisses.

Das Ereignis selbst offenbart »for a fleeting second«70 etwas, was in den au-

tomatischen und repetitiven Abläufen des alltäglichen Lebens und Denkens

nicht wahrnehmbar ist. Das Ereignis erhellt. In dieser illuminierenden, auf-

blitzenden und unterbrechenden Hinsicht ist thaumazein selbst ein Ereignis.

Vor diesem Hintergrund zeichnet sich in Arendts politischem Denken ei-

ne fraktale Struktur ab, eine Selbstähnlichkeit des großen Ganzen und seinen

kleinsten Ausformulierungen.71 Natalität ist das Phänomen, dessen Struktur

andere zentrale Elemente des Arendt’schen Denkens bestimmt. Das radikal

Neue, Unterbrechende und Unerwartete der Gebürtigkeit findet sich im thau-

mazein, im Denken, im Handeln und in der Revolution genauso wie in der

Bewältigung der unbeabsichtigten Konsequenzen in Form von Vergeben und

Versprechen. Geboren zu werden ist eine Bewegung aus der Unsichtbarkeit

hin zu einem physisch wahrnehmbaren Körper. Eine solches Sichtbarwerden

lässt sich auch in Arendts Werken wiederfinden, die verschüttete Fragmente

aufdecken und diese in ein innerweltliches Miteinander einfügen. Natalität

ist Ereignishaftigkeit schlechthin. Diese Grundstruktur wiederholt und arti-

kuliert sich in allen politisch relevanten Phänomenen, die Arendt themati-

siert.

Laut Arendt verlangt das Ereignis vom Denken keine Systematisierung,

keine wissenschaftliche Analyse, sondern Verstehen. Dieses Verstehen richtet

sich nicht auf die Etablierung neuen Wissens oder neuer Erkenntnisse, son-

dern auf Sinn- und Bedeutungsproduktion. Das Verstehen trägt das Ereignis

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 149

in das öffentliche Miteinander hinüber, wie der Philosoph die thaumatische

Erfahrung auf den Marktplatz. Diese Transformation und Translation sind

unentbehrlich, will sich der Menschmit denWiderfahrnissen des Lebens ver-

söhnen. »The result of understanding is meaning, which we originate in the

very process of living insofar as we try to reconcile ourselves to what we do

and what we suffer.«72 Eine solche Versöhnung ist keine individuelle Angele-

genheit, sondern weltstiftend. Alles, was nicht verstanden und ertragen wird,

kann kein Teil der Welt werden und führt früher oder später zur Zerstörung

der Wirklichkeit, des gemeinsamen politischen Raumes.

Verstehen ist nicht Vergeben,73 aber doch Versöhnung damit, was einem

in der Welt zugestoßen ist. Indem durch das Verstehen den Ereignissen ei-

ne Bedeutung zukommt, finden sie ihren Platz im Bezugsgewebe menschli-

cher Angelegenheiten, sie werden integriert und zum Teil der gemeinsamen

Wirklichkeit. Arendt setzt Verstehen und Urteilen miteinander beinahe gle-

ich, weil beides subsumiert und summiert: »[…] understanding [is so] closely

related to and inter-related with judging that one must describe both as the

subsumption (of something particular under a universal rule) […].«74 Weil

das Verstehen die Ereignisse in das Miteinander einfügt, ist es der Konter-

part des Handelns – »[…] understanding becomes the other side of action«75

– und die Tätigkeit, die die Natalität des Handelns in die Welt integriert.

Durch das Handeln erscheint das Ereignishafte für einen Augenblick in die-

ser Welt. Durch das Verstehen wird es zum permanenten Teil der geteilten

Wirklichkeit. Das Erschütternde findet seinen Ort im Miteinander durch das

sinnproduzierende Verstehen.76

Das verstehende Herz, um das König Salomo in seinem Gebet77 Jahve bat,

ist in Arendts Lesart der symbolische Ort des Verstehens selbst, weil es das

Organ des Ertragen- und Erleiden-Könnens ist. »[…] only an »understanding

heart«, and not mere reflection or mere feeling, makes it bearable for us to

live with other people, strangers forever, in the same world […].«78 Das Herz,

das die Ereignisse erleiden und deshalb verstehen kann, ist für Arendt gleich-

zeitig auch der symbolische Ort der Imagination. Ausschlaggebend ist, dass

sich Arendt an dieser Stelle nicht auf Kant und die Einbildungskraft bezieht,

sondern »imagination« im alltagssprachlichen Sinne als Sich-Vorstellen, Sich-

Ausmalen versteht. Eine solche Imagination ist die Bedingung von Klarsicht

und Verstehen.Um zu verdeutlichen,was siemeint, zitiert Arendt nicht Kant,

sondern den Dichter Wordsworth: »[…] imagination, as Wordswoth said, ›is

but another name for … clearest insight, amplitude of mind,/And Reason in

her most exalted mood‹.«79

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Berührbarkeit als conditio humana

Im Verstehensprozess kommt der Imagination die Rolle zu, die angemes-

sene Distanz, aus der das Verstehen möglich ist, zwischen dem Urteilenden

und dem Ereignis zu erschaffen. Das Erleiden des Ereignisses, ob als Han-

deln oder als thaumazein, lässt keinen Raum zwischen dem Menschen und

der Welt zu. Dass Erleiden- Können für das politische Zusammensein ele-

mentar ist, lässt sich Arendts Kritik an der fehlenden Tiefe des amerikani-

schen Gründungsaktes entnehmen. Wenn das Erlittene jedoch nicht artiku-

liert, nicht in eine öffentlich vernehmbare Erscheinung transformiert wird,

bleibt es politisch bedeutungslos. Diesen Artikulationsprozess unterstützt die

Einbildungskraft, indem sie es einem ermöglicht, klar zu sehen, was einen

umgibt. »Imagination alone enables us to see things in their proper perspec-

tive […] distancing of some things and bridging the abysses to others is part

of the dialogue of understanding […].«80

4.4 Berührbarkeit der politischen Philosophin Hannah Arendt

Dass eine solche Distanzierung durch die Imagination nicht mit Neutralisie-

rung gleichzusetzen ist, legen Texte nahe, die Arendt über zeitgenössische

Ereignisse verfasste. Aus ihrer Formulierung und aus ihrer Argumentation

spricht eine leidenschaftliche Involviertheit, obwohl sie die konkreten Ereig-

nisse aus der Distanz beobachtete. Ihre Schlussfolgerungen (in Form von Be-

griffen oder politischen Urteilen) gehen aus ihrer Wahrnehmung dieser Er-

eignisse hervor und aus einer leidenschaftlichen Verbindung mit der Welt.

Diese Ergriffenheit und das damit verbundene pathische Involviertsein be-

einflussen Arendts Werke sowohl auf der inhaltlichen als auch auf der forma-

len Ebene.

Ein besonders eindrückliches Beispiel dafür ist der Aufschlag ihres Essays

Die ungarische Revolution, der es wegen seiner Anschaulichkeit Wert ist, länger

zitiert zu werden:

»Fast zwei Jahre sind vergangen, seit die Flammen der Ungarischen Revolu-

tion in zwölf langen Tagen den enormen Raum erhellten, den eine der tota-

litären Diktaturen seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges beherrscht. Dies

Ereignis kann nicht an Sieg oder Niederlage gemessen werden, seine Grö-

ße beruht und ist gesichert in der Tragödie, die sich in ihm entfaltete. Noch

sehen wir den schwarzen Zug schweigender Frauen, der durch die Straßen

des bereits von den Russen besetzten Budapest schritt, um in großer Öffent-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 151

lichkeit den Toten der Revolution die letzte Ehre zu erweisen. Dies war die

letzte politische Geste des Freiheitskampfes, und es war offenbar der letzte

Akt eines tragischen Geschehens, wie wir es in solch einfacher Eindringlich-

keit kaum aus der neueren Geschichte kennen. Danach vertrieb der Terror

in wenigen Wochen und Monaten wieder alle in die Dunkelheit ihrer Häu-

ser, in denen nicht Geborgenheit waltet, sondern die immer gegenwärtige

Angst herrscht. Und doch hatte das besiegte und terrorisierte Volk ein Jahr

nach der Niederlage noch Kraft genug, umwenigstens für den Jahrestag der

Niederlage sich aus der Dunkelheit herauszuwagen und zu bekunden, daß

in den Häusern neben der Angst auch die Erinnerung umgeht, jenes An-

denkennämlich, das alleinGehandeltes dauerhaftmachenund ihmschließ-

lich seinenPlatz in derGeschichte sichern kann. AmerstenTodestagder Frei-

heit blieb das ganze Volk einmütig und in voller Spontaneität allen Vergnü-

gungsstätten, den Theatern und Kinos, den Cafés und Restaurants fern, und

es schickte seine Kinder mit kleinen Kerzen in die Schule, die sie in die Tin-

tenfässer der Klassenpulte steckten. Daß dem Ereignis der Revolution die

Größe eignete, die für Geschichtlichkeit unerläßlich ist, war damit erwiesen.

Nun mag es nur noch an uns liegen, ob wir die Kraft des Gedächtnisses und

des Nachdenkens aufbringen können, durch die das geschichtlich Ereignete

in der Geschichte gehalten werden muß.«81

Der Auftakt des Essays ist eindringlich und lässt auf den kommenden Seiten

eher eine literarische Bearbeitung als die wissenschaftliche Analyse der sich

im Herbst 1956 ereigneten ungarischen Revolution vermuten. Doch präsen-

tiert der Essay, in Abgrenzung zur imperialistischen Kolonialgeschichte, eine

Theorie des kontinentalen Imperialismus. Dieser wurde laut Arendt für die

wissenschaftliche Analyse sowohl als Begriff als auch als politisches Phäno-

men erst durch den ungarischen Aufstand etabliert. Arendt behauptet, dass

die politische Erkenntnis, dass das sowjetische System eine kontinentale Va-

riation des kolonialisierenden Imperialismus sei, überhaupt erst durch die

ungarische Revolution inspiriert war.

Arendt war von dem historischen Ereignis der ungarischen Revolution

weitestgehend ergriffen und sah in ihr die Verwirklichung bzw. die realpoli-

tische Entsprechung ihrer theoretischen Überlegungen über Freiheit und po-

litisches Handeln. Der Preis dafür ist jedoch eine Verkürzung faktischer Ge-

schehnisse. Um die Entsprechung von Theorie und Ereignis nicht zu stören,

lässt Arendt stellenweise Fakten weg oder verkleinert ihre Bedeutsamkeit. So

lässt sie die Tatsache, dass sich nicht nur politische, sondern auch ökonomi-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Berührbarkeit als conditio humana

sche Räte bildeten (als Selbstverwaltung- und Selbstorganisationseinheiten

der Arbeiter in Fabriken) außer Acht, da nach ihrer Auffassung Freiheit, die

durch die Rätestruktur ermöglicht wird, nur im Politischen, aber nicht im

Wirtschaftlichen denkbar ist. Darüber hinaus beschreibt Arendt die Revolu-

tionäre als friedlich und gewaltfrei, Unterdrückung und militärische Aktio-

nen stellt sie nur bei den Sowjets fest. Diese Darstellung entspricht jedoch

nicht den historischen Fakten. Die Aufständischen übten Gewalttaten aus.

Quellen berichten von Lynchjustiz in der ländlichen Region und von anderen

Angriffen auf regierungsnahe Personen, auf Einrichtungen und auf ethnische

Minderheiten.82

Eine Erklärung für Arendts Ungenauigkeit kann die Quellenlage sein, die

zum Zeitpunkt der Entstehung des Textes nur begrenzt war. Doch erkennt

man im Duktus des Essays eine vertraute Arendt’sche Tendenz. Historische

Fakten, persönliche Meinungen und die Kontextualisierung der Ereignisse

ordnet Arendt so an, dass sie eine Eindeutigkeit erzeugen. Eine solche Zuspit-

zung entwirft zwar nicht den Idealfall, den jede politische Handlung nachah-

men sollte, doch soll sie Essenzielles und Existenzielles über das Wesen des

Politischen (wie es Arendt bestimmt) eindrücklich mitteilen. Sie wirkt daher

fieberhaft und ist mit jener Erregung, welche die Ereignisse auslösten, tief

verbunden. Das pathische Moment dient demDenken nicht nur als Inspirati-

onsquelle, sondern wird in der Darstellung aufbewahrt und sogar wiederholt.

Arendt begründet die Art ihrer politischen Reflexion in diesem Essay mit

einer verallgemeinerndenThese darüber, wie wahrhafte theoretische Einsicht

zu gewinnen ist. Dafür führt sie den Begriff des kontinentalen Imperialismus

durch die Berufung auf zwei Radioansagen während der Revolutionstage ein.

Der Sprecher des SendersKossuth soll in der letzten Sendung vor derNiederla-

ge der Revolution behauptet haben, dass »der Moskauer Imperialismus keine

Grenzen«83 kenne. Eine weitere Radioansage im Revolutionssender Rajk ver-

kündete, dass »eines der Ziele der Ungarischen Revolution gewesen sei, der

Welt ›ein klares Bild von der brutalen russischen Kolonialherrschaft zu prä-

sentieren‹.«84 Diese Aussagen über den »Moskauer Imperialismus« und über

»russische Kolonialherrschaft« aufgreifend, plädiert Arendt dafür, die sowje-

tische totale Herrschaft als neue Form von Imperialismus zu bewerten und als

solche zu analysieren. Für diesen begriffstheoretischen Vorschlag gibt sie kei-

ne weiteren Gründe an. Sie nimmt die Aussagen der politischen Akteure als

Erkenntnisquelle für das wissenschaftliche (Nach-)Denken. Dass diese Aus-

sagen im Eifer des Gefechts getroffen wurden, schmälert laut Arendt ihren

theoretischen Wert nicht, sogar im Gegenteil:

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 153

»Was diejenigen, die in Freiheit handeln und für Freiheit kämpfen, sagen,

hatmehr Gewicht und findet, somöchtenwir hoffen, ein ernsteres Gehör als

alle theoretischen Betrachtungen, gerade weil diese Worte im Zuge und in

der Erregungdes Ereignisses selbst gesprochenwerden.Denneine solche Er-

regung ist nicht hysterisch und stumpft den Geist nicht ab, vielmehr schärft

und erweitert sie den Verstand, wie sie die physische Leistungsfähigkeit und

die Intensität der Sinne steigert und die Kraft des Herzens stärkt. Wenn die,

welche kämpften, aus der Intensität des Kampfes heraus meinten, daß sie

gegen einen Imperialismus kämpften, so muß die politische Wissenschaft

das akzeptieren […].«85

Arendt erkennt nicht nur die revolutionäre Aufregung der Freiheitskämpfer

als verständliche Begleiterscheinung ihres Handelns an, sondern sieht in die-

ser Erregung einen besonderen Zugang zur Erkenntnis, der auf anderen We-

gen nicht zu erreichen gewesen wäre. Laut Arendt erweiterte die situations-

spezifische Erregung das Denkvermögen der Revolutionäre, so wie das Auf-

gebrachtsein die physische Leistung steigert. Die Erregung motivierte nicht

nur das Handeln der Freiheitskämpfer, sondern erweiterte auch ihr Denkver-

mögen. Einen solchen Erkenntnisgewinn fordert Arendt von der politischen

Wissenschaft selbst.86 Erkenntnis, hier verstanden als Situationswissen mit

allgemeiner Gültigkeit, kann nicht aus einer theoretischen Haltung heraus

entwickelt werden. Arendt plädiert für einen leidenschaftlichen Nachvollzug

politischer Ereignisse, damit aus dem Partikularen generalisierbare Bedeu-

tung gewonnen werden kann.

Berührbarkeit bedingt solches theoretische Wissen in zweifacher Hin-

sicht. Erstens entsteht die Erkenntnis in der Situation der Betroffenheit er-

eignishaft. Die Revolutionäre sind berührte, ergriffene Akteure schlechthin.

Zweitens gelingt dem politischen Denken die Analyse und das sinnvolle Ver-

stehen des Geschehenen laut Arendt nur dann, wenn sich der politische Phi-

losoph in seinem Denkprozess von der Erregung und den Erkenntnissen der

Freiheitskämpfer berühren lässt. Dafür scheint Arendt selbst in ihrem Essay

die pathische Involviertheit mitzuvollziehen. Für so ein performatives Den-

ken muss sie sich aber vorstellen können, wie diese initiale Ergriffenheit sich

anfühlen musste. Sie muss durch die Einbildungskraft den Standpunkt ein-

nehmen, von dem die Freiheitskämpfer die Welt erfahren und wahrgenom-

men haben. Dass ein solcher Perspektivenwechsel in Berufung auf pathische

Erfahrungen der anderen tiefst problematisch ist, möchte ich durch Arendts

kontroverse Schrift Reflections on Little Rock zeigen.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Berührbarkeit als conditio humana

4.5 Pluralität Fühlen

Neben Arendts Bericht über den Jerusalemer Eichmann-Prozess87 ist ihr

1958 in der Zeitschrift Dissent veröffentlichter Essay ihre meistdiskutierte

Schrift.88 In dieser bezieht Arendt Stellung zu den sogenannten Brown

I (1954) und Brown II (1955) Beschlüssen des Supreme Court, welche die

Segregation der Schulen in den US-Südstaaten endgültig beenden sollten.

Die Entscheidung des Obersten Gerichtshofs lehnt Arendt ab und bewertet

sie als falsch.

Als die neue Gesetzgebung durch die Aufnahme schwarzer Schüler und

Schülerinnen in weiße Schulen im Jahr 1957 erstmalig durchgesetzt werden

sollte, verursachte das politischenWiderstand u.a. durch den Gouverneur Or-

val Faubus und den Senator Harry F. Byrd. Ersterer bestellte die Nationalgar-

de nach Little Rock, um die neuen Schülerinnen und Schüler im Betreten der

Schule zu verhindern. Letzterer beschloss, alle staatlichen Schulen im Bun-

desstaat Virginia lieber ganz schließen zu lassen, anstatt diese für die In-

tegration zu öffnen. Über den politischen Widerstand hinaus traten auch le-

bensbedrohliche Situationen für die betroffenen Kinder auf. Zwei Fotografien

wurden im September 1957 weltbekannt. Auf der einen ist Elisabeth Eckfort

vor dem Central High School in Little Rock (Arkansas) zu sehen, umgeben

einerseits von Nationalgardisten, die ihren Eintritt verhindern sollten und

andererseits von einem wütenden weißen Mob. Auf der zweiten Fotografie

sind Dorothy Counts und Dr. Edwin Thompkins in Charlotte (North Caroli-

na) abgelichtet, wie sie ebenso von einem weißen Mob umgeben zur Harding

High School laufen.89 Arendt kannte diese Fotografien, die am 5. September

1957 inTheNewYork Times auf der Titelseite abgedruckt wurden. Ihre Reflexion

über Little Rock entzündete sich an diesen Bildern. Dabei begang sie bereits

bei der Titelgabe ihrer Meinungsschrift einen Fehler: Jenes Foto, das sie in

ihrem Essay beschreibt, zeigt nicht Elisabeth Eckfort in Little Rock, sondern

Dorothy Counts (begleitet von einem Familienfreund) in Charlotte. Kathryn

T. Gines interpretiert diese Verwechselung als erstes Anzeichen von Arendts

rassistisch motivierter Ignoranz. Dass sich Arendt gegenüber Details gene-

rell etwas ignorant verhielt, dürfte keine Überraschung sein.90 Von einem

rassistischen Unterton zeugt viel mehr Arendts paternalistische Belehrung

der NAACP (National Association for the Advancement of Colored People),

die sich laut Arendt nicht für die Desegregation der Schulen, sondern für die

Legalisierung von ethnisch gemischten Ehen hätte einsetzen sollen. Darüber

hinaus wirft Arendt schwarzen Eltern vor, ihre Kinder in der Hoffnung auf

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 155

sozialen Aufstieg egoistisch ausnutzen.91 Diese Passagen in Reflections…sind

nicht die einzigen in Arendts Werk, in denen sie sich über schwarze US-

Bürger und ihre Belange abschätzig äußert.92 In der Sekundärliteratur findet

die Bewertung von Reflections… tendenziell auf drei Weisen statt: (1) Arendts

Fehleinschätzung resultiere aus ihrer kategorischen Trennung zwischen dem

Privaten, dem Gesellschaftlichen und dem Politischen, (2) Arendts Denken sei

rassistisch, (3) da Arendt europäische Einwanderin war, sei ihr die Situation

schwarzer Menschen in den USA nicht vertraut genug gewesen, sie hätte das

eigentliche Problem nicht verstanden und deshalb die falschen Schlüsse ge-

zogen.93

Eine andere Interpretationsebene eröffnet sich, wennman nicht nach den

inhaltlichen Behauptungen von Arendts Essay fragt, sondern danach, wie sie

zu ihren Aussagen kam. Eine solche Fragestellung führt ins Herz von Arendts

von Kant inspirierten Gedanken über jene erweiterte Denkungsart, die die

Praxis politischer Urteilsfindung ist.94 Eine solche Urteilsfindung besteht dar-

in, sich die Positionen der anderen vorzustellen und abzuwiegen, die Situa-

tion von deren Standpunkt her zu betrachten, schließlich als Summe dieser

unterschiedlichen Blickwinkel zu einer validen Beurteilung der Lage zu kom-

men. Ich möchte dafür argumentieren, dass Arendts Urteilsfindung miss-

lang, weil in diese ihre persönlichen Leidenschaften involviert waren.95 Für

diese Interpretation muss die Nachgeschichte von Reflections… stärker von ei-

nem analytischen Blick untersucht werden.

Arendts Essay erschien nicht, wie geplant, im Laufe des Jahres 1957 in der

Zeitschrift Commentary, sondern erst in der Winterausgabe 1959 des Journals

Dissent.96 Reflections on Little Rock geht eine Anmerkung der Herausgeber vor-

aus, in der sie sich vom Inhalt des Aufsatzes abgrenzen, sich gleichzeitig aber

zum Glauben an Meinungsfreiheit bekennen. Da es zu diesem Zeitpunkt der

Veröffentlichung schon sämtliche Spekulationen und Gerüchte über den In-

halt des Textes gab, stellte Arendt ihren Gedanken Preliminary Remarks vor, in

denen sie den Leser darum bittet, sie fraglos als Unterstützerin jeglicherMin-

derheiten zu betrachten, denn als Jüdin sei sie selbst Mitglied einer solcher

Gruppe.97

Die Entscheidung des Supreme Court, die Desegregation der Schulen ge-

setzlich zu erzwingen, lehnt Arendt in ihrem Essay wesentlich aus drei Grün-

den ab. Erstens ist sie der Meinung, die Schulproblematik sei keine Priorität

und bewertet die Kriminalisierung von Mischehen als das eigentliche recht-

liche Problem.98 Zweitens argumentiert Arendt dafür, die Schulen nicht zur

Bühne politischer Handlungen zu machen. Schulen gehören in Arendts Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Berührbarkeit als conditio humana

fassung in den Bereich des Gesellschaftlichen und zum Teil in den Bereich

des Privaten. Denn es sollte ausschließlich die Entscheidung der Eltern sein,

in welche Gesellschaft sie ihre Kinder täglich schicken. Als dem Gesellschaft-

lichen zugehörig ist in den Schulen das Prinzip der Diskriminierung zulässig

– Gleichheit, so Arendt, gäbe es nur im politischen Raum, soziale Gruppen-

strukturen beruhten immer auf Ausschluss.99 Drittens sieht Arendt durch den

Beschluss des Obersten Gerichtshofs die Selbstständigkeit der Bundesstaaten

gefährdet und sogar beschnitten, was sie als immenses politisches Problem

bewertet.100 Sie schlussfolgert:

»Hence it seems highly questionable whether it was wise to begin enforce-

ment of civil rights in a domain where no basic human and no basic political

right is at stake, and where other rights – social and private – whose protec-

tion is no less vital, can so easily be hurt.«101

Dissent veröffentlichte Arendts Gedanken, noch in der selben Ausgabe, zu-

sammen mit zwei kritischen Antworten. Eine vom Politikwissenschafter Da-

vid Spitz und eine vom Soziologen Melvin Tumin.102 Spitzs Replik geht auf

Arendts Punkte systematisch ein und falsifiziert einen nach dem anderen.

Sein Kernargument ist, dass gleiche Chance auf gute Ausbildung die Voraus-

setzung gleicher Möglichkeiten im Erwachsenenleben sei und dass es keinen

Bereich des Gesellschaftlichen gäbe, wie er von Arendt definiert wird. »The

political and the private are not distinct and separate entities; nor do they

exist apart from society; they are intrinsically and inextricably a part of socie-

ty.«103 Tumins Antwort ist bissig. Sein Aufschlag: »At first one thinks, this is a

horrible joke.«104 Er bezeichnet Teile von Arendts Argumentation als »meta-

physical mumbo jumbo«105 und weist darauf hin, dass jene naturgegebenen

Unterschiede, die laut Arendt berechtigte Weise den gesellschaftlichen Be-

reich ordnen würden, eben die sind, an denen sich rassistische Gesinnung

entzündet.

»Which differences? As some Southern Whites view the matter, the ineradi-

cable differences are in character, intelligence, morality, ambition, respon-

sibility, passion etc. Moreover, these are tied to the same genes which give

the stereotypalNegro his kinky hair, pitch black skin, doliocephalic skull, and

everted lips.«106

Er schlägt Arendt vor,Mitgliedern der NAACP Kurse im Rahmen von Erwach-

senenbildung anzubieten. In diesen könnte ihnen Arendt beibringen, warum

sie sich nicht für gleiche Bedingungen in der Bildung, sondern für die Legali-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 157

sierung von Mischehen engagieren sollten. »That would really be a masterful

piece of adult education.«107 Der Kern von Tumins Kritik ist, dass Arendt die

Rechte von weißen Eltern so sehr schützen will, dass sie die Ungerechtigkeit,

die schwarze Eltern und Kinder täglich erleiden müssen, ganz aus dem Blick

verliert. In seiner bitteren Replik bezeichnet er Arendt ab der vierten Seite

nur noch als »Miss A.«108. Tumins Antwort endet – trotz aller Ironie und al-

lem Sarkasmus – in spürbarer Enttäuschung.

Beide Kritiker listeten valide Einwände auf, auf die Arendt dieMöglichkeit

erhielt, in der nächsten Dissent-Ausgabe zu antworten.109 Hannah Arendt, die

Verfechterin pluralistischer Weltstiftung und des öffentlichen Meinungsaus-

tausches, beginnt ihre Antwort mit der Disqualifizierung beider Repliken.

»Of my two opponents, Mr. Tumin has put himself outside the scope of dis-

cussion and discourse through the tone he adopted in his rebuttel.Mr Spitz’s

argument, on the contrary, would deserve a point-by-point analysis if it con-

stituted a refutation of my points. Unfortunately, despite his fairness and

the consistency of his own position, Mr. Spitz has misunderstood and mis-

constructed my argument to such an extent that I would have to quote and

requote fromour articles sentence after sentence, not to answer his rebuttal,

but only in order to correct the misunderstandings upon which this rebuttal

was based. […] I therefore prefer to takemy cue from the simple fact that my

article was not understood in the terms I wrote it, and I shall try to repeat its

essential points on a different, less theoretical level.«110

Diese Wiederholung auf einem für alle verständlichen, »less theoretical le-

vel« erfolgt durch drei Fragestellungen. Die dritte Frage, die Arendt in ihrer

kurzen Antwort stellt, richtet sich auf den Unterschied zwischen einer ameri-

kanischen Lebensweise im Allgemeinen und der spezifischen Lebensweise in

den Südstaaten. Die ausschlaggebende Differenz sieht Arendt zum wieder-

holten Mal in der Kriminalisierung von Mischehen, die vom Supreme Court

erst 1967 aufgehoben wurde.111

Ich möchte vorschlagen, die anderen zwei Fragen in ihrer Formulierung

und ihrer Implikationen wortwörtlich zu nehmen, weil sie m.E. aufschluss-

reich sind in der Hinsicht, wie eine emotionale Wahrnehmung das Denken

im Allgemeinen und auch im Besonderen, als politische Urteilsfindung, be-

einflusst.

Die zwei weiteren Fragen, die sich Arendt beim Verfassen von Reflections…

stellte, lauten: »[W]hat would I do if I were a Negro mother?«112 bzw. »[W]hat

would I do if I were a white mother in the South?«113 Beide Fragen, von de-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Berührbarkeit als conditio humana

nenArendt behauptet, ihre Argumentation geprägt und ihre Schlussfolgerung

bestimmt zu haben, beantwortet sie mit der selben Konstruktion. »If I were

a Negro mother in the South, I would feel […]«, im Fall der weißen Mutter

ebenso »[…] I would feel«114. Wie sich Arendt an Stelle dieser Mütter fühlen

würde, nennt sie als Begründung ihres theoretischen Fazits insgesamt vier-

mal (dreimal im Fall der schwarzen, nur einmal im Fall der weißen Mutter)

auf den zwei Seiten, die sie diesen imaginären Müttern und ihren Empfin-

dungen widmet.

Zwei Schritte finden gleichzeitig statt. Erstens versetzt sich Arendt in die

Lage von anderen, zweitens befragt sie ihre eigenen Gefühle in dieser sich

vorgestellten Situation. Weder fragt sie sich, wie sich diese Mütter in den

Südstaaten fühlen, noch fragt sie, wie sie ihre eigene Situation beschreiben

würden. Auch fragt Arendt bei den Müttern selbst nicht nach, wie es ihnen

erging. Die Argumentation, die sie vorlegt, entspringt einem durchaus mo-

nologischen Prozess, über den Arendt gleichzeitig behauptet, er sei pluralis-

tisch, oder mindestens pluralisierend, da er andere Gefühle miteinbezogen

habe. Diese Gefühle scheinen aber nur soweit andere zu sein, dass sie nicht

identisch sind mit der emotionalen Lage der Autorin, die im Augenblick am

Schreibtisch sitz und einen Text verfasst.

Diese Gefühle sind nicht die tatsächlichen Gefühle der anderen. An die-

sem Punkt liegt Arendt m.E. richtig. Es ist nicht möglich, sich vorzustellen,

wie sich andere fühlen.Behauptetman trotzdem, zuwissen,was andere emp-

finden (müssten), führt das unweigerlich zu ihrer Bevormundung. Arendt be-

steht daher darauf, dass die Praxis der erweiterten Denkungsart keine Übung

in Empathie bzw. imEinfühlungsvermögen ist.115 Sondern einWechsel des ei-

genen Standpunktes, der allerdings eine emotionale-affektive Ebene umfasst.

Das verdeutlicht sie auch in einer unveröffentlichten Vorlesungsnotiz:

»Suppose I look at a specific slum dwelling and I perceive in this particular

building the general notion which it does not exhibit directly, the notion of

poverty and misery. I arrive at this notion by representing to myself how I

would feel if I had to live there […] The judgment I shall come up with will

by no means necessarily be the same as that of the inhabitants, whom time

and hopelessness may have dulled to the outrage of their condition […] Fur-

thermore, while I take into account others when judging, this does notmean

that I conform in my judgment to those of others, I still speak with my own

voice and I do not count noses in order to arrive at what I think is right. But

my judgment is no longer subjective either.«116

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 159

Das heißt aber in letzter Konsequenz, dass repräsentatives Denken nicht die

Perspektiven von anderen mit in die Urteilsfindung einbezieht, sondern sich

nur emotionale Erfahrungen in unterschiedlichen Situationen vorstellt, die

alle in der Person des Urteilenden zusammenlaufen. Hier kommt nicht nur

zum Vorschein, dass Arendt keine Vorstellung davon hatte, wie unterschied-

liche soziale Umstände und Prägungen die Wahrnehmung beeinflussen.117

Sondern auch, dass eine so konzipierte »enlarged mentality« in Wirklichkeit

nur die eigenen Annahmen reproduziert, sie aber nicht erweitert oder auch

nur herausfordert.118 So erscheint es zutiefst problematisch, dass Arendt die

emotionale Intensität der ungarischen Revolutionären in ihrem Essay mit-

vollzieht und sogar als erkenntnisermöglichend bewertet, während sie die

Verzweiflung von Slumeinwohnern ausblendet. Die Urteilsfindung scheitert

offensichtlich nicht an den angesetzten theoretischen Kategorien, sondern an

jenem emotionalen Gehalt, welcher der Situationen zugeschriebenen wird.

Die ungarische Revolution bereinigt Arendt von den störenden Faktoren –wie

der ökonomisch motivierte Aufruhr in den Fabriken oder die Verfolgung von

jüdischen Minderheiten in der ländlichen Region –, um die Integrität revolu-

tionärer Leidenschaften auszustellen und sie für die politische Wissenschaft

als zwingende Erkenntnisquellen zu bezeichnen. Dagegen delegitimiert sie

das Aufbegehren schwarzer Bürger nach guter Bildung und weist jegliche Ar-

gumente, die verständlich machen wollen, wie unabdingbar gleiche Bildung

für die Freiheit im Miteinander ist, zurück.

Eine weitere bemerkenswerte Facette in Arendts Argumentation ist, dass

sie sich in der Position der schwarzen Mutter Sorge um die Sicherheit des

Kindes und um die eigene Integrität (nicht vom Staat zum ›social climbing‹

gezwungen zu werden) vorstellt. In der Position der weißen Mutter dagegen

imaginiert sie Empörung darüber, als Staatsbürgerin nicht nach ihrem Ein-

verständnis gefragt geworden zu sein, in welcher Gesellschaft sie ihr Kind in

der Schule wissen wollte.

Eine späte Wendung in der Nachgeschichte von Reflections… verdeutlicht

die emotionale Ebene der politischen Urteilsfindung noch einmal. In einem

Interview im Jahr 1965 äußerte sich Ralph Ellison erneut zu Arendts Reflec-

tions… und sagte, Arendt hätte nicht verstanden, dass integrierte Schulen eine

Art Initiationsprozess für schwarze Kinder sind. Der rassistische Hass, mit

dem sie in der Schule täglich konfrontiert werden, sollte ihnen beibringen,

wie sie mit demselben Phänomen und der systematischen Unterdrückung in

der Erwachsenengesellschaft umgehen sollten.119 Arendt las dieses Interview

und schrieb am 29. Juli 1965 an Ellison einen persönlichen Brief.120 In diesem

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Berührbarkeit als conditio humana

sieht sie ihren Fehler ein und führt ihn darauf zurück, dass sie die bewusste

Entscheidung der schwarzen Eltern, ihre Kinder als Vorbereitung auf spätere

Ausgrenzungserfahrungen in integrierte Schulen zu schicken, nicht begriffen

habe. Gleichzeitig gesteht sie Ellison, dass sie schon immer dachte,mit ihrem

Urteil falsch zu liegen, nur habe sie nicht gewusst, warum genau:

»I know that I was somehow wrong and thought that I hadn’t grasped the

element of stark violence, of elementary, bodily fear in the situation. But

your remarks seem tome so entirely right, that I now see that I simply didn’t

understand the complexities in the situation.«121

Es ist bemerkenswert, dass Arendt die Komplexität der Situation erst durch

eine Berichtigung ihrer emotionalen Annahmen anzuerkennen bereit war,

nicht aber durch die systematisch angeführten Argumente von Spitz oder

Tumin. Sie gesteht in ihrem Brief an Ellison, dass ihr Urteil um eine Er-

schütterung kreiste. Nun stellt es sich aber heraus, dass die Angst, die sich

Arendt in der Situation vorstellte, Arendts eigene, fehlgeleitete Ergriffenheit

war. Sie war in ihrer Urteilsfindung, in ihrem politischen Denken nicht be-

rührbar, sondern konstruierte sich eineWahrnehmung, die nicht weltöffnend

und wirklichkeitsstiftend, sondern im Gegenteil, weltverschließend wirkte.

Arendts Einschätzung fehlt in diesem Fall eine wirkliche Dialogizität.122

Ein solches Gespräch war aber nicht wegen der Starrheit ihrer Kategorien

oder wegen der Begrenztheit ihrer Vorstellungskraft unmöglich. Das Hinder-

nis liegt in Arendts Konzeption des repräsentativen Denkens, verstanden als

sich die Situation nicht nur vorzustellen, sondern sich in sie auch als ganz-

körperliche Erfahrung hineinzuversetzen. Die Urteilsfindung versteht Arendt

als Erfahrung zweiten Grades. Nicht als Nachempfinden der Wahrnehmung

anderer, sondern als Nachvollzug dieser Wahrnehmung unter den Bedingun-

gen der eigenen Person. Bis auf Ralph Ellison antwortete auf Arendts Gedan-

kengang niemand auf dieser Erfahrungsebene. Arendt war von ihren eigenen

emotionalen Vorstellungen (die mit hoher Wahrscheinlichkeit verbreiteten,

rassistischen Vorurteilen unterlagen) bzw. davon, wie sie sich in der Situation

fühlen würde, so sehr eingenommen, dass die pluralisierend gedachte Den-

kübung des Standpunktwechsels schließlich zu einem monologischen Urteil

führte. Arendt konnte sich nicht vorstellen, dass Stolz, Mut, die Bereitschaft,

sich der Diskriminierung und der Gewalt auszusetzen, für die eigene Frei-

heit und Gleichheit zu kämpfen, emotionale Phänomene waren, die sowohl

die schwarzen Kinder als auch ihre Eltern bewegten.123

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 161

Die Grundstruktur Arendt’scher politischer Philosophie als thaumatische

Erfahrung impliziert, dass an jedemDenken und an jeder politischen Urteils-

findung eine affektive Involviertheit beteiligt ist. Diese resultiert nicht zuletzt

daraus, dass der Mensch als berührbares Wesen in der Welt präsent ist. Seine

Wahrnehmung erfolgt in erster Linie über seine Sinnesorgane. Was ihm zu-

stößt, betrifft ihn, noch bevor er das Erfahrene begrifflich artikulieren könn-

te. Dass eine Berührbarkeit als conditio humana jedem Aspekt des menschli-

chen Lebens zugrunde liegt, ist, in der von mir vorgeschlagenen Lesart, ei-

ne zentrale Einsicht von Arendts politischem Denken. Diese Berührbarkeit

garantiert, dass Wirklichkeit als solche erfahren werden kann. Zwar reflek-

tiert Arendt, dass Berührbarkeit durch gewisse Praktiken und Einwirkungen

zerstört werden kann (ihre Beispiele dafür sind u.a. Rousseaus Gefühlskul-

tur und die menschenverachtende Gewalt totalitärer Politik), doch scheint sie

nicht mitzudenken, dass Berührbarkeit auch jenseits extremer Abstumpfung

geformt ist. Sie kann nicht nur im KZ ausgelöscht werden, sondern unter-

liegt auch im Alltag formenden Kräften. Sie garantiert keine vorurteilslose,

vollständige Wahrnehmung. Vielmehr muss die Frage danach gestellt wer-

den, welche Phänomene überhaupt erst als solche ausgezeichnet sind, die

berühren können.

Pluralität kannman in der eigenen Person, durch die eigene Vorstellungs-

kraft, durch die Selbstbefragung ›Wie würde ich mich in deren Schuhe füh-

len?‹ nicht herstellen. Sie bedarf des Gesprächs mit dem Anderen. Nicht nur

die philosophische Wahrheit muss im Miteinander in eine Meinung unter

den anderen transformiert werden. Auch die Erschütterung und die Ergrif-

fenheit des Philosophen muss ihre Totalität verlieren und zu einer Erfahrung

unter anderen werden. Sonst verliert jenes Urteil, das ursprünglich durch die

Integration der Erschütterung wirklichkeitsstiftend war, dieWelt des Mitein-

anders und wird unberührbar.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004 - am 14.02.2026, 07:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

