4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

Durch die Exegese von Arendts Schriften habe ich in den vorherigen Kapiteln
einerseits dafiir argumentiert, emotionale Phinomene in ihrem Verhiltnis
zur Berithrbarkeit zu untersuchen und zu bewerten. Andererseits habe ich
vorgeschlagen, Beriithrbarkeit als wesentliche Bedingung politischen Mitein-
anders zu verstehen. AbschlieRend méchte ich noch einen weiteren Aspekt
herausarbeiten: das Verhiltnis von Berithrbarkeit und politischer Philoso-
phie. Diese thematisiert Arendt in ihren Ausfithrungen tber das thaumazein.
Durch zwei Fallstudien - erstens Arendts Essay iiber die Ungarische Revolu-
tion und zweitens ihre umstrittene Argumentation iiber die gesetzlich ver-
ordnete Desegregation von Schulen in den USA — méchte ich nahelegen, dass
Arendts Schriften selbst Artikulationsversuche einer Berithrbarkeit sind. Eine
Ergriffenheit bzw. eine Erschiitterung sind Ausloser ihrer »trains of thought«!
und, so meine These, von Fall zu Fall auch die Ursache ihrer fehlgeleiteten po-
litischen Urteile.

4.1 Thaumazein als Erfahrung

Arendt sprach das erste Mal itber das thaumazein und seine Bedeutung fir
das politische Denken in einer Vortragsreihe, die sie Anfang 1954 an der Notre
Dame University mit dem Titel The Problem of Action and Thought after the French
Revolution hielt. Die dritte und letzte Vorlesung wurde von Arendt mehrfach
tiberarbeitet und erschien 1990 posthum unter dem Titel Philosophy and Poli-
tics.” In diesem Text diskutiert sie thaumazein als Anfang der Philosophie.
Arendt bezieht sich nach eigenen Angaben auf zwei Stellen bei Platon.
Die erste ist im Theaitetos zu finden und die zweite im Siebten Brief . Die erste
Stelle zitiert Arendt wie folgt: »[...] for wonder is what the philosopher en-
dures most; for there is no other beginning of philosophy than wonder [...].<*

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Beriihrbarkeit als conditio humana

Bei der zweiten bezieht sie sich auf die Sprachlosigkeit und auf die fehlen-
de Mitteilbarkeit gewisser Erkenntnisse. Diese sind nicht das Ergebnis von
Denkprozessen, sondern entstehen wie durch einen Funken - »a light is lit
as from a flying fire«* -, gewissermafien unmittelbar. Ihre ergreifende Er-
eignishaftigkeit verhindert, dass sie geordnet und adiquat mitgeteilt werden
kdnnen. »Speechless wonder is the beginning of philosophy.«*, schlussfolgert
Arendt. Die sprachlose Verwunderung hief? im Griechischen thaumazein, »the
wonder at that which is as it is, is according to Plato a pathos, something
which is endured [...]. The wonder that man endures or which befalls him
cannot be related in words because it is too general for words.«® Demnach
wird der Menschen von diesem Anfangsmoment der Philosophie iiberfallen.
Er muss es erleiden und ist sogar einer nachtriglichen, die Erfahrung verge-
meinschaftlichenden Mitteilung beraubt.

Der Beginn der Philosophie steht damit im eindeutigen Kontrast zur
meinungsformenden Aktivitit im 6ffentlichen Bereich, d.h. zum Sprechen
dariiber, wie die Welt von der eigenen Warte aus wahrgenommen wird. So
steht thaumazein, als erschiitterndes und nicht-kommunikatives, passives
Sich-Wundern, im Gegensatz zur »doxa«’” bzw. zum doxazein, d.h. zu den
Meinungen und ihrer aktiven Bildung.

Wihrend sich doxa immer auf einen bestimmten Gegenstand bezieht und
mit der Moglichkeit verbunden ist, dariiber zu sprechen, betrifft thaumaze-
in nie das Partikulare, sondern das nicht in Worte fassbare, universale Sein,
»everything that is as it is«®. Im Erleiden dieses Ausgesetztseins verschwim-
men sowohl Wissen als auch Meinungen. Der Philosoph bleibt mit nichts zu-
riick, als der Erkenntnis seines Nicht-Wissens. »[...] for the result left behind
in the mind of the person who has endured the pathos of wonder can only
be expressed as: Now I know what it means not to know; now I know that
I do not know.«’ Thaumazein schenkt dem Erleidenden keine Wahrheit. Im
Gegenteil, es nivelliert sogar sein Wissen, seine Meinungen, seine Ansichten
und destabilisiert seinen Standpunkt in der Welt.

Die Erfahrung des thaumazein ist in zweifacher Hinsicht prinzipiell ein-
sam. Einerseits ist es sprachlich weder wihrend des Geschehens als pathos
noch nachtriglich als Erkenntnisgewinn mitteilbar. Andererseits ist es eine
radikal singulire Erfahrung. Thaumazein betrifft den Einzelnen, er erleidet es
alleine, getrennt von der pluralen Welt der Menschen.” In The Human Condi-
tion behauptet Arendt, dass Platons Verstindnis der Philosophie seiner Zeit
als Schiiler von Sokrates entstamme, in der er seinen Meister ofters in einem
regungslosen, versunkenen Zustand erlebte.

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

»It seems to me highly probable that this Platonic contention is the imme-
diate result of an experience, perhaps the most striking on, that Socrates
offered his disciples: the sight of him time and again suddenly overcome by
his thoughts and thrown into a state of absorption to the point of perfect
motionlessness for many hours.«"

Durch die thaumatische Erfahrung wird der Betroffene »for a fleeting
moment [...] with the whole of the universe«** konfrontiert. Durch diese Er-
griffenheit ist er fiir die Mitwelt nicht mehr errreichbar. Gleichzeitig betont
Arendt, dass diese Erfahrung nicht dem Philosophen vorbehalten bleibt.
Um thaumazein zu erfahren, bendtigt man weder eine spezifische Bildung
noch einen besonderen gesellschaftlichen Status. Die einzige Voraussetzung
dieser Erfahrung ist die Bereitschaft, sich einer Betroffenheit auszusetzen.
Das Besondere der philosophischen Haltung veranschaulicht Arendt mit dem
Bedeutungsunterschied zwischen thaumazein und doxazein: Wissensverlust
durch die isolierende Erschiitterung einerseits, geschiftige Meinungsbildung
und -vermittlung im Miteinander andererseits und offene Berithrbarkeit im
Kontrast zum geschlossenen Standpunkt. »[..] the difference between the
philosophers, who are few, and the multitudes [is] by no means [...] that the
majority knows nothing of the pathos of wonder, but much rather that they
refuse to endure it. This refusal is expressed in doxadzein [...].«*

Der Philosoph ist niemand, der sich durch sein Wissen, seine Tiefsicht
oder seine besondere gesellschaftliche Aufgabe auszeichnet. In dieser Hin-
sicht ist er kein Besonderer. Seine Expertise besteht »in wondering«**. Ihn
zeichnen eine spezifische Bereitschaft und Berithrbarkeit aus, durch welche
die verunsichernde innerweltliche Erfahrung des thaumazein erst ermoglicht
wird. Arendt sieht in diesem ereignishaften Erleiden-Koénnen die Kernaussa-
ge der philosophischen Tradition vor Descartes. Mit ihm und mit der Ein-
fithrung des (An-)Zweifel(n)s wurde die erleidende Offenheit verdringt. Das
ergriffene Sich-Wundern® iiber die Gegebenheit des Seins ist eine deutlich
andere Haltung als das Hinterfragen der Existenz.™

Laut Arendt setzte sich nicht die thaumatische Erfahrung, sondern eine
andere Konzeption der Kontemplation durch, die im Bezug zu Platons Ideen-
lehre steht. Im Gegensatz zur erlittenen thaumazein-Erfahrung der Wenigen
verkniipft Platon Kontemplation mit der Erfahrung des herstellenden Men-
schen. Homo faber ist ein gesellschaftlich anschlussfihigerer Bezugspunkt,
weil die herstellende Titigkeit fiir die Mehrheit aus eigener Erfahrung be-
kannt ist.

- am 14.02.2028, 07:43:20.

137


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Beriihrbarkeit als conditio humana

Die Platon’schen Ideen dienen auch dem Herstellen als Modelle. Der
Tischler hat das Idealbild des anzufertigenden Produktes vor Augen, wenn
er mit der Arbeit am partikularen Tisch beginnt. Weil diese Modelle per-
fekte Vorbilder und die Essenz des Materiellen sind, wird das Hergestellte
immer nur ein glanzloser Abzug des Ideellen sein. Der Herstellungsprozess
beschidigt und verstellt das Idealbild in der konkreten Verwirklichung.
»Therefore, the proper attitude toward the models which guide work and
fabrication, that is, toward Platonic ideas, is to leave them as they are and
appear to the inner eye of the mind.«” Kontemplation bedeutet zwar in
diesem Kontext das Aussetzen der herstellenden Tatigkeit, aber keinen prin-
zipiellen Paradigmenwechsel. Die Praxis zu pausieren heift nimlich nicht,
dass man ihre Modelle als ideale Anschauungen verlassen hat. Sondern nur,
dass man sie im Herstellungsprozess voriibergehend nicht mehr zerstort.
»Contemplation, in this respect [..] is and remains part and parcel of a
fabrication process even though it has divorced itself from all work and all
doing [...].<*®

Der Unterschied zwischen thaumazein und der Betrachtung der Ideen
wihrend der pausierten Titigkeit ist eindeutig. Ersteres iiberfillt den Men-
schen, ist »incidental« und »unintended, versetzt ihn in Bewegungslosigkeit
und Sprachlosigkeit.” Dagegen ist die Betrachtung der Modelle eine be-
wusste Entscheidung. Kontemplation in diesem zweiten Sinne impliziert das
selbstgewihlte Aussetzen der herstellenden Titigkeit und eine gewisse Lust
wihrend der Vertiefung in den Anschauungen. Die Haltung des Philosophen
im Sinne dieser zweiten Kontemplationskonzeption behebt sowohl passives
Ausgeliefertsein als auch Ausgesetztsein und ersetzt sie durch eine souverine
Handlung. So ist Kontemplation nicht mehr »the enraptured state of wonder
with which man responds to the miracle of Being as a whole«*°. Sie kann
in einer Gesellschaft, deren Mitglieder mit den herstellenden Prozessen
vertraut sind, akzeptiert und sogar als meditative Praxis verbreitet werden.

Auch wenn sich philosophiegeschichtlich eine Auffassung der Kontempla-
tion als bewusst pausiertes Titigsein und nicht als Ergriffenheit durchsetzte,
plddiert Arendt fir thaumazein. Sie behauptet am Ende ihrer Vorlesung aus
dem Jahr 1954, dass nicht nur wahrhafte Philosophie, sondern auch politische
Philosophie aus dem thaumazein entspringe. Sie fordert politische Philoso-
phen dazu auf, sich der unbegreifbaren und aporetischen Tatsache mensch-
licher Pluralitit auszuliefern, sich der verwirrenden, aufregenden und nicht
selten entsetzlichen Mehrstimmigkeit im Miteinander auszusetzen.

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

»If philosophers [..] were ever to arrive at a true political philosophy they
would have to make the plurality of man, out of which arises the whole realm
of human affairs — in its grandeur and misery — the object of their thau-
madzein.«*

In der Gegeniiberstellung von thaumazein und dem Platon’schen Kontempla-
tionsverstindnis erfahren das Unkontrollierbare und die Bereitschaft zum
Sich-Aussetzen erneut eine Aufwertung. Der Philosoph, der fir das thaumaze-
in offen ist, exponiert sich so, wie sich laut Arendt auch Rahel Varnhagen dem
Leben aussetzte. Thaumazein, als Anfang des politischen Denkens, ist nur auf-
grund von Berithrbarkeit moglich.

4.2 Die politische Rolle des Philosophen

Die prinzipielle Aporie im Verbindungsversuch von Philosophie und Politik
besteht laut Arendt darin, dass die Philosophie grundsitzlich unpolitisch ist.
»Since philosophical truth concerns man in his singularity, it is unpolitical by
nature.«** Wihrend thaumazein vereinzelt, verstummt und paralysiert, ist das
Politische der Bereich von Pluralitit, Sprachlichkeit und Handeln.

Die Gegeniiberstellung von Politik und Philosophie hat eine Jahrtausende
alte ideengeschichtliche Tradition, die Arendt auf den Prozess gegen Sokra-
tes zuriickfithrt. Laut Arendt wurde Platons »furious denunciation of doxa«*
von Sokrates’ Verurteilung verursacht, da die Todesstrafe aus den Meinungen
der Athener Biirger resultierte. Auf ebendiese traumatisierende Erfahrung
fithrt Arendt Platons Bemithung zuriick, die Philosophie zum gesellschaft-
lichen Ordnungsprinzip kitren zu wollen. »[..] to use the ideas for political
purposes, that is, to introduce absolute standards into the realm of human
affairs, where, without such transcending standards, everything remains rel-
ative.«**

Strukturell liegt die Unvereinbarkeit von Philosophie und Politik darin,
dass die Philosophie auf Wahrheit, das Politische aber auf Meinungen rekur-
riert. Solange das Politische ein freier, 6ffentlicher Raum ist, wird alles, was
in ihm erscheint zur doxa, d.h. zu einer der vielen, gleichwertigen Stimmen.
Solange keine Unterdriickung herrscht, haben absolute Wahrheit und ihre Al-
ternativlosigkeit in diesem Bereich keinen Platz.

Arendt unterscheidet zwischen philosophischer Wahrheit und Tatsachen-
wahrheit. Philosophische Wahrheit — empfangen in der Sphire der Singula-

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Beriihrbarkeit als conditio humana

ritit — erscheint im Bereich der menschlichen Angelegenheiten in zwei For-
men. Entweder als ein Standard,” nach dem sich die Organisation des Zu-
sammenlebens zu richten hat oder, falls Pluralitit und Meinungsvielfalt re-
spektiert werden, nur noch als persénliche Meinung des Philosophen ohne
Wahrheitsanspruch oder allgemeine Giiltigkeit. »As soon as the philosopher
submitted his [...] reflection of the eternal to the polis, it became immediately
an opinion among opinions [...].«*

Tatsachen- oder Faktenwahrheit dagegen entsteht nicht im Alleinsein,
sondern im Bereich der Pluralitit als Wirklichkeit, die sich durch Ereignis-
se und Zeugenaussagen im menschlichen Miteinander etabliert.”” »Factual
truth [..] is political by nature.«*® Zwar werden Fakten durch die Aussagen
und die Anerkennung der Vielen innerweltlich, doch sind sie nicht mit Mei-
nungen gleichzusetzen. Tatsachen sind namlich genauso wenig diskutabel,
wie die als Standard auftretende philosophische Wahrheit. Jedoch kénnen
Fakten ohne die Anerkennung und Bestitigung durch eine Gemeinschaft, oh-
ne dass sich Menschen auf diese Tatsachen als gemeinsame Realitit beziehen
wiirden, nicht existieren. Ihre Angewiesenheit auf Anerkennung macht Fak-
tenwahrheiten extrem verletzlich und leicht zerstorbar. Das ist verstirkt der
Fall, wenn die Grenze zwischen Meinung und Tatsache verwischt wird. Dass
ein Faktum im 6ffentlichen Bereich zur Meinungsfrage und seine Anerken-
nung optional werden, ist eine machtstabilisierende Methode der Politik, um
unerwiinschte Tatsachen zu tabuiiseren. Obwohl im Politischen entstanden
und ohne permanente Anerkennung kraftlos, sind auch Faktenwahrheiten ge-
wissermaf3en unvereinbar mit dem politischen Bereich. »Truth carries within
itself and element of coercion [...] once perceived as true and pronounced to
be so, they have in common that they are beyond agreement, dispute, opinion,
or consent.«*

Doxa jedoch ist ein durch und durch politisches Phinomen. Unter Mei-
nung versteht Arendt nicht subjektives Empfinden, Vorlieben, Illusionen oder
arbitrire Fehlinterpretationen,* sondern die individuelle Artikulation davon,
wie die Welt fiir den Sprechenden erscheint. »[DJoxa was the formulation in
speech of what dokei moi, that is, of what appears to me.«* Doxa driickt nicht
unterschiedliche Weltanschauungen aus, sondern Unterschiede in der Be-
trachtung und in der Wahrnehmung der Welt, die als Bezugspunkt fiir alle Be-
trachtenden dient. Meinungsunterschiede entstehen nicht dadurch, dass der
Bezugspunkt verindert oder durch Liigen deformiert wurde, sondern durch
die unterschiedlichen Positionen der Betrachtenden®” in der geteilten Welt.

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

»[...] the world opens up differently to every man, according to his position in
it.«*

Die relevante Unterscheidung, die sich aus dem doxazein ergibt, ist da-
her nicht die Spannung zwischen Wahrheit und Meinung. Sondern jene zwi-
schen ungepriiften Annahmen und Urteilen, die sich als doxa darstellen, auf
der einen und zwischen untersuchten, befragten und reflektierten Meinun-
gen auf der anderen Seite. »For mortals the important thing is to make doxa
thruthful«®*, schreibt Arendt und verweist erneut auf Sokrates, der die Athe-
ner anstelle ihres blinden Glaubens und ihrer unhinterfragten Vorurteilen zu
wahrhaftigen Meinungen verhelfen wollte.

Sokrates, der in Arendts Werk das Modell des Philosophen und des Phi-
losophierens ist, besaf nur eine einzige Wahrheit, mit der ihn die Erfahrung
des thaumazein zuriickliefk: das Wissen darum, dass er nichts weif. Diese
Wahrheit versuchte er auf dem Markeplatz zu vermitteln. Indem er die Athe-
ner nach ihren Meinungen ausfragte und diese gemeinsam mit ihnen unter-
suchte, offenbarte er ihre doxa als Konglomerat von Annahmen und Vorur-
teilen. Obwohl sie nur Ansichten aufgrund eines gewissen Standpunktes in
der Welt waren, wurden sie von ihren Trigern wie Wahrheiten behandelt.
Laut Arendt brachte Sokrates seinen Gesprichspartnern bei, dass ihre An-
sichten von ihrer individuellen Position und ihrer einmaligen Existenz in der
Welt abhingen. Zu wissen, was genau die eigenen Ansichten sind, diese von
unreflektierten Annahmen, geerbten Vorurteilen und gesellschaftlichen Kon-
ventionen zu trennen bzw. zu reinigen, kristallisiert erst die eigene Position
in dieser Welt heraus. Ziel der Zerlegung des Selbstverstindlichen ist es, eine
unbewusst gelebte, individuelle Wahrheit zu bergen, die den eigenen Stand-
punkt in der Welt bestimmt.

»[..] only through knowing what appears to me —only to me, and therefore
remaining forever related to my own concrete existence — can | ever under-
stand truth. Absolute truth, which would be the same for all men and there-
fore unrelated, independent of each man'’s existence, cannot exist for mor-
tals.«*s

Diesen eigenen Standpunkt zu erkennen und anzuerkennen ist dariiber hin-
aus die Voraussetzung dafiir, Verbindung zur Welt und zu anderen etablieren
zu konnen. Die Gespriche, die Sokrates mit den Biirgern fithrte, initiierten
durch die Bewusstwerdung der eigenen Position in dieser Welt und durch das
Kennenlernen der eigenen doxa einen Dialog zwischen den Biirgern tiber ihre
Meinungen. Sokrates beabsichtigte einen wirklichen Austausch tiber die An-

- am 14.02.2028, 07:43:20.

141


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Beriihrbarkeit als conditio humana

sichten, welche die gemeinsame Welt nicht nur betreffen, sondern sie auch
formen. Die Gemeinsambkeit der Welt kann sich erst in einem solchen Aus-
tausch herauskristallisieren. Nur im Gesprich kann mitgeteilt und vernom-
men werden, auf welche Realitit sich der Sprechende bezieht und wie die
Welt vom Sprechenden wahrgenommen wird.

Ein Gesprich wie jenes unter Freunden,* das war laut Arendt Sokrates’
Ziel. In einem solchen Austausch entsteht eine gemeinsame Welt als Bezugs-
raum. Indem sich die Freunde durch das Zuhéren immer besser verstehen,
ihre Positionen in dieser Welt gegenseitig kennen und nachvollziehen ler-
nen, etablieren sie ein Miteinander. Das ist der Grund dafiir, warum Freund-
schaft fiir Arendt eine pripolitische Form, die Einiibung des politischen Mit-
einanders, ist. »This kind of understanding — seeing the world [...] from the
other fellow’s point of view - is the political kind of insight par excellence.«*
Erst durch ein solches Gesprich etablieren sich Beziehungen zwischen den
Sprechenden. Fiir die Athener waren Sokrates’ Bemithungen existentiell not-
wendig, denn ihre Stadtmauer und ihre Gesetze alleine bewirkten keine er-
fahrbare Beziehung, keine gemeinsame Welt zwischen den Biirgern. »[..] the
comonness of the political world [...] was not seen or experienced in the rela-
tionships between the citizens«®®.

Dass man sich die Welt mit anderen teilt, dass man selbst Teil einer po-
litischen Gemeinschaft ist, ist erst durch aktive Beziehungen zwischen den
Biirgern erfahrbar. Gibt es diese Beziehungen nicht, gibt es keine realweltli-
che Erfahrung des Gemeinsamen. Gesetze und Institutionen, sogar der geo-
grafisch geteilte Raum bleiben duRerlich bzw. reine Formalititen ohne Trag-
kraft. Ohne Berithrungspunkte im Miteinander nehmen auf dem Marketplatz
Annahmen, Vermutungen, Liigen und Isolation rasant iiberhand.

Arendt sieht in der Person Sokrates ein Modell fur das >Wie?« der Ver-
bindung von Politik und Philosophie. Der Philosoph wird als inkarnierter
Vermittler zwischen diesen Bereichen adressiert. Als solchen beauftragt ihn
Arendt mit vier Aufgaben. Erstens unterstiitzt der Philosoph die Geburt eines
Miteinanders ohne Herrschaft. »[Tlhe political function of the philosopher
was to help establish this kind of common world, built on the understanding
of friendship, in which no rulership is needed.«** Zweitens bewirkt er die Eta-
blierung einer gemeinsamen Welt, indem er Meinungen als solche enttarnt.*
Somit werden individuelle Positionen fiir den Sprechenden artikulierbar und
fiir die anderen vernehmbar. Als doxa bezwingen sie andere nicht (mehr), blei-
ben fiir andere Erfahrungen offen, sind beriihr- und formbar.

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

In Truth and Politics (1967) erginzt Arendt die politische Aufgabenbeschrei-
bung des Philosophen um zwei weitere. Da sich philosophische Wahrheit fiir
den offentlichen Bereich aufgrund ihres Ursprungs im Singuliren nicht eig-
net, muss sie sich ins Exemplarische verwandeln. Dem Philosophen kommt
drittens die Aufgabe zu, die politischen Konsequenzen der thaumazein-
Erfahrung durch ein »teaching by example«* ins Offentliche zu iibertragen.
Sein Leben wird zum exemplarischen Sein und als solches zur Inspirations-
quelle fiir das Handeln.** Fiir den Philosophen, der im Betrachten zu Hause
ist, ist ein solcher handlungsinspirierende Auftritt eine Grenzerfahrung.®
Ekstase, ein Aus-sich-Heraustreten. »This transformation of a theoretical or
speculative statement into exemplary truth [...] is a borderline experience for
the philosopher: by setting an example [...] he has begun to act.«*

Viertens kann der Philosoph zum »truthteller«* werden. Nicht als Ver-
kiinder der Wahrheit (da diese zwingend und monologisch ist, sich nicht fiir
den politischen Bereich eignet), sondern als »spectrator«*®. Als solcher schaut
ervon aufden zu und kann aufgrund seiner Unbeteiligung wahrnehmen, wenn
das Miteinander von Liigen, Tiuschungen und falschen Wahrheiten wber-
schwemmt wird. Benennt er in einer solchen Situation seine doxa, d.h. die
von seinem Standpunkt sichtbare Verfilschung der Welt, wird sein Sprechen
zum Handeln. Seine Mitteilung verindert nimlich das Miteinander, indem
sie auf die faktische Wirklichkeit verweist. »Where everybody lies about ev-
erything of importance, the truthteller, whether he knows it or not, has begun
to act [...] he has made a start toward changing the world.«*

Der Philosoph, der seine thaumatische Erfahrung durch sein exemplari-
sches Sein veréffentlicht, iibersetzt und in doxa transformiert, steht im star-
ken Gegensatz zum Platon’schen Modell des Philosophenstaates, in dem die
philosophische Wahrheit das politische Leben bestimmen und ordnen soll. In
Platons Konzept ist der Zwang, welcher der Wahrheit inharent ist, nicht zu
ignorieren. Da es sich mit der Wahrheit nicht diskutieren lisst — »[...] truth
has a despotic character«*® — eignet sie sich laut Arendt nicht fiir den politi-
schen Raum der Freiheit und Gleichheit.*

Zwar wollte Sokrates’ Hebammenkunst der Polis keine absolute Wahrheit
aufzwingen, doch war seine Mieutik auf dem Marktplatz gefihrlich. Da er
fir das kritische und aufrichtige Hinterfragen der verbreiteten doxa pladierte,
stiftete er Unruhe und destabilisierte die politische Ordnung von Athen. Die
Wahrhaftigkeit der eigenen doxa zu tiberpriifen kann dazu fithren, dass diese
doxa — welche »the world of one’s own«™ ist — zerstdrt wird, wie Arendt das
mit dem Beispiel von Oedipus’ Lebensgeschichte illustriert. »Truth therefore

- am 14.02.2028, 07:43:20.

143


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Beriihrbarkeit als conditio humana

can destroy doxa, it can destroy the specific political reality of the citizens.«""
Die Un-Wahrhaftigkeit der eigenen doxa anzuerkennen, hat zwingende und
destruktive Folgen.

Die Zerstérungswucht, die das Erkennen begleitet, stellt fiir die politische
Ordnung eine ernstzunehmende Gefahr dar. Die Anerkennung des Nicht-
Wissens erschiittert das Bestehende, ohne ihm einen stabilisierenden Ersatz
anzubieten. Indem die Entlarvung der doxa das Bestehende perspektiviert
und damit relativiert, destabilisiert sie die Ordnung. Sie unterbricht repetiti-
ve Abliufe, Gewohnheiten und die Akzeptanz des So-Zustandes. Obgleich die
unmittelbare Wirkung destruktiv ist, eréffnet sie zugleich auch einen neuen
Erfahrungsraum. Als Vermittler zwischen thaumazein und dem Marketplatz hat
der politische Philosoph die Fihigkeit (nicht das Wissen) zu sensibilisieren,
die festgefahrene Ordnung aufzubrechen und sie fiir eine neue empfinglich
zu machen. Daher sind er und seine Titigkeit fiir die politische Macht gefihr-
lich.

Laut Arendt hat die politische Philosophie in ihrem Verhiltnis zum 6f-
fentlichen Leben philosophiegeschichtlich zwei Méglichkeiten. »[...] either of
interpreting philosophical experience with categories which owe their origin
to the realm of human affairs, or, on the contrary, of claiming priority for
philosophic experience and judging all politics in its light.«*> Ein dritter, d.i.
der Sokrates’sche Weg, besteht in der Verbindung dieser Bereiche durch die
bzw. in der Person des Philosophen. So wird das Ringen zwischen Politik und
Philosophie um Geltungshoheit behoben. Durch die Verbindung pluralisiert
der Philosoph auch sich selbst. Er ist nicht nur derjenige, der thaumazein er-
litt bzw. der immer bereit bleibt, »the pathos of wonder«*® zu erleiden, son-
dern ist er im Miteinander auch ein Gleicher unter den anderen,** jemand
mit eigener doxa. Indem er sein am thaumazein geschultes »who« 6ffentlich
erscheinen lisst, prigt er das politische Miteinander.

Wiirde der Philosoph versuchen, den Augenblick des thaumazein verewi-
gen zuwollen — so deutet Arendt Platons Konzept des bios theoretikos® — wiirde
er nicht nur dauerhafte Einsamkeit und Isolation erleiden, sondern schlief3-
lich auch »the plurality of the human condition within himself«*® zerstdren.
Thaumazein ist monologisch. Es ergreift den berithrbaren Einzelnen. Es steht
als Ereignis und als Widerfahrnis am Beginn der Philosophie, auch der poli-
tischen Philosophie. Es kann nicht dauerhaft bestehen, weil es verstummen
lisst, aus dem Miteinander herauslost und isoliert. Jedoch kann es sich durch
die Bewahrung der Berithrbarkeit immer wieder ereignen. Nicht als Gelehr-
ter oder als Experte ist der Philosoph fiir das politische Miteinander relevant,

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

sondern als einer, der die Berithrbarkeit verkérpert und sie immer wieder zu
aktualisieren bereit ist. Er lebt den Mut zur Destabilisierung vor.

4.3 Thaumazein als politisches Ereignis

Thaumazein als Initiationsmoment der politischen Philosophie ist laut Arendt
ein erschiitterndes, aufwithlendes und ein zu erleidendes, passivierendes
Sich-Wundern iiber die Pluralitit des menschlichen Miteinanders. Es ist
zwar prototypisch die Erfahrung des Philosophen, potenziell aber ein Wider-
fahrnis das alle, die sich ihm auszusetzen bereit sind, erleben kénnen. Da
thaumazein pluralisiert werden kann — nicht als kollektive Erfahrung, aber als
Erfahrung der vielen — ist es von politischer Bedeutung.

Fir die politische Relevanz bzw. Auswirkung dieser urspriinglich philo-
sophischen Erfahrung ist ihr Ereignischarakter ausschlaggebend. Politisches
Handeln ist laut Arendt ereignishaft. Am deutlichsten manifestiert sich dies
in der Revolution. »Events, by definition, are occurences that interrupt rou-
tine processes and routine procedures [...].«*” Thaumazein, als erschiitternde
Ergriffenheit, ist die ultimative Unterbrechung der alltiglichen Denk- und
Tatigkeitsprozesse. Es fordert das Bestehende heraus. Es bewirkt, dass der
Mensch seine Orientierung verliert, sich als fragendes Wesen (wieder-)ent-
deckt und sich fiir das Neue offnet.

»And as soon as the speechless state of wonder translates itself into words,
it will not begin with statements but will formulate in unending variations
what we call the ultimate questions. [...] In asking the ultimate, unanswer-
able questions, man establishes himself as a question-asking being.«’®

Erleiden und Sich-Aussetzen begreift Arendt nicht als Risiken fiir das Subjeke,
sondern als Voraussetzung seiner Freiheit, seiner Verbindung zur Welt und
seiner Beziehung zu den Mitmenschen. Menschliche Berithrbarkeit und in-
dividuelles Erleiden-Kénnen sind laut Arendt nur fiir die totalitire Politik ge-
fahrlich, da diese durch (Ver-)Schliefdung Sicherheit und Stabilitit verspricht,
d.h. unmittelbare Antworten, konsistente Ideologie, berechenbare Repetiti-
on. Als erlittene Ereignishaftigkeit und als Einbruch des Neuen prigt thau-
mazein den politischen Raum. Zwar fithrt es nicht zur konkreten Handlungs-
anleitung fiir politische Akteure, aber es formt das politische Miteinander
durch den Menschen, der das thaumazein erlitt und mit dieser Erfahrung im
offentlichen Miteinander erscheint. Derjenige, dem thaumazein widerfahren

- am 14.02.2028, 07:43:20.

145


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Beriihrbarkeit als conditio humana

ist, verkorpert diese an sich sprachlose Erfahrung in seinem Handeln, in sei-
ner doxa und in seiner Bereitschaft, sich dem thaumazein immer wieder aus-
zusetzen.

Laut Arendt ist thaumazein eine Erschiitterung, die fiir die politische Phi-
losophie als Entstehungsmoment unentbehrlich ist. Das Erschiitternde und
das politische Prinzip der Pluralitit bieten eine Erklirung dafiir, warum das
Herzstiick von Arendts politischem Denken die Revolution ist: Die Revolu-
tion verwirklicht beide Momente am intensivsten. Revolution ist Unterbre-
chung des Bestehenden durch das gemeinsame Handeln der vielen. Sie ist ei-
ne Kraft, die in der Lage ist, das Gegebene herauszufordern und fundamenta-
le Verinderungen zu bewirken. Sie entlarvt die bestehende Ordnung als doxa
und 6ffnet so den Weg fiir ein anderes Miteinander. Die Revolution macht die
unendliche Potenzialitit des Handelns innerweltlich. »[..] revolutions have
been the time-space where action with all its implications was discovered.«*
Weil die Revolution Auftritt des Neuen ist, entfaltet sich die, dem Handeln
inhirente, Natalitit in diesem Umbruchsmoment. Auch die Pluralitit wird
im revolutionidren Handeln konkret. Die Singularitit der bestehenden Ord-
nung wird umgeworfen, sodass Raum fiir die Vielfalt alternativer Formen des
politischen Miteinanders entsteht. Revolution selbst ist Pluralitit. Einerseits,
weil sie durch die Vielstimmigkeit der Akteure stattfindet, andererseits weil
sie die Pluralitit moglicher politischer Riume offenlegt.

Was bewirkt die erschiitternde Erfahrung fiir das politische Denken jen-
seits der politischen Bithne? Thaumazein entspringt keine wahre Erkenntnis,
es fithrt nicht zu einem neuen, besseren Wissen oder zu einer politischen
Erleuchtung in Form einer Vision der idealen Gesellschaft. Jedoch wird nach
dem Moment des sprachlosen, isolierten Erleidens die Erfahrung des thau-
mazein ins Denken iiberfithrt. Dieses vom thaumazein geprigte Denken ist
kein definierendes, sondern ein fragendes, kein festhaltendes, sondern ein
offenlegendes Erkunden des menschlichen Miteinanders. Aus diesem, durch
das thaumazein erschiitterten und destabilisierten Dialog mit sich selbst (der
gleichzeitig die innere Reprisentation der Welt und der Mitmenschen ist),
entsteht die politische Philosophie.

Laut Arendt bezieht sich thaumazein im Kontext der politischen Philoso-
phie auf die Tatsache der menschlichen Pluralitit. Darauf, dass Gott den Men-
schen als Frau und Mann, d.h. als unterschiedlich und nicht identisch, als
plural und nicht singulir erschuf.® Diese, der Zweigeschlechtlichkeit ent-
stammende, Pluralitit aktualisiert und manifestiert sich in jedem Ereignis,

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

in dem Vielfalt, Heterogenitit und die Abweichung vom Gegebenen erfahr-
bar werden.

Thaumazein als Widerfahrnis verunsichert das Wissen und verwandelt es
in eine fragende Haltung. Der politische Philosoph, der seine Einsichten und
sein Denken dem thaumazein immer wieder aussetzt, wird folglich keinen
Gesellschaftsentwurf erarbeiten, keine ideale Macht- oder Gesellschaftsform
vorschlagen. Er griindet nicht, sondern weist lediglich auf die Abgriindigkeit
des Griindungsmoments hin.® Seine Theorie ist fragmentarisch, punktuelle
Reflexionen nach erneutem thaumazein. Arendt lisst strukturelle Fragen, die
sich im konkreten politischen Zusammenleben unvermeidbar stellen, unbe-
antwortet. Sie schwirmt zwar vom Rite-System, beantwortet aber nicht, wie
diese revolutionire Selbstverwaltungsform langfristig erhalten werden kann,
ohne die ihr intrinsische Freiheit und Verinderungskraft zu verlieren.®> Wenn
das politische Denken thaumazein integrieren bzw. immer wieder aktualisie-
ren soll, dann sind die Etablierung eines geschlossenen Denksystems und ei-
ne endgiiltige Deutung des Bestehenden ausgeschlossen. Thaumazein zerstort
und offnet das Bestehende. Laut Arendt ist eine mit Freiheit vereinbare Sta-
bilitit nur dann moglich, wenn Destabilisierung, Offenheit und Veranderbar-
keit grundsitzliche Bestandteile politischen Denkens und Handelns bleiben,
auch nach der (Neu-)Konstitution.

Bezogen auf das politische Denken bedeutet thaumazein nicht nur, dass
feste Kategorien, Interpretationsweisen und etabliertes Wissen immer aufs
Neue destabilisiert werden, sondern auch, dass das Denken des politischen
Philosophen, sein Gespriach mit sich selbst, von der Welt immer wieder in-
spiriert wird.

Thaumazein bedeutet, dass am Anfang der politischen Philosophie nicht
Wissen oder Erkenntnis stehen, sondern Orientierungsverlust, Verunsiche-
rung und Passivitit. Diese Erfahrung hat Auswirkungen auf die Form, in
der sich das politische Denken bzw. die politische Philosophie artikulieren.
Arendt selbst bezeichnet ihre >Methode« in einer Vorlesung im Jahr 1960 als
»my old-fashioned storytelling«®. Was einem zustsf3t, wiirde die theoreti-
schen Gedankenginge auslosen, behauptet Arendt. »[...] I have always believed
that, no matter how abstract our theories may sound or how consistent our
arguments may appear, there are incidents and stories behind them which
[..] contain as in a nutshell the full meaning of whatever we have to say.«*

Die »incidents« sind demnach nicht nur Ausléser des Denkprozesses, son-
dern beinhalten in Form von Geschichten auch die Bedeutung, den Sinn des-
sen, was der politische Philosoph zu sagen hat. Die philosophischen Gedan-

- am 14.02.2028, 07:43:20.

147


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Beriihrbarkeit als conditio humana

kenginge fithren zwar vom beginnenden Ereignis weg, miissen dieses aber
durchgehend bewahren, sonst verliert sich das Denken in einer fiir die inner-
weltliche politische Realitit irrelevanten Sphire. »Thought itself [...] arises out
of the actuality of incidents, and incidents of living experience must remain
the guideposts by which it takes its bearing [...].«* Storytelling ist somit keine
Methodologie und liefert keine Antwort auf die wissenschaftliche Frage, wie
sich schone Literatur und politische Philosophie zueinander verhalten.® Sto-
rytelling ist die organische Ausdrucksform eines philosophischen Denkens,
das seinen Ursprung im thaumazein hat und dem Morgenstern »Keine Theo-
rien! Vergessen Sie alle Theorien!«” folgt. Die Erzihlung bleibt mit dem Er-
eignis verbunden und ist die 6ffentliche Artikulationsform eines von Ergrif-
fenheit und Erschiitterung initiierten Denkens.®® Liegt der Ursprung der po-
litischen Philosophie in der Erfahrung® von thaumazein, kann der politische
Philosoph nur als storyteller auftreten.

Storytelling ist weder die genaue Wiedergabe von Fakten noch Wissensak-
kumulation. Es ist die mitteilbare Bedeutung bzw. der Sinn des Ereignisses.
Das Ereignis selbst offenbart »for a fleeting second«’® etwas, was in den au-
tomatischen und repetitiven Abliufen des alltiglichen Lebens und Denkens
nicht wahrnehmbar ist. Das Ereignis erhellt. In dieser illuminierenden, auf-
blitzenden und unterbrechenden Hinsicht ist thaumazein selbst ein Ereignis.

Vor diesem Hintergrund zeichnet sich in Arendts politischem Denken ei-
ne fraktale Struktur ab, eine Selbstihnlichkeit des groRen Ganzen und seinen
kleinsten Ausformulierungen.” Natalitit ist das Phinomen, dessen Struktur
andere zentrale Elemente des Arendt’schen Denkens bestimmt. Das radikal
Neue, Unterbrechende und Unerwartete der Gebiirtigkeit findet sich im thau-
mazein, im Denken, im Handeln und in der Revolution genauso wie in der
Bewaltigung der unbeabsichtigten Konsequenzen in Form von Vergeben und
Versprechen. Geboren zu werden ist eine Bewegung aus der Unsichtbarkeit
hin zu einem physisch wahrnehmbaren Kérper. Eine solches Sichtbarwerden
lasst sich auch in Arendts Werken wiederfinden, die verschiittete Fragmente
aufdecken und diese in ein innerweltliches Miteinander einftigen. Natalitit
ist Ereignishaftigkeit schlechthin. Diese Grundstruktur wiederholt und arti-
kuliert sich in allen politisch relevanten Phinomenen, die Arendt themati-
siert.

Laut Arendt verlangt das Ereignis vom Denken keine Systematisierung,
keine wissenschaftliche Analyse, sondern Verstehen. Dieses Verstehen richtet
sich nicht auf die Etablierung neuen Wissens oder neuer Erkenntnisse, son-
dern auf Sinn- und Bedeutungsproduktion. Das Verstehen trigt das Ereignis

- am 14.02.2028, 07:43:20.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

in das 6ffentliche Miteinander hiniiber, wie der Philosoph die thaumatische
Erfahrung auf den Markeplatz. Diese Transformation und Translation sind
unentbehrlich, will sich der Mensch mit den Widerfahrnissen des Lebens ver-
sohnen. »The result of understanding is meaning, which we originate in the
very process of living insofar as we try to reconcile ourselves to what we do
and what we suffer.«’* Eine solche Verséhnung ist keine individuelle Angele-
genheit, sondern weltstiftend. Alles, was nicht verstanden und ertragen wird,
kann kein Teil der Welt werden und fithrt frither oder spiter zur Zerstérung
der Wirklichkeit, des gemeinsamen politischen Raumes.

Verstehen ist nicht Vergeben,” aber doch Verséhnung damit, was einem
in der Welt zugestofRen ist. Indem durch das Verstehen den Ereignissen ei-
ne Bedeutung zukommt, finden sie ihren Platz im Bezugsgewebe menschli-
cher Angelegenheiten, sie werden integriert und zum Teil der gemeinsamen
Wirklichkeit. Arendt setzt Verstehen und Urteilen miteinander beinahe gle-
ich, weil beides subsumiert und summiert: »[...] understanding [is so] closely
related to and inter-related with judging that one must describe both as the
subsumption (of something particular under a universal rule) [...].«™* Weil
das Verstehen die Ereignisse in das Miteinander einfiigt, ist es der Konter-
part des Handelns — »[...] understanding becomes the other side of action«”
- und die Tatigkeit, die die Natalitit des Handelns in die Welt integriert.
Durch das Handeln erscheint das Ereignishafte fir einen Augenblick in die-
ser Welt. Durch das Verstehen wird es zum permanenten Teil der geteilten
Wirklichkeit. Das Erschiitternde findet seinen Ort im Miteinander durch das
sinnproduzierende Verstehen.”

Das verstehende Herz, um das Koénig Salomo in seinem Gebet” Jahve bat,
ist in Arendts Lesart der symbolische Ort des Verstehens selbst, weil es das
Organ des Ertragen- und Erleiden-Kénnens ist. »[...] only an »understanding
heart«, and not mere reflection or mere feeling, makes it bearable for us to
live with other people, strangers forever, in the same world [...].<’® Das Herz,
das die Ereignisse erleiden und deshalb verstehen kann, ist fir Arendt gleich-
zeitig auch der symbolische Ort der Imagination. Ausschlaggebend ist, dass
sich Arendt an dieser Stelle nicht auf Kant und die Einbildungskraft bezieht,
sondern »imagination« im alltagssprachlichen Sinne als Sich-Vorstellen, Sich-
Ausmalen versteht. Eine solche Imagination ist die Bedingung von Klarsicht
und Verstehen. Um zu verdeutlichen, was sie meint, zitiert Arendt nicht Kant,
sondern den Dichter Wordsworth: »[...] imagination, as Wordswoth said, >is
but another name for ... clearest insight, amplitude of mind,/And Reason in
her most exalted mood«.«”

- am 14.02.2028, 07:43:20.

149


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Beriihrbarkeit als conditio humana

Im Verstehensprozess kommt der Imagination die Rolle zu, die angemes-
sene Distanz, aus der das Verstehen moglich ist, zwischen dem Urteilenden
und dem Ereignis zu erschaffen. Das Erleiden des Ereignisses, ob als Han-
deln oder als thaumazein, lisst keinen Raum zwischen dem Menschen und
der Welt zu. Dass Erleiden- Kénnen fir das politische Zusammensein ele-
mentar ist, lisst sich Arendts Kritik an der fehlenden Tiefe des amerikani-
schen Griindungsaktes entnehmen. Wenn das Erlittene jedoch nicht artiku-
liert, nicht in eine 6ffentlich vernehmbare Erscheinung transformiert wird,
bleibt es politisch bedeutungslos. Diesen Artikulationsprozess unterstiitzt die
Einbildungskraft, indem sie es einem erméglicht, klar zu sehen, was einen
umgibt. »Imagination alone enables us to see things in their proper perspec-
tive [...] distancing of some things and bridging the abysses to others is part
of the dialogue of understanding [..].«*

4.4 Beriihrbarkeit der politischen Philosophin Hannah Arendt

Dass eine solche Distanzierung durch die Imagination nicht mit Neutralisie-
rung gleichzusetzen ist, legen Texte nahe, die Arendt iiber zeitgendssische
Ereignisse verfasste. Aus ihrer Formulierung und aus ihrer Argumentation
spricht eine leidenschaftliche Involviertheit, obwohl sie die konkreten Ereig-
nisse aus der Distanz beobachtete. Ihre Schlussfolgerungen (in Form von Be-
griffen oder politischen Urteilen) gehen aus ihrer Wahrnehmung dieser Er-
eignisse hervor und aus einer leidenschaftlichen Verbindung mit der Welt.
Diese Ergriffenheit und das damit verbundene pathische Involviertsein be-
einflussen Arendts Werke sowohl auf der inhaltlichen als auch auf der forma-
len Ebene.

Ein besonders eindriickliches Beispiel dafiir ist der Aufschlag ihres Essays
Die ungarische Revolution, der es wegen seiner Anschaulichkeit Wert ist, linger
zitiert zu werden:

»Fast zwei Jahre sind vergangen, seit die Flammen der Ungarischen Revolu-
tion in zwolf langen Tagen den enormen Raum erhellten, den eine der tota-
litiren Diktaturen seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges beherrscht. Dies
Ereignis kann nicht an Sieg oder Niederlage gemessen werden, seine Gro-
e beruht und ist gesichert in der Tragddie, die sich in ihm entfaltete. Noch
sehen wir den schwarzen Zug schweigender Frauen, der durch die StraRRen
des bereits von den Russen besetzten Budapest schritt, um in grofRer Offent-

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

lichkeit den Toten der Revolution die letzte Ehre zu erweisen. Dies war die
letzte politische Geste des Freiheitskampfes, und es war offenbar der letzte
Akt eines tragischen Geschehens, wie wir es in solch einfacher Eindringlich-
keit kaum aus der neueren Geschichte kennen. Danach vertrieb der Terror
in wenigen Wochen und Monaten wieder alle in die Dunkelheit ihrer Hau-
ser, in denen nicht Geborgenheit waltet, sondern die immer gegenwartige
Angst herrscht. Und doch hatte das besiegte und terrorisierte Volk ein Jahr
nach der Niederlage noch Kraft genug, um wenigstens fiir den Jahrestag der
Niederlage sich aus der Dunkelheit herauszuwagen und zu bekunden, daf3
in den Hiusern neben der Angst auch die Erinnerung umgeht, jenes An-
denken ndmlich, das allein Gehandeltes dauerhaft machen undihm schlieR-
lichseinen Platzin der Geschichte sichern kann. Am ersten Todestag der Frei-
heit blieb das ganze Volk einmiitig und in voller Spontaneitit allen Vergnii-
gungsstatten, den Theatern und Kinos, den Cafés und Restaurants fern, und
es schickte seine Kinder mit kleinen Kerzen in die Schule, die sie in die Tin-
tenfasser der Klassenpulte steckten. Dafs dem Ereignis der Revolution die
GroRe eignete, die fiir Geschichtlichkeit unerlaRlich ist, war damit erwiesen.
Nun mag es nur noch an uns liegen, ob wir die Kraft des Gedachtnisses und
des Nachdenkens aufbringen kénnen, durch die das geschichtlich Ereignete
in der Geschichte gehalten werden muf.«*

Der Auftakt des Essays ist eindringlich und lisst auf den kommenden Seiten
eher eine literarische Bearbeitung als die wissenschaftliche Analyse der sich
im Herbst 1956 ereigneten ungarischen Revolution vermuten. Doch prisen-
tiert der Essay, in Abgrenzung zur imperialistischen Kolonialgeschichte, eine
Theorie des kontinentalen Imperialismus. Dieser wurde laut Arendt fir die
wissenschaftliche Analyse sowohl als Begriff als auch als politisches Phino-
men erst durch den ungarischen Aufstand etabliert. Arendt behauptet, dass
die politische Erkenntnis, dass das sowjetische System eine kontinentale Va-
riation des kolonialisierenden Imperialismus sei, tberhaupt erst durch die
ungarische Revolution inspiriert war.

Arendt war von dem historischen Ereignis der ungarischen Revolution
weitestgehend ergriffen und sah in ihr die Verwirklichung bzw. die realpoli-
tische Entsprechung ihrer theoretischen Uberlegungen iiber Freiheit und po-
litisches Handeln. Der Preis dafiir ist jedoch eine Verkiirzung faktischer Ge-
schehnisse. Um die Entsprechung von Theorie und Ereignis nicht zu stéren,
lisst Arendt stellenweise Fakten weg oder verkleinert ihre Bedeutsamkeit. So
lisst sie die Tatsache, dass sich nicht nur politische, sondern auch 6konomi-

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Beriihrbarkeit als conditio humana

sche Rite bildeten (als Selbstverwaltung- und Selbstorganisationseinheiten
der Arbeiter in Fabriken) aufier Acht, da nach ihrer Auffassung Freiheit, die
durch die Ritestruktur ermoglicht wird, nur im Politischen, aber nicht im
Wirtschaftlichen denkbar ist. Dariiber hinaus beschreibt Arendt die Revolu-
tiondre als friedlich und gewaltfrei, Unterdriickung und militirische Aktio-
nen stellt sie nur bei den Sowjets fest. Diese Darstellung entspricht jedoch
nicht den historischen Fakten. Die Aufstindischen iibten Gewalttaten aus.
Quellen berichten von Lynchjustiz in der lindlichen Region und von anderen
Angriffen auf regierungsnahe Personen, auf Einrichtungen und auf ethnische
Minderheiten.®

Eine Erklirung fiir Arendts Ungenauigkeit kann die Quellenlage sein, die
zum Zeitpunkt der Entstehung des Textes nur begrenzt war. Doch erkennt
man im Duktus des Essays eine vertraute Arendt’sche Tendenz. Historische
Fakten, personliche Meinungen und die Kontextualisierung der Ereignisse
ordnet Arendt so an, dass sie eine Eindeutigkeit erzeugen. Eine solche Zuspit-
zung entwirft zwar nicht den Idealfall, den jede politische Handlung nachah-
men sollte, doch soll sie Essenzielles und Existenzielles iiber das Wesen des
Politischen (wie es Arendt bestimmt) eindriicklich mitteilen. Sie wirkt daher
fieberhaft und ist mit jener Erregung, welche die Ereignisse auslosten, tief
verbunden. Das pathische Moment dient dem Denken nicht nur als Inspirati-
onsquelle, sondern wird in der Darstellung aufbewahrt und sogar wiederholt.

Arendt begriindet die Art ihrer politischen Reflexion in diesem Essay mit
einer verallgemeinernden These dariiber, wie wahrhafte theoretische Einsicht
zu gewinnen ist. Dafiir fihrt sie den Begriff des kontinentalen Imperialismus
durch die Berufung auf zwei Radioansagen wihrend der Revolutionstage ein.
Der Sprecher des Senders Kossuth soll in der letzten Sendung vor der Niederla-
ge der Revolution behauptet haben, dass »der Moskauer Imperialismus keine
Grenzen«® kenne. Eine weitere Radioansage im Revolutionssender Rajk ver-
kiindete, dass »eines der Ziele der Ungarischen Revolution gewesen sei, der
Welt sein klares Bild von der brutalen russischen Kolonialherrschaft zu pra-
sentierenc.«* Diese Aussagen itber den »Moskauer Imperialismus« und iiber
»russische Kolonialherrschaft« aufgreifend, pladiert Arendt dafiir, die sowje-
tische totale Herrschaft als neue Form von Imperialismus zu bewerten und als
solche zu analysieren. Fiir diesen begriffstheoretischen Vorschlag gibt sie kei-
ne weiteren Griinde an. Sie nimmt die Aussagen der politischen Akteure als
Erkenntnisquelle fir das wissenschaftliche (Nach-)Denken. Dass diese Aus-
sagen im Eifer des Gefechts getroffen wurden, schmilert laut Arendt ihren
theoretischen Wert nicht, sogar im Gegenteil:

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

»Was diejenigen, die in Freiheit handeln und fir Freiheit kimpfen, sagen,
hat mehr Gewicht und findet, so mdchten wir hoffen, ein ernsteres Gehérals
alle theoretischen Betrachtungen, gerade weil diese Worte im Zuge und in
der Erregung des Ereignisses selbst gesprochen werden. Denn eine solche Er-
regung ist nicht hysterisch und stumpft den Geist nicht ab, vielmehr scharft
und erweitert sie den Verstand, wie sie die physische Leistungsfahigkeit und
die Intensitit der Sinne steigert und die Kraft des Herzens starkt. Wenn die,
welche kimpften, aus der Intensitit des Kampfes heraus meinten, daf$ sie
gegen einen Imperialismus kimpften, so mufs die politische Wissenschaft
das akzeptieren [..].<*

Arendt erkennt nicht nur die revolutionire Aufregung der Freiheitskimpfer
als verstandliche Begleiterscheinung ihres Handelns an, sondern sieht in die-
ser Erregung einen besonderen Zugang zur Erkenntnis, der auf anderen We-
gen nicht zu erreichen gewesen wire. Laut Arendt erweiterte die situations-
spezifische Erregung das Denkvermdgen der Revolutionire, so wie das Auf-
gebrachtsein die physische Leistung steigert. Die Erregung motivierte nicht
nur das Handeln der Freiheitskimpfer, sondern erweiterte auch ihr Denkver-
mogen. Einen solchen Erkenntnisgewinn fordert Arendt von der politischen
Wissenschaft selbst.?¢ Erkenntnis, hier verstanden als Situationswissen mit
allgemeiner Giiltigkeit, kann nicht aus einer theoretischen Haltung heraus
entwickelt werden. Arendt plidiert fiir einen leidenschaftlichen Nachvollzug
politischer Ereignisse, damit aus dem Partikularen generalisierbare Bedeu-
tung gewonnen werden kann.

Berithrbarkeit bedingt solches theoretische Wissen in zweifacher Hin-
sicht. Erstens entsteht die Erkenntnis in der Situation der Betroffenheit er-
eignishaft. Die Revolutionire sind berithrte, ergriffene Akteure schlechthin.
Zweitens gelingt dem politischen Denken die Analyse und das sinnvolle Ver-
stehen des Geschehenen laut Arendt nur dann, wenn sich der politische Phi-
losoph in seinem Denkprozess von der Erregung und den Erkenntnissen der
Freiheitskimpfer berithren lisst. Dafiir scheint Arendt selbst in ihrem Essay
die pathische Involviertheit mitzuvollziehen. Fiir so ein performatives Den-
ken muss sie sich aber vorstellen konnen, wie diese initiale Ergriffenheit sich
anfithlen musste. Sie muss durch die Einbildungskraft den Standpunkt ein-
nehmen, von dem die Freiheitskimpfer die Welt erfahren und wahrgenom-
men haben. Dass ein solcher Perspektivenwechsel in Berufung auf pathische
Erfahrungen der anderen tiefst problematisch ist, mochte ich durch Arendts
kontroverse Schrift Reflections on Little Rock zeigen.

- am 14.02.2028, 07:43:20.

153


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Beriihrbarkeit als conditio humana

4.5 Pluralitat Fiihlen

Neben Arendts Bericht itber den Jerusalemer Eichmann-Prozess® ist ihr
1958 in der Zeitschrift Dissent veroffentlichter Essay ihre meistdiskutierte
Schrift.® In dieser bezieht Arendt Stellung zu den sogenannten Brown
I (1954) und Brown II (1955) Beschliissen des Supreme Court, welche die
Segregation der Schulen in den US-Siidstaaten endgiiltig beenden sollten.
Die Entscheidung des Obersten Gerichtshofs lehnt Arendt ab und bewertet
sie als falsch.

Als die neue Gesetzgebung durch die Aufnahme schwarzer Schiiler und
Schiilerinnen in weifle Schulen im Jahr 1957 erstmalig durchgesetzt werden
sollte, verursachte das politischen Widerstand u.a. durch den Gouverneur Or-
val Faubus und den Senator Harry F. Byrd. Ersterer bestellte die Nationalgar-
de nach Little Rock, um die neuen Schiilerinnen und Schiiler im Betreten der
Schule zu verhindern. Letzterer beschloss, alle staatlichen Schulen im Bun-
desstaat Virginia lieber ganz schliefRen zu lassen, anstatt diese fir die In-
tegration zu 6ffnen. Uber den politischen Widerstand hinaus traten auch le-
bensbedrohliche Situationen fiir die betroffenen Kinder auf. Zwei Fotografien
wurden im September 1957 weltbekannt. Auf der einen ist Elisabeth Eckfort
vor dem Central High School in Little Rock (Arkansas) zu sehen, umgeben
einerseits von Nationalgardisten, die ihren Eintritt verhindern sollten und
andererseits von einem wiitenden weiflen Mob. Auf der zweiten Fotografie
sind Dorothy Counts und Dr. Edwin Thompkins in Charlotte (North Caroli-
na) abgelichtet, wie sie ebenso von einem weifen Mob umgeben zur Harding
High School laufen.®” Arendt kannte diese Fotografien, die am 5. September
1957 in The New York Times auf der Titelseite abgedruckt wurden. Ihre Reflexion
tiber Little Rock entziindete sich an diesen Bildern. Dabei begang sie bereits
bei der Titelgabe ihrer Meinungsschrift einen Fehler: Jenes Foto, das sie in
ihrem Essay beschreibt, zeigt nicht Elisabeth Eckfort in Little Rock, sondern
Dorothy Counts (begleitet von einem Familienfreund) in Charlotte. Kathryn
T. Gines interpretiert diese Verwechselung als erstes Anzeichen von Arendts
rassistisch motivierter Ignoranz. Dass sich Arendt gegeniiber Details gene-
rell etwas ignorant verhielt, diirfte keine Uberraschung sein.*® Von einem
rassistischen Unterton zeugt viel mehr Arendts paternalistische Belehrung
der NAACP (National Association for the Advancement of Colored People),
die sich laut Arendt nicht fiir die Desegregation der Schulen, sondern fiir die
Legalisierung von ethnisch gemischten Ehen hitte einsetzen sollen. Dariiber
hinaus wirft Arendt schwarzen Eltern vor, ihre Kinder in der Hoffnung auf

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

sozialen Aufstieg egoistisch ausnutzen.” Diese Passagen in Reflections...sind
nicht die einzigen in Arendts Werk, in denen sie sich iiber schwarze US-
Biirger und ihre Belange abschitzig duflert.” In der Sekundirliteratur findet
die Bewertung von Reflections... tendenziell auf drei Weisen statt: (1) Arendts
Fehleinschitzung resultiere aus ihrer kategorischen Trennung zwischen dem
Privaten, dem Gesellschaftlichen und dem Politischen, (2) Arendts Denken sei
rassistisch, (3) da Arendt europdische Einwanderin war, sei ihr die Situation
schwarzer Menschen in den USA nicht vertraut genug gewesen, sie hitte das
eigentliche Problem nicht verstanden und deshalb die falschen Schliisse ge-
zogen.”

Eine andere Interpretationsebene erdffnet sich, wenn man nicht nach den
inhaltlichen Behauptungen von Arendts Essay fragt, sondern danach, wie sie
zu ihren Aussagen kam. Eine solche Fragestellung fithrt ins Herz von Arendts
von Kant inspirierten Gedanken iiber jene erweiterte Denkungsart, die die
Praxis politischer Urteilsfindung ist.** Eine solche Urteilsfindung besteht dar-
in, sich die Positionen der anderen vorzustellen und abzuwiegen, die Situa-
tion von deren Standpunkt her zu betrachten, schliefllich als Summe dieser
unterschiedlichen Blickwinkel zu einer validen Beurteilung der Lage zu kom-
men. Ich mochte dafiir argumentieren, dass Arendts Urteilsfindung miss-
lang, weil in diese ihre persénlichen Leidenschaften involviert waren.®® Fiir
diese Interpretation muss die Nachgeschichte von Reflections... stirker von ei-
nem analytischen Blick untersucht werden.

Arendts Essay erschien nicht, wie geplant, im Laufe des Jahres 1957 in der
Zeitschrift Commentary, sondern erst in der Winterausgabe 1959 des Journals
Dissent.”® Reflections on Little Rock geht eine Anmerkung der Herausgeber vor-
aus, in der sie sich vom Inhalt des Aufsatzes abgrenzen, sich gleichzeitig aber
zum Glauben an Meinungsfreiheit bekennen. Da es zu diesem Zeitpunkt der
Veroffentlichung schon simtliche Spekulationen und Geriichte tiber den In-
halt des Textes gab, stellte Arendt ihren Gedanken Preliminary Remarks vor, in
denen sie den Leser darum bittet, sie fraglos als Unterstiitzerin jeglicher Min-
derheiten zu betrachten, denn als Jidin sei sie selbst Mitglied einer solcher
Gruppe.”

Die Entscheidung des Supreme Court, die Desegregation der Schulen ge-
setzlich zu erzwingen, lehnt Arendt in ihrem Essay wesentlich aus drei Griin-
den ab. Erstens ist sie der Meinung, die Schulproblematik sei keine Prioritit
und bewertet die Kriminalisierung von Mischehen als das eigentliche recht-
liche Problem.*® Zweitens argumentiert Arendt dafiir, die Schulen nicht zur
Bithne politischer Handlungen zu machen. Schulen gehéren in Arendts Auf-

- am 14.02.2028, 07:43:20.

155


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Beriihrbarkeit als conditio humana

fassung in den Bereich des Gesellschaftlichen und zum Teil in den Bereich
des Privaten. Denn es sollte ausschlieflich die Entscheidung der Eltern sein,
in welche Gesellschaft sie ihre Kinder tiglich schicken. Als dem Gesellschaft-
lichen zugehérig ist in den Schulen das Prinzip der Diskriminierung zuldssig
- Gleichheit, so Arendt, gibe es nur im politischen Raum, soziale Gruppen-
strukturen beruhten immer auf Ausschluss.”® Drittens sieht Arendt durch den
Beschluss des Obersten Gerichtshofs die Selbststindigkeit der Bundesstaaten
gefihrdet und sogar beschnitten, was sie als immenses politisches Problem
bewertet.’° Sie schlussfolgert:

»Hence it seems highly questionable whether it was wise to begin enforce-
ment of civil rights in a domain where no basic human and no basic political
rightis at stake, and where other rights —social and private —whose protec-

tion is no less vital, can so easily be hurt.«'*!

Dissent veroffentlichte Arendts Gedanken, noch in der selben Ausgabe, zu-
sammen mit zwei kritischen Antworten. Eine vom Politikwissenschafter Da-
vid Spitz und eine vom Soziologen Melvin Tumin.'* Spitzs Replik geht auf
Arendts Punkte systematisch ein und falsifiziert einen nach dem anderen.
Sein Kernargument ist, dass gleiche Chance auf gute Ausbildung die Voraus-
setzung gleicher Moglichkeiten im Erwachsenenleben sei und dass es keinen
Bereich des Gesellschaftlichen gibe, wie er von Arendt definiert wird. »The
political and the private are not distinct and separate entities; nor do they
exist apart from society; they are intrinsically and inextricably a part of socie-
ty.«'? Tumins Antwort ist bissig. Sein Aufschlag: »At first one thinks, this is a
horrible joke.«’°* Er bezeichnet Teile von Arendts Argumentation als »meta-
physical mumbo jumbo«®* und weist darauf hin, dass jene naturgegebenen
Unterschiede, die laut Arendt berechtigte Weise den gesellschaftlichen Be-
reich ordnen wiirden, eben die sind, an denen sich rassistische Gesinnung
entziindet.

»Which differences? As some Southern Whites view the matter, the ineradi-
cable differences are in character, intelligence, morality, ambition, respon-
sibility, passion etc. Moreover, these are tied to the same genes which give
the stereotypal Negro his kinky hair, pitch black skin, doliocephalic skull, and
everted lips.«°

Er schlidgt Arendt vor, Mitgliedern der NAACP Kurse im Rahmen von Erwach-
senenbildung anzubieten. In diesen kénnte ihnen Arendt beibringen, warum
sie sich nicht fiir gleiche Bedingungen in der Bildung, sondern fir die Legali-

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

sierung von Mischehen engagieren sollten. »That would really be a masterful
piece of adult education.«'®” Der Kern von Tumins Kritik ist, dass Arendt die
Rechte von weifden Eltern so sehr schiitzen will, dass sie die Ungerechtigkeit,
die schwarze Eltern und Kinder tiglich erleiden miissen, ganz aus dem Blick
verliert. In seiner bitteren Replik bezeichnet er Arendt ab der vierten Seite
nur noch als »Miss A.«**®. Tumins Antwort endet — trotz aller Ironie und al-
lem Sarkasmus — in spiirbarer Enttiuschung.

Beide Kritiker listeten valide Einwande auf, auf die Arendt die Moglichkeit
erhielt, in der nichsten Dissent-Ausgabe zu antworten.'®® Hannah Arendt, die
Verfechterin pluralistischer Weltstiftung und des 6ffentlichen Meinungsaus-
tausches, beginnt ihre Antwort mit der Disqualifizierung beider Repliken.

»Of my two opponents, Mr. Tumin has put himself outside the scope of dis-
cussion and discourse through the tone he adopted in his rebuttel. Mr Spitz’s
argument, on the contrary, would deserve a point-by-point analysis if it con-
stituted a refutation of my points. Unfortunately, despite his fairness and
the consistency of his own position, Mr. Spitz has misunderstood and mis-
constructed my argument to such an extent that | would have to quote and
requote from our articles sentence after sentence, not to answer his rebuttal,
but only in order to correct the misunderstandings upon which this rebuttal
was based. [...] | therefore prefer to take my cue from the simple fact that my
article was not understood in the terms | wrote it, and | shall try to repeat its
essential points on a different, less theoretical level .«

Diese Wiederholung auf einem fir alle verstindlichen, »less theoretical le-
vel« erfolgt durch drei Fragestellungen. Die dritte Frage, die Arendt in ihrer
kurzen Antwort stellt, richtet sich auf den Unterschied zwischen einer ameri-
kanischen Lebensweise im Allgemeinen und der spezifischen Lebensweise in
den Siidstaaten. Die ausschlaggebende Differenz sieht Arendt zum wieder-
holten Mal in der Kriminalisierung von Mischehen, die vom Supreme Court
erst 1967 aufgehoben wurde.™

Ich mochte vorschlagen, die anderen zwei Fragen in ihrer Formulierung
und ihrer Implikationen wortwortlich zu nehmen, weil sie m.E. aufschluss-
reich sind in der Hinsicht, wie eine emotionale Wahrnehmung das Denken
im Allgemeinen und auch im Besonderen, als politische Urteilsfindung, be-
einflusst.

Die zwei weiteren Fragen, die sich Arendt beim Verfassen von Reflections...
stellte, lauten: »[W1hat would I do if I were a Negro mother?«** bzw. »[W]hat
would I do if I were a white mother in the South?« Beide Fragen, von de-

- am 14.02.2028, 07:43:20.

157


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Beriihrbarkeit als conditio humana

nen Arendt behauptet, ihre Argumentation gepragt und ihre Schlussfolgerung
bestimmt zu haben, beantwortet sie mit der selben Konstruktion. »If I were
a Negro mother in the South, I would feel [..]«, im Fall der weiflen Mutter
ebenso »[...] I would feel«"**. Wie sich Arendt an Stelle dieser Miitter fithlen
wiirde, nennt sie als Begriindung ihres theoretischen Fazits insgesamt vier-
mal (dreimal im Fall der schwarzen, nur einmal im Fall der weifSen Mutter)
auf den zwei Seiten, die sie diesen imaginiren Miittern und ihren Empfin-
dungen widmet.

Zwei Schritte finden gleichzeitig statt. Erstens versetzt sich Arendt in die
Lage von anderen, zweitens befragt sie ihre eigenen Gefiihle in dieser sich
vorgestellten Situation. Weder fragt sie sich, wie sich diese Miitter in den
Stidstaaten fithlen, noch fragt sie, wie sie ihre eigene Situation beschreiben
wiirden. Auch fragt Arendt bei den Miittern selbst nicht nach, wie es ihnen
erging. Die Argumentation, die sie vorlegt, entspringt einem durchaus mo-
nologischen Prozess, iiber den Arendt gleichzeitig behauptet, er sei pluralis-
tisch, oder mindestens pluralisierend, da er andere Gefiihle miteinbezogen
habe. Diese Gefithle scheinen aber nur soweit andere zu sein, dass sie nicht
identisch sind mit der emotionalen Lage der Autorin, die im Augenblick am
Schreibtisch sitz und einen Text verfasst.

Diese Gefiihle sind nicht die tatsichlichen Gefiihle der anderen. An die-
sem Punkt liegt Arendt m.E. richtig. Es ist nicht moglich, sich vorzustellen,
wie sich andere fithlen. Behauptet man trotzdem, zu wissen, was andere emp-
finden (miissten), fithrt das unweigerlich zu ihrer Bevormundung. Arendt be-
steht daher darauf, dass die Praxis der erweiterten Denkungsart keine Ubung
in Empathie bzw. im Einfithlungsvermégen ist." Sondern ein Wechsel des ei-
genen Standpunktes, der allerdings eine emotionale-affektive Ebene umfasst.
Das verdeutlicht sie auch in einer unveréffentlichten Vorlesungsnotiz:

»Suppose | look at a specific slum dwelling and | perceive in this particular
building the general notion which it does not exhibit directly, the notion of
poverty and misery. | arrive at this notion by representing to myself how |
would feel if | had to live there [...] The judgment | shall come up with will
by no means necessarily be the same as that of the inhabitants, whom time
and hopelessness may have dulled to the outrage of their condition [...] Fur-
thermore, while | take into account others when judging, this does not mean
that | conform in my judgment to those of others, | still speak with my own
voice and | do not count noses in order to arrive at what | think is right. But
my judgment is no longer subjective either.«<"

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

Das heifdt aber in letzter Konsequenz, dass reprisentatives Denken nicht die
Perspektiven von anderen mit in die Urteilsfindung einbezieht, sondern sich
nur emotionale Erfahrungen in unterschiedlichen Situationen vorstellt, die
alle in der Person des Urteilenden zusammenlaufen. Hier kommt nicht nur
zum Vorschein, dass Arendt keine Vorstellung davon hatte, wie unterschied-
liche soziale Umstinde und Prigungen die Wahrnehmung beeinflussen."”
Sondern auch, dass eine so konzipierte »enlarged mentality« in Wirklichkeit
nur die eigenen Annahmen reproduziert, sie aber nicht erweitert oder auch
nur herausfordert.” So erscheint es zutiefst problematisch, dass Arendt die
emotionale Intensitit der ungarischen Revolutioniren in ihrem Essay mit-
vollzieht und sogar als erkenntniserméglichend bewertet, wihrend sie die
Verzweiflung von Slumeinwohnern ausblendet. Die Urteilsfindung scheitert
offensichtlich nicht an den angesetzten theoretischen Kategorien, sondern an
jenem emotionalen Gehalt, welcher der Situationen zugeschriebenen wird.
Die ungarische Revolution bereinigt Arendt von den stérenden Faktoren — wie
der okonomisch motivierte Aufruhr in den Fabriken oder die Verfolgung von
judischen Minderheiten in der lindlichen Region —, um die Integritit revolu-
tionirer Leidenschaften auszustellen und sie fir die politische Wissenschaft
als zwingende Erkenntnisquellen zu bezeichnen. Dagegen delegitimiert sie
das Aufbegehren schwarzer Biirger nach guter Bildung und weist jegliche Ar-
gumente, die verstindlich machen wollen, wie unabdingbar gleiche Bildung
fiir die Freiheit im Miteinander ist, zuriick.

Eine weitere bemerkenswerte Facette in Arendts Argumentation ist, dass
sie sich in der Position der schwarzen Mutter Sorge um die Sicherheit des
Kindes und um die eigene Integritit (nicht vom Staat zum >social climbing«
gezwungen zu werden) vorstellt. In der Position der weiflen Mutter dagegen
imaginiert sie Emporung dariiber, als Staatsbiirgerin nicht nach ihrem Ein-
verstindnis gefragt geworden zu sein, in welcher Gesellschaft sie ihr Kind in
der Schule wissen wollte.

Eine spite Wendung in der Nachgeschichte von Reflections... verdeutlicht
die emotionale Ebene der politischen Urteilsfindung noch einmal. In einem
Interview im Jahr 1965 duflerte sich Ralph Ellison erneut zu Arendts Reflec-
tions... und sagte, Arendt hitte nicht verstanden, dass integrierte Schulen eine
Art Initiationsprozess fir schwarze Kinder sind. Der rassistische Hass, mit
dem sie in der Schule tiglich konfrontiert werden, sollte ihnen beibringen,
wie sie mit demselben Phinomen und der systematischen Unterdriickung in
der Erwachsenengesellschaft umgehen sollten.” Arendt las dieses Interview
und schrieb am 29. Juli 1965 an Ellison einen persénlichen Brief."*° In diesem

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Beriihrbarkeit als conditio humana

sieht sie ihren Fehler ein und fithrt ihn darauf zuriick, dass sie die bewusste
Entscheidung der schwarzen Eltern, ihre Kinder als Vorbereitung auf spitere
Ausgrenzungserfahrungen in integrierte Schulen zu schicken, nicht begriffen
habe. Gleichzeitig gesteht sie Ellison, dass sie schon immer dachte, mit ihrem
Urteil falsch zu liegen, nur habe sie nicht gewusst, warum genau:

»l know that | was somehow wrong and thought that | hadn't grasped the
element of stark violence, of elementary, bodily fear in the situation. But
your remarks seem to me so entirely right, that | now see that I simply didn’t
understand the complexities in the situation.«'*

Es ist bemerkenswert, dass Arendt die Komplexitit der Situation erst durch
eine Berichtigung ihrer emotionalen Annahmen anzuerkennen bereit war,
nicht aber durch die systematisch angefithrten Argumente von Spitz oder
Tumin. Sie gesteht in ihrem Brief an Ellison, dass ihr Urteil um eine Er-
schiitterung kreiste. Nun stellt es sich aber heraus, dass die Angst, die sich
Arendt in der Situation vorstellte, Arendts eigene, fehlgeleitete Ergriffenheit
war. Sie war in ihrer Urteilsfindung, in ihrem politischen Denken nicht be-
rithrbar, sondern konstruierte sich eine Wahrnehmung, die nicht weltéffnend
und wirklichkeitsstiftend, sondern im Gegenteil, weltverschliefend wirkte.

Arendts Einschitzung fehlt in diesem Fall eine wirkliche Dialogizitit.'*
Ein solches Gesprich war aber nicht wegen der Starrheit ihrer Kategorien
oder wegen der Begrenztheit ihrer Vorstellungskraft unmoglich. Das Hinder-
nis liegt in Arendts Konzeption des reprisentativen Denkens, verstanden als
sich die Situation nicht nur vorzustellen, sondern sich in sie auch als ganz-
korperliche Erfahrung hineinzuversetzen. Die Urteilsfindung versteht Arendt
als Erfahrung zweiten Grades. Nicht als Nachempfinden der Wahrnehmung
anderer, sondern als Nachvollzug dieser Wahrnehmung unter den Bedingun-
gen der eigenen Person. Bis auf Ralph Ellison antwortete auf Arendts Gedan-
kengang niemand auf dieser Erfahrungsebene. Arendt war von ihren eigenen
emotionalen Vorstellungen (die mit hoher Wahrscheinlichkeit verbreiteten,
rassistischen Vorurteilen unterlagen) bzw. davon, wie sie sich in der Situation
fithlen witrde, so sehr eingenommen, dass die pluralisierend gedachte Den-
kitbung des Standpunktwechsels schlieflich zu einem monologischen Urteil
fithrte. Arendt konnte sich nicht vorstellen, dass Stolz, Mut, die Bereitschaft,
sich der Diskriminierung und der Gewalt auszusetzen, fiir die eigene Frei-
heit und Gleichheit zu kimpfen, emotionale Phinomene waren, die sowohl
die schwarzen Kinder als auch ihre Eltern bewegten."?

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

Die Grundstruktur Arendt’scher politischer Philosophie als thaumatische
Erfahrung impliziert, dass an jedem Denken und an jeder politischen Urteils-
findung eine affektive Involviertheit beteiligt ist. Diese resultiert nicht zuletzt
daraus, dass der Mensch als berithrbares Wesen in der Welt prisent ist. Seine
Wahrnehmung erfolgt in erster Linie iiber seine Sinnesorgane. Was ihm zu-
stoRt, betrifft ihn, noch bevor er das Erfahrene begrifflich artikulieren kénn-
te. Dass eine Berithrbarkeit als conditio humana jedem Aspekt des menschli-
chen Lebens zugrunde liegt, ist, in der von mir vorgeschlagenen Lesart, ei-
ne zentrale Einsicht von Arendts politischem Denken. Diese Berithrbarkeit
garantiert, dass Wirklichkeit als solche erfahren werden kann. Zwar reflek-
tiert Arendt, dass Berithrbarkeit durch gewisse Praktiken und Einwirkungen
zerstort werden kann (ihre Beispiele dafir sind u.a. Rousseaus Gefithlskul-
tur und die menschenverachtende Gewalt totalitirer Politik), doch scheint sie
nicht mitzudenken, dass Berithrbarkeit auch jenseits extremer Abstumpfung
geformt ist. Sie kann nicht nur im KZ ausgeldscht werden, sondern unter-
liegt auch im Alltag formenden Kriften. Sie garantiert keine vorurteilslose,
vollstindige Wahrnehmung. Vielmehr muss die Frage danach gestellt wer-
den, welche Phinomene tiberhaupt erst als solche ausgezeichnet sind, die
berithren konnen.

Pluralitit kann man in der eigenen Person, durch die eigene Vorstellungs-
kraft, durch die Selbstbefragung >Wie wiirde ich mich in deren Schuhe fith-
len?« nicht herstellen. Sie bedarf des Gesprachs mit dem Anderen. Nicht nur
die philosophische Wahrheit muss im Miteinander in eine Meinung unter
den anderen transformiert werden. Auch die Erschiitterung und die Ergrif-
fenheit des Philosophen muss ihre Totalitit verlieren und zu einer Erfahrung
unter anderen werden. Sonst verliert jenes Urteil, das urspriinglich durch die
Integration der Erschiitterung wirklichkeitsstiftend war, die Welt des Mitein-
anders und wird unberiihrbar.

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2028, 07:43:20.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

