
6. Elemente einer postmaterialistischen 

Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens

Wie im vorherigen Kapitel aufgezeigt wurde, zeigt eine kritische Analyse der vor-

herrschenden materialistischen Lebensweise ihre Widersprüchlichkeit auf. Einer-

seits steht das Streben nach Wohlbefinden im Fokus der aufgeklärten Moderne,

andererseits wird dieses Ziel in der derzeit vorherrschenden Lebensweise nur be-

dingt erreicht. Somit stellt sich die Frage, was mögliche alternative Ansätze sind,

um das als legitim anerkannte Ziel des guten Lebens besser erreichbar zu machen,

die zudem mit dem Leitbild einer nachhaltigen Entwicklung kompatibel erschei-

nen. Wie aufgezeigt wurde, ist das Ineinandergreifen von Arbeits- und Konsum-

gesellschaft von besonderer Relevanz und dementsprechend muss die Suche nach

Alternativen die Verschränkung der beiden Aspekte in den Blick nehmen: Auf der

einen Seite ist die Rolle von Arbeit im Sinne ihrer Bedeutung für das subjektive

Wohlbefinden zu hinterfragen und auf der anderen Seite gilt es, Glückskonzepte

jenseits der Konsumwelt zu entwickeln. Diese Aufgabe wird von AutorInnen im

Postwachstumsdiskurs, zum Beispiel Serge Latouche, genauso formuliert: »Ziel ist

der Aufbau einer Gesellschaft, die uns ein besseres Leben mit weniger Arbeit und

weniger Konsum ermöglicht.«1 Diese Formulierung einer allgemeinen Aufgabe gibt

aber noch wenig Auskunft darüber, wie eine solche Gesellschaft aussehen könnte

und wie sich die einzelnen Elemente der Lebensweise zur Frage nach demWohlbe-

finden verhalten. Die Leitfrage für den folgenden Abschnitt lautet also: Wie könnte

der Mensch sein Leben gestalten und seine Zeit verbringen, so dass diese Lebens-

gestaltung zumWohlbefinden beiträgt und zugleich kompatibel mit den Anforde-

rungen nachhaltiger Entwicklung im Sinne der Suffizienz ist?

Im Folgenden werden die beiden Felder Arbeit und Konsum nacheinander be-

trachtet: der notwendige Wandel von Rolle und Ausmaß von Arbeit und im An-

schluss die Frage, wie sich ein suffizientes Leben gestalten lässt, in dem Konsum

1 Latouche (2015): S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Glück und Nachhaltigkeit

eine weniger zentrale Bedeutung einnimmt für die wichtigen Elemente des Wohl-

befindens wie Freiheit, Anerkennung und persönlichem Ausdruck.2

6.1 Die Abkehr von der Arbeitsgesellschaft

Die Reduktion der Arbeitszeit wird in der Diskussion um nachhaltige Entwick-

lung und vor allem in der Debatte um Postwachstumsökonomien häufig als ein

wichtiges Anliegen genannt. Vorgeschlagen werden diesbezüglich Modelle einer –

am bisherigen Vollzeitstandard gemessenen – Halbtagsarbeit von 20 Stunden pro

Woche oder einer Reduktion auf die 4-Tage-Woche.3 Bereits 1998 empfehlen die

Autoren eines Berichts an den Club of Rome zum Thema Arbeit die 20-Stunden-

Woche, sowie eine stärkere Anerkennung von Sorgearbeit stärker als Arbeitszeit

anzusehen.4 Konsequenterweise wird dabei jedoch nicht mehr von Halbtagsarbeit

gesprochen, sondern, wie die New Economics Foundation aus Großbritannien in

ihrem Konzept 21 hours betont, wird die von ihnen vorgeschlagene 21-Stunden-

Woche bewusst als Normalarbeitszeit vorgegeben wird, um damit einen neuen

Standard für Vollzeit zu etablieren und das Bewusstsein für die Rolle von Arbeit zu

beeinflussen. Die Ausgestaltung bliebt in diesem Konzept wie in den meisten an-

deren Vorschlägen überaus flexibel: Die gut 1000 Arbeitsstunden pro Jahr könnten

relativ frei eingeteilt werden und eine Anpassung von Mindestlöhnen und Sozial-

leistungen wird bedacht, um die Existenzsicherung zu garantieren.5

Noch über eine solche Ansätze einer 20-Stunden-Vollzeit-Woche hinausgehend

sind Konzepte von VertreterInnen, die unter dem Begriff post-work agieren. Hier

geht es um eine größtmögliche Reduktion der Arbeitszeit, etwa auf nur 10 Stun-

den pro Woche oder sogar noch weniger.6 Diese aktuellen Ansätze beziehen sich

auf eine historisch Reihe an teils prominenten Kritikern einer arbeitszentrierten

Gesellschaft, die Arbeit als Leitmotiv des Lebens ablehnen und die absolute Re-

duktion der Arbeitszeit entsprechend zum Ziel erklärten. Dazu zählen Nietzsche,

2 Da es hier vor allem um den Zusammenhang mit Suffizienz geht, wird auf andere Fragen

von Wohlbefinden in der Arbeitswelt nicht weiter eingegangen, vgl. hierfür zum Beispiel

Laine/Rinne (2015).

3 Paech (2012b); Massarrat (2011); Haug (2011a); Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 266; Gorz

(2000): S. 136ff.

4 Orio/Liedtke (1998).

5 New Economics Foundation (2010). Hiermit wird berücksichtigt, dass Flexibilisierung nicht

gleichbedeutendmit Intensivierung sein muss, sondern gerade auch eine Arbeitszeitgestal-

tung nach den eigenen Bedürfnissen bedeuten kann. Vgl. Mückenberger (2012).

6 Srnicek/Williams (2016) sind die gegenwärtig bekanntesten VertreterInnen von post-work.

Für weitere Beiträge zur Debatte siehe Jäger et al. (2001), Krull (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 131

Marx, Lafargue und Adorno.7 Auch aus ökonomischer Sicht gab und gibt es immer

wieder entsprechende Konzepte. So postulierte Keynes vor fast 100 Jahren, dass

im 21. Jahrhundert die Menschen nur noch 15 Stunden pro Woche arbeiten werden

müssen, um alles für sie nötige zu produzieren.8 Aktuelle Studien belegen zudem,

dass die Reduktion von Arbeitszeit zu weniger Unfällen führt, mehr Wohlbefinden

generiert, geringerer Umweltbelastung bedeutet und zu einer besseren Verteilung

von Arbeit beitragen kann.9

Wie im vorherigen Kapitel gezeigt wurde, hat eine Reduktion der Arbeitszei-

ten in den letzten 20 Jahren jedoch kaum stattgefunden. Somit bleibt allein von der

aufgewendeten Zeit und Aufmerksamkeit Arbeit das prägende Element der Men-

schen, ungeachtet des bereits enorm angewachsenenWohlstandes. »Es ist eine Pa-

radoxie, dass wir uns Tag und Nacht mit Arbeitsproblemen beschäftigen müssen,

obwohl unsere Gesellschaft so reich ist wie noch nie in ihrer Geschichte.«10 In der

kritischen Analyse der Arbeits- und Konsumgesellschaft wird davon ausgegangen,

dass die Unterbrechung des sich gegenseitig stützenden Kreislaufs die Möglichkeit

der Befreiung eröffnet, wie dies beispielhaft von André Gorz formuliert wird:

7 Lafargue beschreibt die »seltsame Sucht der Arbeit« (Recht auf Faulheit, S. 9). Arbeit hat den

Platz zur Selbstverwirklichung eingenommen. Er schlägt vor, nur 3 Stunden am Tage zu ar-

beiten: »Er zwinge sich dazu, nur drei Stunden am Tag zu arbeiten, und den Rest des Tages

und der Nacht zu faulenzen und zu prassen« (S. 133).

Nietzsche äußert sich (Morgenröte, § 173) abfällig über die Arbeit: »Bei der Verherrlichung

der »Arbeit«, bei demunermüdlichenReden vom »Segen der Arbeit« sehe ich denselbenHin-

tergedanken, wie bei dem Lobe der gemeinnützigen unpersönlichen Handlungen: den der

Furcht vor allem Individuellen. Im Grunde fühlt man jetzt, beim Anblick der Arbeit – man

meint immer dabei jene harte Arbeitsamkeit von früh bis spät – daß eine solche Arbeit die

beste Polizei ist, daß sie jedem imZaume hält und die Entwicklung der Vernunft, der Begehr-

lichkeiten, des Unabhängigkeitsgelüstes kräftig zu hindern versteht. Denn sie verbraucht

viel Nervenkraft und entzieht dieselbe demNachdenken, Grübeln, träumen, Sorgen, Lieben,

Hassen, sie stellt ein kleine Ziel immer vor’s Auge und gewährt leichte und regelmäßige Be-

friedigungen«. An anderer Stelle (Menschliches, allzu menschliches, §283): »Alle Menschen

zerfallen, wie zu allen Zeiten so auch jetzt noch, in Sklaven und Freie; denn wer von seinem

Tage nicht zwei Drittel für sich hat, ist ein Sklave, er sei übrigens wer er wolle: Staatsmann,

Kaufmann, Beamter, Gelehrter.«

Der bekannte Ausspruch von Marx zum Thema lautet »Das Reich der Freiheit beginnt in der

Tat erst da, wo das Arbeiten, das durch Not und äußere Zweckmäßigkeit bestimmt ist, auf-

hört. […] Jenseits desselben beginnt die menschliche Kraftentwicklung, die sich als Selbst-

zweck gilt, das wahre Reich der Freiheit, das aber nur auf jenem Reich der Notwendigkeit

als seiner Basis aufblühen kann. Die Verkürzung des Arbeitstages ist die Grundbedingung.«

(Marx 1988: S. 828). Für Adorno besteht ebenso eine Unvereinbarkeit von Arbeit und Freiheit:

Glück sei nicht die Freiheit zur, sondern die Freiheit von der Arbeit. Sona (2004): S. 7.

8 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 33.

9 Bregman (2017): S. 142-145.

10 Negt (2012): S. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Glück und Nachhaltigkeit

»Die Arbeiter werden die Grenzen der ökonomischen Rationalität aber nur dann

entdecken können, wenn ihr Leben nicht völlig durch Arbeit besetzt und ihr Geist

nicht völlig von ihr beherrscht ist wird; mit anderen Worten, wenn ihnen ein ge-

nügend großer Raum an freier Zeit offen steht, um eine Sphäre nicht quantifizier-

barerWerte zu entdecken: dieWerte der »Zeit zum Leben« und der existenziellen

Souveränität.«11

Die im vorherigen Kapitel angeführte Analyse hat jedoch bereits die Komplexität

der Verflechtung von Arbeit, Konsum und dem Streben nach Wohlbefinden deut-

lich gemacht. Ebenso zeigen historische und gegenwärtige Erfahrungen, dass sich

ein verändertes Bewusstsein nicht automatisch einstellt, wenn die Arbeit zumin-

dest zeitlich ihre dominante Rolle im Lebensalltag verliert. Aufschlussreich hierzu

ist ein reales Beispiel, welches in dieser Hinsicht als ungewolltes soziales Experi-

ment angesehen werden kann. Beim Automobilkonzern Volkswagen wurde in den

1990er Jahren für eine Weile die 24-Stunden Woche eingeführt, um den Abbau von

Arbeitsplätzen zu vermeiden. Es galt als ein vielversprechendes und zukunftswei-

sendes Projekt, was aber durch spätere Lohnreduktionen und Flexibilisierungen

bald wieder gestrafft wurde, seine visionäre Strahlkraft verlor und später ganz auf-

gegeben wurde.12 Für den hiesigen Zusammenhang ist besonders interessant, dass

die begleitende Forschung dabei zu aufschlussreichen Erkenntnissen hinsichtlich

des transformatorischen Potentials solcher (unfreiwilliger) Arbeitszeitreduzierung

kam:

»Die Annahme, dass durch die mit der Arbeitszeitverkürzung gewonnenen Zeit-

potentiale quasi ›von selbst‹ einen Reflexionsprozess in Gang setzen würde, an

dessen Ende eine Umstellung der Lebensführung nach sozial-ökologischen Ge-

sichtspunkten erfolgen könnte, wird auch durch die wenigen ›Gestaltungspionie-

re‹ nicht belegt.«13

Diese Ergebnisse bestätigen die starke soziale und kulturelle Komponente von

(Vollzeit-)Erwerbsarbeit für Menschen, die entsprechend sozialisiert wurden

und auch ihre Lebensweise darauf hin eingerichtet haben. Die weitreichende

Identifikation von Berufstätigen mit ihrer Tätigkeit und auch dem Arbeitgeber

ist für die eigene Identität von großer Relevanz. So berichtet der Journalist Timo

Lehmann in seiner Reportage mit dem Titel Für immer Opelaner welche Leere die in

den Frühruhestand gegangenen ehemaligen Mitarbeiten des Automobilkonzerns

empfinden: »Zuhause können sie einfach nichts so richtig mit sich anfangen«.14

11 Gorz (2010): S. 187.

12 Hielscher/Hildebrandt (1999).

13 Hildebrandt (1999b): S. 27.

14 Lehmann (2016). Zum Selbstverständnis von Arbeitern siehe auch beispielhaft den Sachro-

manMaloche von Theriault (1996).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 133

Diese ideelle Bedeutung von Arbeit zeigt sich auch beispielhaft an der nostalgi-

schen Berichterstattung zur Beendigung des Bergbaus in der BRD. Die Arbeit unter

Tage war historisch eine der anstrengendsten, gefährlichsten und besonders ge-

sundheitsbelastenden Berufe und dennoch (oder auch gerade deshalb) erzeugte er

eine hohe Identifikation der Bergarbeiter. Zu nennen wäre auch die gegenwärtige

Debatte über neue Automatisierungstechniken der Robotik, welche in absehbarer

Zukunft eine beachtliche Anzahl von manuellen Arbeiten ersetzen könnten. Die

Aussicht, dass bis zu 50 % der Jobs von Robotern übernommen werden könnten,

wird dabei weniger als ein willkommener Entwicklungsschritt der Befreiung von

Arbeit angesehen, der nun lediglich die Frage der Verteilung vonWohlstand folgen

sollte, sondern als Bedrohung nicht nur des Einkommens, sondern des sinnhaften

Seins der Arbeitnehmenden.15 Die deutliche Reduktion der Arbeitszeit bedeutet

also einen fundamentalen Wandel, der Grundfeste gesellschaftlicher Entwicklung

von Jahrhunderten angreift und somit als epochaler Kulturwandel zu verstehen

ist. Es geht letztendlich nicht nur um eine anteilige Reduktion der Arbeit, es geht

um die Ablösung der Sinnkonstruktion von Arbeit.16

Diese grundlegende Sinnkonstruktion beruht mithin auf dem historisch ge-

wachsenen Selbstverständnis des Menschen. Arbeit gilt als ein, wenn nicht so-

gar das Grundmerkmal des menschlichen Seins schlechthin. Durch Arbeit tritt der

Mensch aus dem Naturgegebenen hervor, kultiviert die Landschaft, schafft seine

Umwelt und somit auch sich selbst als der Natur partiell enthobenenWesen. Arbeit

gilt als Grundlage menschlicher Zivilisation, denn durch sie gelingt es dem Men-

schen sich über die anderen Tiere hinaus zu heben, indem er das Bewusstsein über

das Instinkthafte stellt und die Gestaltung der Umwelt und des Lebens als Option

erlangt.17 Die Aussage von Friedrich Engels zum »Anteil der Arbeit an der Mensch-

werdung des Affen«18 benennt die zentrale Rolle von Arbeit für den Menschen und

auch Marcuse betont, dass der Mensch mittels seiner Arbeit Freiheit erlangt.19 Die

Tendenz desMenschen zur Aktivität lässt sich evolutionsbiologisch aus seiner Her-

kunft als Nomade und der Notwendigkeit, als soziales Wesen produktive Tätigkei-

ten zu übernehmen erklären.20 Der Zustand von Passivität ist für Menschen oft

15 Eine Studie von Frey/Osborne (2013) für die US-Wirtschaft schätzt, dass bis zu 50 % der Jobs

ersetztwerden könnten. Eine andere Studie, die das Szenario auf die BRDüberträgt, sieht nur

10 %der Berufsfelder zurDisposition stehen: ZEW (2015). EineÜbersicht zurDebatte bei Krä-

mer (2015). eine Studie zur entsprechenden Entwicklung in der EU in den Jahren 1999-2010

zeigt eher einen Jobzuwachs durch neue Produktionstechnologien. Gregory/Salomons/Zier-

ahn (2016).

16 Gorz (2000): S. 110ff.

17 Lukács (1973): S. 56ff.

18 Engels (1962).

19 Marcuse (1969): S. 21, S. 30f.

20 Reichholf (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Glück und Nachhaltigkeit

unangenehm und will vermieden werden: Menschen suchen Beschäftigung und

Unterhaltung; tätig sein hilft, glücklicher zu sein.21

Wird Arbeit als die erfolgreiche Kultivierung der Umwelt und Grundelement

der Menschwerdung angesehen, so wäre es aber möglicherweise ein naturalisti-

scher Fehlschluss, deshalb die Arbeit als finalen Sinn des Menschseins zu bestim-

men. Eine Differenzierung zwischen Arbeit und tätig sein kann hier eine entspre-

chend differenzierte Perspektive eröffnen. Arbeit bildet im Sinne der Selbstver-

sorgung und Besorgung der materiellen Grundbedürfnisse die Basis für Wohlbe-

finden, sowie als erfahrene Selbstwirksamkeit der Selbstversorgung im Sinne von

Autonomie und (gewissermaßen) Subsistenz ein relevantes Kernelement des guten

Lebens. Tätig sein kann aber darüber hinaus vielfältigere Formen annehmen, die

keineswegs an die Notwendigkeiten der Reproduktion gebunden sind.

»Leben heißt Tätigsein, und in welcher Weise die Menschen tätig sind, hängt zu

einemgroßenTeil von ihremWollen abunddavon,worauf sich dasWollen richtet.

Wer die Struktur und die Ausrichtung desmenschlichen Handelns verstehen will,

muss deshalb fragen, auf welcheWeise dasWollen seine Gegenstände findet. Die

Welt, wie sie unabhängig von unseren mentalen Einstellungen ist, ist neutral, sie

bietet demWollen nichts, auf das es sich richten könnte.(…) Hier herrscht völlige

Indifferenz.«22

Der Philosoph Jean-Luc Nancy fragt, ob Arbeit als Bedürfnis verstanden werden

sollte und wenn ja, was wäre eine normale Portion dessen?23 An der gleichen Frage

arbeitend verweist Gorz auf Hannah Arendt: die Gesellschaft will von den Fesseln

der Arbeit befreit werden. Doch sie kann nicht untätig sein. Was kann oder soll sie

dann tun?24

6.2 Zeitwohlstand: Vom guten Leben mit wenig Arbeit

Als Modell zur Reduktion der Arbeitszeit steht das Konzept von »Zeitwohlstand«

im Mittelpunkt einer nachhaltigen Lebensweise jenseits von Produktion und Kon-

sum. Ausgehend vom Befund, dass möglicherweise mehr gearbeitet wird als für

das subjektiveWohlbefinden zuträglich ist, soll hierbei die Frage nach dem qualita-

tiven Empfinden von Arbeit, Tätig sein und anderen Optionen der Zeitverwendung

erörtert werden. Im Fokus steht die Idee, Zeitstrukturen zu etablieren, die eine ver-

besserte Befriedigung menschlicher Bedürfnisse erlauben. Damit steht Zeitwohl-

stand in direktem Zusammenhang zu Fragen nachhaltiger Entwicklung und Post-

21 Martens (2014): S. 146. Siehe auch Csikszentmihalyi (1992): S. 161.

22 Stemmer (2013): S. 157.

23 Nancy (2014): S. 142.

24 Gorz (2010): S. 35. Arendt (2002).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 135

wachstumsökonomien und wird bereits vielfältig thematisiert.25 Zeitwohlstand ist

dabei nicht als reine Menge an Zeit als Ressource zu verstehen, sondern als Modus

der Befindlichkeit, als Wohlbefinden in der Zeit: »Zeitwohlstand erfordert genug

Zeit, um einzelne Aktivitäten angemessen durchzuführen, d.h. der Aufgabe und

der eigenen Leistungsfähigkeit gerecht zu werden.«26 Zeitwohlstand ermöglicht es

somit, im Alltag Tätigkeiten langsamer und mit mehr Genuss angehen zu können,

stellt sich jedoch auch nur dann als Wohlstand dar, wenn die frei verfügbare Zeit

auch positiv empfunden wird und nicht als leere Zeit erlebt wird.27 Der Aspekt von

Autonomie in der Zeitverwendung gemäß dem eigenen Befinden ist somit zentra-

les Merkmal. Zeitwohlstand sieht sich dabei in Abgrenzung beziehungsweise sogar

als Gegenbegriff zum materiellen Wohlstand und erweitert somit das Verständ-

nis von Wohlstand um die qualitative Ebene. Entgegen der allgemeinen Annahme

wächst der Güterwohlstand nicht dauerhaft automatisch mit der Gütermenge und

weniger Güter können, effizient eingesetzt, ebenso zu einem Güterwohlstand füh-

ren:

»Güter steigern den Zeitwohlstand, wenn sie Aktivitäten anreichern oder entlas-

ten; sie verringern ihn, wenn die Zeit pro Aktivität zu knapp wird, sei es, weil

zusätzliche Güter zusätzliche Aktivitäten verursachen, sei es, weil die Steigerung

der Arbeitsproduktivität im Erwerbsleben zur Abwälzung von Aktivitäten auf den

Konsumbereich führt.«28

Güterbesitz und Zeitwohlstand verhalten sich oft umgekehrt proportional: Mehr

Güterbesitz bringt mehr Zeitaufwand der Anschaffung, Pflege, Nutzung der Güter

mit sich.29 Das vermeintlich nicht-produktive der Freizeit soll im Ansatz von Zeit-

wohlstand in ihrem Sinn und Nutzen wieder sichtbar gemacht werden. Dazu ge-

hört die Einsicht, dass immaterielle Güter aufwändiger in der Produktion, aber

auf Dauer erfüllender seien.30 Als Zeitwohlstand gilt jene Zeit, die jenseits der not-

wendigen Reproduktionstätigkeiten oder der elementaren Erholung sich eröffnet,

»das Reich der Freiheit im Bereich der Freizeit«.31

Der Bezug zur Suffizienz wird offensichtlich, wenn es um das konkrete Ab-

wägen geht: »Zeitwohlstand gibt sich im Grunde erst dann deutlich als solcher

25 Reisch (2002): S. 39; Konzeptwerk Neue Ökonomie (2014); Schor (2016): S. 127ff. Für die Früh-

phase der Wachstumsdebatte siehe Gruhl (1975): S. 151-154.

26 Scherhorn (2002): S. 102.

27 Rinderspacher (2000): S. 53. Siehe auch Mückenberger (2002): S. 119.

28 Scherhorn (2002): S. 101.

29 Reisch (2002): S. 44-45. Im Detail ist es oft schwer zu entscheiden, welchen Aufwand so-

genannte time saving services mit sich bringen, also die externalisierte Dienstleistungen wie

Haushaltstätigkeiten, Nahrungszubereitung, und andere. Whillans et al. (2017).

30 Reisch (2002): S. 39f.

31 Rinderspacher (2000): S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Glück und Nachhaltigkeit

zu erkennen, wenn er notfalls sogar um den Preis der Stagnation oder Minimie-

rung des Güterwohlstandes beibehalten werden soll bzw. kann.«32 Das »weniger

ist mehr« kann hier jenen Besitz vermeiden helfen, der in Bezug auf das subjekti-

ve Wohlbefinden eigentlich als »überflüssig« zu bestimmen wäre.33 Zeitwohlstand

ist somit eingebunden in eine umfassende Refokussierung des Alltagslebens, in

dem Zeitpioniere ihren eigenen Lebensstil entwerfen und das im Modell von vier

Feldern bestimmt wird, die 1996 in der Studie Zukunftsfähiges Deutschland skizziert

werden: Entschleunigung, Entflechtung, Entkommerzialisierung, Entrümpelung.34 Somit

zeigt sich ein Ansatz zum Ausstieg aus den im vorherigen Kapitel erwähnten Tret-

mühlen des Glücks. Gelingt dieser Austritt, so bietet sich etwa bei Gorz ein umfas-

sendes Bild eines besseren Lebens an:

»…[dann] kann die verfügbare Zeit von Tätigkeiten ausgefüllt werden, die man

ohne ökonomische Zwecksetzung unternimmt und die das Leben des einzelnen

sowie der Gemeinschaft bereichern: kulturelle und ästhetische Aktivitäten, die

darauf abzielen, Freude zu empfinden und zu spenden, die Lebensumwelt zu ver-

schönern und zu ›kultivieren‹; unterstützende und pflegende Tätigkeiten gegen-

seitiger Hilfe, im Stadtviertel oder in der Gemeinde ein Netz solidarischer Sozi-

albeziehungen knüpfen; Entwicklung von Beziehungen der Freundschaft und des

affektiven Austauschs; erzieherische und künstlerische Tätigkeiten; Reparaturar-

beitenundEigenproduktion vonNahrungsmitteln ›aus Freude amSelber-Tun‹ und

daran, die Gegenstände an denen man Gefallen findet, zu bewahren und weiter-

zugeben; Genossenschaften und Austauschbörsen für Dienstleistungen (und so

weiter).«35

Die Skizzierung eines solchen alternativen Verständnisses vom Umgang mit der

Zeit führt aber nicht automatisch zur Realisierung entsprechender Modelle. Dem

stehen zum einen Interessen entgegen, die sich im Bereich der Arbeits- und Kon-

sumgesellschaft verorten lassen, aber auch der Umstand, dass der Umgang mit

Zeit kulturell gebunden ist und durch historisch-ökonomische Einflüsse geprägt

wurde. Menschen werden in ein Zeitverständnis geboren, darin sozialisiert und

zum entsprechenden Umgang mit der Zeit erzogen.36 Das gegenwärtig dominie-

rende Verständnis, dass Zeit ein knappes Gut ist und genutzt werdenmuss, kommt

aus der Ökonomie der Produktion, welche sich im Zuge der Industrialisierung

durchgesetzt hat. Mit Einführung des Taylorismus entstand die Optimierung der

32 Rinderspacher (2000): S. 42.

33 Hierzu haben in den letzten Jahren auch zahlreiche Ratgeber Popularität erlangt, etwa Sim-

plify your life (Küstenmacher, 2002), Feng shui gegen das Gerümpel des Alltags (Kingston, 2009)

oderMagic Cleaning (Kondo, 2017).

34 BUND/Misereor (1996): S. 222. Siehe auch Kleinhückelkotten (2005): S. 61f.

35 Gorz (2010): S. 350.

36 Levine (1998); Klein (2007): S. 119-132.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 137

Produktion, indem er die Sekunden und Zehntelsekunden maß, die ein Handgriff

braucht und somit real auf die Produktivität Auswirkung hatte und somit die Glei-

chung schuf, dass Zeit Geld ist.37 Religiöse Rückbezüge wie in der protestantischen

Ethik spielen dabei eine wichtige Rolle, ebenso wie die kalendarische Wochenein-

teilung in 6 Arbeitstage und den arbeitsfreien Sonntag. In anderen Kulturkreisen

war die Relation von Arbeit und Ruhetag meist gleichteiliger strukturiert und das

Verständnis der Arbeitswoche wird erst im Zuge der fortschreitenden Globalisie-

rung weltweit implementiert.38 Auch in Europa gab es im Mittelalter noch eine

enorme Menge an Feiertagen, an denen zumindest nur reduziert gearbeitet wur-

de, in manchen Regionen waren dies bis zu 200 Tage im Kalenderjahr. Diese hohe

Anzahl wurde erst im 18. und 19. Jahrhundert deutlich reduziert, vor allem unter

Verweis auf die Erhöhung von Wirtschaftlichkeit und Produktivität.

»Die Zurichtung der Menschen auf die moderne Zeitordnung geht also nicht

nur von den Appellen der puritanischen Prediger aus. Zeitdisziplin wird zu einer

Grundvoraussetzung, um in einer Marktgesellschaft als Individuum zu bestehen

und um an den Segnungen der neuen Maschinenwelt teilzuhaben.«39

Ebenso war Müßiggang in der Vergangenheit wesentlich verbreiteter und weniger

verpönt: die individuell oder vom Gemeinwesen zunächst erwirtschafteten Güter

wurden konsumiert und genossen, bevor dann die Arbeit erneut aufgenommen

wurde.40

Wenn die im Konzept des Zeitwohlstands vorgeschlagene Reduktion von Ar-

beit zunächst einfach und positiv klingt, erscheint sie auf den zweiten Blick kom-

plexer und widersprüchlicher, nämlich wenn die oben genannten Aspekte der ge-

genwärtigen Arbeits- und Produktivitätsorientierung in Bezug auf das subjektive

Wohlbefinden berücksichtigt werden sollen. »Die Realisierung von individuellem

Wohlstand im Allgemeinen und Zeitwohlstand im Besonderen ist somit abhängig

zum einen von gesamtwirtschaftlichen Rahmendaten, zum anderen von den indi-

viduellen Kompetenzen der Akteure.«41 Es ist neben dem ökonomischen Rahmen

somit vor allem eine Frage des sozialen und kulturellen Kapitals, wie ein Mensch

mit Zeit umgehen kann und will. Dabei wird der Bezug zu Fragen sozialer Gerech-

tigkeit offenbar: so steht Arbeitslosen oder armen Menschen oft ein großes Kon-

tingent an freier Zeit zur Verfügung, dieses kann aber häufig nicht nach eigenem

37 Held (2002): S. 25ff.; Schaaff (1991): S. 94-101; Levine (1998): S. 110f., S. 132ff. Es ist anzumer-

ken, dass ähnliche Zeitmessungen erneut in der Welle der Unternehmensberatung in den

1990er Jahren populär wurden und bis heute aktuell sind, siehe Kapitel 5.

38 Levine (1998): S. 43f.

39 Rinderspacher (2000): S. 20.

40 Wendler (2008): S. 37ff., 144ff.

41 Rinderspacher (2000): S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Glück und Nachhaltigkeit

Interesse genutzt werden.42 Auf individueller Ebene braucht es zudem neben dem

ökonomischen Absicherung auch den entsprechenden Willen und die praktische

Kompetenz: »Die Kunst des Unterlassens setzt Entschiedenheit, Kundigkeit und

Selbstbegrenzung (also eine durch und durch aktive Einstellung zum Leben) vor-

aus.«43 Dies kann beispielhaft an einem Zitat vonMeinhardMiegel veranschaulicht

werden, der sich zu Präferenzen von Zeitnutzung und dem daraus resultierenden

Wohlbefinden äußert:

»Fragt man, was macht Dich zufriedener, ein Auto oder die Fähigkeit, eine Fremd-

sprache zu sprechen, dann sagen diemeisten: die Fremdsprache. Das gilt auch für

den Vergleich: großeWohnung oder Fähigkeit, ein Instrument zu spielen. Das In-

strument macht zufriedener. Doch aufgrund unserer Ideologie verschaffen derar-

tige Fähigkeitenweiterweniger gesellschaftlichesAnsehen als großeWohnungen

oder dicke Autos. Und das ist die Crux. Menschen haben ein natürliches Bedürfnis

nachAnsehen, nachAnerkennung. Lässt sich das eher durchmaterielles Erlangen,

dann streben sie eben danach und setzen so einen Teufelskreis in Gang.«44

Miegel befürwortet damit eine stärkere Rolle von humanistisch-bildungsbürgerlich

fundierten Werten, in denen zum Beispiel Fremdsprachen und Musikalität stärker

wertgeschätzt werden als materielle Besitztümer. Da bei der Aussage die empiri-

sche Basis vage ist, handelt es sich jedoch um eine zunächst normative Aussage.

Die historischer Perspektive zeigt, dass jene bürgerlichen Bildungswerte sich in

der Regel auf einer meist soliden Grundlage der materiellen Absicherung entwi-

ckelt haben. Die Frage stellte (und stellt) sich also weniger zwischen Besitz oder

Kultur, sondern ob Besitz und Kultur, oder Besitz und mehr Besitz. Das angeführ-

te bürgerliche Bild des gebildeten, kulturell interessierten Menschen beruht auf

Voraussetzungen, die sozioökonomisch nicht allen gegeben sind. Wer in einem

Milieu von Arbeit und Konsum groß geworden ist, der fängt nicht ohne weiteres

an, sich mit Kunst und Kultur zu befassen. Es bleibt aber auch nach dieser kriti-

schen Differenzierungen zu attestieren, das in den materielle reichen Ländern der

Welt eine entsprechende Ausgangslage des allgemeinen Wohlstands besteht, die

eine Zuwendung zu humanistischer Bildung und kultureller Praxis erlaubt.

»Ohne die entsprechende materielle Grundlage, die erst die Muße zur Beschäfti-

gungmit kulturellen Dingen gewährt, bleibt die geistige Freiheit, diemit der Idee

der Bildung proklamiert wird, schlicht unerreichbar.«45

42 Sennet (2006).

43 Gronemeyer (1988): Die Macht der Bedürfnisse, S. 249, zitiert nach Paech (2005): S. 285.

44 Miegel (2010): S. 55-56.

45 Sona (2004): S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 139

»In unseren Überflussgesellschaften sind jedoch die materiellen Voraussetzun-

gen für Gesundheit, Muße und Persönlichkeit seit Langem erfüllt; unser Problem

besteht darin, den richtigen Gebrauch davon zu machen.«46

Der Umgang mit Zeit steht dabei im Mittelpunkt und stellt eine Herausforderung

dar für das verbreitet Motto der Entschleunigung weniger ist mehr. Das mehr ergibt

sich im weniger nur dann, wenn sowohl die eigene Kompetenz besteht, Wohlbe-

finden mit weniger materiellem Besitz generieren zu können, als auch die gesell-

schaftliche Zustimmung im Sinne der Anerkennungsstrukturen dafür vorhanden

sind. Je nach ökonomischem Status, kann zunehmender Zeitwohlstand auch Re-

bound Effekte mit sich bringen, etwa die Ausweitung von ressourcenintensiven

Hobbies wie Reisen, Motorsport oder ähnlichem.

Eine Analyse in OECD-Ländern zeigt jedoch ein deutliches Potential für Suffi-

zienz undWohlbefinden. Es kommt darauf an ob die zusätzliche Freizeit für mehr

Konsum und Reisen oder für mehr suffiziente Aktivitäten (Garten, Muße etc.) ge-

nutzt wird. Für diemeistenMenschen bedeutet weniger Arbeitenweniger Einkom-

men, was den Konsum automatisch reduziert, vor allem von energieintensiveren

Produkten die Zeit sparen wie etwa Fertigessen oder schnellerer Transportmittel.47

Menschen, die ihre Arbeitszeit deutlich reduzieren zeigen dabei bislang nur gerin-

ge Rebound-Effekte: Eltern verbringen mehr Zeit mit Kindern, Menschen, deren

Lebensstil bereits Ansätze von Suffizienz zeigt widmen zusätzliche Freizeit ihrem

Engagement. Aber sie berichten jedoch auch kritisch von den Auswirkungen auf

ihren Verdienst, fehlende Karrieremöglichkeiten und reduzierte soziale Anerken-

nung.48 Diemöglichen Sensibilisierung für Bezüge zum subjektivenWohlbefinden

könnte bisher vereinzelt festgestellte Phänomene breitenwirksam machen.

»Die Sinnhaftigkeit im Umgang mit der Zeit muss sich nun auf einem anderen,

dem postmateriellen Feld bestätigen, also nicht nur darin, in der sehr wertvol-

len Freizeit ein teures Segelboot zu nutzen oder eine kostspielige Bildungsreise

in ferne Länder zu unternehmen.«49

»Wir fanden heraus, dass Menschen bei Freizeitaktivitäten, deren äußeres Zube-

hör oder Ausrüstung teuer waren, bei der Strom oder eine andere Energie be-

nutzt wurde, wie Motorbootfahren, Autofahren oder Fernsehen, deutlich weni-

ger glücklich waren als bei einer unaufwändigen Tätigkeit. Am glücklichsten wa-

ren sie, wenn sie einfachmit einem anderenMenschen redeten, bei Gartenarbeit,

Stricken oder einem Hobby.«50

46 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 229.

47 Knight/Eugene/Schor (2013).

48 Buhl/Acosta (2015).

49 Rinderspacher (2000): S. 46.

50 Csikszentmihalyi (1992): S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Glück und Nachhaltigkeit

6.3 Kernbereiche des Wohlbefindens einer postmateriellen
Lebensweise

Im Folgenden werden vier Elemente aufgeführt, die als zentral angesehen werden

für eine Lebensweise, die Wohlbefinden und Suffizienz gut verbinden kann. In

Hinsicht auf Wohlbefinden orientiert sich die Auswahl an den Aspekten die bereits

in Kapitel 3 erläutert wurden und die einem aufgeklärten Glücksstreben entspre-

chen.

6.3.1 Pflege sozialer Beziehungen: Anerkennung, Würde, Liebe

Wie bereits in Kapitel 3 gezeigt wurde, sind soziale Kontakte das wichtigste Ele-

ment des subjektiven Wohlbefindens. Gelingende Beziehungen zu Familie, Freun-

den und anderen Menschen sind unentbehrlich für den Menschen als soziales We-

sen. Die Pflege sozialer Beziehungen ist somit als das wohl bedeutendste Anliegen

für subjektivesWohlbefinden. Der Begriff Pflege ist dabei nicht nur als Versorgung

eines bestehenden oder bedürftigen Verhältnisses zu anderenMenschen zu verste-

hen, sondern eher als Kultivierung von Beziehungen, die mehr oder weniger gut

gedeihen können.

Basis guter sozialer Beziehungen ist die gegenseitige Anerkennung. Durch die

Anerkennung seitens des anderen entsteht das Selbstwertgefühl und die eigene

Wertschätzung, wie Axel Honneth in seiner Theorie der Anerkennung dargelegt

hat. Anerkennung bildet die Grundlage von Kommunikation und Intersubjektivität

und stellt damit auch die Basis der Selbstbeziehung dar.

»Insofern scheint es mir gerechtfertigt, von einem ganz normalen, geradezu

natürlichen Bedürfnis der Subjekte auszugehen, als Mitglied in sozialen Gruppen

anerkannt zu werden, in denen es seine Bedürfnisse, sein Urteilsvermögen und

seine verschiedenen Fähigkeiten dauerhaft in direkter Interaktion bestätigt

sieht.«51

Gelingende Anerkennung konstituiert somit die Würde des Menschen, da er sich

durch das anerkannt werden als Person akzeptiert und geschätzt erlebt. Der

Schriftsteller und Philosoph Peter Bieri beschreibt die Vielfalt und die Feinheiten

dessen, was menschliche Würde ausmacht:

»Unser Leben als denkende, erlebende und handelndeWesen ist zerbrechlich und

stets gefährdet – von außenwie innen. Die LebensformderWürde ist der Versuch,

diese Gefährdung in Schach zu halten. […] Die Lebensform der Würde ist deshalb

51 Honneth (2010): S. 267.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 141

nicht irgendeine Lebensform, sondern die existenzielle Antwort auf die existenzi-

elle Erfahrung der Gefährdung.«52

»Die Würde eines Menschen ist seine Selbstständigkeit als Subjekt, seine Fähig-

keit, über sein Leben selbst zu bestimmen. Seine Würde zu achten, heißt, diese

Fähigkeit zu achten.«53

Wie Bieri betont, wird Würde gegenseitig verliehen und entsteht erst durch das

gegenseitige Verleihen als reziproker Akt der Anerkennung. Wir werden, was wir

sind, so Bieri, auch dadurch,wiewir andere behandeln, denn dieWürde anderer zu

missachten, beeinträchtigt auch die eigeneWürde.54 Die Sensibilität und Fragilität

von Würde als Anerkennung ist groß und geht der körperlichen Unversehrtheit

noch voraus, wie Habermas betont.55 Die Anerkennung derWürde ist dabei sowohl

Aufgabe des Staates, nämlich Anerkennung undWürde strukturell zu ermöglichen

und zu verteidigen, als auch Aufgabe der Gesellschaft und somit der einzelnen

Menschen.Die spezifische Ausprägung von Formen der Anerkennung ist allerdings

Frage der Sozialisation und gesellschaftlichen Ausgestaltung.56

»Erst, wenn die Bürgerinnen und Bürger sich heute in all diesen Elementen ih-

rer Persönlichkeit geachtet und anerkannt wissen können, werden sie dazu in der

Lage sein, mit Selbstachtung öffentlich aufzutreten und sich für ihre eigenen Le-

benswege einzusetzen.«57

»Eine gerechte Gesellschaftsordnungwürde verlangen, dass dieMitglieder in den

unterschiedlichen Rollen der Privatperson, des Staatsbürgers und des Arbeitsbür-

ger genügend soziale Anerkennung erfahren, um ein Leben in Freiheit und ohne

Scham leben zu können.«58

Eine zentrale Aufgabe einer wenigermaterialistischen Lebensweise des subjektiven

Wohlbefindens wäre es, die Formen und Grundlagen von Anerkennung zu verän-

dern, die sich bisher primär über das Leistungsprinzip und die Güterausstattung

äußern, beziehungsweise über seine Funktionalitäten wie Formen der Anerken-

nung in der Servicekultur. Die Alternative würde lauten, soziale Kontakte zu pfle-

gen, sich anerkennend zu begegnen und würdevoll im Umgang miteinander zu

sein, ohne dies auf den gegenwärtig etablierten Maßstäben zu gründen. Der Be-

zug zur nachhaltigen Entwicklung wird dabei vielfach offensichtlich, nicht nur im

52 Bieri (2013): S. 14-15. Kursiv im Original.

53 Bieri (2013): S. 346.

54 Bieri (2013): S. 269f.

55 Habermas (1991): S. 15ff.

56 Honneth (2015).

57 Honneth (2010): S. 74-75.

58 Honneth (2009): S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Glück und Nachhaltigkeit

Sinne einer Entschleunigung und damit Reduktion von Produktion und Konsum,

sondern auch weil mit der erhöhten Achtsamkeit für das Selbst und andere. Dies

hat direkt und indirekt große Auswirkungen darauf, wie sich Menschen gegenüber

der Natur/Umwelt verhalten.59 Dies kann sowohl in der Arbeit geschehen, wenn

diese mit weniger Leistungsdruck verbunden ist und somit entschleunigt wird, als

auch in der Sphäre jenseits der Arbeit. Nach Harald Welzer finden sich Ansatz-

punkte auf alltäglichen Ebenen und gerade in jenen Projekte, die zur nachhaltigen

Transformation beitragen.

»Es genügt,mit der Zerstörung vonBeziehungen aufzuhören, die auf Effizienz und

individuelle Optimierung ausgelegte Institutionenwie Schulen undUniversitäten

heute permanent praktizieren. […] Anhand vieler neuer oder wieder entdeckter

sozialer PraktikenwieGemeinschaftsgärten, Produktions- undKonsumgenossen-

schaften, Regionalwährungen etc. sind erste Ansätze zu einer Revolution des ›Wir‹

erkennbar.«60

Aus der Perspektive einer longue durée formuliert Jeremy Rifkin die These der Ent-

wicklung der Menschheit hin zu einem mehr an Empathie – und damit gutem Le-

ben. Rifkin verweist darauf, dass die Entwicklung von bedeutenden Zivilisationen

immer auchmit der Entwicklung von empathischerMoral zusammenhing, weil sie

erst die wohlwollende Kooperation erlaubte.61 Ähnlich formuliert Marta Nussbaum

die Idee einer »Religion der Menschlichkeit«, welche jene Ansätze der abendländi-

schen Ideengeschichte aufnimmt und weiterentwickelt, die eine Gefühlskultur als

Zivilreligion formulieren.62 Dazu zählen für Nussbaum Mitgefühl und Miteinan-

der, statt Konkurrenz und blindes Gewinnstreben. Da die Abwesenheit von Gefüh-

len eine Entfremdung signalisiert, gelte es, Emotionen nicht zu begraben, sondern

ihnen positive Emotionen entgegen zu setzen und die negative Vergangenheit auch

emotional zu bearbeiten, ist das Anliegen von Nussbaum: »das liebevolle Mitein-

ander« zu ermöglichen und zu erschaffen«.63 Solche guten Beziehungen zu ent-

wickeln und zu pflegen ist eine durchaus anspruchsvolle„ weil zeitintensive und

herausfordernde, anstrengende Tätigkeit, aber es ist dem Wohlbefinden langfris-

tig zuträglich da es substanzielle Bedürfnisse erfüllt.64

Das fürsorgliche Miteinander lässt sich mit dem Begriff der »Liebe« benen-

nen, als Sorge und Kümmern wie es Harry Frankfurt formuliert: »worum wir uns

59 Honneth (2015).

60 Welzer (2012): S. 79; siehe auch Hüther (2006): S. 41f.

61 Rifkin (2010).

62 Nussbaum (2014). Sie nennt hier unter anderem Comte, Mill, Rousseau, Herder.

63 Nussbaum (2014): S: 593. »Die Institutionen einer guten Gesellschaft halten Angst und Neid

in Grenzen und schützen Bürger vor Erniedrigung.« (Ebd. S. 566.)

64 Schmid (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 143

sorgen, was uns wichtig ist und was wir lieben«.65 Liebe ist ihm zu Folge eine »in-

teressefreie Sorge um die Existenz dessen, was geliebt wird, um das, was gut für

es ist«.66 Liebe verlangt danach, sich auszudrücken, zunächst unabhängig von der

Reziprozität. Liebe ist Ausdruck der Bejahung des Seins, des Lebens an sich und

konstituiert dasMenschsein.Der Philosoph Schnädelbach benennt es in ähnlichem

Verständnis als Grundlage des ethischen Miteinanders.

»Egal, wie passend oder unpassend die Dinge sein mögen, die uns amHerzen lie-

gen, das Sich-Sorgen um etwas ist wesentlich dafür, dass wir die Art von Wesen

sind, die Menschen nun einmal sind.«67

»Liebe in diesem Sinne ist dasjenige am moralischen Gefühl, was den anderen –

wie Kant formulierte – nicht bloß zumMittelmacht, sondern als Zweck anerkennt;

Zweck ist er im Lichte der Antizipation einer befreiten und glücklichen Mensch-

heit.«68

Ausgehend von einem Zustand der Ausrichtung auf Arbeit und Konsum, auf Leis-

tung, Intensivierung und Beschleunigung, ist dies ein nicht zu unterschätzender

Anspruch an die Werte und Kompetenzen des Individuums. Es verlangt sowohl

Formen der Selbstsorge als auch die Sorge um andere. »Es fällt Menschen nicht

gerade leicht, zu erkennen, um was sie sich wirklich sorgen oder was sie in Wahr-

heit lieben.«69 Somit ergibt sich das Lernfeld des sozialen Miteinanders:

»Menschliches Wachstum, so die Idee, besteht darin, vielsprachig zu werden in

den Sprachen der Liebe, mit besonderem Blick auf den besonderenMenschen die

je eigene Sprache zu lernen. […]Das gute Leben ist die Liebe, das, was Liebe schafft

und durch die Liebe geschafft wird.«70

6.3.2 Spiel als Alltagspraxis von Wohlbefinden und Anerkennung

In seinem Standardwerk über das Spiel schreibt der Historiker Huizinga vom Ur-

sprung der Kultur im Spiel und betont damit, wie signifikant das Element des Spiels

65 Frankfurt (2005): S. 16. Als mögliche Objekt versteht er primär Personen, aber auch ein Land,

ein Ideal, eine Tradition. Kennzeichen der Liebe ist, dass sich das Objekt nicht leichtens sub-

stituieren lässt, also es nicht um seine reine Funktion geht. Frankfurt (2001): 213ff.

66 Frankfurt (2005): S. 48. Es ist also deutlich zu unterscheiden zur imAlltagsgebrauch vor allem

auf romantische Zweierbeziehungen beziehenden Verständnis von Liebe. Ähnlich grundle-

gender, weiter und offener bezeichnet Luhmann Liebe als Praxis der Freiheit (von Partner-

wahl, Lebensform etc.). Luhmann (2008).

67 Frankfurt (2005): S. 23.

68 Schnädelbach (1987): S. 221.

69 Frankfurt (2007): S. 68.

70 Sedmak (2015): S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Glück und Nachhaltigkeit

für menschliche Entwicklung als Individuum aber auch der menschlichen Kultur

ist. Spiel versteht er dabei als eine freie Handlung, die außerhalb des gewöhnlichen

Lebens stehend empfunden wird, mit der kein Nutzen erworben wird und die ihre

eigenen Regeln hat.71

Spielen als Form der Betätigung ist ein Urelement des menschliches Seins: Es

dient der Entwicklung von Geist und Körper, des Ichbewusstseins, dem sozialen

Zusammenleben und wesentlich auch der Lebensfreude.72 Es war bereits in den

Zivilisationen der Antike beliebt, findet sich in Berichten aus dem Leben imMittel-

alter wieder und war auch in der Renaissance in den Kreisen der Reichen populär,

etwa in Form von Verkleidungen und den großen Bällen amHofe.73 Spiel zieht sich

somit seit jeher durch alle Lebens- und Kulturbereiche, selbst in den Ritualen des

Glaubens vermischen sich religiöser Ernst und mit spielerischen Elementen.74 Der

Begriff des Spielens ist weit gefächert, so dass er zahlreiche Aktivitäten umfasst,

welche letztendlich vielfältige Bezüge zur Entwicklung der menschlichen Fähigkei-

ten aufbieten. Dies gilt erstens für die sensorischen und motorischen Fertigkeiten

in Spielarten von Geschicklichkeit oder Wettkampf. Zweitens für kognitive Fähig-

keiten in nahezu allen Spielen, da diese meist auch Kreativität im Sinne von Pro-

blemlösung verlangen. Drittens für soziale Kompetenzen des Miteinanders (Kom-

munikation, Empathie, Kooperation), da die meisten Spiele mit mehreren gespielt

werden. Viertens bestehen markante Bezüge zur Selbstentfaltung bei allen wei-

ter gefassten, kreativen-spielerischen Tätigkeiten wie etwa bei Musik undTheater,

oder in der Poesie als Spiel mit Sprache, Wahrnehmung und Realität.75

Als Element der menschlichen Entwicklung findet sich das Spielen auch im

Capability-Ansatz von Marta Nussbaum als eine der Befähigungen (siehe Kapitel 4).

Axel Honneth zeigt mit Verweis auf einschlägige Studien zur kindlichen Entwick-

lung, dass Anerkennung ein menschlich erlerntes interaktives Verhalten ist, das

vor allem auch durch und im Spiel erlernt wird: »Der Heranwachsende entwickelt

erste, keimende Formen der Selbstachtung oder des Selbstrespekts, indem er sich

im Spiel als ein Interaktionspartner erfährt, dessen Urteilsbildung als wertvoll oder

zuverlässig empfunden wird…«76

Spiel lässt sich also als eine Praxis der Anerkennung verstehen und bezieht sich

somit auf das vorherige Unterkapitel der gelingenden sozialen Beziehungen. Für

die Abgrenzung zum Leistungsprinzip ist dabei die Unterscheidung von Wettbe-

werbsspiel und freiem Spiel relevant. Der Religionswissenschaftler James P. Car-

se unterscheidet zwischen den englischen Begriffen Game und Play, also dem ge-

71 Huizinga (1987): S. 22.

72 Hüther/Quarch (2016). Winnicot (1971): S 56.

73 Huizinga (1987); Weeber (2007); Hüther/Quarch (2016); Adamowsky (2013).

74 Huizinga (1987): S. 32ff.

75 Huizinga (1987): S. 146ff., 173ff.; Kauke (1992); Hüther/Quarch (2016).

76 Honneth (2010): S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 145

schlossenen und dem offenen Spiel.77 Das geschlossene Spiel hat Regeln, einen An-

fang und ein Ende, sowie damit verbunden meistens Gewinner und Verlierer. Das

Modell des geschlossenen Spiels ist heutzutage vorherrschend, dazu zählen die

meisten Gesellschaftsspiele und Sportspiele. Das offene Spiel ist hingegen nicht

reglementiert, sondern ein sich selbst genügender Prozess ohne festes Ziel. Als

freies Spiel kann beispielhaft das Spiel von Kindern genannt werden, die zwar im

miteinander gewisse Regeln und Rahmen für ihr Spielen bestimmen, diese aber

auch flexibel anpassen, wann immer es nötig ist, um den Prozess des Spiels zu

erhalten. Es handelt sich somit um eine fortwährende Improvisation, die keinem

Ende oder einer Entscheidung zustrebt. Im Sinne des Spiels als Lebenskunst wäre

auf die offene Form von Spiel zu verweisen, in diesem Sinne ist es wohl auch zu

verstehen, wenn Carse sein Buch mit der Bemerkung schließt: »There is but one

infinite game«.78

Als Alltagspraxis der Suffizienz wäre es also plausibel, Formen des Spielens –

und zwar vor allem des offenen Spiels – zu fördern und ihmmehr Raum zu geben,

welcher im Laufe der Geschichte eingeschränkt wurde. Die historische Perspektive

zeigt, dass das Spiel weitgehend immermit demgesellschaftlichen Alltagsleben der

Menschen verflochten war. Erst im Zuge der Industrialisierung im 19. Jahrhundert

geriet das unbeschwerte Spiel ins Abseits: »Arbeit und Produktion wurden zum

Ideal und bald zum Idol.«79 Spiel als Idee, Alltagspraxis und Lebenskunst geriet

stark unter Druck, wurde mit Unernst und Müßiggang gleichgesetzt, negativ kon-

notiert und infantilisiert: »Spielen ist etwas für Kinder« galt seitdem als Maßgabe.

Eine gesellschaftliche Ausgrenzung undMarginalisierung trat ein und ist bis heute

vorherrschend: Einzig das Game ist noch genehm, das Play nicht. Auch die Spiel-

theorie ist diszipliniert gebunden und operiert mit einem begrenzten Spielbegriff:

»Dass alle Formen des Spiels feste Grenzen, feste Zeiten und feste Regeln haben

sollen, entspringt jedoch der bürgerlich-kapitalistischen Ideologie vom Spiel, die

eher beschreibt, in welchen Formen die moderne Gesellschaft Spiel zulässt, als

dass sie Aussagen darüber erlaubt, in welchen Formen sich Spiel tatsächlich ent-

faltet.«80

In den letzten Jahren beginnt eine leichte Renaissance einzusetzen, die sich auf die

oben bereits benannten Erkenntnisse bezieht. Zahlreiche Studien belegen, dass

Spielen und Verspieltheit (Playfulness) die Kreativität fördert, was zu Innovation

und Problemlösungen beiträgt und zudem eine höhere, weil intrinsische Motiva-

tion generiert.81 Allerdings findet sich in dieser Maßgabe auch letztendlich wieder

77 Carse (1986).

78 Carse (1986): S. 177.

79 Huizinga (1987): S. 208.

80 Adamowsky (2013): S. 24.

81 Chang/Hsu/Cheng (2013); Lin et al. (2010); Ceci/Kumar (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Glück und Nachhaltigkeit

die Nutzbarmachung von spielerischen Ansätzen in ökonomischen Zusammen-

hängen. Vor allem in der Form des geschlossenen Spiels geschieht dies bereits in

der Praxis der Gamification von Arbeitsprozessen und Konsumakten.82

Die Forschung zu subjektivem Wohlbefinden zeigt derweil, dass aber gerade

die freie Form des Spielens für das Wohlbefinden der Menschen zuträglich ist.

Playfulness bei Erwachsenen korreliert mit höheren intrinsischen als extrinsischen

Zielen, höherer Spontaneität und positiver Selbsteinschätzung, wozu Selbstwirk-

samkeit gehört, sowie insgesamt mit höherem subjektivem Wohlbefinden.83 Jene

emanzipativen Ansätze wären zu stärken und könnten ein Grundstein sein, um

»Spiel als Vollzugsform einer ludischen Ökologie«84 zu entwickeln. Spiel ist als

Reich der Freiheit anzusehen, als Sphäre von Muße und Freude, aller Nötigung

der Bedürfnisse entbunden, der Sorge und der Pflicht.85 Es kann hierbei auf die

fortwährende Gültigkeit des bekannte Zitats von Friedrich Schiller verwiesen wer-

den: »[…]der Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Worts Mensch ist,

und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt.«86

6.3.3 Kultur und Kunst als Selbstwirksamkeit und Selbstverwirklichung

Im Streben nachWohlbefinden und Sinn bietet das Feld der Kunst und Kultur eine

vielversprechende Perspektive für suffiziente Lebensweisen an. Künstlerische Tä-

tigkeiten eröffnen die Möglichkeit zur Aneignung der Welt sowie zu Erkundung

und Ausdruck des eigenen Selbst. Sie offerieren damit eine Alternative zur Arbeit

als Produktionserfahrung und Tätigkeit. Die Selbstentfaltung als künstlerisch-ge-

stalterisches Individuum hat dabei je nach Ausrichtung asketische und hedonisti-

sche Aspekte mit wechselndem Schwerpunkt. Sie bedingt aber vor allem Freiheit

und bezieht sich auch auf die aktiveNutzung der Fähigkeiten.87Hier ist die Ausein-

andersetzung mit dem eigenen Sein und der Welt möglich, ein Freiraum jenseits

von Gegebenheiten bietet sich in der Imagination und Poesie, das Verständnis des

Menschseins geht über den ökonomischer Akteur, der sein (Über)Leben organisiert

und optimiert, und für den Kultur eine Unterhaltungsform ist, deutlich hinaus.

»Statt Kunst zu produzieren, bestaunen wir Gemälde, die bei der letzten Auktion

den höchsten Preis erzielt haben. Wir gehen nicht das Risiko ein, nach unseren

Überzeugungen zu handeln, sondern verbringen täglich Stunden damit, [im TV]

82 Cederström/Spicer (2016): S. 140-149.

83 Proyer (2012), (2013).

84 Adamowsky (2013): S. 26.

85 Vgl. Berghahn (2000): S. 264f.

86 Schiller, Friedrich (1795): Über die ästhetische Erziehung desMenschen. In: Berghahn (2000):

S. 62-63.

87 Vgl. Höffe (2015): S. 196-230.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 147

Schauspielern zuzusehen, die so tun, als erlebten sie Abenteuer, und die sich mit

vermeintlich bedeutungsvollen Situationen abmühen.«88

Dabei ist zu differenzieren zwischen dem Begriff von Kunst als Praxis der klassi-

schen Hochkultur, die vorwiegend professionell geschaffen und dargestellt, aber

von der Menge passiv konsumiert wird, und Kunst als Alltagspraxis, welche selbst-

ständig und von jedem produziert werden kann. Heutzutage gilt das Museum als

typischer Ort zur Darstellung von Kunst, die dann mit gebührendem Respekt und

dem Alltag enthoben betrachtet werden kann; recht ähnlich verhält es sich mit

Formen darstellender Künste wie dem Theater. Dabei liegt auch die Urform der

distanzierten bürgerliche Hochkultur in einer bürgerlichen Alltagsroutine: Kunst

war eine Praxis der kollektiven Selbstbildung, etwa in Deutschland im 18. Jahrhun-

dert, als in Salons undHöfen eine »Kultur zumSelbermachen«mit Hauskonzerten,

Theateraufführungen etc. bestand.89 Kunst diente hier zur (Selbst)Darstellung, als

Form des Ausdrucks und zugleich der Erkundung des Selbst. Dadurch etablierte

sich Kunst im Bürgertum, erlangte aber zugleich jene gewisse Exklusivität, wel-

che sich von der späteren Populärkultur der Arbeiterschaft abhob und bewusst ab-

grenzte. Der Kunstbetrieb behielt seine Exklusivität weitgehend bei, ungeachtet

der Tatsache, dass angesichts der heutigen Produktivverhältnisse wesentlich mehr

Menschen sich der Muße bemächtigen könnten, um sich künstlerisch zu betäti-

gen.90 So ist Kunst gegenwärtig zum einen vorwiegend ein Konsumgut und zum

anderen zugleich Mittel der Distinktion, um soziale Zugehörigkeit zu bestimmen.

Kulturschaffende sind bezahlte Profis, der normaleMensch ist Rezipient von kultu-

rellen/künstlerischen Darbietungen und Produkten.91 Eine Annäherung findet sich

lediglich im kontemporären Bild des kreativen Gestalters, der in der Logik von Pro-

duktion und Performanz verfangen ist. Seine kreative Tätigkeit muss sich letztend-

lich immer auf die Verwertbarkeit des Resultats und der Optimierung des Prozes-

ses fokussieren (etwa in der Werbung oder dem Produktdesign).92 Dem (Ideal)Ty-

pus des Künstlers geht es derweil um das Erforschen des Seins, dem Nachspüren

von Ideen und Emotionen, sowie dem zweckfreien Ausdruck und dem Erkunden

ohne notwendiges Produkt. Für den künstlerisch tätigen Menschen ist dabei nicht

mehr deutlich zwischen Hochkultur und Alltagskultur zu unterscheiden, denn die-

se klassische Trennung verschwimmt indem auch Alltagskultur nicht nur ein Pro-

88 Csikszentmihalyi (1992): S. 214.

89 Terkessidis (2015): S. 215. »Es war also nicht mehr der Herrscher, der die Kunst mit der ästhe-

tischen Abbildung der Gemeinschaft beauftragte, sondern die Bürger wurden repräsentativ

aktiv, experimentierten, füllten Räume und schufen ihren eigenen Widerhall.« (Ebd.).

90 Terkessidis (2015): S. 215-216.

91 Vgl. Bourdieu (2014), (2015a). Zur Institutionalisierung der Kunst siehe auch Weibel (2004).

92 Vgl. Raunig/Wuggenig (2016); Reckwitz (2016).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Glück und Nachhaltigkeit

dukt von Tradition und Naturgegebenheit ist, sondern bewusst gestaltete Praxis

wird.93

Zur Entwicklung von Kunst und Kultur als Element einer suffizienten Le-

bensweise wäre das gegenwärtige elitäre Verständnis von Hochkultur aufzulösen.

Zum einen wäre die Trennung von Kunstschaffenden und Rezipienten anzugehen

und, zumindest in zahlreichen Settings, zu überwinden. Dies könnte geschehen,

indem etwa Kunst von jenen Orten gelöst wird, deren traditioneller »panoptischer

Aufbau« (Konzert, Oper, Theater) von den Zuschauenden eine enorme Passivität,

sowie die Selbstbeherrschung von Körper und Geist erzwingt.94 Partizipative

und kollaborative Kunst könnte diese Strukturen zusätzlich aufbrechen helfen:

»Mit der Kollaboration als ethische Leitidee könnte Kunst einen Raum öffnen,

der Erkenntnis- und Aushandlungsprozesse über affektive Zusammenhänge und

unbestimmte Sensibilitäten ermöglicht.«95 Das sinnliche Erleben ermöglicht

vielfältige Zugänge zu den Aspekten und Bruchstücken des eigenen Lebens und

eröffnet eine »hedonistische Seite von Wissenserwerb und -erweiterung«96.

Zum anderen – und dies dürfte der relevantere Anteil sein – wäre die Auswei-

tung der Praxis des Kunstschaffens die epochale Aufgabe. Jeder Mensch ein Künstler

lautet ein bekannter Ausspruch von Joseph Beuys. Beuys führt weiter aus, dass

Kunst nicht als etwas anzusehen ist, mit dem man sein Wohnzimmer dekoriert,

sondern als Praxis von Freiheit und eines selbstbestimmten Lebens. Ähnlich sah

bereits Adorno das Potential von Kunst, die sich aus dem bürgerlichen Rahmen

befreit und als freie und funktionslose, letztendlich neutrale Spielwiese eröffnet

wird.97 Künstlerisches Tätigkeit hat in diesem freien Verständnis mit demWunsch

nach Selbsterfahrung zu tun und ist dem Charakter nach eine Praxis von Selbst-

erfahrung und Selbstreflektion. Reckwitz bringt dieses gesellschaftliche und poli-

tische Element prägnant auf den Punkt, indem er »ästhetische Praxis als Eman-

zipation vom zweckrationalen Handeln« bezeichnet und eine ästhetisch geprägte

93 ZumKulturbegriff vgl. Luhmann (1995): S. 31-54. In diesemVerschwimmender Kulturbegriffe

ergibt sich auch eine Anerkennung von Formen der Populärkultur, wenn sie nicht nur passiv

konsumiert, sondern selber als kulturelle Praxis zelebriert wird, beispielsweise bei Volksmu-

sik etc. »Die Legitimation einer Ästhetik der populären Kunst könnte zusammen mit einer

verkörperten Ethik der Stilisierung des Selbst zu einem umfassenderen und demokratische-

ren Verständnis der Kunst beitragen.« Shusterman (2005): S. 189.

94 Terkessidis (2015): S. 244. »Welche Funktion hat Kunst heute und an wen sollte sie sich rich-

ten? Zunächst müsste Kunst befreit werden von den Überresten der implizierten Koppelung

an das bürgerliche Individuum und die nationale Gemeinschaft.« (Ebd. S. 216)

95 Terkessidis (2015): S. 221-223. »Wennman sein Anliegen nur in der Sprache ausdrücken kann,

die vom gegenüber dominiert wird, bietet Kunst eine Alternative« – gerade also für die ge-

forderten Diskurse kann Kunst auch ein hilfreiches Medium sein. (Ebd.)

96 Terkessidis (2015): S. 222.

97 Sona (2004): S. 50ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 149

Lebensform auf das Primat der »Freiheit für die sinnlich-affektiv-kreative Selbst-

bezüglichkeit der ästhetischen Praxis« bezieht und somit zumSchluss kommt, dass

»ästhetische Praxis als Subversion herrschender sozial-kultureller Formen« anzu-

sehen sei.98

Ästhetik als Erfahrung verweist hier auf die Kombination aus Zeitvertreib,

Freude und persönlichem Wachstum. Ästhetisches Erleben beruht dabei zunächst

auf der ästhetischen Einstellung, die interesselos ist, also das Erleben als für sich

wertvoll ansieht, ohne einen funktionalen Aspekt zuzuschreiben. Dem klassischen

Ausspruch gemäß: Kunst um seiner selbst willen.99 Statt einem schönen Erlebnis,

wie es derWarenästhetik mit ihren ansprechenden Oberflächen zu eigen ist, bietet

Kunst ein Erleben des Schönen mit einer anderen Tiefe und dem Verständnis,

sich die Dinge nicht aneignen zu können. Ästhetik ist dabei sinnlich in ihrem

sensorischen Verstehen verankert, kann aber auch kognitiv sinnlich sein, etwa als

das ästhetische Erleben von Literatur. Das künstlerische Schaffen bieten zudem

einen Modus der Aneignung der Welt, welcher sich als Alternative zur Arbeit

anbieten kann.100

»Damit hört die Kunst auf, der bloßen Repräsentation, Unterhaltung oder Mo-

ral zu dienen; statt dessen antizipiert sie einen Zustand, in dem der Mensch im

zweckfreien Spiel zu sich selbst findet. Ziel einer neuen, ästhetischen Kultur wür-

de es also sein, dem Menschen ›die Freyheit zu seyn, was er seyn soll‹ [Schiller],

vollkommen zurückzugeben.«101

Die Formen des künstlerisch-kreativen Lebensweise sind dabei beinahe unendlich

vielfältig. Beispielhaft verweist Bieri auf Literatur als Bezugspunkt für Selbster-

kenntnis: Lesen erweitert den gedanklichen Spielraum, erzählerische Konstrukte,

Selbstbilder von Anderen, in die wir uns einfinden, an denen wir uns selber verglei-

chen, abbilden, kontrastieren.102 Daran anknüpfend ist auf das eigene Schreiben

zu verweisen – und sei es auch lediglich in Form von Tagebucheinträgen – es fun-

giert als Form von Reflexion, Abstraktion und Transformation.103 Die mehrfache

Glückskomponente von Musik hat eine neurobiologische Grundlage: Musik mobi-

lisiert zudem die Emotionszentren und setzt Dopamin frei.104 Das Glückspotential

98 Reckwitz (2016): S. 242-243, alle Zitate.

99 Reicher (2010): S. 49-53. Reicher differenziert hier Erfahrung und Erlebnis leider nicht, sondern

verwendet die Begriffe explizit synonym. (Ebd. S. 13).

100 Vgl. Jaeggi (2016): S. 257-264.

101 Berghahn (2000): S. 265. Berghahn zitiert hier aus Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erzie-

hung des Menschen, 21. Brief, in ebd. S. 84.

102 Bieri (2011): S. 24ff. Ähnlich siehe Schmid in Bezug auf Lesen als Praxis der Lebenskunst:

Schmid (2004b): S. 344f.

103 Schmid (1991): S. 308-316.

104 Bauer (2006): S. 43; Csikszentmihalyi (1992): S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Glück und Nachhaltigkeit

von Musik verstärkt sich in der Regel noch, wenn selber musiziert wird. Musizie-

ren fördert die Vernetzungen und neuronale Aktivität im Gehirn und eine Vielzahl

von Studien belegt die positiven Zusammenhänge von Singen und Gesundheit und

subjektivem Wohlbefinden.105

»Musical abilities – practising, anticipating improvement while enjoying the

moment, making music, performing individually and collectively, listening – are

some of the life skills that are most crucial for happiness, and yet these tend in

many cultural contexts to be inadequately nurtured.«106

Der Dirigent und Pianist Daniel Barenboim beschreibt Musik als Lernfeld, um den

Ausgleich von Denken und Fühlen zu erkunden, das eigene ertasten, überdenken

und interpretieren von Musik.107 Zudem ist eine soziale Komponente enthalten,

da das Musikspiel oft gemeinsam geschieht und achtsame Kommunikation erfor-

dert. Hier zeigt sich ein Rückbezug auf das Element des sozialen Miteinanders

und der Anerkennung. Ähnlich bietet das Singen über ein reines Freizeitvergnü-

gen hinaus eine fokussierte Erkundung der Möglichkeiten der eigenen Stimme

als leibliches Erlebnis, sowie eine umfangreiche Selbsterfahrung. So berichten bei-

spielsweise auch berühmte Opernsänger, wie sehr das Singen mit Selbstliebe und

Selbstsorge verbunden ist.108

Huizinga verweist auf die Rolle von Musik und anderen spielerisch-kreativen

Praktiken als Erziehung und bildende Beschäftigung, also nicht nur reines Ver-

gnügen und Genuß, sondern als Form der persönlichen Entwicklung.109 In den

verschiedenen Formen der künstlerischen Betätigung bietet sich Improvisation

als besonderes Aspekt, welcher spielerische Kreativität mit ästhetischer Praxis als

Form der beständigen, zirkulären und doch offenen Auseinandersetzung mit der

Welt, als ein In-der-Welt-sein, allein oder in Kollaboration verbindet und sich zu-

nehmend in allen Bereichen der kulturellen Arbeit und Darbietung verbreitet.110

Künstlerische Tätigkeit verbindet somit die bereits genannten Elemente von Spiel

und sozialemKontakt und bildet potentiell die zentrale Säule für eine Lebensweise,

die Wohlbefinden generiert und, da sie sich nicht an Arbeit und Konsum im Sinne

der materiellen Lebensweise orientiert, eine Verbindung zur Suffizienz aufzeigt.

105 Kreutz (2014): S. 113ff. Es gibt gegenwärtig zahlreiche Ansätze und Versuche diese Effekte zu

nutzen indem Singen auch in Heilverfahren eingebunden wird. Kreutz (2014): S. 147-169.

106 Thin (2011).

107 Barenboim (2008): S. 52f.

108 Woll (2014).

109 Huizinga (1987): S. 176f.

110 Landgraf (2011); Terkessidis (2015): S. 252-260.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 151

6.3.4 Müßiggang und Kontemplation

In Kapitel 3 wurde bereits auf die Bedeutung von Pausen und Erholung für das

Wohlbefinden eingegangen und in Kapitel 5 zeigte sich, dass gerade das permanen-

te Überschreiten der physischen und psychischen Kapazitäten das Wohlbefinden

derMenschen in dermateriellen Lebensweise signifikant reduziert. Der Begriff der

Muße ist als Gegenpart der geschäftig-produktiven Tätigkeit des Selbstoptimie-

rens anzusehen. Muße bedeutet dabei nicht automatisch ein Nichts-tun, sondern

zunächst eine Zweckhaftigkeit ohne Zweck, wie der Künstler, der ganz in seine Tätig-

keit versunken ist. Etwas mit Muße zu tun heißt in diesem Sinne, etwas um sei-

ner selbst willen gut tun, ungeachtet der äußeren Anerkennung und Belohnung.111

Muße kann also als Inbegriff der Freiheit gelten, nämlich ohne Not zu sein, sich

um Dinge wie Erwerb oder Reproduktion kümmern zu müssen. Sie relativiert und

überwindet dieMaßgabe von Nützlichkeit und Produktivität. In der Idee derMuße

gibt es zugleich keine Langeweile und keine unangenehm leere Zeit, die zu füllen

wäre. Es geht um Zeit, die nicht schon anderweitig gefüllt ist, also zum Überleben

gebraucht wird oder fremdbestimmt ist. Diese freie Zeit bedarf nun, wie bereits

oben im Abschnitt zum Zeitwohlstand erläutert, der Kompetenz mit Freude ge-

nossen zu werden, sei es durch aktives Nutzen oder durch reine Kontemplation.

Langeweile entsteht nur dort, wo diese Kompetenz nicht vorhanden ist. Der nie-

derländische Philosoph Coen Simon schreibt:

»MitWarten bezeichnetman nicht nur einen bestimmten Zeitraum,Während des

Wartens nehmen wir einen grundlegenden Kontakt zur Welt auf, der es uns so-

gar gelegentlich ermöglicht, den Lauf der Welt mit dem Lauf des individuellen

Erlebens in Übereinstimmung zu bringen.«112

Die Betrachtung von Muße und Kontemplation aus historischer Perspektive zeigt,

dass dieses Verständnis von Zeitwohlstand für lange Zeit dem Ideal einer guten

Lebensweise entsprach. So galt den Bürgern des alten Athens Arbeit als unschick-

lich, die freie Zeit zur Muße war hingegen der wahre Luxus und Arbeitslosigkeit

somit ein Privileg des guten Bürgers.113 Für die meiste Zeit der Geschichte wurde

das vermeintliche nichts-tun als mehr denn eine unbedingt zu füllende Leere wert-

geschätzt, nämlich als Ausdruck von Freiheit: »Nur die Muße ist imstande, als ope-

ratorischer Begriff zu fungieren, anhand dessenman den freienMann vom Knecht

zu unterscheiden vermag.«114 Mit Ausbreitung der protestantischen Ethik im Zuge

der Industrialisierung ändert sich auch hier herrschende Auffassung, sowie bereits

111 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 21.

112 Simon (2015): S. 178.

113 Wotschack (2002): S. 148f.

114 Onfray (1991b): S. 159. Siehe auch Levine (1998): S. 76f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Glück und Nachhaltigkeit

in Bezug auf Arbeit und auf das Spiel gezeigt wurde. Bis heute gilt Nichtstun, wie

zumBeispiel aus demFenster zu schauen, als eine inferiore Tätigkeit, die systematisch

aus dem Alltag verdrängt wurde, da sie nicht in das (Selbst)Bild der hochindustria-

lisierten und hochproduktiven Gesellschaft passt.115 Die Praxis der Kontemplation

als Befreiung des Geistes vom Alltag wurde nur noch in Kreisen von Künstlern

und Lebenskünstlern gepriesen. Beispielhaft beschreibt Hermann Hesse die Kunst

des Müßiggangs als Kunst, welche der abendländischen Zivilisation nicht gegeben

ist.116 Ebenso bietet Bertrand Russel mit seinem Lob des Müßiggangs sowohl eine

Kritik der materialistischen Lebensweise als auch eine Alternative, die mehr Wohl-

befinden mittels Muße verspricht.117 Derweil lässt sich entlang der empirischen

Glücksforschung die Praxis der Muße in ihrer Auswirkung auf das Wohlbefinden

recht eindeutig positiv bewerten. Müßiggang bringt Glück, fördert die Gesundheit

und ist gut für die Gesellschaft.118

»Tagträumen hilft nicht nur, emotionale Ordnung zu schaffen, indemman sich in

der Phantasie für die unangenehme Realität entschädigt und Frustration und Ag-

gression gegen jemanden abbauen kann, der einem weh getan hat, indem man

sich eine Situation vorstellt, in der der Aggressor bestraft wird. Es ermöglicht Kin-

dern (und Erwachsenen) zudem, imaginäre Situationen zu erproben, die beste

Strategie für eine Konfrontation herauszufinden, alternativeMöglichkeiten in Be-

tracht zu ziehen und unvorhergesehene Folgen zu entdecken – allesamt Metho-

den, die helfen, die Komplexität des Bewusstseins zu steigern.«119

Biologische und anthropologische Basis dessen ist die Chronobiologie, welche die

Bedeutung und den Umgangmit natürlichen Rhythmen des Körpers erforscht und

deren Relevanz für Gesundheit belegt.120 Wie bereits in Kapitel 3 betont, gehört

Schlafen zu den wichtigsten Tätigkeiten in Hinsicht auf Gesundheit und Wohlbe-

finden, bis zu 10 Stunden pro Tag sind je nach persönlicher Veranlagung notwen-

dig. Zunehmende Popularität erlangen in den letzten Jahren Praktiken zur Acht-

samkeit, wie etwa Meditation. Die können im weiteren Sinne demMüßiggang zu-

geordnet werden, da sie keine zweckhafte Tätigkeit an sich sind, sondern sich vor-

wiegend dem subjektivenWohlbefindenwidmen. Praktiken zur Achtsamkeit geben

demGehirn eine Pause, die ähnlichwie Schlaf wirkt: es entspannt, erlaubt Dinge zu

verarbeiten, sich zu erholen, Stress abzubauen. Die deutlichsten Resultate zeigen

115 Rinderspacher (2000): S. 44.

116 Hesse (1973).

117 Russel (2006).

118 Wuppertal Institut (2012): S. 5.

119 Csikszentmihalyi (1992): S. 162. Ähnlich konstatiert Schnabel (2010: S. 120f.): »Für die geistige

Gesundheit ist Leerlauf elementar.«

120 Fauteck (2018).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 153

medizinische Studien jedoch bei Menschen, die, statt sich kurze Achtsamkeitspau-

sen zu nehmen, ihr Leben in weiteren Teilen nach solch Lebensweisen ausrichten,

also insgesamt stressfreier leben und sich damit einhergehend zum Beispiel auch

bewusster ernähren.121

Muße, Pausen und Achtsamkeit sind demWohlbefinden somit nicht nur direkt

zuträglich, sondern auch indirekt, da sie es dem Körper und Geist erlauben, Er-

lebnisse und Eindrücke zu verarbeiten und wertzuschätzen. Eine potentielle Ent-

schleunigung kann dabei mit einer Intensivierung einhergehen, da dem einzel-

nen Erlebnis mehr Aufmerksamkeit zuteil wird. Während hiermit zum einen die

unmittelbare Glückskomponente des Erlebnisses berücksichtigt wird, erlaubt die

Pause zwischen den Erlebnissen, dass diese auch zu Erfahrungen verarbeitet wer-

den können.122 Im Sinne der klassischen Philosophie wäre auch die geistige Freude

des Denkens zu benennen. Entschleunigung kommt damit den bisher genannten

Aspekten von Beziehungspflege, Spiel und Kunst zugute, wenn Aufmerksamkeit

statt Hyperaufmerksamkeit praktiziert wird:

»Ein rascher Fokuswechsel zwischen verschiedenen Aufgaben, Informationsquel-

len und Prozessen kennzeichnet diese zerstreute Aufmerksamkeit. Da sie auch

eine sehr geringe Toleranz für die Langeweile hat, lässt sie genauso wenig jene

tiefe Langeweile zu, die nicht unwichtig wäre für eine kreativen Prozess.«123

6.4 Wohlbefinden als Motiv einer nachhaltigen Lebensweise

Die oben angeführten vier Elemente stellen kein komplettes Konzept für eine Le-

bensweise dar, die subjektives Wohlbefinden und Suffizienz verbindet. Sie bieten

lediglich einen Referenzrahmen und verweisen auf wesentliche Details, wie ein

subjektives Wohlbefinden jenseits der materialistischen Lebensweise gepflegt und

mithin gesteigert werden kann. Wichtig ist hierbei die reflektierte Zuwendung

zu Aspekten, die dem dauerhaften Wohlbefinden zuträglich sind, auch wenn sie

121 Nehls (2014): S. 234ff.; Ivtzan et al. (2016); Seligman (2002): S. 109f. In manchen Unterneh-

mens werden Praktiken der Achtsamkeit mittlerweile gezielt eingesetzt um die Konzentra-

tionsfähigkeit und Produktivität der Arbeitenden zu steigern.Achtsamkeit, Meditation etc.

in Unternehmen wie Google bis hin zur US Marine Corps. Cederström/Spicer (2016): S. 34ff.

122 Wie Schulze (2005: 59) in seiner Studie zur Erlebnisgesellschaft attestiert: »›Erlebe Dein Le-

ben!‹ Ist der kategorische Imperativ unserer Zeit.« Walter Benjamin hat bereits die Unter-

scheidung aufgebracht von Erlebnissen als episodischen Dinge und Erfahrungen als jene

Ereignisse, die uns prägen und verändern. Siehe Rosa (2013): S. 139. Bei Illouz (2011a) wird

Erlebnis und Erfahrung nicht unterschieden, möglicherweise weil im Englischen beides als

Experience bezeichnet werden kann.

123 Han (2010): S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Glück und Nachhaltigkeit

nicht den derzeit vorherrschenden Anerkennungsmustern und Belohnungssyste-

men entsprechen.

Der Psychologe Marcel Hunecke benennt in seinem Konzept psychische Ressour-

cen zur Förderung nachhaltiger Lebensstile sechs Ressourcen, die zu einem kulturellen

Wandel zugunsten von nachhaltigen Lebensstile beitragen können: Genussfähig-

keit, Selbstakzeptanz, Selbstwirksamkeit, Achtsamkeit, Sinnkonstruktion, Solida-

rität.124 Diese Auflistung bietet eine große Schnittmenge mit den in dieser Arbeit

benannten Elementen. Eher offen bleibt bei der rein psychologischen Betrachtung

allerdings die Rolle der Lebenswelt beziehungsweise der gesellschaftlichen Dimen-

sion, also etwa der gemeinschaftlichen Sinnkonstruktionen undWertemuster hin-

sichtlich eines guten Lebens. Die bei Hunecke genannten Ressourcen lassen sich

grundlegend auch in einer materialistischen Lebensweise einbringen und als Form

der Selbstoptimierung praktizieren.125

Wie bereits in Kapitel 5 angemerkt, ist die Vereinnahmung von Aspekten des

Wohlbefindens in der Arbeits- und Konsumgesellschaft ebenso umfangreich wie

effektiv. Als Beispiel: Bei Schlafmangel ist ein deutlicher Abfall von Aufmerksam-

keit und geistiger Leistungsfähigkeit zu verzeichnen, entsprechend hat die Ma-

nagementliteratur die Bedeutung von Pausen und Schlaf längst erkannt.126 Glei-

ches gilt für Achtsamkeitstrainings, Fitness,Wellness und andere Formen, die dazu

dienen, die Arbeitskraft zu regenerieren.127 Der Genuss der Pause wird hier auf-

gewogen durch die erwartete höhere Leistungserbringung. Jegliche Zuwendung

zum persönlichen Wohlbefinden, die nicht auch die Wertemuster hinterfragt und

verändert, droht in der Logik der Leistungsideologie zu verweilen. Kurz- bis Mit-

telfristig ist dann durchaus eine Steigerung des Wohlbefindens möglich, weil die

Ressourcen besser genutzt werden, langfristig wird sich dieser Effekt aber durch

eine erhöhte Anforderung ausgleichen. Die Selbstoptimierer befinden sich in einer

Sackgasse.

Wie bereits erwähnt bietet die Fähigkeit des Menschen zur Kultur Möglichkei-

ten zur freudevollen und sinnvollen Lebensgestaltung zuhauf.128 Dieses Reich der

Freiheit liegt jenseits der Arbeits- und Konsumgesellschaft und bietet die Möglich-

keit, ein höheres Maß an Wohlbefinden zu generieren, als es der materialistische

Lebensweise gelingt. Nicht weil eine postmaterialistische Lebensweise bequemer

und komfortabler wäre, sondern weil sie interessanter ist und es den Menschen

124 Hunecke (2013).

125 Bei den Praxisbeispielen im Bildungsbereich differenziert Hunecke nicht zwischen den Zie-

len Wohlbefinden und Leistungssteigerung, wie sie in den dort angeführten Konzepten von

Seligman und Fritz-Schubert in Mischform bestehen. (Hunecke 2013): S. 48ff.

126 Nehls (2014): S. 225-234; Hancock (2008).

127 Über reale Ansätze einer Art Gesundheitspflicht in Unternehmen berichten beispielsweise

Cederström/Spicer (2016).

128 Vaneigem (2008): S. 288.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 155

ermöglicht, ihre Befähigungen besser zu entfalten. Der Künstler und Kulturphilo-

soph Raoul Vaneigem schrieb 1973: »Eine Welt von Genüssen ist zu gewinnen. Wir

haben nichts zu verlieren als die Langeweile.«129 Die Langeweile wäre angesichts

der heutigen Leistungs-, Erlebnis- und Spaßgesellschaft vielleicht eher wiederzu-

entdecken, um die Welt der Genüsse zu betreten.

129 Vaneigem (2008): S. 343; vgl. auch Kanitscheider (2008): S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452479-007 - am 13.02.2026, 06:10:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

