
Intersektionale Perspektiven in der Psychoanalyse. Von 
gesellschaftlichen Machtverhältnissen, Gegenübertragungen und 
Enactments. 

Nicole Burgermeister, Lalitha Chamakalayil, Esther Hutfless & Barbara 
Zach

Gesellschaftskritische Ansätze gab es in der Psychoanalyse von Beginn an. 
Bezogen auf die spezifisch klinische Auseinandersetzung mit intersektiona­
len Ansätzen steht auch die Psychoanalyse noch am Anfang. Ausgehend 
von einer Szene aus dem Roman Dschinns der Autorin Fatma Aydemir 
(2022) fragen wir in diesem Beitrag, wie eine intersektionale Perspektive 
die psychotherapeutische Praxis bereichern kann. Weiter zeigen wir, wie 
psychoanalytische Konzepte eine Möglichkeit bieten, die in der konkre­
ten therapeutischen Praxis sich aktualisierenden Dynamiken struktureller 
Ungleichheiten und Machtverhältnisse sichtbar zu machen und damit zu 
arbeiten. Konkret wollen wir dies anhand der Konzepte der Gegenüber­
tragung sowie des Enactments darlegen. Diese Konzepte sind hilfreich, 
um besser zu verstehen, was sich im therapeutischen Raum bewusst wie 
auch unbewusst abspielt, wenn sich mit Therapeut:in und Patient:in zwei 
Menschen begegnen, die entlang verschiedener Ungleichheitsachsen unter­
schiedlich gesellschaftlich positioniert sind.

Die Geschichte von Ümit

„‚Gut.‘ Dr. Schumann klopfte auf seine Sessellehne. ‚Ich verstehe, dass es 
schwierig für dich ist, über dich und dein Problem zu sprechen. Darum 
helfe ich dir ein bisschen, ja? Ich formuliere ein paar Annahmen, und du 
sagst mir, ob ich richtig liege? Ist das in Ordnung?‘
Ümit nickte.
‚Legen wir los.‘
Dr. Schumann nahm einen Notizblock von seinem Tisch und blätterte 
darin, bis er die Seite fand, nach der er suchte.

379

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


‚Ümit, ich hörte von deinem Trainer Herr Hartmann, dass du Hilfe 
benötigst. Und zwar, weil Du eine Neigung entwickelt hast, die dich 
stört. Ist das korrekt?‘“ (Aydemir, 2022, S. 65 f.)

Diese Szene zwischen dem Therapeuten Dr. Schumann und dem Jugendli­
chen Ümit stammt aus Fatma Aydemirs im Jahr 2022 erschienenem Roman 
Dschinns. Sie findet in der ersten Stunde der Therapie statt, die Ümit auf 
Druck seines Fußballtrainers bei Dr. Schumann beginnt. Fatma Aydemir 
(2022) erzählt in Dschinns die fiktive(n) Geschichte(n) der kurdisch-türki­
schen Familie Yilmaz im Deutschland der späten 1990er-Jahre.

Ümit ist der jüngste Sohn von Hüseyin und Emine Yilmaz, die als junge 
Erwachsene aus der Türkei nach Deutschland migriert waren. Ümits Eltern 
wissen nichts von Dr. Schumann, zu dem ihr Sohn fortan aufgrund seiner 
Neigung geschickt wird. Sein Fußballtrainer hatte die Behandlung beim 
Therapeuten organisiert, nachdem er entdeckt hatte, dass Ümit sich in 
Jonas, einen anderen Jungen aus dem Fußballteam, verliebt hatte – was 
Ümit selbst eigentlich nicht stört, was er aber bei Dr. Schumann als Störung 
sehen lernen soll. Und diese Störung hat klare Ursachen:

„Laut Dr. Schumann war Ümit ein Schwuler, weil sein Vater ihm keine 
körperliche Nähe zeigte, er war ein Schwuler, weil seine Mutter immer 
alles bestimmte, er war ein Schwuler, weil er in seiner Kindheit mehr 
Zeit mit seiner Schwester verbracht hatte als mit gleichaltrigen Jungs, er 
war ein Schwuler, weil die Frauen in seinem Kulturkreis, Dr. Schumann 
liebte dieses Wort, so unterwürfig waren, dass er keinen Reiz an ihnen 
finden konnte“ (Aydemir, 2022, S. 70).

Nicht nur darüber, wie die Frauen in Ümits Kulturkreis sind, meint 
Dr. Schumann gut informiert zu sein, auch über die Männer weiß er Be­
scheid. Als Ümit einem Jungen aus der Schule ins Gesicht boxt, nachdem 
dieser ihn rassistisch attackiert hatte, weiß Dr. Schumann, dass diese Art 
von Männlichkeit das sei, was sein Vater, ein Schichtarbeiter in deutschen 
Fabriken, ihm vorgelebt habe.

„‚Du hast versucht, so zu reagieren, wie dein Vater es getan hätte.‘ Ümit 
nickte dazu bloß. Damals dachte er noch, mit Nicken käme er schneller 
wieder aus der Sache raus. Was sollte es schon bringen, Dr. Schumann zu 
sagen, dass er kein Wort verstand und dass sein Vater gar kein Typ war, 

Nicole Burgermeister, Lalitha Chamakalayil, Esther Hutfless & Barbara Zach

380

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


der Leuten die Nase brach. Es hätte nichts gebracht, deshalb sagte Ümit 
nichts“ (Aydemir, 2022, S. 55 f.).1

In dieser Psychotherapie scheint Ümits Wissen nicht weiter von Interesse,2 
im Gegensatz zum vermeintlichen Wissen Dr. Schumanns. Dr. Schumann 
ist das Subjekt, das weiß, und diese Position wird auch dann nicht erschüt­
tert, als Ümit seinen Therapeuten mit den von ihm produzierten eigenen 
Widersprüchen konfrontiert.

„‚Hast du nicht in einer unserer ersten Stunden erzählt, dass sich bei 
euch ausschließlich deine Mutter und deine Schwester um den Haushalt 
kümmern?‘
Ümit wollte fragen, was zum Henker das mit irgendwas zu tun hatte. Er 
fragte stattdessen: ‚Wer putzt eigentlich bei Ihnen?‘
‚Bei uns räumt jeder seine eigenen Dinge weg.‘
‚Nein, das ist Aufräumen, das meine ich nicht. Ich meine Putzen. Wer 
putzt bei Ihnen das Klo?‘
Dr. Schumann schüttelte heftig den Kopf.
‚Diesen Bereich übernimmt die Haushälterin. Aber das tut jetzt nichts 
zur Sache‘“ (Aydemir, 2022, S. 70).

Die Szenen zwischen Ümit und dem Therapeuten erzählen gleichzeitig 
verschiedene Geschichten. Zunächst ist es die Geschichte einer Konversi­
onstherapie3, wie sie bis in die 1990er-Jahren durchaus in verschiedenen 
psychotherapeutischen Praxen stattgefunden hat (vgl. Schulthess, 2019). Es 
ist die Geschichte eines Jugendlichen, der sich in einen anderen Jugendli­
chen aus seinem Fußballteam verliebt. Es ist zudem eine Geschichte über 
Homofeindlichkeit und Homophobie, in der ein Jugendlicher aufgrund sei­
nes queeren Begehrens aus seinem Team ausgeschlossen wird. Stattdessen 
wird er vom Trainer – mit der Drohung, es werde andernfalls sein Vater 
informiert – in eine Psychotherapie geschickt. Dort wird sein Begehren 
vom Therapeuten kategorisiert, problematisiert und gedeutet. Die Sprache, 

1 Vgl. den Artikel von Schneller in diesem Band zu Schweigen als subversiver Überle­
bensstrategie gegen Rassismus (Anm. d. Hrsg.).

2 Vgl. diverse Artikel (Cuff-Schöttle & Saase; Gosteli & Türe; Saad & Punkt) zu situier­
tem Wissen nach Haraway (1988) in diesem Band (Anm. d. Hrsg.).

3 Unter Konversionstherapien versteht man therapeutische Interventionen, die darauf 
abzielen, die Geschlechtsidentität und/oder die sexuelle Orientierung einer Person 
in Richtung der gesellschaftlichen Norm (Heterosexualität, Cis-Geschlechtlichkeit) zu 
verändern.

Intersektionale Perspektiven in der Psychoanalyse

381

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


die Ümit selbst für sein Erleben und seine Gefühle hat, scheint nicht zu in­
teressieren, es ist klar, wer in diesem Therapiezimmer die Deutungshoheit 
hat. Es ist somit auch eine Geschichte über ein Machtgefälle, das zwischen 
dem älteren Therapeuten und dem adoleszenten Patienten entsteht, hier 
vor dem Hintergrund einer über Jahrzehnte praktizierten Psychiatrisierung 
bestimmter Begehrensformen. Heterosexualität wird zur anzustrebenden 
Norm erhoben. Und es ist eine Geschichte über Rassismus, ein Rassismus, 
den ein Jugendlicher in seinem Umfeld, aber zugleich auch im Therapie­
zimmer erlebt. Der Rassismus, den Ümit dort erlebt, ist ein subtilerer 
Rassismus, es sind Begriffe und Bilder mit einem auf den ersten Blick 
freundlich wirkenden Anstrich. Formulierungen wie Kulturkreis4 oder diese 
Art von Männlichkeit (womit der Therapeut die Neigung zu Gewalt meint), 
das Bild von unterwürfigen Frauen – alles Erklärungen, die aus Sicht des 
Therapeuten Ümits Verhalten und auch sein als fehlgeleitet fremdgedeute­
tes Begehren erklären sollen.

Spätestens hier wird deutlich, dass die einzelnen Facetten der Geschich­
te(n), Homophobie und -feindlichkeit, Konversionstherapie, Machtgefälle, 
Rassismus, Geschlechterbilder – nicht einzeln für sich stehen, sondern in 
Anknüpfung an Kimberlé Crenshaw (1989) intersektional perspektiviert 
werden müssen, um sie in ihren gegenseitigen Verflechtungen und in ihren 
wirkmächtigen Folgen wahrzunehmen. Unter anderem wird so deutlich, 
wie manche Wahrnehmungskategorien andere scheinbar verschwinden las­
sen: In der Szene über die Aufteilung der Hausarbeit wird – um einige 
Beispiele zu nennen – deutlich, wie die kulturalisierende und rassifizieren­
de Brille, mit der Dr. Schumann auf Ümits Familie blickt, andere hier 
relevante Differenzen unsichtbar macht. Der Klassenunterschied zwischen 
ihm und seinem Patienten – hier vermittelt über die Szene mit der ge­
schlechtsspezifischen Aufteilung der Hausarbeit in beiden Haushalten – 
ist ein Unterschied, der in dieser therapeutischen Beziehung ebenso wirk­
sam ist. Weiter gibt es die heteronormative Brille, durch die die Wünsche 
und Gefühle des Jugendlichen kategorisiert und pathologisiert werden. 
Wünsche, die er selbst gerade erst zu entdecken beginnt, während der 
sich für ihn gerade öffnende Raum sich sogleich wieder zu verschließen 
droht. Im Zusammenspiel mit der kulturalisierend-rassifizierenden Brille 

4 Bereits 1951 hatte Adorno im Text Schuld und Abwehr darauf hingewiesen, wie das 
„vornehme Wort Kultur [an die Stelle des] verpönten Ausdrucks Rasse [trete, aber] 
bloßes Deckbild für den brutalen Herrschaftsanspruch“ bleibe (ebd., 1975, S. 276 f.). 
Vgl. den Artikel von Mmari und Gold in diesem Band zu rassistischen Bezügen des 
Kulturbegriffs u. a. mit Verweis auf Adorno (Anm. d. Hrsg).

Nicole Burgermeister, Lalitha Chamakalayil, Esther Hutfless & Barbara Zach

382

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


sowie dem pathologisierenden Blick auf Ümits Familie als Ursache für 
dessen Probleme bleiben andere potenziell psychisches Leid verursachende 
strukturelle Umstände – der Rassismus in der Schule und im Fußballclub, 
die Homofeindlichkeit in der Gesellschaft – völlig ausgeblendet.

Deutlich wird, wie sich die von Fatma Aydemir (2022) erzählte Ge­
schichte in ihrer Komplexität nur dann erfassen lässt, wenn man sie in 
ihren intersektionalen Überschneidungen zu verstehen sucht. Ümits Ge­
schichte ist zwar in den 1990er-Jahren angesiedelt, aber sie wiederholt sich 
– und das ist unsere Überzeugung nach vielen Gesprächen mit Patient:in­
nen und Kolleg:innen – auch heute noch in ähnlicher Form.

Zur gesellschaftlichen Situiertheit von Psychotherapeut:innen

Das Agieren des Therapeuten Dr. Schumann aus Aydemirs (2022) Roman 
in Bezug auf Klasse, Geschlecht, sexuelle Orientierung und Rassifizierung 
verweist uns – trotz seiner Behauptung, das tue nichts zur Sache – darauf, 
dass das Eigene, die Situiertheit des:der Therapeut:in, die therapeutische 
Situation wesentlich mitkonstituiert. Viele Therapeut:innen würden dem 
aus heutiger Sicht zustimmen. Denn dass die Subjektivität der Psychothe­
rapeut:innen den Prozess beeinflusst, ist heute weitestgehend anerkannt. 
Auch handelt es sich bei Therapeut:innen um eine Berufsgruppe, die – zu­
mindest auf bewusster Ebene – der Selbstreflexion einen hohen Stellenwert 
beimisst.

Konversionstherapien mit homosexuellen Menschen, wie im Roman 
(Aydemir, 2022) dargestellt, würde wohl (hoffentlich) kaum mehr jemand 
offen vertreten. Diese sind heute in vielen Ländern weitestgehend geächtet. 
In Deutschland, in dem Dschinns (Aydemir, 2022) spielt, sind sie inzwi­
schen ausdrücklich verboten. In der Schweiz gibt es auf kantonaler Ebene 
Verbote. In Österreich ist bis dato ein solches Verbot nicht zu finden; es 
wird bislang von rechten und konservativen Parteien blockiert.

Viele Lesende denken jetzt vielleicht: „Eine Situation, wie sie hier erzählt 
wird, würde heute, rund 30 Jahre später, nicht mehr stattfinden. Oder?“ 
Je länger wir vier Autor:innen gemeinsam über diesen Punkt nachdachten 
und je mehr wir im Rahmen eines Buchprojekts zum Thema gesellschaft­
liche Machtverhältnisse in der Psychoanalyse5 recherchierten, desto eher 

5 Vgl. Burgermeister et al. (2025) und Chamakalayil (2025). Vgl. weiter diverse Artikel 
(Laguna; Zacharia) in diesem Band (Anm. d. Hrsg).

Intersektionale Perspektiven in der Psychoanalyse

383

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


kamen uns Zweifel, ob es tatsächlich so ist. Gespräche mit Therapeut:innen 
und Patient:innen zeigten uns, dass die Sichtweise, Heterosexualität sei die 
zu erreichende Norm und queeres Begehren eine zu überwindende Phase, 
weiterhin existiert.

Es ließe sich zudem überlegen, wie sich die Szene, versetzt in die 2020er-
Jahre, anhören würde, wenn Ümits Neigung nicht darin läge, dass er einen 
anderen Jungen begehrt, sondern dass er trans*6 oder nicht binär wäre.7 
Vielleicht würden sich die gleichen Sätze des Therapeuten dann bereits 
weniger überholt anhören, sondern durchaus vertraut? Wenn Ümit mit 
einer Depression, mit Schmerzen oder Schwierigkeiten in der Schule in die 
Therapie käme, würden dann nicht auch wieder die gleichen rassistischen, 
klassistischen und heteronormativen Vorannahmen seines Therapeuten 
zum Vorschein kommen?8

Dr. Schumann würde vermutlich behaupten, er meine es gut mit Ümit. 
Er selbst würde seine Therapie vermutlich gar nicht als Konversionsthera­
pie verstehen, sondern davon überzeugt sein, dass er den Wünschen und 
der Not Ümits folgt. Vielleicht würde er sich als jemanden sehen, der 
sich explizit in guten Absichten9 für die Nöte von Menschen aus anderen 
Kulturkreisen interessiert – so wie das wohl auch viele heute praktizierende 
Psychotherapeut:innen tun. Offen rassistisch, homo- oder transfeindlich 
würden sich viele vermutlich nicht sehen bzw. äußern. Die unserer Erfah­
rung nach in psychotherapeutischen Kontexten eher verbreiteten interes­
siert-exotisierenden Sichtweisen insbesondere auf rassifizierte oder queere 
Menschen können ebenso Formen eines Otherings sein (vgl. Davids, 2019; 

6 Trans ist eine Person, die eine andere Geschlechtsidentität hat als diejenige, die ihr bei 
der Geburt zugewiesen wurde. Cis ist eine Person, deren Geschlechtsidentität mit der 
ihr bei der Geburt zugewiesenen übereinstimmt.

7 Vgl. diverse Artikel (Schlögl) zu trans* Begrifflichkeiten und zur Abgrenzung von 
Geschlechtsidentität und Neigungen als sexuelle Präferenz (Anm. d. Hrsg.).

8 Vgl. Burgermeister et al. (2025) und Chamakalayil (2025). Vgl. weiter diverse Artikel 
in diesem Band zu Rassismus (Cuff-Schöttle & Saase; Fall & Kirschbaum; Gosteli & 
Türe; Grafwallner & Saase; Hinterschwepfinger; Kreß; Mmari & Gold; Raj; Saad & 
Punkt; Schneller), Klassismus (Zacharia) und Heteronormativität (Schlögl) im thera­
peutischen Kontext (Anm. d. Hrsg.).

9 Vgl. Saad und Punkt in diesem Band zur Diskussion um gute Absichten (Anm. d. 
Hrsg.).

Nicole Burgermeister, Lalitha Chamakalayil, Esther Hutfless & Barbara Zach

384

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


Özbek, 2017; Riegel, 2016), welche das Gegenüber zu einem Objekt ganz 
spezifischer Projektionen machen und darauf fixieren.10

Auch wenn Psychotherapeut:innen viel Wert auf Selbstreflexion legen, ist 
es nicht verwunderlich, dass sich trotzdem Rassismen, Sexismen, Klassis­
men etc. zeigen – denn sie sind Teil unserer gesellschaftlichen Strukturen, 
und entsprechend wirken diese Machtverhältnisse auf und in allen, auch in 
wohlmeinenden Therapeut:innen. Rassismus, Sexismus, Klassismus konsti­
tuiert unsere Subjektivität mit, wir werden uns womöglich nie gänzlich 
davon befreien können, auch wenn dies anzuerkennen schmerzhaft ist. 
Gerade deshalb ist es bedeutsam, sich dem eigenen Inneren zuzuwenden, 
sich diese Mechanismen bewusst zu machen, um sie nicht mit anderen – 
etwa in der psychotherapeutischen Praxis – unbewusst zu reproduzieren.

Psychoanalyse und Gesellschaftskritik

Aus Fatma Aydemirs (2022) Roman geht nicht klar hervor, welcher Thera­
pierichtung Dr. Schumann angehört; vermutlich kommen Therapeut:innen 
wie er in jeder Therapierichtung vor. Insofern könnte es sich bei Dr. Schu­
mann durchaus um einen Psychoanalytiker handeln – er könnte also jener 
Therapierichtung angehören, in der auch wir als Autor:innen dieses Bei­
trages sozialisiert sind. Die Psychoanalyse hat, wie auch die Psychiatrie 
und die verschiedenen anderen therapeutischen Schulen, eine belastete 
Geschichte in Bezug auf ihren Umgang mit den verschiedenen Ungleich­
heitskategorien. Sexistische, homo- und transfeindliche, rassistische, ableis­
tische und klassistische Normierungs- und Deutungsraster sind auch in 
der Psychoanalyse immer wieder vertreten worden (vgl. Quindeau, 2015). 
Zugleich gab es in der Psychoanalyse seit ihrem Beginn Versuche, diesen 
Normierungstendenzen entgegenzutreten und eine dezidiert gesellschafts­
kritische Perspektive einzunehmen. Bereits Sigmund Freud oszillierte in 
seinen Texten zwischen den zu seiner Zeit dominierenden konservativen 
Ansichten etwa in Bezug auf Geschlecht oder Begehren – die aus feminis­
tischer Sicht von Beginn an kritisiert wurden – und aus heutiger Sicht 
überraschend offenen Positionen, was die Sicht auf die weibliche Sexualität 
oder homosexuelles Begehren betraf. Freud ging davon aus, dass alle Men­

10 Vgl. die Analyse von Özbek (2017) zur Projektion auf Gastarbeiter in Deutschland 
und die von Dhawan und do Mar Castro Varela (2020) zur Projektion auf die 
hilfsbedürftige Fluchtmigrantin.

Intersektionale Perspektiven in der Psychoanalyse

385

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


schen in ihrem Unbewussten bisexuell sind, und wies immer wieder darauf 
hin, wie stark gesellschaftlich-kulturelle Bedingungen psychische Prozesse 
bewusst und unbewusst beeinflussen und somit Krankheitssymptome her­
vorrufen können (vgl. Hutfless & Zach, 2017; Quindeau, 2008). Auch mit 
gesellschaftlichen Phänomenen wie Macht und Herrschaft setzte sich Freud 
auseinander – viele Jahre, bevor er als Jude mit seiner Familie selbst vor den 
Nationalsozialist:innen aus Wien flüchten musste.

Mit dem in der Psychoanalyse so zentralen Mechanismus der Projektion 
stand ein wichtiges Konzept zur gesellschaftlichen wie psychologischen 
Erklärung von Rassismus und Antisemitismus zur Verfügung. In der Kriti­
schen Theorie (vgl. Horkheimer, 1988), die psychoanalytische Konzepte mit 
sozialwissenschaftlichen Fragestellungen verknüpfte, bildete die Frage, wie 
es zur Shoah hatte kommen können, einen der Schwerpunkte der wissen­
schaftlichen Auseinandersetzung. So hat Theodor W. Adorno (1973) etwa 
gezeigt, dass der Antisemitismus einen grundlegend psychisch funktiona­
len Charakter für den:die Antisemit:in hat. Frustrationen, Ängste, Ohn­
macht, Unsicherheiten werden mittels Projektion nach außen verlagert. Die 
eigene Psyche wird entlastet, die für das eigene Selbst bedrohlichen Gefühle 
an einer marginalisierten Gruppe, etwa Juden:Jüdinnen, ausagiert.

Der Psychiater Franz Fanon11 (1952) hat sich ab den 1950er-Jahren da­
mit beschäftigt, was diese Projektionen in der psychischen Struktur jener 
anrichten, die von ihnen getroffen werden. Dabei hat er sich vornehmlich 
mit rassifizierter Projektion und ihrer Intersektion mit Geschlechtervor­
stellungen beschäftigt. Fanon (1952) konzeptualisiert psychische Machtwir­
kungen u. a. ausgehend von dem, was er doppeltes Bewusstsein nennt. 
Dieses doppelte Bewusstsein entsteht aus der Diskrepanz, in der eigenen 
minoritären Existenz einerseits Teil eines Wertsystems zu sein, von diesem 
Wertsystem indoktriniert zu werden, und andererseits zugleich das Andere, 
das Abgewertete dieses Systems zu sein (ebd.). Das eigene Selbst, die eigene 
Subjektivität ist – um beim Beispiel Fanons zu bleiben – für People of Co­

11 Geboren als Sohn einer mittelständischen Schwarzen Familie auf Martinique, damals 
eine französische Kolonie, erfuhr Fanon die Auswirkungen von Kolonialismus und 
Rassismus am eigenen Leib. Nach dem Studium der Medizin und Psychiatrie in 
Frankreich leitete er später als ärztlicher Direktor eines der größten Krankenhäuser 
in Algerien, bevor er sich dort dem Kampf gegen die koloniale Besatzung anschloss. 
Vgl. zu Fanon auch M. Fakhry Davids (2019) in seinem Buch Innerer Rassismus. Vgl. 
den Artikel von Cuff-Schöttle und Saase in diesem Band zu Davids’ (2019) innerem 
Rassismus (Anm. d. Hrsg.).

Nicole Burgermeister, Lalitha Chamakalayil, Esther Hutfless & Barbara Zach

386

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


lor nur über rassistische Stereotype und über weiße12 Normen zugänglich, 
denen diese Personen aber nicht entsprechen (ebd.). Durch die koloniale 
Idealisierung von Weißsein wird Weißsein, so Fanon (1952), auch zum Ideal 
für People of Color. Weißsein wird in die Psyche als Ideal introjiziert, dieses 
weiße Ideal entsteht jedoch durch Abwertung des Schwarzseins. Dadurch 
tragen Black, Indigenous and People of Color (Bi_PoC), also rassifizierbare 
Personen, in einem kolonialen, rassistischen Kontext Ich-Anteile in sich, 
von denen sie innerlich angegriffen und abgewertet werden.

Ähnliche Spaltungsprozesse beschreibt die heute praktizierende US-ame­
rikanische Psychoanalytikerin Lynne Layton (2006) mit ihrem Konzept der 
normative unconscious processes. Normative unbewusste Prozesse basieren 
Layton (2006) zufolge wesentlich auf der binär-hierarchischen Spaltung 
menschlicher Eigenschaften in weiß vs. Schwarz, männlich vs. weiblich, 
hetero vs. homo, cis- vs. trans*, abled vs. disabled, reich vs. arm etc. Da­
durch werden bestimmte Subjektpositionen privilegiert und idealisiert und 
Scham und narzisstische Verletzungen werden in anderen erzeugt:

„One major source of these shaming assaults is cultural hierarchies of 
classism, racism, sexism, and heterosexism – the power structures that 
establish norms of recognition. Such hierarchies tend not only to idealize 
certain subject positions and devalue others, but also to do so by splitting 
human capacities and attributes and giving them class or race or sex 
or gender assignations. The culturally desirable attributes go to the domi­
nant group; the ones the culture least rewards to the subordinate. Thus, 
social processes such as gendering, racing, classing, and sexing are at the 
very heart of subjectivity and subjective trauma, not accidental add-ons 
(as they are conceived to be in most psychoanalytic theories)“ (Layton, 
2008, S. 66 f.).

Da mittels kultureller Hierarchien menschliche Eigenschaften und Fähig­
keiten aufgespaltet, kategorisiert und bewertet werden, ist Layton (2008) 
zufolge Subjektivität durch einen ständigen Konflikt zwischen den unbe­
wussten Prozessen, die diese Aufspaltung aufrechterhalten wollen, und 
denjenigen gekennzeichnet, die sie ablehnen. Da die Internalisierung von 
Normen jedoch nie konfliktfrei funktioniert, findet sich in diesen Konflik­

12 Vorliegend wird weiß kursiv und klein geschrieben, um darauf zu verweisen, dass 
es sich hierbei um eine kulturelle und soziale Konstruktion handelt. Schwarz wird 
groß geschrieben, um zu verdeutlichen, dass es sich zum einen um eine soziale 
Konstruktion, zum anderen aber auch um eine Bezeichnung handelt, die Schwarze 
Menschen als Selbstbezeichnung für sich verwenden.

Intersektionale Perspektiven in der Psychoanalyse

387

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


ten auch das unbewusste Potenzial des Widerstands gegen gesellschaftliche 
Machtverhältnisse.

Layton (2008) beschreibt Wiederholungszwänge als den Ort, an dem 
der Kampf zwischen zwanghaften normativen unbewussten Prozessen und 
gegennormativen unbewussten Prozessen ausgetragen wird. Solche inneren 
Konflikte um inkorporierte gesellschaftliche Machtverhältnisse können un­
bewusst auch in therapeutischen Settings wiederholt werden.

Die US-amerikanische Psychoanalytikerin Kimberlyn Leary (2000) be­
schreibt in ihrem Beitrag Racial Enactments in Dynamic Treatment solche 
Wiederholungen. Sie hat darauf hingewiesen, dass in der Psychoanalyse 
zwar über den Mechanismus der Projektion die Entstehung und das Ausa­
gieren rassifizierender Vorurteile erfasst werden kann, dass es aber an klini­
schen Theorien fehlt, gesellschaftliche Machtverhältnisse in ihrer Wirkung 
im klinischen Setting zu verstehen.

Trotz aller Kritik, die es an der Psychoanalyse in Bezug auf die Nicht-Re­
flexion bzw. den Entwicklungsbedarf hinsichtlich gesellschaftlicher Macht- 
und Herrschaftsverhältnisse gibt, sind wir davon überzeugt, dass die Psy­
choanalyse uns Denkfiguren und Theorieansätze liefert, mit denen es gelin­
gen kann, komplexe, intersektional verschränkte Machtstrukturen besser 
zu verstehen und in analytischen Settings zu bearbeiten. Verschiedene 
Psychoanalytiker:innen haben zur Bedeutung von einem oder mehreren 
dieser Ungleichheitskategorien für psychoanalytische Behandlungen publi­
ziert (vgl. Altman, 2006; Dalal, 2002, 2020; Davids, 2019; Gump, 2010; 
Hartman, 2007; Özbek, 2017; Parin, 1975, 1980; Ryan, 2017; Schulze, 2018), 
um die Wirkmacht von Vorurteilen und diskriminierenden Haltungen, die 
strukturell und individuell vorhanden sind, im Behandlungsprozess sicht­
bar zu machen und besser zu verstehen. In diesem Beitrag möchten wir uns 
insbesondere auf Learys (2000) Ansatz fokussieren, da sich ihre Perspektive 
unseres Erachtens besonders gut eignet, um intersektionale Dynamiken 
in der Therapie in den Blick zu nehmen, und zwar auf eine Weise, die 
auch therapieschulenübergreifend anschlussfähig ist. Hierfür werden wir 
zunächst auf einige Grundkonzepte der psychoanalytischen Behandlung 
eingehen.13

13 Wir haben uns mit Blick auf den beschränkten Platz und die unterschiedliche Ver­
trautheit unserer Leser:innen mit der Psychoanalyse entschieden, diese Konzepte in 
eigenen Worten zusammenzufassen. Dabei sind Vereinfachungen und Verkürzungen 
unvermeidlich, zumal es zu verschiedenen dieser Konzepte in der Geschichte der 
Psychoanalyse eine breite Kontroverse gibt.

Nicole Burgermeister, Lalitha Chamakalayil, Esther Hutfless & Barbara Zach

388

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


Übertragung, Gegenübertragung und Enactments

In der Psychoanalyse, wo der Fokus auf der Auseinandersetzung mit dem 
Unbewussten liegt, wird davon ausgegangen, dass in gegenwärtigen Be­
ziehungen Erfahrungen aus früheren Beziehungen aktualisiert und hand­
lungsgestaltend werden, die häufig noch nicht symbolisierbar, das heißt 
in Worten und Bildern fassbar sind. Einer der wichtigsten Begriffe der 
Psychoanalyse in diesem Zusammenhang ist jener der Übertragung. Damit 
ist gemeint, dass in uns allen die Tendenz besteht, frühere (z. B. aus der 
Kindheit stammende) Beziehungserfahrungen und die damit einhergehen­
den unbewussten Wünsche, Gefühle, Fantasien und Verhaltensweisen auch 
in neueren Beziehungen zu aktualisieren und dort zu reinszenieren; es 
wird etwas auf eine andere Person übertragen. Dies geschieht in Alltagsbe­
ziehungen, aber auch in der therapeutischen Beziehung. Das Besondere 
bei letzterer ist, dass sich im geschützteren Rahmen einer Psychoanalyse 
die Möglichkeit bietet, diese zunächst unbewusste Übertragungsdynamik 
bewusst zu machen, systematisch zu erforschen und zu bearbeiten – und 
in Bezug zu setzen zu den Schwierigkeiten, die einen Menschen in die The­
rapie geführt haben. Damit dieser Raum ausreichend geschützt ist, bedarf 
es der Einhaltung eines gemeinsam vereinbarten Settings. Das bedeutet das 
Einhalten bestimmter Regeln sowie größtmögliche Offenheit des:der The­
rapeut:in gegenüber dem, was der:die Patient:in erzählt, erlebt und wahr­
nimmt. So kann der:die Patient:in in einem geschützteren Rahmen mit 
Unterstützung des:der Therapeut:in immer mehr von dem verstehen, was 
ihn:sie:they an sich selbst und in Beziehungen leiden lässt, was ihn:sie:they 
bewusst, aber vor allem unbewusst in Konflikte bringt und was der Sinn 
der quälenden Symptome sein könnte. Die Psychoanalyse ermöglicht es 
den Patient:innen, im Behandlungssetting neue, andere Beziehungserfah­
rungen zu machen, während es dem:der:dey Analytiker:in durch jahrelan­
ge eigene (Lehr-)Analyse und Selbstreflexion, in der sie:er:they die eigenen 
Themen und unbewussten Konflikte im Idealfall schon durchgearbeitet 
hat, gelingt, diese in der therapeutischen Situation quasi einzuklammern 
und so den Fokus allein auf den:die Analysand:in zu legen. So jedenfalls die 
ideale Vorstellung.

Manchmal geschehen jedoch auch in Therapien unvorhergesehene oder 
sogar merkwürdige Dinge. Etwas gerät durcheinander: Plötzlich vergisst 
ein:e sonst zuverlässige:r Patient:in die Therapiestunden oder kommt dau­
ernd zu spät. Ein:e Therapeut:in wird ständig müde in den Stunden und 
hört nicht mehr richtig zu. Ein:e Patient:in spricht plötzlich auffallend 

Intersektionale Perspektiven in der Psychoanalyse

389

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


langsam mit ihrer Therapeutin, als würde diese sie nicht gut verstehen. 
Ein:e Therapeut:in, die eigentlich eine trans* affirmative Haltung vertritt, 
verwendet in einer Stunde mit einer trans* Person plötzlich wiederholt ein 
Pronomen unabsichtlich, das im Leben der trans* Person schon lange keine 
Verwendung mehr findet und das auch die Therapeut:in selbst sonst für die 
Person nicht mehr verwendet.

In all diesen Situationen wird Unbewusstes sichtbar; psychoanalytisch 
gesprochen: Es wird agiert. Aufseiten der Analytiker:in kann es sich in 
diesem Fall um ein Enactment handeln, ein zunächst noch rätselhaftes oder 
gar irritierendes Geschehen, das von einem:einer oder beiden der Beteilig­
ten ausgeht, in das aber stets beide involviert sind. Denn die therapeutische 
Beziehung wird nicht nur durch die Übertragungen des:der Patient:in auf 
den:die Therapeut:in geprägt, sondern ebenso durch die bewussten und 
unbewussten Übertragungen des:der Therapeut:in auf den:die Patient:in. 
Die Gefühle, Fantasien, Impulse, Vorstellungen, die die Begegnung mit 
dem:der Patient:in in dem:der Therapeut:in auslösen, nennt man in der 
Psychoanalyse Gegenübertragung. Früher ging man in der Psychoanalyse 
davon aus, dass die Gegenübertragung ein Störfaktor sei, den es mit 
dem Ziel einer möglichst neutralen, objektiven therapeutischen Haltung 
zu eliminieren gälte. Die Psychoanalytikerin Paula Heimann (1950) sah 
in der Gegenübertragung eine wichtige emotionale Resonanz des:der The­
rapeut:in auf den:die Patient:in. Sie bewertete die Gegenübertragung neu 
und verstand sie als eines der wichtigsten Werkzeuge der therapeutischen 
Arbeit (ebd.). Im Anschluss an Heimann (1950) werden heute die emotio­
nalen Reaktionen des:der Therapeut:in, ebenso wie auftauchende Fantasi­
en oder Impulse als mögliche Hinweise darauf gesehen, was den:die Pati­
ent:in beschäftigt, was für innere Konflikte seiner:ihrer:their Not zugrunde 
liegen, welche Gefühle bei ihm:ihr:they ausgelöst werden, wenn er:sie:they 
sich in Beziehung zu anderen (auch zum:zur Therapeut:in) befindet.

Heute wird der Begriff der Gegenübertragung oftmals auch in anderen 
therapeutischen Richtungen als der Psychoanalyse verwendet, um die emo­
tionale Reaktion des:der Therapeut:in auf die Arbeit mit einem:einer Pati­
ent:in zu beschreiben. Was im klinischen Kontext zuweilen vergessen wird, 
ist, dass nicht nur die Übertragung, sondern auch die Gegenübertragung 
unbewussten intra- wie interpsychischen Dynamiken entspringt, und zwar 
bei Patient:in und Therapeut:in. Es bedarf deshalb intensiver Arbeit, um zu 
verstehen, was in der Dynamik von Übertragung und Gegenübertragung 
zwischen beiden Beteiligten passiert.

Nicole Burgermeister, Lalitha Chamakalayil, Esther Hutfless & Barbara Zach

390

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


Leary (2000) beschäftigt sich im bereits erwähnten Beitrag Racial En­
actments in Dynamic Treatment mit der Frage, wie gesellschaftlich ein­
geschriebene rassistische Strukturen und Wahrnehmungsweisen zwischen­
menschliche Begegnungen bewusst und unbewusst mitgestalten – auch 
diejenigen, die im Rahmen einer Psychotherapie stattfinden. Diese racial 
enactments beschreibt sie anhand verschiedener Beispiele, und sie zeigt, 
wie auch sie selbst als Analytikerin in unterschiedlichen Positionen darin 
verwickelt ist.

Beim Enactment handelt es sich um ein verhältnismäßig junges psy­
choanalytisches Konzept, das heute in allen psychoanalytischen Schulen, 
insbesondere aber in der Relationalen Psychoanalyse, der Leary (2000) 
zugeordnet werden kann, eine wichtige Rolle spielt. Die Relationale Psy­
choanalyse ist eine sich seit den 1980er-Jahren vor allem im US-amerikani­
schen Kontext entwickelnde psychoanalytische Richtung, die stärker und 
konsequenzenreicher als frühere analytische Richtungen die co-konstitutive 
Beziehung von Psychoanalytiker:in und Analysand:in hervorhebt und das 
im Therapieprozess gemeinsam Hergestellte in den Blick nimmt. Zusätzlich 
zum besonderen Augenmerk auf das intersubjektive Beziehungsgeschehen, 
also das, was sich zwischen Therapeut:in und Patient:in abspielt, gelingt es 
der Relationalen Psychoanalyse zunehmend, feministische, antirassistische 
und queere Perspektiven in die psychoanalytische Theorie zu integrieren.

Ganz allgemein versteht man unter dem psychoanalytischen Konzept 
Enactment eine dynamische Interaktion, die aus einem komplexen System 
unbewusster Signale besteht, die von Analytiker:in und Analysand:in ge­
sendet und empfangen werden (Bohleber et al., 2013). Im Behandlungs­
geschehen werden Enactments als Gegenübertragungsphänomene verstan­
den, die Aufschluss über eine Kommunikation von unbewusst zu unbe­
wusst geben.

Oftmals ist schwer festzustellen, von wem ein Enactment ausgeht. Ein 
Enactment kann z. B. entstehen, wenn der:die Analysand:in unbewusst in 
dem:der Analytiker:in Druck erzeugt, etwas zu tun oder zu sagen. Ein 
Enactment kann aber auch zustande kommen, wenn ein:e Analytiker:in 
eine starke Gegenübertragungsreaktion auf den:die Analysand:in hat und 
die Begegnung sie z. B. mit eigenen Konflikten konfrontiert, die ihr Denken 
und Handeln beeinflussen. Oftmals spielen hierbei Übertragungs- und Ge­
genübertragungsfantasien eine wichtige Rolle. Ein Enactment kann auch 
dann entstehen, wenn mit der Aktualisierung einer Übertragungsfantasie 
eine Gegenübertragungsreaktion in dem:der Analytiker:in ausgelöst wird, 
sich also deren eigene unbewusste Konflikte in die Aktualisierung der un­

Intersektionale Perspektiven in der Psychoanalyse

391

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


bewussten Übertragungsfantasien der Analysand:in einklinken (vgl. Bohle­
ber, 2018).

Um dies an einem Beispiel zu veranschaulichen: Wenn zum Beispiel die 
sonst umsichtige und sich als trans* affirmativ verstehende Therapeutin 
die Patientin plötzlich misgendert, könnte dies damit zusammenhängen, 
dass es sie etwa aufgrund einer eigenen Erschöpfung mehr Anstrengung 
als sonst kostet, von ihren sozialisationsbedingt unbewusst doch weiterhin 
vorhandenen cis-normativen Annahmen Abstand zu nehmen. Möglicher­
weise wird ihr Enactment – das Misgendering – aber auch durch eine 
neu aktualisierte Übertragungsfantasie der Patientin angestoßen: Die Pa­
tientin hatte die Therapeutin in der Stunde davor z. B. als strenger als 
sonst erlebt, was sie an ihre strenge Lehrerin erinnerte (Aktualisierung 
der Übertragungsfantasie). Sie, die sich selbst klar als trans* Frau sieht, 
kompensiert die dadurch entstehende Unsicherheit mit einer gender-nicht-
konformen Körperhaltung, die ihr vom Vater, der sie als Junge erzog, als 
Strategie im Umgang mit Unsicherheit vermittelt wurde. Die Therapeutin 
reagiert darauf ihrerseits mit aus ihrem Unbewussten auftauchenden Antei­
len, vielleicht unbewussten Ängsten, weil diese Körperhaltung sie an ihren 
Bruder erinnert, den sie körperlich als stärker erlebt hat (Aktualisierung 
einer Gegenübertragungsfantasie). Sie verwendet plötzlich das männliche 
Pronomen.

Beteiligt sind bei einem Enactment also immer beide. Und auch wenn 
Analytiker:innen meist bestrebt sind, Enactments zu vermeiden, so kom­
men sie doch sehr häufig vor. Während sie früher eher als Fehler aufge­
fasst wurden, hat sich deren Bewertung heute gewandelt. Ein Agieren der 
Gegenübertragung aufseiten der Psychoanalytiker:innen, ein Sich-Involvie­
ren im Übertragungs-Gegenübertragungs-Geschehen gilt mittlerweile als 
unvermeidbar und sogar als bedeutungsvoll, um den therapeutischen Pro­
zess voranzutreiben. Dies soll nun am Beispiel von racial enactments im 
Verständnis von Leary (2000) erläutert werden.

Ein psychoanalytischer Umgang mit racial enactments

Im bereits erwähnten Aufsatz beschäftigt sich Leary (2000) mit jenen 
Enactments, die an race and racial difference gebunden sind, also mit 
Situationen, in denen in der Therapie Aktualisierungen von unbewussten 
rassifizierenden Einstellungen stattfinden. Racial enactments sind Leary 
(2000) zufolge jene interaktiv geschaffenen Vorgänge in der klinischen 

Nicole Burgermeister, Lalitha Chamakalayil, Esther Hutfless & Barbara Zach

392

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


Situation, die kulturelle Einstellungen hinsichtlich race und racial difference 
zum Ausdruck bringen.

Selbst dann, wenn sich alle Beteiligten bemühen, rassifizierende Enact­
ments zu vermeiden, ist es fast unvermeidlich, dass diese dennoch gesche­
hen. Als Beispiele schildert Leary (2000) verschiedene Erfahrungen in 
sozialen und ebenso in klinischen Situationen, in denen sie sowohl selbst 
von rassifizierenden Projektionen betroffen ist als auch selbst rassifizieren­
de Zuschreibungen macht. Sie berichtet etwa, dass sie auf einer psycho­
analytischen Konferenz von einem ihr unbekannten Analytiker als Sandy 
angesprochen wurde. Als Leary diese Verwechslung aufklärt, ist der Kol­
lege verblüfft (ebd.). Die Kollegin, mit der Leary verwechselt wurde, ist 
ebenfalls eine afroamerikanische Frau, sieht Leary aber ganz und gar nicht 
ähnlich, was Leary dem Kollegen gegenüber auch thematisiert (ebd.). Der 
verwirrte Kollege entschuldigt sich, sagt, es tue ihm leid, und fügt eine 
mehrdeutige Erklärung für diese Verwechslung an, indem er sagt: „‚Es ist 
nur … Sie wissen schon …‘. ‚Ja‘, antwortete Leary, ‚ich verstehe‘“ (Leary, 
2000, S. 640). Diese Szene setzt sich später auf der gleichen Konferenz 
unter anderen Vorzeichen fort (ebd.). Leary traf zum Abendessen einige 
Freund:innen – zu dieser Runde lud sie auch eine asiatische Freundin ein. 
Leary bemerkte im Laufe des gemeinsamen Abendessens das skeptische 
Stirnrunzeln der asiatischen Freundin und beobachtete plötzlich an sich 
selbst, dass sie offenbar die ganze Zeit viel zu langsam gesprochen und ein 
einfaches Englisch verwendet hatte, obwohl alle am Tisch fließend Englisch 
sprachen und es keinerlei Sprachbarrieren gab (ebd.). Leary entschuldigte 
sich daraufhin bei der asiatischen Freundin: „‚Es tut mir leid‘, sagte Leary, 
‚du brauchst meine Hilfe überhaupt nicht. Es ist nur … Du weißt schon‘“ 
(ebd., S. 640). Woraufhin die asiatische Freundin antwortet: „Ja, ich verste­
he“ (ebd., S. 640). Leary schildert, dass sich in diesen Szenen trotz eines 
Bewusstseins für Rassifizierung und trotz des Bemühens, auf gute Weise 
in Kontakt zu kommen, Stereotype und Vorurteile reproduziert haben und 
dass wir alle unbewusst rassistische oder ethnozentrische Anteile in uns 
tragen, die sich in solchen Szenen zeigen (Leary, 2000).

Als Psychoanalytikerin plädiert Leary (2000) dafür, solche Enactments, 
wie sie auch auf jener Konferenz stattgefunden haben, produktiv zu nutzen, 
um – gerade im klinischen Kontext – mehr über sich und das Gegenüber 
zu erfahren und über die Art und Weise, wie gesellschaftliche Machtver­
hältnisse innerpsychisch wirken. Leary (2000) kritisiert, dass in der Psy­
choanalyse race und ethnicity – wenn überhaupt – als Themen betrachtet 

Intersektionale Perspektiven in der Psychoanalyse

393

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


werden, die BI_PoCs, rassifizierbare Personen, betreffen, anstatt sie als 
dynamische Konstellationen mit Relevanz für alle Menschen wahrzuneh­
men.14

Ähnlich könnte man unseres Erachtens auch in Bezug auf weitere inter­
sektionale Kategorien argumentieren, z. B. in Bezug auf Gender. Im weiter 
oben angeführten Beispiel des Misgenderings wird etwa deutlich, dass das 
Thema Gender eben nicht nur die Patientin, die trans* ist, betrifft, sondern 
ebenso die Therapeutin. Es könnte eine Situation sein, in der sich beide 
ärgern und die Patientin ihre Therapeutin als eine weitere Person erlebt, 
die sie enttäuscht, weshalb sie sich zurückzieht. Die Therapeutin könnte 
defensiv reagieren, sich selbst verurteilen und/oder sich rechtfertigen und 
dadurch Schwierigkeiten haben, offen gegenüber dem Erleben der Patientin 
zu bleiben. Im Sinne Learys (2000) könnte aber im Rahmen der entstande­
nen vertrauensvollen Beziehung auch versucht werden, das Enactment zu 
thematisieren und gemeinsam versuchen zu verstehen, was in der Situation 
passiert ist. Voraussetzung dafür ist, dass Therapeut:innen sich intensiv mit 
der Wirkung von gesellschaftlichen Machtverhältnissen sowohl auf einer 
strukturellen Ebene als auch auf einer innerpsychischen Ebene auseinan­
dergesetzt haben und diese Wirkungsweisen auch im eigenen Denken, 
Fühlen und Handeln erkennen können.

Schluss

Als häufigstes racial enactment sieht Leary (2000) das relative Schweigen 
in der Psychoanalyse über racial issues, ein Gedanke, der auch in ande­
ren psychoanalytischen Auseinandersetzungen aufgegriffen wird (Boger & 
Rauh, 2021; Chamakalayil, 2025). Ausgehend von einer intersektionalen 
Perspektive verstehen wir dieses Schweigen als beeinflusst durch verschie­
dene Machtungleichgewichtskonstellationen, wie sie sich auch im thera­
peutischen Setting reinszenieren.

Es würde Patient:innen, wie Ümit in Aydemirs (2022) Roman, allerdings 
nicht gerecht werden, sie als diesen Machtungleichgewichtskonstellationen 
bloß Ausgelieferte zu sehen. Die Autorin Aydemir (2022) erzählt in ihrem 
Roman unseres Erachtens auch die Geschichte eines Jugendlichen, der sich 
auf seine eigene Weise widersetzt. Er bringt gute Noten nach Hause, geht 

14 Vgl. den Artikel von Saase et al. in diesem Band zu Privilegienbewusstsein von 
Therapeut:innen (Anm. d. Hrsg.).

Nicole Burgermeister, Lalitha Chamakalayil, Esther Hutfless & Barbara Zach

394

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


zum Fußball, sagt den Eltern zuliebe Gebete auf, geht zur Therapie, gibt 
dem Therapeuten das, was dieser hören möchte – meistens. Er kontert aber 
auch, als er rassistisch beleidigt wird (was sein Vater nicht tun würde), er 
konfrontiert den Therapeuten mit der Frage, wer denn bei ihm das Klo 
putze, und er lässt sich seine Gefühle für den anderen Jungen trotz der 
vielen Stunden bei Dr. Schumann nicht kaputt machen:

„Ein einziges Mal nur versuchte Ümit, Dr. Schumann zu widersprechen, 
Ümit, der Menschen selten widersprach und sich, wenn er es doch tat, so 
oft räuspern musste, dass man ihn kaum verstand. Doch diesmal nahm 
er seinen Mut zusammen und sprach es einfach aus, sagte, dass es doch 
wohl zu jedem Thema unterschiedliche Meinungen gab und dass ihn 
mit Sicherheit schlimmere Krankheiten hätten erwischen können, als in 
jemanden verliebt zu sein. Er war verblüfft, dass die Worte diesmal klar 
und verständlich aus seinem Mund purzelten. Aber Dr. Schumann sah 
ihn nur gleichgültig an und fragte: ‚Habt ihr in der Schule schon mal 
über Aids gesprochen?‘, und da nickte Ümit und nahm sich vor, so etwas 
nicht mehr zu sagen“ (Aydemir, 2022, S. 71).

Ümits Schweigen und Nicken könnte also durchaus als widerständige Stra­
tegie interpretiert werden: Angesichts der (Über-)Macht des Therapeuten 
Dr. Schumann schützt und bewahrt er etwas – so eine mögliche Lesart –, 
was sein Eigenes ist: sein Erleben des Zusammenseins mit einem anderen 
Jungen, ohne dass bestimmte Kategorien zu sexueller Orientierung schon 
wichtig wären. Worum es geht, ist das Verliebtsein.

Im therapeutischen Kontext bleibt die Herausforderung, sowohl die 
Wirkmächtigkeit gesellschaftlicher Strukturkategorien und Normierungs­
prozesse wahrzunehmen als auch den Umstand, dass die Subjekte gleich­
zeitig nie gänzlich in diesen aufgehen. Das Unbewusste wird auch durch 
gesellschaftliche Kategorien geprägt, hält sich aber nicht immer an diese. 
Das gilt für alle Beteiligten, auch für die Therapeut:innen. Gerade in der 
Psychoanalyse mit ihrem Fokus auf das Unbewusste und das Konflikthafte 
sehen wir einen Zugang, der Raum schafft für die Auseinandersetzung mit 
den gesellschaftlichen Bedingungen, die unsere Subjektivität prägen, aber 
auch für das, was dennoch widerspenstig bleibt, Kategorien auch infrage 
stellt, durchkreuzt, verwirrt – das Begehren etwa.

Sofern die Psychoanalyse das Schweigen bricht und auch in ihrer klini­
schen Praxis Ungleichheitskategorien und ihre Einschreibung in unsere 
Subjektivität adressiert, kann ihr eine wichtige politische und emanzipato­
rische Kraft zukommen, die zwar im Besonderen, beim Einzelfall, ihren 

Intersektionale Perspektiven in der Psychoanalyse

395

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379


Ausgang nimmt, sich aber eben nicht darauf zurückzieht. Die Psychoanaly­
se kann uns helfen, das Schmerzhafte und die Verletzungen durch, aber 
auch die eigene Beteiligung an gesellschaftlichen Hierarchien bewusst zu 
machen und uns dadurch andere Handlungs- und Widerstandsmöglichkei­
ten zu geben – dies im Bewusstsein dessen, dass das therapeutische Setting 
an sich bereits eine asymmetrische Beziehung mit sich bringt, in der die 
therapiesuchende Person in den meisten Fällen in einer verletzlicheren Po­
sition ist. Mit diesem Beitrag möchten wir zu einem Austausch und Diskurs 
zu diesen Themen einladen und Machtverhältnisse im therapeutischen Set­
ting, aber auch im gesellschaftlichen Kontext besprechbar machen – auch 
mit dem Handwerkszeug der Psychoanalyse.

Literatur

Adorno, T. W. (1973). Studien zum Autoritären Charakter. Suhrkamp.
Adorno, T. W. (1975). Schuld und Abwehr. Gesammelte Schriften, Bd. 9/20. Suhrkamp.
Altman, N. (2006). Whiteness. Psychoanalytic Quarterly, 75(1), 45–72. https://doi.org/1

0.1002/j.2167-4086.2006.tb00032.x
Aydemir, F. (2022). Dschinns. Hanser.
Boger, M.- A., & Rauh, B. (2021). Zur Psychoanalyse rassistischer Dynamiken – Oder: 

Von der Besonderheit und der Gewöhnlichkeit, ein tabuisiertes Thema in einem 
psychoanalytischen Diskurs einzuführen. In M.-A. Boger & B. Rauh (Hrsg.), Psycho­
analytische Pädagogik trifft Postkoloniale Studien und Migrationspädagogik. Ein 
interdisziplinärer Dialog (S. 7–23). Budrich. https://doi.org/10.2307/j.ctv1x676zt.3

Bohleber, W. (2018). Übertragung – Gegenübertragung – Intersubjektivität. Zur Entfal­
tung ihrer intrinsischen Komplexität. Psyche – Zeitschrift für Psychoanalyse und 
ihre Anwendungen, 72(9), 702–733. https://doi.org/10.21706/ps-72-9-702

Bohleber, W., Fonagy, P., Jiménez, J. P., Scarfone, D., Varvin, S., & Zysman, S. (2013). 
Für einen besseren Umgang mit psychoanalytischen Konzepten, modellhaft illus­
triert am Konzept „Enactment". Psyche – Zeitschrift für Psychoanalyse und ihre 
Anwendungen, 67(12), 1212–1250. https://doi.org/10.21706/ps-67-12-1212

Burgermeister, N., Chamakalayil, L., Hutfless, E., & Zach, B. (Hrsg.) (2025). Psycho­
analyse und soziale Ungleichheiten. Gesellschaftliche Machtverhältnisse auf der 
Couch. Springer VS.

Chamakalayil, L. (2025). (Sprechen über) Rassismus im psychoanalytischen Behand­
lungszimmer – Perspektiven rassifizierter Patient*innen? In N. Burgermeister, 
L. Chamakalayil, E. Hutfless & B. Zach (Hrsg.), Psychoanalyse und soziale Ungleich­
heiten. Gesellschaftliche Machtverhältnisse auf der Couch. Springer VS.

Crenshaw, K. W. (1989). Demarginalizing the intersection of race and sex: A black 
feminist critique of antidiscrimination doctrine – Feminist theory and antiracist 
politics. University of Chicago Legal Forum, 1989(1), 139–167.

Dalal, F. (2002). Race, Colour and the Processes of Racialization. New Perspectives 
from Group Analysis, Psychoanalysis and Sociology. Routledge.

Nicole Burgermeister, Lalitha Chamakalayil, Esther Hutfless & Barbara Zach

396

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.1002/j.2167-4086.2006.tb00032.x
https://doi.org/10.2307/j.ctv1x676zt.3
about:blank
https://doi.org/10.21706/ps-67-12-1212
https://doi.org/10.5771/9783748940104-379
https://doi.org/10.1002/j.2167-4086.2006.tb00032.x
https://doi.org/10.2307/j.ctv1x676zt.3
about:blank
https://doi.org/10.21706/ps-67-12-1212


Dalal, F. (2020). Intimate Others and the Othering of intimates: The gendered psycho-
politics of the entangled relational. Group Analysis, 53(4), 1–25. https://doi.org/10.117
7/0533316420953332

Davids, F. M. (2019). Innerer Rassismus. Eine psychoanalytische Annäherung an race 
und Differenz. Psychosozial-Verlag.

Dhawan, N., & do Mar Castro Varela, M. (2020). Die Migrantin retten!? Zum ver­
trackten Verhältnis von Geschlechtergewalt, Rassismus und Handlungsmacht. In 
E. Hausbacher, L. Herbst, J. Ostwald & M. Thiele (Hrsg.), Geschlecht_transkulturell 
(S. 303–321). Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-30263-4_18

Fanon, F. (1952). Black Skin, White Masks. Pluto Press.
Gump, J. P. (2010). Reality Matters: The Shadow of Trauma on African American 

Subjectivity. Psychoanalytic Psychology, 27(1), 42–54. https://doi.org/10.1037/a0018
639

Hartman, S. (2007). Class Unconscious: From Dialectical Materialism to Relational 
Material. In M. Suchet, A. Harris & L. Aron (Hrsg.), Relational Psychoanalysis. 
Vol. 3: New Voices (S. 209–225). Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203767559

Heimann, P. (1950). On Counter-Transference. International Journal of Psychoanalysis, 
31, 81–84.

Horkheimer, M. (1988). Traditionelle und kritische Theorie (1937). In M. Horkheimer 
(Hrsg.), Gesammelte Schriften 4 (S. 162–225). Suhrkamp.

Hutfless, E., & Zach, B. (Hrsg.). (2017). Queering Psychoanalysis. Psychoanalyse und 
Queer Theory – Transdisziplinäre Verschränkungen. Zaglossus.

Layton, L. (2006). Racial Identities, Racial Enactments, and Normative Unconscious 
Processes. Psychoanalytic Quarterly, 75, 237–269. https://doi.org/10.1002/j.2167-4086
.2006.tb00039.x

Layton, L. (2008). What Divides the Subject? Psychoanalytic Reflections on Subjectivi­
ty, Subjection and Resistance. Subjectivity, 22, 60–72. https://doi.org/10.1057/sub.20
08.3

Leary, K. (2000). Racial Enactments in Dynamic Treatment. Psychoanalytic Dialogues, 
10(4), 639–653. https://doi.org/10.1080/10481881009348573

Özbek, T. (2017). Living in Germany as a Kanak. Some Thoughts About Nonbelonging. 
Psychoanalytic Review, 104(6), 707–721. https://doi.org/10.1521/prev.2017.104.6.707

Parin, P. (1975). Gesellschaftskritik im Deutungsprozeß. Psyche – Zeitschrift für Psy­
choanalyse und ihre Anwendungen, 29(2), 97–117. https://paul-parin.info/wp-conten
t/uploads/texte/deutsch/1975a.pdf

Parin, P. (1980). Die äußeren und die inneren Verhältnisse. Ethnopsychoanalytische 
Betrachtungen, auf unsere eigene Ethnie angewandt. Berliner Hefte, 15, 5–34.

Quindeau, I. (2008). Verführung und Begehren. Die psychoanalytische Sexualtheorie 
nach Freud. Klett-Cotta.

Quindeau, I. (2015). „Recovering from Iatrogenesis …“: Vom Umgang mit dem homo­
phoben Erbe. Psyche – Zeitschrift für Psychoanalyse und ihre Anwendungen, 69, 
648–660.

Riegel, C. (2016). Bildung – Intersektionalität – Othering. transcript.

Intersektionale Perspektiven in der Psychoanalyse

397

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.1177/0533316420953332
https://doi.org/10.1007/978-3-658-30263-4_18
https://doi.org/10.1037/a0018639
https://doi.org/10.4324/9780203767559
https://doi.org/10.1002/j.2167-4086.2006.tb00039.x
https://doi.org/10.1057/sub.2008.3
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/10481881009348573
https://doi.org/10.1521/prev.2017.104.6.707
https://paul-parin.info/wp-content/uploads/texte/deutsch/1975a.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748940104-379
https://doi.org/10.1177/0533316420953332
https://doi.org/10.1007/978-3-658-30263-4_18
https://doi.org/10.1037/a0018639
https://doi.org/10.4324/9780203767559
https://doi.org/10.1002/j.2167-4086.2006.tb00039.x
https://doi.org/10.1057/sub.2008.3
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/10481881009348573
https://doi.org/10.1521/prev.2017.104.6.707
https://paul-parin.info/wp-content/uploads/texte/deutsch/1975a.pdf


Ryan, J. (2017). Class and Psychoanalysis. Landscapes of Inequality. Routledge.
Schulthess, P. (2019). Konversionstherapie. à jour! Psychotherapie-Berufsentwicklung, 

2, 29–30. https://doi.org/10.23668/psycharchives.3759
Schulze, S. (2018). Schwarz und Weiß im analytischen Raum: Über rassistische innere 

Objekte. Psyche – Zeitschrift für Psychoanalyse und ihre Anwendungen, 72, 24–49. 
https://doi.org/10.21706/ps-72-1-24

Nicole Burgermeister, Lalitha Chamakalayil, Esther Hutfless & Barbara Zach

398

https://doi.org/10.5771/9783748940104-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.23668/psycharchives.3759
https://doi.org/10.21706/ps-72-1-24
https://doi.org/10.5771/9783748940104-379
https://doi.org/10.23668/psycharchives.3759
https://doi.org/10.21706/ps-72-1-24

