
Teil 3: Kritik und Forderungen

Nachdem nun die Ergebnisse der rechtlichen und der rechtsphilosophi­
schen Untersuchung des Tiertötens feststehen, wird im Folgenden anhand 
dieser Ergebnisse analysiert, in welchen Punkten das geltende Recht von 
den Anforderungen der Ethik abweicht. Im Anschluss daran wird das 
geltende Recht aufgrund der festgestellten Diskrepanzen zur Ethik einer 
rechtsphilosophischen Kritik unterzogen. Dabei wird neben der rein ethi­
schen Kritik auch auf Prinzipien und Massstäbe Bezug genommen, die 
im Recht bereits gelten, jedoch im Bereich des Tiertötens nicht oder nur 
unvollständig umgesetzt sind (rechtsinterne Kritik). Ausgehend von der 
rechtsphilosophischen Kritik erfolgt schliesslich eine Auseinandersetzung 
mit den Forderungen zur Änderung des Rechts, die nötig sind, um Über­
einstimmung mit den Anforderungen der Ethik zu schaffen.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

A. Diskrepanzen zwischen Recht und Ethik des Tiertötens

I. Regelung des Lebensschutzes

1. Individueller direkter Lebensschutz

Der grundlegendste Unterschied zwischen dem Recht und der Ethik des 
Tiertötens besteht darin, dass das Recht einen individuellen Anspruch 
auf direkten Lebensschutz nur für Menschen und nicht für Tiere vor­
sieht,1161 während aus ethischer Sicht ein solcher Anspruch prima facie 
allen Lebewesen zu gewähren ist, die ein Lebensinteresse haben.1162 Zu 
diesen Lebewesen gehören alle empfindungsfähigen Tiere einschliesslich 
der Menschen. Soweit sie zusätzlich über anspruchsvollere Eigenschaften 
wie zukunftsbezogene Interessen oder die Fähigkeit zu abstrakter Todes­
angst verfügen, verstärken diese ihr Lebensinteresse, sie sind jedoch keine 

1161 Vorne Rz. 281, 289.
1162 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 813, 822 f., 825.

471

860

861

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bedingung für dessen Bestehen. Das geltende Recht schützt Tiere aufgrund 
ihrer Empfindungsfähigkeit im Wesentlichen nur vor Leiden und leidvoller 
Tötung.1163 Soweit es das Töten von Tieren unabhängig vom Leiden verbie­
tet, handelt es sich bloss um einen indirekten „Lebensschutz“ zum Zweck 
des Artenschutzes oder des Eigentumsschutzes. Solche Tötungsverbote 
hängen von der jeweiligen zweckbezogenen Bedingung (Gefährdungsgrad 
der Tierart, Eigentümerwille) ab und bieten dem einzelnen Tier keinen 
wirksamen (stabilen, zuverlässigen) Schutz, der den ethischen Anforderun­
gen an einen individuellen Lebensschutz gerecht wird. Das geltende Recht 
weicht also in dem Masse von der Ethik ab, als es Tieren, die ein Lebensin­
teresse haben (z.B. Schweinen, Grauwalen, Orang-Utans, Breitschwanzkoli­
bris, Erdkröten), ihren ethisch begründeten individuellen Lebensschutzan­
spruch vorenthält, der das Töten dieser Tiere grundsätzlich verbietet und 
nur in begründeten Ausnahmefällen erlaubt.

2. Artenschutz als indirekter Lebensschutz

Tötungsverbote zum Schutz bedrohter Tierarten reichen zwar nicht aus, 
um jedem Einzeltier mit Lebensinteresse einen wirksamen Schutz vor Tö­
tung zu bieten. Sie haben jedoch unabhängig von diesem individuellen 
direkten Lebensschutz eine ethisch wichtige Bedeutung, die in ihrem Bei­
trag zur Erhaltung von Arten, Ökosystemen und Biodiversität besteht. Die 
Erhaltung dieser ökologischen Güter liegt im Interesse aller Menschen 
und aller empfindungsfähiger (interessensfähiger) Tiere, weil diese sie als 
Lebensgrundlage benötigen.1164 Auch die Normen des Artenschutzrechts 
sind auf die Erhaltung biologischer Arten und ihrer Vielfalt ausgerichtet 
und die entsprechenden Tiertötungsverbote tragen zu diesem Zweck bei.1165 

Insoweit besteht zwischen Recht und Ethik Übereinstimmung.
Der Zweckrichtung des Artenschutzes entspricht es, dass wildlebende Tiere 
umso stärker vor Tötung geschützt werden, je stärker ihre Art vom Ausster­
ben bedroht ist. Denn je stärker eine Art bereits bedroht ist, desto wahr­
scheinlicher ist es, dass das Töten von Tieren dieser Art zu ihrem Ausster­
ben führt, und desto wahrscheinlicher sind die damit verbundenen Auswir­

1163 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 281, 283, 811; siehe zudem zur Schwäche des 
geltenden indirekten Lebensschutzes vorne Rz. 288–293.

1164 Vorne Rz. 807.
1165 Vorne Rz. 156, 282.

Teil 3: Kritik und Forderungen

472

862

863

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kungen auf Ökosysteme und Biodiversität und die daraus resultierenden 
negativen Folgen für vitale Interessen (z.B. Ernährung) von empfindungs­
fähigen Lebewesen.1166 In dieser Hinsicht stimmen die artenschutzrechtli­
chen Tötungsverbote und -beschränkungen jedenfalls in der Grundausrich­
tung mit der Ethik überein, da sie für stärker gefährdete Tierarten einen 
stärkeren und für schwächer gefährdete Tierarten einen schwächeren (in­
direkten) Lebensschutz bewirken.1167 Diese Abstufung macht das Recht 
dadurch, dass es die Tötung von stärker geschützten Tieren wie Feldhams­
tern (Cricetus cricetus) sowohl qualitativ begrenzt, indem es sie nur für 
bestimmte Zwecke erlaubt, als auch quantitativ, indem es sie nur in einer 
Menge erlaubt, die sich mit dem Überleben der Art verträgt, während es 
das Töten von schwächer geschützten Tieren wie Kormoranen (Phalacro­
corax carbo) nur quantitativ beschränkt. Zwar kann bei einzelnen Arten 
hinterfragt werden, ob sie ihren rechtlichen Gefährdungs- und Schutzstatus 
tatsächlich (nur) aufgrund ihrer faktischen Gefährdungssituation erhalten 
haben oder ob sachfremde Kriterien wie Ästhetik oder das Interesse an der 
Nutzung (Jagd) mitgespielt haben.1168 Das ändert aber nichts daran, dass 
das Artenschutzrecht in der Ausrichtung der Artenschutzethik entspricht, 
wenn es Tiere von stark gefährdeten Arten stärker vor Tötung schützt als 
Tiere von schwach gefährdeten Arten.
Was die Wirksamkeit des Artenschutzes als Lebensschutz betrifft, hat sich 
jedoch ergeben, dass auch die am stärksten geschützten Tiere viel schlech­
ter vor Tötung geschützt sind als Menschen.1169

3. Ergebnis: Kaum rechtlicher Lebensschutz trotz Lebensinteresse vieler 
Tiere

Von allen Lebewesen mit Lebensinteresse gewährt das Recht einzig den 
Menschen einen direkten und wirksamen Lebensschutz. Vergleichsweise 
schwach ist der indirekte Lebensschutz, den einige Tiere aufgrund ihrer 
Zugehörigkeit zu einer gefährdeten Spezies erhalten. Bei sehr vielen emp­
findungsfähigen Tieren, darunter all jenen, die in Menschenobhut gehalten 
werden („Heimtieren“ wie Katzen, „Nutztieren“ wie Rindern, „Versuchstie­

1166 Vorne Rz. 857.
1167 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 285 f.
1168 Vgl. dazu vorne Rz. 492 und im Zusammenhang mit artenschutzbezogenen Tö­

tungserlaubnissen und -geboten ferner vorne Rz. 786, 791.
1169 Vorne Rz. 288–293, 295.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

473

864

865

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ren“ wie Ratten), wird das Leben trotz Lebensinteresse, und damit trotz 
ethischem Lebensschutzanspruch, vom Recht überhaupt nicht geschützt.

II. Tötungserlaubnisgründe

1. Beendigung des Leidens von Tieren

Das Töten eines empfindungsfähigen Tieres, das an einer Krankheit oder 
Verletzung leidet, ist ethisch gerechtfertigt, wenn das Leiden dauerhaft und 
unheilbar ist und so schwer wiegt, dass das Interesse des Tieres, nicht 
mehr zu leiden, sein Lebensinteresse mutmasslich überwiegt.1170 Es muss 
also aufgrund der feststellbaren Indikatoren (z.B. Schwere der Verletzung) 
anzunehmen sein, dass das Tier aufgrund seines Leidens das Sterben dem 
Weiterleben vorzieht. Unter dieser Voraussetzung ist von einem Verzicht
auf den Lebensschutz bzw. von einem „Sterbewillen“ des Tieres auszuge­
hen. Die Tötung ist dann nicht nur erlaubt, sondern auch geboten, soweit 
Menschen eine Verantwortung für das Tier tragen. Die Beendigung des 
Leidens ist in der Ethik also zugleich ein Erlaubnis- und ein Gebotsgrund 
für das Töten. Im Recht haben Vorschriften über das Töten leidender Tiere 
meistens nur die Funktion eines Tötungsgebots, da das Töten mangels Le­
bensschutzes ohnehin erlaubt ist.1171 Nur bei artgeschützten wildlebenden 
Tieren, deren Tötung ohne Erlaubnisgrund verboten ist, wird das Töten 
durch den Zweck der Leidbeendigung erst erlaubt (z.B. Art. 8 JSG). Im All­
gemeinen sind die besagten Rechtsvorschriften dem tierschutzrechtlichen 
Grundzweck entsprechend darauf ausgerichtet, die Tiere mittels Tötung vor 
Leiden zu schützen. Insoweit stimmen sie mit dem ethischen Zweck der 
Leidbeendigung überein.
Was jedoch die Anforderungen an die Schwere des Leidens betrifft, die 
eine Tötungspflicht begründet, weichen die rechtlichen Vorschriften, die 
insgesamt sehr uneinheitlich sind, zum Teil stark vom ethischen Massstab 
ab.1172 Oft wird nur vorausgesetzt, dass die Tiere in irgendeinem Ausmass 
krank oder verletzt sind bzw. Schmerzen, Ängste oder sonstige Leiden 
haben, deren Schwere nicht weiter bestimmt ist. Dass das Leiden unheilbar 
ist, wird ohnehin nicht verlangt. Bei einigen Tierkategorien wie belasteten 

1170 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 833, 835.
1171 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 114–118, 310.
1172 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 119–127, insb. Rz. 125.

Teil 3: Kritik und Forderungen

474

866

867

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mutanten (z.B. gentechnisch veränderten Labormäusen) sind die Voraus­
setzungen einer Tötungspflicht so tief angesetzt, dass eine rein tierschutz­
rechtliche Zweckrichtung der Normen stark bezweifelt werden muss. Es 
ist zu vermuten, dass das Töten in diesen Fällen nicht in erster Linie der 
Beendigung von Leiden dienen soll, sondern der Entsorgung der Tiere, die 
für den jeweiligen Nutzungszweck nicht mehr verwendbar sind. In Bezug 
auf die Strenge der Tötungsvoraussetzungen weichen die Rechtsnormen 
also insgesamt, und in manchen Fällen besonders stark, von den ethischen 
Anforderungen ab. Das ist auch darauf zurückzuführen, dass das Leben der 
Tiere rechtlich nicht geschützt ist und deswegen bei der Entscheidung für 
oder gegen das Töten kein Lebensinteresse – in Abwägung gegenüber dem 
Interesse, nicht zu leiden – berücksichtigt wird.1173

2. Schutz vor Tieren

Ein trivialer Tötungsgrund zum Schutz vor Tieren ist die Selbstverteidigung. 
Wenn ein empfindungsfähiges Tier einen Menschen lebensgefährlich an­
greift, ist es ethisch gerechtfertigt, das Tier zu töten, wenn die Tötung 
notwendig ist, um den Angriff abzuwehren und so den Tod oder eine 
lebensgefährliche Verletzung des Menschen zu verhindern.1174 Dabei sind 
sowohl der angegriffene Mensch selbst als auch andere (angehörige oder 
beliebige fremde) Menschen zur Abwehr des Angriffs und nötigenfalls zur 
Tötung des Tieres legitimiert. Ethisch unzulässig ist das Töten des Tieres 
trotz Notwendigkeit zur Angriffsabwehr nur dann, wenn der Mensch sich 
ohne Not und zweifellos in voller Eigenverantwortung (ganz bewusst und 
ganz freiwillig) selbst der Gefahr des Tierangriffs ausgesetzt hat (z.B. im 
Zoo in ein Flusspferdgehege gesprungen ist). Die Normen des Rechts, die 
das Töten von Tieren erlauben, um deren Angriffe auf Menschen abzuweh­
ren (Notstand, Notstandshilfe), entsprechen nach Zweck und Massstab 
im Wesentlichen der Ethik. Denn sie sehen eine Abwägung zwischen den 
Interessen vor, die für und gegen die Tötung sprechen, und erlauben die 
Tötung – soweit sie nicht mangels Lebensschutzes des Tieres ohnehin 
erlaubt ist – nur, wenn sie zum Schutz des Lebens oder der körperlichen 
Integrität des angegriffenen Menschen notwendig ist.1175 Im Unterschied 

1173 Dazu vorne Rz. 311.
1174 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 832, 836.
1175 Vorne Rz. 137–147, 306.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

475

868

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zur Ethik wird das Menschenleben im Recht nicht gegen das Tierleben 
abgewogen, sondern gegen das Eigentumsrecht eines anderen Menschen, 
wenn das Tier diesem gehört, oder gegen den Artenschutz, wenn das Tier 
einer geschützten Art angehört.1176 Dieser Unterschied ändert aber nichts 
am Ergebnis, dass das Töten eines Tieres sowohl ethisch als auch rechtlich 
jedenfalls dann erlaubt ist, wenn es zur Abwehr eines lebensgefährlichen 
Angriffs auf Menschen notwendig ist.1177 Eine Diskrepanz, die zumindest 
theoretisch bedeutsamer ist, besteht darin, dass die eigenverantwortliche 
Selbstgefährdung des angegriffenen Menschen nur die ethische Rechtferti­
gung der Tiertötung ausschliesst und rechtlich keine Einschränkung der 
Befugnis zur Notstandshilfe bewirkt. Praktisch gesehen dürften solche 
Selbstgefährdungen durch Menschen aber auch ethisch kaum Bedeutung 
haben, da sie ohnehin äusserst selten vorkommen und noch seltener zwei­
felsfrei als eigenverantwortlich beurteilt werden können. Im Wesentlichen 
stimmen Recht und Ethik also in Bezug auf das Tiertöten zur Abwehr 
gefährlicher Angriffe auf Menschen überein.
Dasselbe gilt für die Abwehr von Angriffen auf andere Tiere, für deren 
Schutz Menschen verantwortlich sind. Zur Rettung von Tieren, die in 
menschlicher Obhut gehalten werden (z.B. Ziegen), ist das Töten von an­
greifenden Tieren (z.B. Wölfen) ethisch gerechtfertigt, wenn es zur Abwehr 
eines lebensgefährlichen Angriffs notwendig ist.1178 Rechtlich sind solche 
Tötungen – soweit sie überhaupt der Rechtfertigung bedürfen, z.B. weil 
das angreifende Tier einer geschützten Art angehört – als Notstandshand­
lungen zum Schutz von Eigentum gerechtfertigt.1179 Der Unterschied, dass 
das zu schützende Interesse ethisch im Lebensinteresse des angegriffenen 
Tieres und rechtlich im Eigentumsrecht des Menschen besteht, ist für das 
Ergebnis der Tötungsrechtfertigung nicht entscheidend.
Anders zu beurteilen ist das präventive Töten von potenziell gefährlichen 
Tieren. Das Töten eines Tieres, das noch nicht angegriffen hat, ist ethisch 
nur zu rechtfertigen, wenn ein lebensgefährlicher Angriff dieses Tieres auf 
einen Menschen oder ein anderes Tier mit einer sehr hohen Wahrschein­

1176 Vgl. vorne Rz. 282.
1177 Zu den ethisch schwieriger zu beurteilenden Fällen der nicht lebensgefährlichen, 

aber erheblich gesundheitsgefährdenden Angriffe vorne Rz. 687.
1178 Vorne Rz. 839; zu den ethisch schwieriger zu beurteilenden Fällen der nicht 

lebensgefährlichen, aber erheblich gesundheitsgefährdenden Angriffe auf andere 
Tiere vorne Rz. 768.

1179 Vgl. vorne Rz. 307.

Teil 3: Kritik und Forderungen

476

869

870

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichkeit zu erwarten ist und nur durch Tötung abgewehrt werden könnte 
bzw. verhindert werden kann.1180 Rechtlich sind solche Tötungen schon 
viel früher zulässig, nämlich bereits wenn vom Tier eine relativ abstrakte 
Gefahr für das Leben oder die Gesundheit von Menschen oder (als Ei­
gentum gehaltene) Nutztiere ausgeht.1181 Eine solche Gefahr besteht z.B., 
wenn ein Bär sich einer Wohnsiedlung annähert und keine oder nur we­
nig Menschenscheu zeigt oder wenn ein Biber unterirdische Tunnelgänge 
baut, die zum Einsturz von Uferwegen führen könnten. Wölfe und Luchse 
dürfen abgeschossen werden, wenn sie eine bestimmte Anzahl Nutztiere
getötet haben, ohne dass die Gefahr weiterer solcher Tötungen und die 
Möglichkeiten zu deren Verhinderung (z.B. Schutzhunde, bewaffnete Hir­
ten) konkret geprüft und belegt werden müssen. Durch diese Regeln ist 
das Töten in vielen Fällen bereits erlaubt, ohne dass eine unmittelbare 
Gefahr bereits vom Tier ausgeht oder mit hoher Wahrscheinlichkeit zu 
erwarten ist. Die rechtlichen Voraussetzungen des Tötens weisen also nicht 
die ethisch erforderliche Strenge auf.
Ähnliches ist in Bezug auf das Töten zur Seuchenbekämpfung festzustellen. 
Ethisch können solche Tiertötungen gerechtfertigt sein, wenn sie notwen­
dig sind, um die Ausbreitung einer gefährlichen Krankheit zu verhindern 
und so das Leben und die Gesundheit von Menschen und anderen Tieren 
zu schützen.1182 Notwendigkeit bedeutet dabei, dass mildere Mittel wie die 
Isolierung und Heilbehandlung der kranken Tiere nicht genügen. Zudem 
dürfen nur infizierte Tiere getötet werden, die den Krankheitserreger über­
tragen können. Diesen Anforderungen an die Notwendigkeit genügt das 
geltende Tierseuchenrecht nicht. Weder erlaubt es das Töten nur als letztes 
Mittel noch beschränkt es die Zulässigkeit auf das Töten derjenigen Tiere, 
die den Erreger effektiv auf sich tragen. Stattdessen sieht es das sofortige 
Töten aller Tiere eines Bestandes als Standardmassnahme vor, wenn auch 
nur ein Tier dieses Bestandes mit einer hochansteckenden Seuche infiziert 
ist.1183 Darin besteht eine deutliche Diskrepanz des Rechts zur Ethik.
Der Schutz von Eigentum an Sachgütern (nicht an Tieren) rechtfertigt das 
Töten von empfindungsfähigen Tieren aus ethischer Sicht in aller Regel 
nicht. Nur in ganz seltenen, wenn nicht gar rein theoretischen Ausnahme­
fällen kommt das Töten zu diesem Zweck in Betracht, nämlich wenn es 

1180 Vorne Rz. 836.
1181 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 200 f., 209, 306.
1182 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 837.
1183 Vorne Rz. 226, 306.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

477

871

872

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zur Erhaltung von Lebensmitteln, die für die lebenswichtige Ernährung 
benötigt werden, unumgänglich ist.1184 Das kann z.B. der Fall sein, wenn 
durch die Fresstätigkeit von Tieren ganze Getreideernten gefährdet sind 
und es für Menschen ausser dem Tiertöten keine Alternativen zum Ver­
hungern gibt. Rechtlich sind solche Tötungen hingegen ohne namhafte 
Einschränkung erlaubt. Der Schutz von Sachobjekten wie z.B. Obstgärten 
oder Weinbergen gilt auch als Rechtfertigungsgrund für das Töten von 
Tieren, die dem Artenschutz unterstehen und deshalb ohne einen solchen 
Grund nicht getötet werden dürften.1185 Das Recht bewertet das Eigentum 
an Sachen höher als das Lebensinteresse empfindungsfähiger Tiere, dem es 
gar keinen Wert beimisst. Dies steht in klarem Widerspruch zur Ethik.
Schliesslich ist auch das Tiertöten zum Schutz von Arten, Ökosystemen 
und Biodiversität einer ethischen Rechtfertigung in Ausnahmefällen zu­
gänglich.1186 Denn hierbei geht es um die Wahrung vitaler Interessen von 
Menschen und empfindungsfähiger Tiere, die wertmässig auf derselben 
Stufe wie das Lebensinteresse der getöteten Tiere stehen. Eine Rechtfer­
tigung setzt voraus, dass das Töten zur Abwehr einer klar definierten 
Gefahr, die z.B. im Aussterben bestimmter Arten oder im Verlust der Funk­
tionsfähigkeit konkreter Ökosysteme bestehen kann, notwendig ist. Die 
Notwendigkeit fehlt, wenn der Bestand der Tierart, von der eine solche 
Gefahr tatsächlich ausgeht, auch durch nichttödliche Methoden wie Fort­
pflanzungsverhinderung reduziert werden kann. Das geltende Recht sieht 
derart strenge Voraussetzungen für das Töten empfindungsfähiger Tiere 
zu Artenschutzzwecken nicht vor. Es stuft einen Teil der wildlebenden 
Tierarten, die sog. fremden Arten oder Neozoen (z.B. Grauhörnchen, Rot­
wangenschmuckschildkröten), pauschal als ökologisch schädlich ein, ohne 
diese Schädlichkeit von der Bestandsgrösse abhängig zu machen und ohne 
die Gefahren, die von diesen Arten ausgehen sollen, klar zu definieren.1187 

Das Töten von Tieren, deren Art als fremd gilt, ist rechtlich ohne Weiteres 
erlaubt. Eine weitergehende inhaltliche Begründung verlangt das Recht nur 
für das Töten von Tieren, deren Art als einheimisch und geschützt gilt. 
Solche Tötungen müssen zwar für ökologische Zwecke wie die Erhaltung 
von Lebensräumen oder der biologischen Vielfalt erforderlich sein. Jedoch 
sind diese Zwecke ebenso wie die Voraussetzung der Erforderlichkeit in den 

1184 Vorne Rz. 838.
1185 Vorne Rz. 307.
1186 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 840.
1187 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 313 f.

Teil 3: Kritik und Forderungen

478

873

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rechtsbestimmungen sehr abstrakt und vage formuliert. Namentlich ist die 
Prüfung von nichttödlichen Methoden als milderes Mittel nicht explizit 
vorgeschrieben. Zudem sind die Gefahren, die von den Tieren angeblich 
ausgehen und die es abzuwehren gilt, nicht näher bestimmt. Abgesehen 
von den Mängeln in der Umsetzung (z.B. dass Artenschutz bei vielen Tö­
tungen nicht der wahre Grund ist bzw. nicht ernsthaft angestrebt wird)1188 

entspricht das Recht damit auch im Konzept nicht den Anforderungen der 
Ethik.

3. Tiernutzung

Beim Töten zur Fleischproduktion für Menschen, dem praktisch wichtigs­
ten Anwendungsbereich des Tiertötens, besteht eine deutliche Diskrepanz 
zwischen Recht und Ethik. Ethisch ist das Töten empfindungsfähiger Tiere 
zu diesem Zweck in aller Regel nicht gerechtfertigt, weil Fleischkonsum 
für Menschen kein vitales Interesse ist, welches das Lebensinteresse der 
Tiere wertmässig aufwiegen könnte.1189 Denn dazu müsste Fleisch für eine 
ausreichende Ernährung der Menschen notwendig sein, was es aber nicht 
ist. Und selbst wenn das Interesse am Fleischkonsum vital wäre, würde es 
das Töten nicht rechtfertigen, da (echtes) Fleisch inzwischen auch ohne 
Töten hergestellt werden kann (In-vitro-Fleisch), ein Tötungsverbot also 
gar nicht mehr zwingend einen Fleischverzicht bedeutet. Nur im seltenen 
Ausnahmefall, dass eine lebenswichtige Ernährung nur mit Fleisch getöte­
ter Tiere möglich ist (wenn z.B. jemand in der Wildnis ausgesetzt ist und 
keinen Zugang zu anderen Lebensmitteln hat), ist das Töten zum Fleisch­
essen zu rechtfertigen, weil dann eigene vitale Interessen zu wahren sind. 
Im geltenden Recht ist das Töten empfindungsfähiger Tiere zur Fleischpro­
duktion demgegenüber (vorbehältlich des Artenschutzes) allgemein erlaubt 
und diese Erlaubnis wurde nicht einmal explizit festgeschrieben, sondern 
implizit vorausgesetzt.1190 Auch in diesem Bereich besteht also eine klare 
Diskrepanz zur Ethik, die darauf zurückzuführen ist, dass das Leben der 
Tiere im Recht nicht prima facie geschützt wird, weshalb solche Tötungen 
von Rechts wegen keiner Rechtfertigung bedürfen.

1188 Dazu vorne Rz. 786, 791.
1189 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 841.
1190 Vorne Rz. 308.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

479

874

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Für das Töten zur Ernährung anderer Tiere gilt derselbe ethische Massstab 
wie bei Menschen, d.h. das Töten ist gerechtfertigt, soweit es für eine 
ausreichende Ernährung notwendig ist.1191 Da einige Tiere (z.B. Schlangen, 
Fischotter) im Unterschied zu Menschen für eine ausreichende Ernährung 
auf Fleisch angewiesen sind, lässt sich das Töten mit der Wahrung der 
vitalen Interessen dieser Tiere rechtfertigen, wenn sie legitimerweise in 
Menschenobhut leben und dementsprechend gefüttert werden müssen. 
Vorausgesetzt ist jedoch, dass die ausreichende Ernährung nicht anders 
(mit pflanzlicher Nahrung oder In-vitro-Fleisch) ermöglicht werden kann. 
Das geltende Recht sieht diese Bedingungen nicht vor. Es erlaubt das Tier­
töten zur Ernährung von Tieren bzw. zur Herstellung von Tierfutter etwa 
gleichermassen uneingeschränkt wie das Töten zur Fleischproduktion für 
Menschen.1192 Das Recht entspricht der Ethik also nur so weit, wie das 
Töten zur ausreichenden Ernährung von Tieren wirklich erforderlich ist. 
Darüber hinaus ist die rechtliche Erlaubtheit des Tötens empfindungsfähi­
ger Tiere zu diesem Zweck ethisch nicht gerechtfertigt.
Das Töten empfindungsfähiger Tiere zur Herstellung von nicht essbaren 
Sachgütern wie Pelzmänteln oder Ledertaschen ist ethisch generell nicht 
zu rechtfertigen, weil es keinem vitalen Interesse dient.1193 Rechtlich sind 
solche Tötungen hingegen erlaubt, soweit sie nicht in tierschutzwidriger 
(qualvoller) Weise ausgeführt werden oder gegen Artenschutzbestimmun­
gen verstossen.1194 Die geltende Regelung steht also in klarem Widerspruch 
zur Ethik.
Etwas anders sieht es aus bei Tötungen am Ende von Tierversuchen und Xe­
notransplantationen. Soweit diese Handlungen vitalen menschlichen Inter­
essen wie der Entwicklung lebensrettender Medikamente oder der Durch­
führung lebensrettender medizinischer Operationen dienen, können sie 
das Töten empfindungsfähiger Tiere ethisch rechtfertigen.1195 Diese Recht­
fertigung setzt aber weiter voraus, dass das Töten für den verfolgten Zweck 
überhaupt notwendig ist (und nicht bloss der Entsorgung von „verbrauch­
ten“ Tieren dient, die gesund sind und gut weiterleben könnten), dass es 
eine konkrete medizinische Anwendung (und nicht bloss Grundlagenfor­
schung) ermöglicht und dass diese Anwendung zum vitalen Zweck der Le­

1191 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 842.
1192 Vgl. vorne Rz. 128, 312.
1193 Vorne Rz. 845.
1194 Vgl. vorne Rz. 281–283, 308.
1195 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 843 f.

Teil 3: Kritik und Forderungen

480

875

876

877

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bensrettung wirksam beiträgt. Zudem dürfen nur Tiere verwendet werden, 
deren Lebensinteresse wesentlich schwächer ist als das der Menschen.
Im geltenden Recht ist die letztgenannte Bedingung ansatzweise dadurch 
umgesetzt, dass Tierversuche an sog. evolutiv höher stehenden Tieren wie 
Primaten nur zulässig sind, wenn sie nicht auch mit evolutiv niedriger 
stehenden Tieren möglich sind, und dass konkret Primaten für Xenotrans­
plantationen grundsätzlich gar nicht verwendet werden dürfen.1196 Das 
Kriterium der evolutiven Höhe, das die Rechtspraxis in der Ähnlichkeit 
mit dem Menschen verortet, ist zwar nicht mit der Stärke des Lebensin­
teresses gleichzusetzen, es dürfte aber praktisch weitgehend mit dieser 
einhergehen. Eine Beschränkung auf Primaten, wie sie die Regelung zur 
Xenotransplantation enthält, ist allerdings zu eng, da auch andere Tiere wie 
z.B. Delfine oder Elefanten über Fähigkeiten verfügen, die ein besonders 
starkes Lebensinteresse implizieren.1197

Darüber hinaus besteht zwischen Recht und Ethik eine erhebliche Diskre­
panz, was die Voraussetzungen der Verwendung und Tötung empfindungs­
fähiger Tiere zu den fraglichen Zwecken betrifft. Für die Durchführung von 
Tierversuchen schreibt das Recht weder die Zielbestimmung einer konkre­
ten Anwendung noch eine hohe Wahrscheinlichkeit der Wirksamkeit vor, 
ja nicht einmal ein vitales Interesse am Versuch wird verlangt. Tierversuche 
sind also auch für nichtvitale Interessen wie die Testung von Haarwasch­
mitteln erlaubt. Die Voraussetzungen für die Pflicht (nicht nur das Recht), 
die Tiere nach dem Versuch zu töten, kann die versuchsführende Person 
weitgehend selbst festlegen.1198 Namentlich ist nicht vorausgesetzt, dass die 
Tiere so stark leiden, dass sie mutmasslich nicht mehr am Weiterleben 
interessiert sind. Diese Regelung ermöglicht es, dass Versuchstiere in der 
Praxis so gut wie immer getötet werden. Bei der Xenotransplantation 
besteht sogar eine generelle Pflicht, die Tiere nach der Verwendung zu 
töten, unabhängig davon, ob der Zweck bzw. der Gesundheitszustand des 
Tieres die Tötung erfordert.1199 In all diesen Punkten erfüllt das Recht die 
Anforderungen der Ethik nicht.

1196 Vorne Rz. 319, 323.
1197 Zu den Fähigkeiten der Tiere vorne Rz. 383 ff.; zur Stärke des Lebensinteresses 

vorne Rz. 615–617, 643.
1198 Vorne Rz. 122 f., 126.
1199 Vorne Rz. 230.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

481

878

879

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schliesslich erlaubt das Recht Tiertötungen zu Unterhaltungs- und ähnli­
chen kulturellen Nutzungszwecken.1200 Dazu gehören vor allem Jagd und 
Fischerei, soweit sie nicht zur Erlangung materieller Güter (Fleisch, Pelz, 
Trophäen), sondern zum immateriellen Zweck des Freizeitvergnügens aus­
geübt werden. Ein anderes Beispiel ist die indirekte Tötungsregelung durch 
die Erlaubtheit der Einfuhr von Robbenprodukten aus traditioneller Inuit-
Jagd, durch die solche Robbentötungen in den Herkunftsländern gefördert 
werden. Bei diesem Beispiel mag zwar das wirtschaftliche Tötungsmotiv 
des Pelzhandels im Vordergrund stehen. Der kulturelle Aspekt ist aber 
insofern entscheidend, als dieser Fall des Robbentötens wegen seiner kul­
turellen Besonderheit (traditionelle Inuit-Jagd) vom Recht ausnahmsweise 
für legitim erklärt wird. Ethisch ist das Töten empfindungsfähiger Tiere 
zu kulturellen Zwecken wie Jagdvergnügen nicht zu rechtfertigen, weil es 
keinen vitalen Interessen dient, die das Lebensinteresse der Tiere aufwie­
gen könnten.1201 Dass solche Aktivitäten rechtlich erlaubt sind, steht in 
klarem Widerspruch zur Ethik. Ebenso wenig ist es ethisch zu rechtfertigen, 
dass das Recht kulturelle oder religiöse Interessen über das Interesse der 
Tiere am Freisein von Leiden stellt, indem es als „rituelles Schlachten“ 
die Herstellung von Fleisch durch leidverursachende Tötungsmethoden 
oder die Einfuhr von so hergestelltem Fleisch erlaubt.1202 Positiv ist aus 
ethischer Sicht zu werten, dass in der Schweiz immerhin das (kulturell 
motivierte) Veranstalten von Stierkämpfen und sonstigen qualvollen oder 
tödlichen Kämpfen zwischen und mit Tieren verboten ist (Art. 26 Abs. 1 
lit. c TSchG).1203

4. Entsorgung und Beseitigung von Tieren

Tötungen, die weder dem Schutz vor noch der Nutzung von Tieren dienen, 
sondern die Entsorgung der betreffenden Tiere (und die Einsparung von 
Haltungskosten) bezwecken, sind ethisch nicht zu rechtfertigen, weil sie 
keinem vitalen Interesse dienen.1204 Das geltende Recht verbietet solche 
Entsorgungstötungen jedoch nicht. Teilweise sieht es sie explizit als erlaubte 

1200 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 242, 308.
1201 Vorne Rz. 845.
1202 Dazu vorne Rz. 101 f., 245.
1203 Dazu vorne Rz. 129.
1204 Vorne Rz. 846.

Teil 3: Kritik und Forderungen

482

880

881

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tötungen vor (z.B. bei „verbrauchten“ Versuchstieren) und in manchen 
Fällen (Xenotransplantation, internationaler Tierhandel) gebietet es sie so­
gar.1205 In dieser Hinsicht widerspricht das Recht also klar der Ethik und ist 
somit ungerecht.
Im Grunde gleich zu beurteilen ist das Töten zur Beseitigung von Tieren, 
deren Anwesenheit für Bauprojekte oder ähnliche Vorhaben ein Hindernis 
darstellt. Neben dem gezielten Töten fällt darunter z.B. auch das Abhol­
zen eines Wäldchens unter bewusster Inkaufnahme, dass dabei die darin 
brütenden Vögel totgehackt werden. Das Recht verbietet solche Tötungen 
nicht und erlaubt zum Zweck der Beseitigung sogar das Töten geschützter 
Tiere.1206 Ethisch sind solche Tötungen kaum je gerechtfertigt, weil sie in 
aller Regel keinem vitalen Interesse dienen und die Tiere zudem meistens 
ohne Tötung (durch Umsiedlung) entfernt werden können.1207 Recht und 
Ethik liegen also auch bei diesem Tötungsgrund weit auseinander.

5. Ergebnis: Viele ungerechte Tötungserlaubnisse im Recht

Insgesamt erlaubt das Recht viele Tiertötungen aus Gründen, die das Tö­
ten empfindungsfähiger Tiere ethisch nicht rechtfertigen und daher keine 
gerechten Erlaubnisgründe sind. Am meisten Übereinstimmung zwischen 
Recht und Ethik besteht im Bereich des Tötens zur Abwehr gefährlicher 
Angriffe durch Tiere, das der Wahrung vitaler Interessen dient, gefolgt vom 
Töten zur Beendigung des Leidens von Tieren, das sich auf einen mutmass­
lichen Lebensverzicht der Tiere stützt. Die Diskrepanz ist am deutlichsten 
beim Töten zur Entsorgung der Tiere, beim Töten zur Erlangung von nicht­
essbaren Gütern (Pelzmänteln, Jagdtrophäen) und beim Töten aus immate­
riellen kulturbezogenen Motiven. Solche Tötungen sind generell ungerecht, 
weil sie nur nichtvitalen Interessen dienen, die dem Lebensinteresse emp­
findungsfähiger Tiere wertmässig nachgehen. Nicht viel weniger deutlich 
ist die Diskrepanz beim praktisch bedeutendsten Bereich des Tötens zur 
Herstellung von Fleisch, da dieses für die ausreichende Ernährung der 
Menschen, ausser in seltenen Ausnahmefällen, nicht erforderlich ist.

1205 Vorne Rz. 230, 239, 309.
1206 Vorne Rz. 217, 307.
1207 Vorne Rz. 846.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

483

882

883

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


III. Kriterien der Ungleichbehandlung

1. Natürliche Eigenschaften der Tiere

Die Empfindungsfähigkeit ist im Zusammenhang mit dem Töten die wich­
tigste natürliche Eigenschaft für die ethische Begründung von Ungleichbe­
handlungen. Denn sie ist entscheidend dafür, wie eine Tötungshandlung 
ein Lebewesen in seinen Interessen betrifft.1208 Die Unterscheidung zwi­
schen empfindungsfähigen und empfindungslosen Wesen ist einerseits 
relevant für die ethische Beurteilung einer Tötungsmethode, da bestimm­
te Methoden (z.B. Ertränken, betäubungsloses Zerschneiden) bei empfin­
dungsfähigen Wesen (schwere) Leiden auslösen und bei empfindungslosen 
nicht. Andererseits ist sie auch relevant für die leidensunabhängige Beurtei­
lung einer Tötung, da empfindungsfähige Wesen im Unterschied zu emp­
findungslosen ein Lebensinteresse haben, das auch durch eine schmerz- 
und angstfreie Tötung beschnitten wird. Das geltende Recht wird nur der 
ersten dieser zwei ethischen Relevanzen gerecht, indem es empfindungsfä­
hige Lebewesen (Flamingos, Geckos, Menschen) vor Leiden und qualvoller 
Tötung schützt und empfindungslose Lebewesen (Fadenwürmer, Zwiebeln, 
Algen) nicht.1209 Hingegen lässt es das leidfreie Töten empfindungsfähiger 
Tiere (ausser Menschen) grundsätzlich zu. Das Recht anerkennt also die 
Relevanz der Empfindungsfähigkeit für den Anspruch auf Schutz vor Lei­
den, nicht jedoch ihre Relevanz für den Anspruch auf Schutz vor Tötung.
Die einzigen Lebewesen, die das Recht umfassend vor Tötung an sich 
schützt, sind Menschen (Art. 10 Abs. 1 BV; Art. 111–117 StGB). Offensichtlich 
verläuft die Unterscheidung also entlang der Speziesgrenze zwischen Homo 
sapiens und allen übrigen Arten. Ethisch gesehen ist die Spezieszugehörig­
keit jedoch keine Eigenschaft, die eine Ungleichbehandlung rechtfertigt, da 
sie für sich genommen keinen Einfluss auf die Betroffenheit eines Wesens 
durch eine Handlung hat.1210 Sie ist im Übrigen auch keine natürliche 
Eigenschaft, sondern eine von Menschen zugewiesene Klassifikation. Die 
Beschränkung des Lebensschutzes auf Menschen aufgrund der Artzugehö­
rigkeit ist somit ungerecht. Gerecht wäre die Ausweitung dieses Lebens­
schutzes auf alle empfindungsfähigen Tiere aufgrund ihres Lebensinteres­
ses.

1208 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 848.
1209 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 318.
1210 Vorne Rz. 804.

Teil 3: Kritik und Forderungen

484

884

885

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ethische Relevanz haben sodann die Eigenschaften, die für die Stärke des 
Lebensinteresses ausschlaggebend sind, d.h. die Fähigkeit zu abstrakter To­
desangst sowie zukunftsbezogene Interessen, die mit einer zeitübergreifen­
den Identität verbunden sind.1211 Sie führen zu einer stärkeren Betroffenheit 
durch den Tod, weshalb es ethisch gerechtfertigt ist, stärkeren Lebensinter­
essen im Konkurrenzfall den Vorrang vor schwächeren zu erteilen (z.B. 
nach einer Schneelawine zuerst die Menschen und erst danach die Ziegen 
vor dem Erfrieren zu retten). Aus diesem Grund ist es auch gerechtfertigt, 
für Forschungsversuche und Organtransplantationen, die zu lebensretten­
den medizinischen Zwecken notwendig sind und für die verwendeten Le­
bewesen unvermeidbar tödlich enden, nicht Menschen, sondern Tiere mit 
schwächerem Lebensinteresse zu verwenden, obwohl die Verwendung von 
Menschen ebenso gut oder besser geeignet wäre. Das geltende Recht unter­
scheidet für derartige Vorrangregeln zwischen verschiedenen Lebewesen 
wie schon erwähnt nicht nach der Stärke des Lebensinteresses, sondern 
nach der „evolutiven Höhe“, die an der genetischen und sinnesphysiolo­
gischen Nähe zum Menschen gemessen wird.1212 In dieser Form ist das 
Kriterium insofern nicht sachlich begründet, als diese nicht genauer defi­
nierte Nähe zum Menschen an sich nichts darüber aussagt, wie ein Wesen 
durch eine Tötung betroffen wird.1213 Im Ergebnis entspricht es dennoch 
der Ethik, soweit es zu gleichen Unterscheidungen führt wie die Stärke des 
Lebensinteresses. Allerdings enthält das Recht nur punktuelle Normen, die 
gewissen „höheren“ Tieren einen stärkeren Schutz vor Tötung gewähren 
als „niedrigeren“. Sie beschränken sich zum Teil auf den Ausschluss von 
Primaten und betreffen nur die spezifischen Bereiche der Tierversuche, 
der Xenotransplantation sowie des ethisch ohnehin nicht gerechtfertigten 
Tötens zur Fleischherstellung.1214 Eine Angleichung an die Ethik wäre also 
durch eine inhaltliche Umformulierung dieser rechtlichen Kriterien und 
durch eine umfassendere Regelung ihres Geltungsbereichs zu erreichen.
Eine weitere natürliche Eigenschaft, die ethisch eine Ungleichbehandlung 
rechtfertigt, ist die Ernährungsphysiologie. Zur Fütterung von Tieren, die 
für ihre ausreichende Ernährung zwingend Fleisch benötigen, lässt sich 
das Töten anderer empfindungsfähiger Tiere – solange es nicht durch In-
vitro-Fleisch ersetzt werden kann – rechtfertigen, zur Ernährung von Men­

1211 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 822 f., 830, 849 f.
1212 Vorne Rz. 319, 877.
1213 Vgl. vorne Rz. 856.
1214 Vorne Rz. 126, 231, 233, 235.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

485

886

887

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen und anderen nicht (strikt) karnivoren Tieren hingegen nicht bzw. 
nur in seltenen Ausnahmefällen.1215 Im geltenden Recht spielt diese Unter­
scheidung keine Rolle, da das Tiertöten zur Nahrungsmittelherstellung für 
Menschen wie für Tiere generell erlaubt ist. Diese durch den fehlenden 
Lebensschutz bedingte undifferenzierte Rechtsregelung stellt somit eine 
Diskrepanz zur Ethik dar.
Die natürlichen Eigenschaften, die ein Wesen befähigen, Pflichten zu befol­
gen, sind ebenfalls ein Kriterium zur ethischen Begründung von Ungleich­
behandlungen. Menschen, die diese Pflichtbefolgungsfähigkeit haben, las­
sen sich von Verhaltensweisen, die ungerecht bzw. für andere schädlich 
oder gefährlich sind (z.B. Töten unter Missachtung von Lebensinteres­
sen, Verbreiten übertragbarer Krankheiten, Ausrottung und Verdrängung 
anderer Arten, Zerstörung von Ökosystemen) durch entsprechende Un­
terlassungspflichten abhalten.1216 Bei Tieren, denen diese Fähigkeit fehlt, 
funktioniert dies nicht. Dieser Unterschied kann es rechtfertigen, dass Ver­
haltensweisen, die den Menschen zu verbieten sind, bei Tieren entweder 
geduldet werden (z.B. das Töten anderer Tiere, das zur Ernährung nicht 
erforderlich wäre), oder dass Tiere von solchen Verhaltensweisen auf ande­
re Art abgehalten werden, nötigenfalls auch durch Tötung (z.B. von der 
Ausbreitung von Krankheiten, der Verdrängung anderer Arten). In dieser 
Hinsicht entspricht das geltende Recht der Ethik im Grundsatz dadurch, 
dass es zur Seuchenbekämpfung und zu Artenschutzzwecken das Töten 
von Tieren erlaubt, das Töten von Menschen hingegen nicht.1217 Wenig 
Übereinstimmung besteht hingegen bei den Voraussetzungen des Tiertö­
tens zu diesen Zwecken, die im Recht viel weniger streng sind, als es die 
Ethik erfordert.1218

Schliesslich hat die Fähigkeit zur sprachlichen Willensäusserung eine ethi­
sche Unterscheidungsrelevanz in Bezug auf das Töten bzw. Sterbehelfen zur 
Beendigung von Leiden. Der Unterschied, dass Menschen diese Fähigkeit 
haben und Tiere nicht, rechtfertigt es, die Sterbehilfe an Menschen grund­
sätzlich vom Vorliegen eines tatsächlich geäusserten Sterbewillens abhängig 
zu machen und für die Euthanasie an Tieren nur einen mutmasslichen 
Verzicht auf das Weiterleben vorauszusetzen, der aus der äusserlich feststell­

1215 Vorne Rz. 851.
1216 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 852.
1217 Vorne Rz. 224–227, 290, 306, 313 f.
1218 Dazu bereits vorne Rz. 871, 873.

Teil 3: Kritik und Forderungen

486

888

889

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


baren Schwere der Krankheit oder Verletzung erschlossen wird.1219 Das 
Recht entspricht den ethischen Anforderungen an diese Unterscheidung 
nur in der Tendenz, indem es die Sterbehilfe an Menschen an die strengere 
Voraussetzung eines tatsächlich geäusserten Sterbewillens knüpft und die 
Voraussetzungen der Tötung leidender Tiere weniger streng regelt. Die Vor­
aussetzungen des Tötens von Tieren sind aber viel weniger streng, als sie 
sein müssten, um der ethischen Anforderung eines mutmasslichen Lebens­
verzichts zu entsprechen. Es wird keine besondere Schwere des Leidens, ja 
nicht einmal überhaupt ein Leiden vorausgesetzt, weil das Leben der Tiere 
nicht geschützt ist.1220

2. Ökologische Kriterien

Ökologische Kriterien zur ethischen Begründung von Ungleichbehandlun­
gen beim Töten gibt es im Wesentlichen zwei: Das erste ist die Wahrschein­
lichkeit, mit der eine Tierart aufgrund ihres Gefährdungsgrads ausstirbt, 
wenn Tiere dieser Art getötet oder anderweitig in ihrem Fortbestehen 
gestört (z.B. am Fressen gehindert) werden. Das zweite Kriterium ist die 
Wahrscheinlichkeit, mit der eine Tierart andere Arten zum Aussterben 
bringt oder das Funktionieren von Ökosystemen stört, wenn ihr Bestand 
nicht (z.B. durch Tötung einzelner Tiere) verkleinert oder eingedämmt 
wird.
Zum ersten Kriterium wurde bereits ausgeführt, dass die rechtliche Ab­
stufung zwischen stärkerem und schwächerem indirektem Lebensschutz 
(Artenschutz) im Wesentlichen dem artenschutzethischen Massstab ent­
spricht, wonach Tötungsbeschränkungen zum Schutz einer Tierart umso 
restriktiver sein sollen, je stärker diese Tierart vom Aussterben bedroht 
ist.1221 Ebenso entspricht diesem Massstab die rechtliche Unterscheidung 
zwischen Tierarten, die überhaupt geschützt sind, und solchen, die nicht 
geschützt sind,1222 soweit sie darauf abstellt, ob eine Tierart tatsächlich 
überhaupt gefährdet ist und des rechtlichen Schutzes bedarf oder ob sie 
auch ohne rechtlichen Schutz in ihrem Fortbestehen ungefährdet ist.

1219 Vorne Rz. 835, 853.
1220 Dazu bereits vorne Rz. 866 f.
1221 Vorne Rz. 863.
1222 Dazu vorne Rz. 316.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

487

890

891

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Darüber hinaus hat das erste Kriterium ethische Bedeutung für die Unter­
scheidung zwischen gehaltenen und wildlebenden Tieren, die von anderen 
Tieren gefährlich angegriffen werden. Wird z.B. ein gehaltenes Schaf von 
einem wildlebenden Wolf angegriffen, darf es geschützt und der Wolf dazu 
nötigenfalls getötet werden. Greift hingegen ein wildlebender Falke einen 
wildlebenden Specht an, darf in diesen Prozess nicht eingegriffen werden. 
Einer der Gründe dafür ist, dass ein Eingreifen den Falken am Fressen 
hindert, was bei häufiger Verübung längerfristig seine Art gefährdet und 
mittelbar weitere Arten sowie Ökosysteme gefährden kann.1223 Im gelten­
den Recht tritt diese Unterscheidung zwischen dem nichterlaubten Töten 
zum Schutz wildlebender Tiere und dem nötigenfalls erlaubten Töten zum 
Schutz gehaltener Tiere nicht explizit auf. Sie ergibt sich aber daraus, dass 
empfindungsfähige wildlebende Tiere (sofern sie nicht ohnehin geschützt 
sind) von Privatpersonen, die nicht über ein Jagd- bzw. Fischereipatent 
verfügen, grundsätzlich nicht getötet werden dürfen, in einer Notstandslage 
jedoch nötigenfalls schon, wobei eine Notstandslage vorliegt, wenn ein von 
ihnen gehaltenes Tier (Eigentum) angegriffen wird, im Falle des Angriffs 
auf ein wildlebendes Tier jedoch nicht.1224 Im Ergebnis besteht hier somit 
keine wesentliche Diskrepanz zwischen Recht und Ethik.
Was das zweite Kriterium betrifft, also den Grad der „Gefährlichkeit“ einer 
Tierart für andere Arten, besteht hingegen eine grosse Diskrepanz zwischen 
Recht und Ethik. Tierarten, die das Recht als ökologisch schädlich oder 
gefährlich betrachtet und im Namen des Artenschutzes bekämpfen will, 
sind vor allem die sog. fremden Arten (Neozoen).1225 Tiere solcher Arten 
(z.B. Kanadische Biber) sind in Bezug auf das Getötetwerden nicht nur 
schlechter gestellt als geschützte Tiere (z.B. Europäische Biber), sondern 
auch schlechter als einheimische jagdbare Tiere, deren Tötbarkeit immer­
hin durch Schonzeiten beschränkt ist. Das Töten von Neozoen ist rechtlich 
zum Teil nicht nur erlaubt, sondern geboten. Eine ethische Rechtfertigung 
dieser Ungleichbehandlung würde voraussetzen, dass diese fremden Arten 
tatsächlich eine wesentlich höhere Gefahr für andere Arten bzw. für ganze 
Ökosysteme bedeuten als geschützte und jagdbare einheimische Tierarten. 
Die rechtliche Einstufung als Neozoen erfolgt jedoch pauschal für alle Tier­
arten, die im betreffenden Gebiet nicht vor 1492 zur einheimischen Fauna 
gehörten, sondern nach diesem Zeitpunkt durch Menschen eingebracht 

1223 Vorne Rz. 858.
1224 Dazu vorne Rz. 139, 167.
1225 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 317.

Teil 3: Kritik und Forderungen

488

892

893

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wurden.1226 Das so definierte Kriterium der Fremdheit sagt nichts darüber 
aus, wie sich eine Tierart tatsächlich ökologisch auswirkt, wie gross die 
Wahrscheinlichkeit ist, dass sie andere Arten gefährdet.1227 Die rechtliche 
Ungleichbehandlung zwischen fremden und einheimischen Tierarten nach 
diesem Kriterium der Fremdheit erfüllt die Anforderungen der Ethik nicht, 
sie ist ungerecht.

3. Beziehungskriterien

Im Recht wie in der Ethik gibt es Normen zur Ungleichbehandlung von 
Tieren aufgrund ihrer unterschiedlichen Beziehungen zu Menschen. Dabei 
ist zu unterscheiden zwischen individuellen (mehr oder weniger persönli­
chen) Beziehungen, die zwischen einem einzelnen Menschen und einem 
einzelnen Tier (z.B. einem Hund, einer Kuh) bestehen, und kollektiven 
(unpersönlichen) Beziehungen, die sich in der allgemeinen Einstellung 
von Menschen zu einer Tierart oder Tierkategorie als Ganzes (z.B. zu 
Heuschrecken, zu Meerestieren) ausdrücken. Im Folgenden geht es nur um 
individuelle Beziehungen. Die kollektiven Beziehungen werden anschlies­
send unter den kulturbedingten Kriterien behandelt.
Individuelle Mensch-Tier-Beziehungen sind ethisch vor allem in den Fällen 
bedeutsam, in denen ein Tier von einem anderen Tier gefährlich angegrif­
fen wird. Zum Lebensschutz von gehaltenen Tieren dürfen angreifende 
Tiere nötigenfalls getötet werden, zum Schutz wildlebender Tiere hingegen 
nicht. Neben dem eben erwähnten ökologischen Kriterium besteht der 
zweite Grund für diese Unterscheidung darin, dass Menschen zu den von 
ihnen gehaltenen Tieren eine individuelle Beziehung haben.1228 Diese kann 
auf emotionaler Verbundenheit oder auf Verantwortlichkeit und Abhängig­
keit beruhen. Sie führt dazu, dass ein Angriff auf das gehaltene Tier beim 
Menschen eine eigene Betroffenheit auslöst, die im Fall des Angriffs auf ein 
wildlebendes Tier nicht besteht. Wie schon beim ökologischen Kriterium 
ausgeführt wurde, erlaubt auch das geltende Recht notfalls die Tötung eines 
angreifenden Tieres zur Verteidigung eines eigenen gehaltenen Tieres – 
im Gegensatz zur Verteidigung eines wildlebenden oder fremden Tieres. 
Auch diese rechtliche Befugnis beruht auf einer individuellen Beziehung, 

1226 Vorne Rz. 783–785.
1227 Vorne Rz. 859.
1228 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 855.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

489

894

895

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jedoch nicht auf einer Mensch-Tier-Beziehung, sondern auf einer Mensch-
Sach-Beziehung, d.h. auf dem Eigentum des Menschen am Tier.1229 In der 
Grundlage weicht das Recht also von der Ethik ab, im Ergebnis besteht aber 
weitgehend Übereinstimmung.
Von diesen praktisch doch eher seltenen Angriffsfällen abgesehen haben 
die rechtlichen Eigentumsbeziehungen zwischen Menschen und gehaltenen 
Tieren auch andere tötungsbezogene Ungleichheiten zur Folge. Gehaltene 
Tiere sind gegenüber wildlebenden einerseits bessergestellt, weil sie ohne 
Einwilligung des Eigentümers nicht getötet werden dürfen (Strafbarkeit 
als Sachbeschädigung), während wildlebende Tiere, soweit nicht der Ar­
tenschutz entgegensteht, der Tötung durch Jagd und Fischerei ausgesetzt 
sind.1230 Andererseits sind gehaltene Tiere schlechter gestellt, weil die Ei­
gentümerin ohne weitere Voraussetzungen jederzeit über ihr Weiterleben 
oder Sterben entscheiden kann, während bei wildlebenden Tieren Schon­
zeiten, Abschussquoten und weitere Tötungsschranken gelten. Für diese 
eigentumsbasierten Ungleichheiten gibt es in der Ethik keine Rechtferti­
gungsgrundlage. Denn zum einen hat der Eigentumsstatus keinen Einfluss 
darauf, wie ein Tier durch eine Tötung betroffen wird – er dient nur den 
Interessen der Menschen. Zum anderen ist das formale Recht eines Men­
schen, über sein Eigentum frei zu verfügen, kein vitales Interesse, welches 
das Lebensinteresse eines Tieres aufwiegen könnte.1231 Diese Diskrepanz 
zwischen Recht und Ethik liesse sich durch die Einführung eines rechtli­
chen Lebensschutzes, der dem Eigentum übergeordnet ist, beheben.

4. Kulturbedingte und sonstige Kriterien im Interesse von Menschen

Rechtliche Ungleichheiten im Umgang mit dem Leben von Tieren basie­
ren vielfach auf Kriterien, die auf die menschliche Kultur zurückzuführen 
sind.1232 Beispielsweise dürfen für die gewerbsmässige Lebensmittelherstel­
lung bestimmte Tierarten (z.B. Enten, Karpfen, Hirsche) verwendet wer­
den, andere (z.B. Katzen, Affen, Ratten) jedoch nicht. Hunde- und Katzen­
felle sowie mit Ausnahmen Robbenfelle dürfen nicht importiert werden, 
Felle von anderen Tieren (Yaks, Dromedaren) dagegen schon. Diese Un­

1229 Dazu auch vorne Rz. 307.
1230 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 182–188, 321.
1231 Zu diesen ethischen Kriterien vorne Rz. 826, 847.
1232 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 323.

Teil 3: Kritik und Forderungen

490

896

897

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


terscheidungen lassen sich oft nicht anders als durch die kulturbedingt 
unterschiedlichen Einstellungen (Kollektivbeziehungen) der Menschen zu 
verschiedenen Tierarten erklären. Teilweise nehmen die Rechtsnormen 
auch explizit Bezug auf kulturbedingte Einstellungen von Menschenvölkern 
zu bestimmten Tierarten. Beispielsweise wird das Ausnahmerecht von in­
digenen Völkern zum Walfang mit deren traditionellen Ernährung begrün­
det und Robbenprodukte dürfen ausnahmsweise eingeführt werden, wenn 
sie aus einer traditionellen Inuit-Jagd stammen.1233 Aus ethischer Sicht 
sind solche kulturbedingten Einstellungen kein Rechtfertigungsgrund für 
tötungsbezogene Ungleichbehandlungen bzw. für das ausnahmsweise Töten 
empfindungsfähiger Tiere. Das ethisch relevante Kriterium, das diesen kul­
turellen Kollektiveinstellungen am ehesten entspricht, ist die Speziessolida­
rität, die es rechtfertigt, im Fall der Konkurrenz zwischen gleichartigen 
Interessen zugunsten von Angehörigen der eigenen Spezies (Menschen) 
zu entscheiden.1234 In den genannten Beispielen aus dem Recht geht es 
jedoch nicht um Konkurrenz zwischen gleichartigen Interessen (z.B. Leben 
gegen Leben). Vielmehr betreffen diese kulturellen Unterscheidungsgründe 
ausschliesslich nichtvitale Interessen (Brauchtum, Gewohnheit), die dem 
Lebensinteresse der Tiere untergeordnet sind. Sie haben zudem keinen 
Einfluss auf die Betroffenheit der Tiere durch eine Tötung. Deshalb sind 
diese rechtlichen Ungleichbehandlungen ethisch unbegründet und damit 
ungerecht. Sie würden aber mit der Einführung eines rechtlichen Lebens­
schutzes für alle empfindungsfähigen Tiere ohnehin obsolet, da sie diesen 
Lebensschutz nicht einzuschränken vermögen.
Eine andere rechtliche Unterscheidung, die zu Ungleichheit im Umgang 
mit tierlichem Leben führt, ist die auf den Verwendungszweck bezoge­
ne Unterscheidung zwischen Nutztieren, Heimtieren und Versuchstieren 
(Art. 2 Abs. 2 TSchV).1235 Sie ist weniger durch kulturbedingte allgemeine 
Einstellungen zu Tierarten zu erklären als durch spezifische Interessen da­
ran, wie (einzelne) Tiere verwendet werden sollen. Ein Kaninchen oder ein 
Pferd kann z.B. als Nutztier, als Heimtier oder als Versuchstier verwendet 
werden. Die Tierart ist also nicht entscheidend. Ethisch ist diese Unter­
scheidung nicht anders zu beurteilen als die kulturbedingten artenbezoge­
nen Ungleichbehandlungen. Sie ist ebenfalls nur auf nichtvitale menschli­
che Interessen zurückzuführen und die Zuschreibung eines Verwendungs­

1233 Vorne Rz. 47, 231.
1234 Dazu vorne Rz. 856.
1235 Dazu vorne Rz. 322.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

491

898

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwecks ändert nichts daran, wie das Tier durch die Tötung betroffen wird. 
Deshalb ist auch diese Unterscheidung ethisch unbegründet.
Schliesslich ergibt sich aus der Territorialität des Rechts eine tötungsbe­
zogene Ungleichheit zwischen Tieren, die sich an verschiedenen Orten 
aufhalten.1236 Das Bundesrecht stellt Tiere, die sich in der Schweiz befinden, 
gegenüber gleichartigen Tieren im Ausland letztlich besser, indem es durch 
Tierschutz- und Artenschutznormen bestimmte Fälle des Tötens im Inland 
verbietet, jedoch die Einfuhr von Tierprodukten erlaubt, die durch entspre­
chende Handlungen im Ausland hergestellt wurden. Dass Einfuhrverbote 
nicht gleich wirksam sind wie inländische Tötungsverbote, wäre erst recht 
ein Grund, sie zu erlassen, um damit den indirekten Schutz im Ausland 
wenigstens so weit zu verwirklichen, wie es auf diesem Weg überhaupt 
möglich ist. Die Kantone kennen zudem je unterschiedliche Bestimmungen 
zur Sanktionierung des unerlaubten Tötens von wildlebenden Tieren (Ent­
schädigungszahlungen), sodass die Tiere im einen Kanton wirksamer vor 
Tötung geschützt werden als gleichartige Tiere in einem anderen Kanton. 
Ungeachtet der Frage, wie weit dies beabsichtigt war, werden Tiere also 
aufgrund des Aufenthaltsorts rechtlich ungleich behandelt. Ethisch ist der 
Aufenthaltsort jedoch kein relevantes Kriterium für die Begründung einer 
ungleichen Tötungsregelung. Denn auch der Aufenthaltsort hat für sich ge­
nommen keinen Einfluss darauf, wie Tiere durch Tötung betroffen sind.1237 

Was dieses Unterscheidungskriterium betrifft, besteht somit ebenfalls eine 
Diskrepanz zwischen Recht und Ethik.

5. Ergebnis: Viele ungerechte Ungleichbehandlungen im Recht

Einige der rechtlichen Differenzierungen im Bereich des Tiertötens sind 
ethisch gerechtfertigt, so im Artenschutzbereich die Abstufung der Tö­
tungsbeschränkungen nach dem Gefährdungsgrad der Arten. Einige beru­
hen zwar auf einem ethisch nicht einschlägigen Kriterium, führen aber 
zu ethisch stimmigen Ergebnissen, so etwa die Regelung, dass angreifende 
wildlebende Tiere notfalls getötet werden dürfen, um (gestützt auf das 
Eigentumsrecht) gehaltene Tiere zu verteidigen, nicht aber um wildleben­
de Tiere zu verteidigen. Andere wie die Regelung, dass zur Seuchenbe­
kämpfung nur Tiere, nicht aber Menschen getötet werden dürfen, stützen 

1236 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 248, 266–268, 320.
1237 Vorne Rz. 269, 847.

Teil 3: Kritik und Forderungen

492

899

900

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich zwar auf ein ethisch relevantes Unterscheidungsmerkmal (Pflichtbefol­
gungsfähigkeit), setzen aber die Voraussetzungen für das Töten von Tieren 
ungerecht tief an. Daneben gibt es viele rechtliche Ungleichbehandlungen, 
die ethisch überhaupt nicht gerechtfertigt sind. Dazu gehören namentlich 
die Regelungsunterschiede, die sich auf kulturbedingte nichtvitale Interes­
sen von Menschen (traditionelle Nutzungsarten, Gewohnheiten) stützen. 
Ein anderes Beispiel ist die pauschale Einstufung aller nichteinheimischen 
Tierarten als ökologisch schädlich, die sich auf kein sachlich relevantes 
Kriterium stützt. Die grundlegendste Ungleichbehandlung, die das Recht 
ohne Abstützung auf ein sachlich relevantes Kriterium vornimmt, besteht 
aber darin, dass es Menschen – aufgrund der Spezieszugehörigkeit – einen 
umfassenden individuellen Lebensschutz zuspricht und allen anderen emp­
findungsfähigen Wesen gar keinen.

B. Konsequenzen der rechtsethischen Kritik am Tiertötungsrecht

Soweit die geltenden Rechtsnormen über das Tiertöten inhaltlich von den 
ethisch begründeten Richtigkeitsnormen abweichen, handelt es sich um 
ungerechtes Recht.1238 Was das bedeutet, hängt davon ab, welcher Auffas­
sung über das Verhältnis des Rechts zur Gerechtigkeit man folgt. Nach dem 
hier verwendeten positivistischen Rechtsbegriff (Trennungsthese) bleiben 
diese Normen trotz des ungerechten Inhalts Rechtsnormen und sie be­
halten im Interesse der Rechtssicherheit ihre verbindliche Gültigkeit.1239 

Dass sie inhaltlich ungerecht sind, bedeutet aber, dass diese Rechtsnormen 
geändert werden müssen, damit sie inhaltlich gerecht werden.1240 Diese 
Pflicht zur Angleichung an die Gerechtigkeit ist nicht rechtlicher, sondern 
ethischer Natur, weshalb die Änderung nicht mit bestehenden rechtlichen 
Mitteln erzwungen werden kann. Dennoch handelt es sich um eine ver­
bindliche Pflicht, da Recht nach allgemeinem Verständnis die Aufgabe hat, 
Gerechtigkeit zu verwirklichen. Der Zustand, dass Recht ungerecht ist, 
widerspricht somit dem Zweck des Rechts. Um Gerechtigkeit zu verwirkli­
chen, muss das Recht inhaltlich der Ethik folgen.
Die zweckbezogene Verknüpfung zwischen Recht und Gerechtigkeit legt es 
nahe, dass die Menschen das geltende Recht auch als inhaltliche Referenz 

1238 Zu den Begriffen des Rechts, der Gerechtigkeit und der Ethik vorne Rz. 325–329.
1239 Vorne Rz. 326, 343.
1240 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 345 f.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

493

901

902

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für Gerechtigkeit betrachten – in der Annahme und im Vertrauen darauf, 
dass das Recht seinen Zweck der Verwirklichung von Gerechtigkeit bereits 
ganz oder weitgehend erfüllt hat. Sie orientieren sich am Recht, um zu 
wissen, was gerecht ist. Dies ist ein weiterer Grund, warum ungerechtes 
Recht gerecht gemacht werden muss. Und dieser Grund scheint besonders 
bedeutsam zu sein, wenn es um den gerechten Umgang mit Tieren geht. 
Denn oft ist den Menschen mangels eigener Betroffenheit gar nicht be­
wusst, was im Umgang mit Tieren gerecht und was ungerecht ist, oder 
ihnen ist nicht bewusst, wie sich ihr Verhalten (z.B. Kauf eines Produkts) 
mittelbar auf Tiere auswirkt, da sie mit der direkten Wirkung auf das Tier 
am anderen Ende der Kausalkette (z.B. Schlachtung) nicht konfrontiert 
sind.1241 Dieser Mangel an Bewusstsein macht es umso wichtiger, dass die 
Rechtsnormen zum Umgang mit Tieren gerecht sind, sodass sie den Men­
schen als Referenz nicht nur für rechtmässiges, sondern auch für gerechtes 
Verhalten dienen.1242

Der Inhalt der rechtsethisch gebotenen Rechtsänderungen ergibt sich 
aus den festgestellten Diskrepanzen zwischen Recht und Ethik des Tiertö­
tens. Zusammengefasst sind de lege ferenda drei Ziele zu verwirklichen: 
Erstens ist ein rechtlicher Schutz des individuellen Lebens aller empfin­
dungsfähigen Tiere einzuführen, der das Töten dieser Tiere prima facie 
verbietet.1243 Zweitens sind alle bisher bestehenden ungerechten Tötungser­
laubnisse (z.B. Tötung zur Entsorgung, zur Herstellung von Fleisch oder 
Pelzmänteln, zum Jagdvergnügen) aufzuheben.1244 Drittens sind alle unge­
rechten tötungsbezogenen Ungleichbehandlungen im Recht (z.B. rein kul­
turbedingte Unterscheidungen, Schlechterstellung von Tierarten aufgrund 
ihrer „Fremdheit“) zu beseitigen.1245

C. Rechtsinterne Kritik am geltenden Tiertötungsrecht

Neben der rechtsethischen führt auch eine rechtsinterne Kritik zur Forde­
rung, das geltende Tiertötungsrecht zu ändern. Sie betrifft Mängel, die 

1241 Vgl. dazu Nussbaum, Jenseits (Fn. 310), S. 208; ferner Brensing, Mysterium 
(Fn. 312), S. 343.

1242 Vgl. J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 229.
1243 Vgl. vorne Rz. 865. Diese Forderung hält auch J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), 

S. 230, für moralisch geboten.
1244 Vgl. vorne Rz. 883.
1245 Vgl. vorne Rz. 900.

Teil 3: Kritik und Forderungen

494

903

904

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


darin bestehen, dass einzelne Regelungsinhalte des geltenden Rechts den 
Anforderungen nicht genügen, die das Recht selbst stellt, indem sie z.B. in 
sich widersprüchlich sind oder von allgemeineren Prinzipien und Massstä­
ben des Rechts in sachlich nicht begründeter Weise abweichen. Zu diesen 
rechtsinternen Mängeln gehören zum einen die in Teil 1 bereits festgestell­
ten Unstimmigkeiten wie etwa die wertungswidersprüchliche Verwendung 
der Begriffe „grosser Schaden“ und „erheblicher Schaden“ bei den Normen 
zur Wildschadenverhütung,1246 der Nichteinbezug von Kopffüssern (Tin­
tenfischen) in den Geltungsbereich des Fachkundeerfordernisses und der 
Betäubungspflicht beim Töten, obwohl Kopffüsser im Allgemeinen dem 
Tierschutzrecht unterstellt sind,1247 die bundesrechtliche Erlaubnis des Tö­
tens von völkerrechtlich streng geschützten Tieren (Wölfen), um nutzba­
re Bestände an „Jagdbeutetieren“ (Rehen) für die eigene Bejagung durch 
Privatpersonen zu erhalten1248 – obwohl diese Beutetiere gleichzeitig als 
Waldschädlinge betrachtet werden –1249, oder die Unklarheit, ob Neozoen 
nach JSG ganzjährlich abgeschossen werden dürfen.1250

Zum anderen sind die ethischen Prinzipien, die dem direkten Lebensschutz 
für empfindungsfähige Tiere sowie dem Massstab für seine Einschränkbar­
keit zugrunde liegen, zumindest ansatzweise bereits im geltenden Recht 
verankert. Der fehlende Lebensschutz ist also auch dahingehend zu kriti­
sieren, dass er durch eine nichtkonsequente Umsetzung dieser rechtlichen 
Prinzipien bedingt ist. Darum geht es im Folgenden.

I. Grundlagen des direkten Lebensschutzes für Tiere bereits im Recht

Die ethische Begründung des individuellen direkten Lebensschutzes stützt 
sich auf zwei Grundprinzipien. Das erste ist das aus dem Interessenprinzip
abgeleitete sentientistische Grundprinzip, wonach empfindungsfähige (und 
damit interessensfähige) Wesen in den Interessen, die sie natürlicherweise 
haben, prima facie, d.h. unter Vorbehalt von Gegeninteressen, zu schützen 
sind.1251 Weil sie sowohl ein Interesse haben, nicht verletzt zu werden 

1246 Dazu vorne Rz. 209, 255.
1247 Dazu vorne Rz. 97, 100.
1248 Dazu vorne Rz. 166.
1249 Vorne Rz. 718, 791; vgl. vorne Rz. 175, 196.
1250 Dazu vorne Rz. 191.
1251 Dazu vorne Rz. 352, 533–538, 548, 668.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

495

905

906

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und zu leiden, als auch ein Interesse, nicht getötet zu werden, ergibt sich 
aus diesem sentientistischen Grundprinzip prima facie ein Anspruch auf 
Schutz der körperlichen Integrität (des Wohlergehens) und ein Anspruch 
auf Schutz des Lebens. Das zweite Grundprinzip ist das Gleichheitsprinzip, 
nach dem jede normative Ungleichbehandlung von zwei subjektiv betreff­
baren (empfindungsfähigen, interessensfähigen) Wesen dadurch begründet 
sein muss, dass zwischen ihnen ein tatsächlicher Unterschied besteht, 
der zur Folge hat, dass sie durch die jeweilige Behandlung (z.B. Tötung) 
tatsächlich ungleich betroffen sind.1252 Für den Lebensschutzanspruch ist 
dieses Gleichheitsprinzip deshalb bedeutend, weil Menschen einen solchen 
Anspruch – auch rechtlich – bereits unbestrittenermassen haben. Er ist 
nach dem Gleichheitsprinzip auch Tieren zu gewähren, soweit sie sich 
in ihrer Betroffenheit durch Tötung nicht von Menschen unterscheiden. 
Unterschiede, die für diese Betroffenheit unbedeutend sind (z.B. die reine 
Spezieszugehörigkeit), rechtfertigen keinen ungleichen Lebensschutz.
Das sentientistische Grundprinzip ist im geltenden Tierschutzrecht darin 
verankert, dass empfindungsfähige Tiere in ihrem Wohlergehen geschützt 
werden, dass sie namentlich nicht gequält oder qualvoll getötet werden 
dürfen (Art. 1, Art. 2 Abs. 1 und Art. 26 TSchG). Diesen Schutz haben die 
Tiere „um ihrer selbst willen“,1253 aufgrund ihres „Eigenwerts“ (Art. 3 lit. a 
TSchG), und nicht im Interesse von Menschen. Er ist also nach dem Geset­
zeszweck sentientistisch und nicht ratio- oder anthropozentrisch. Somit an­
erkennt das Recht die grundsätzliche eigenständige Schutzwürdigkeit die­
ser Tiere aufgrund ihrer Empfindungsfähigkeit und konkret ihr Interesse 
am Schutz des Wohlergehens. Nicht rechtlich anerkannt ist bisher ihr lei­
densunabhängiges Lebensinteresse. Wie jedoch die ethische Untersuchung 
gezeigt hat, ergibt sich auch dieses Lebensinteresse aus der Empfindungs­
fähigkeit, einerseits wegen der funktional-biologischen Verknüpfung zwi­
schen Empfinden und Leben (Lebenserhaltungsfunktion von Empfindun­
gen) und andererseits weil der Tod künftiges Empfinden vereitelt (Berau­
bungsargument).1254 Der auf Empfindungsfähigkeit basierende rechtliche 
Schutz der Tiere müsste deshalb konsequenterweise auch den leidensunab­
hängigen Schutz des Lebens beinhalten. Das sentientistische Grundprinzip 
wurde also vom Tierschutzrecht als Grundsatz übernommen, jedoch in 
Bezug auf den individuellen Lebensschutz nicht umgesetzt.

1252 Dazu vorne Rz. 340, 847.
1253 Bundesrat (Hrsg.), Botsch. TSchG (Fn. 34), S. 663.
1254 Vorne Rz. 641.

Teil 3: Kritik und Forderungen

496

907

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auch das Gleichheitsprinzip ist im Recht verankert, so im Bundesrecht in 
Art. 8 BV. Nach dessen Abs. 1 sind alle Menschen vor dem Gesetz gleich. 
Damit gilt dieser Gleichheitsgrundsatz zwar nur zwischen Menschen – bzw. 
zwischen Personen einschliesslich juristischer Personen –1255 und nicht 
zwischen Tieren bzw. Menschen und Tieren. Der Geltungsbereich ist also 
enger als beim ethischen Gleichheitssatz. Davon abgesehen entspricht der 
rechtliche Gleichheitssatz aber inhaltlich und strukturell dem ethischen. So 
verbietet es Art. 8 Abs. 1 BV, Personen in vergleichbaren Situationen recht­
lich ungleich zu behandeln, ohne dass die Ungleichbehandlung sachlich 
gerechtfertigt ist, d.h. ohne dass sie auf einer Differenzierung nach einem 
sachgerechten Kriterium beruht.1256 Für die Sachgerechtigkeit der Kriterien 
ist die negative Regelung im Diskriminierungsverbot nach Abs. 2 von Art. 8 
BV aufschlussreich. Danach ist namentlich die Diskriminierung aufgrund 
von Rasse, Geschlecht, Sprache, geistiger Behinderung oder weiterer Merk­
male verboten. Diese Merkmale haben gemein, dass sie einen wesentlichen 
Teil der Identität einer Person ausmachen, dass sie nicht oder nur schwer 
abgeändert werden können und dass sie für sich genommen kein sachlicher 
Grund für eine Ungleichbehandlung sind.1257 Der Grundsatz der Rechts­
gleichheit in Art. 8 BV stimmt in seinem wesentlichen Gehalt also mit 
dem ethischen Gleichheitsprinzip überein, indem er Ungleichbehandlun­
gen nur zulässt, wenn sie sachlich begründet sind. Er lässt sich deshalb als 
rechtliche Verankerung dieses ethischen Gleichheitsprinzips mit einem auf 
Menschen (bzw. Personen) beschränkten Geltungsbereich bezeichnen.1258

Gerade diese Beschränkung auf Menschen ist aber gewissermassen selbst­
widersprüchlich, wenn sie auf der Abgrenzung der Menschen gegenüber al­
len nichtmenschlichen Wesen (Tieren) aufgrund der biologischen Spezies­
zugehörigkeit beruht. Denn diese Spezieszugehörigkeit ist mit den verpön­
ten Merkmalen nach Art. 8 Abs. 2 BV (Rasse, Geschlecht etc.) vergleichbar. 
Sie ist eine Wesenseigenschaft der Lebewesen, die nicht abgeändert werden 

1255 SGK-BV (Fn. 229), Schweizer/Fankhauser, Art. 8 Rz. 17 f.; BSK-BV (Fn. 36), 
Waldmann, Art. 8 Rz. 19.

1256 BSK-BV (Fn. 36), Waldmann, Art. 8 Rz. 27, 40; vgl. Bundesrat (Hrsg.), Botschaft 
über eine neue Bundesverfassung vom 20.11.1996, BBl 1997 I 1 (194).

1257 BSK-BV (Fn. 36), Waldmann, Art. 8 Rz. 60, 65; J.-F. Aubert/P. Mahon, Petit 
commentaire de la Constitution fédérale de la Confédération suisse du 18 avril 
1999, 2003, S. 80.

1258 Vgl. dazu SGK-BV (Fn. 229), Schweizer/Fankhauser, Art. 8 Rz. 5–8, die Art. 8 
BV u.a. mit den Gerechtigkeitslehren von Aristoteles und John Rawls in Ver­
bindung bringen.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

497

908

909

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kann und für sich genommen kein sachlich relevanter Unterscheidungs­
grund ist, da sie – namentlich in Bezug auf das Getötetwerden – keinen 
Einfluss auf die Betroffenheit hat. Würde man das rechtliche Gleichheits­
prinzip also in voller Konsequenz befolgen, müsste man eine Rechtferti­
gung dafür verlangen, dass das Recht alle Menschen umfassend vor Tötung 
schützt (Art. 10 Abs. 1 BV; Art. 111–117 StGB) und allen Tieren gar keinen 
direkten Lebensschutz gewährt. Da sich diese pauschale Grenzziehung zwi­
schen Menschen und allen anderen empfindungsfähigen Lebewesen auf 
keinen anderen Unterschied als die Spezieszugehörigkeit abstützen lässt, 
ist sie sachlich nicht gerechtfertigt. Deshalb würde auf der Basis des gelten­
den Lebensschutzes der Menschen auch eine konsequente Umsetzung des 
Gleichheitsprinzips zu einem Lebensschutz für empfindungsfähige Tiere 
führen.

II. Weitere rechtliche Argumente für den Lebensschutz von Tieren

Zu den weiteren rechtlichen Prinzipien und Massstäben, die für einen 
Schutz des tierlichen Lebens und gegen die im geltenden Recht bestehende 
„Tiertötungsfreiheit“ spricht, gehört allen voran der Schutz der Würde von 
empfindungsfähigen Tieren. Die Würde besteht nach der tierschutzgesetz­
lichen Definition im Eigenwert des Tieres und sie wird missachtet, wenn 
das Tier ohne Rechtfertigung durch überwiegende Interessen belastet wird. 
Dabei kann eine Belastung ausser durch einen Eingriff in das Wohlerge­
hen (z.B. Schmerzzufügung) u.a. auch durch eine Erniedrigung oder eine 
übermässige Instrumentalisierung erfolgen (Art. 3 lit. a und Art. 4 Abs. 2 
TSchG).1259 Wie schon erwähnt wurde, wird das Fehlen eines rechtlichen 
Lebensschutzes bzw. der Umstand, dass das leidfreie Töten prinzipiell ohne 
Rechtfertigungsgrund erlaubt ist, als Widerspruch zu diesem Würdeschutz 
erachtet.1260 Dementsprechend wird zum Teil aufgrund des geltenden Wür­
deschutzes die Einführung eines rechtlichen Lebensschutzes gefordert, der 
das Töten ohne Rechtfertigung auf der Basis einer sorgfältigen Interessen­
abwägung verbietet.1261

1259 Vorne Rz. 93.
1260 Vorne Rz. 95.
1261 Stoykova/Gschwend, „Invasive Arten“ (Fn. 36), S. 102; ähnlich BSK-BV (Fn. 36), 

Schärmeli/Griffel, Art. 80 Rz. 43.

Teil 3: Kritik und Forderungen

498

910

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dieser Forderung ist zuzustimmen. Zwar ist dem Gesetz nicht klar zu 
entnehmen, was der Schutz der Würde über das Wohlergehen hinaus alles 
beinhaltet bzw. wie weit damit tatsächlich die Tiere und nicht die Men­
schen (vor Empörung) geschützt werden sollen.1262 Dessen ungeachtet liegt 
es nach der gesetzlichen Definition mehr als nahe, dass der Tatbestand der 
Würdemissachtung auch durch bestimmte Fälle des Tötens erfüllt werden 
kann. Dafür spricht im Übrigen auch, dass bestimmte Tötungen aufgrund 
ihres Motivs als mutwillige Tötungen verboten sind (Art. 26 Abs. 1 lit. b 
TSchG). Wenn das Erfordernis eines überwiegenden Interesses, welches 
das Gesetz zur Rechtfertigung einer Belastung verlangt, ernst genommen 
wird, sind bestimmte Tötungen, die das Recht gegenwärtig erlaubt, unter 
dem Gesichtspunkt des Würdeschutzes nicht zu rechtfertigen. Dazu gehö­
ren z.B. die Tötungen zur Entsorgung, die in der Eierproduktion und nach 
Tierversuchen regelmässig praktiziert werden.1263 Wenn schon allein das 
Sparen von Aufwand, die wirtschaftliche Effizienz oder die blosse Bequem­
lichkeit, ein Interesse sein soll, das den Eigenwert des Tieres überwiegt, 
dann ist nicht ersichtlich, worin dieser Eigenwert denn noch bestehen soll. 
Eine völlig unbegründete Tötung stellt eine fundamentale Negierung des 
Eigenwerts dar.1264 Ein ernst gemeinter Würdeschutz verlangt also jeden­
falls ein gewisses Mass an Rechtfertigung, damit eine Tötung rechtmässig 
ist. Das bedeutet, dass das Töten prima facie verboten sein müsste und nur 
mit einer solchen Rechtfertigung erlaubt sein dürfte. Insofern bildet auch 
der Würdeschutz eine rechtliche Basis für den Lebensschutz.
Das eben schon erwähnte tierschutzrechtliche Verbot des mutwilligen Tö­
tens ist als rechtliches Argument für den Lebensschutz deshalb bedeutsam, 
weil es über den Schutz des Wohlergehens hinaus (wegen des Motivs) be­
stimmte Tötungen verbietet.1265 Wenn eine Tötung, die nicht das Wohlerge­
hen betrifft (eine leidfreie Tötung), verboten sein soll, stellt sich die Frage, 
welchen Interessen dieses Verbot dienen soll. Eine Möglichkeit wäre, das 
Verbot rein anthropozentrisch zu interpretieren und seinen Zweck allein im 
Schutz der Menschen vor Empörung und Verrohung durch das Wahrneh­
men solcher Tiertötungen zu sehen.1266 Gegen eine solche Interpretation 
spricht jedoch die sentientistische Grundausrichtung des Tierschutzrechts, 

1262 Vorne Rz. 93.
1263 Dazu vorne Rz. 309.
1264 BSK-BV (Fn. 36), Schärmeli/Griffel, Art. 80 Rz. 43; Stucki, Grundrechte 

(Fn. 36), S. 383.
1265 Vgl. vorne Rz. 110–112.
1266 Zum Verrohungsargument vorne Rz. 350, 448.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

499

911

912

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die sich insbesondere in der gesetzlichen Definition der Tierwürde als Ei­
genwert ausdrückt (Art. 3 lit. a TSchG). Dieser Grundausrichtung entspre­
chend ist das Verbot des mutwilligen Tötens zumindest auch sentientistisch 
zu interpretieren, womit es einem Interesse des Tieres selbst dienen muss. 
Da das Wohlergehen nicht betroffen ist, liegt es am nächsten, dieses Inter­
esse im Lebensinteresse des Tieres zu sehen. Die Funktion des Verbots 
besteht demnach darin, das Töten mit Rücksicht auf das Lebensinteresse 
des Tieres so weit zu verbieten, als es nicht wenigsten so gut begründet 
ist, dass nicht mehr von mutwilligem Töten gesprochen werden kann. So 
verstanden ist das Verbot des mutwilligen Tötens im Ansatz ein Prima-fa­
cie-Lebensschutz.
Im Verbot des mutwilligen Tötens scheint zudem ein nicht unwesentliches 
Potenzial zu stecken, das Töten von Tieren nach dem Beweggrund schon 
unter dem geltenden Recht wesentlich stärker einzuschränken als bisher. 
Denn der Begriff des Mutwillens könnte weiter ausgelegt werden, als er von 
der bisherigen Gerichtspraxis in der Regel ausgelegt wird.1267 Interessant ist 
in diesem Zusammenhang die Äusserung des Obergerichts Bern, wonach 
unter dem Aspekt des Mutwillens auch das Töten überzähliger Tiere in 
Zoos, Zirkussen und Tierheimen sowie das Eliminieren von für die Zucht 
nicht verwendbaren Jungtieren – also das Töten zur Entsorgung – zu prü­
fen sei.1268

Schliesslich enthält das Recht selbst eine Norm zur Interessenabwägung, 
die für die Rechtfertigung des Tötens von Tieren immerhin eine gewisse 
indirekte Bedeutung hat. Art. 8 GTG enthält Anforderungen an die Recht­
fertigung von gentechnischen Veränderungen des Erbmaterials bei Tieren 
und Pflanzen. Die Norm regelt also nicht das Töten von Tieren und hat in­
sofern keine direkte Bedeutung für das Töten. Indirekt ist sie aber insofern 
bedeutsam, als gute Gründe dafür sprechen, für die Rechtfertigung des Tö­
tens einen mindestens gleich strengen Massstab zu fordern wie für solche 
gentechnischen Eingriffen. Das Gentechnikgesetz erlaubt Veränderungen 
des Erbmaterials von Tieren oder Pflanzen nur, soweit sie die „Würde 
der Kreatur“ achten. Dies setzt voraus, dass Eingriffe, die artspezifische 
Eigenschaften, Funktionen oder Lebensweisen von Tieren oder Pflanzen 
erheblich beeinträchtigen, durch überwiegende schutzwürdige Interessen 
gerechtfertigt sind (Art. 8 Abs. 1 GTG). Für die Abwägung ist auf der 
einen Seite die Schwere der Beeinträchtigung von Tieren und Pflanzen 

1267 Vgl. dazu vorne Rz. 110 f.
1268 OGer BE vom 17.3.2017 (BK 16 525) E. 9.

Teil 3: Kritik und Forderungen

500

913

914

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und auf der anderen Seite die Bedeutung der schutzwürdigen Interessen 
massgeblich (Art. 8 Abs. 2 Satz 1 GTG). Die Interessen müssen also erstens 
überhaupt schutzwürdig sein und zweitens aufgrund ihrer Bedeutung über­
wiegen. Welche Interessen schutzwürdig sind, legt das Gesetz in einer 
nicht abschliessenden Aufzählung fest (Art. 8 Abs. 2 Satz 2 GTG). Beispiele 
sind die Gesundheit von Mensch und Tier (lit. a), die Sicherung einer 
ausreichenden Ernährung (lit. b) oder ein wesentlicher Nutzen für die 
Gesellschaft auf wirtschaftlicher, sozialer oder ökologischer Ebene (lit. e). 
Vom tierschutzgesetzlichen Würdeschutz (Art. 3 lit. a TSchG) unterscheidet 
sich Art. 8 GTG somit dadurch, dass er zur Rechtfertigung eines Eingriffs 
zum einen explizit ein schutzwürdiges Interesse verlangt und zum anderen 
exemplarisch festlegt, welche Interessen schutzwürdig sind. Das bedeutet, 
dass nicht jedes Interesse schutzwürdig ist und dass Interessen, die nicht 
schutzwürdig sind, als Rechtfertigungsgrund von vornherein nicht in Frage 
kommen. Die Anforderungen an die Rechtfertigung sind nach Art. 8 GTG 
damit zumindest in der Tendenz strenger als beim tierschutzgesetzlichen 
Würdeschutz in Art. 3 lit. a TSchG.
Dass für Belastungen wie Schmerz- oder Angstzufügung (Art. 3 lit. a 
TSchG) demnach weniger strenge Voraussetzungen gelten als für Eingriffe 
in das Erbmaterial von Tieren (Art. 8 GTG), ist unter dem Aspekt des Wür­
deschutzes, der auf dem Eigenwert der Tiere basiert, schwer nachvollzieh­
bar. Denn die Achtung des Eigenwerts bedeutet, dass Tiere aufgrund ihrer 
Eigeninteressen (und nicht aus menschlichen Interessen) zu schützen sind. 
Und das wohl evidenteste Eigeninteresse eines empfindungsfähigen Tieres 
ist sein Interesse, nicht zu leiden. Im Gegensatz zu Schmerz- oder Angstzu­
fügung führt ein Eingriff in das Erbmaterial eines Tieres nicht zwingend 
zu Leiden beim Tier. Deshalb sind Angst- und Schmerzzufügung, also Ein­
griffe im Regelungsbereich des Tierschutzrechts, tendenziell schwerere Be­
lastungen für ein Tier als gentechnische Eingriffe, die das Gentechnikrecht 
regelt. Und deshalb müsste für die Rechtfertigung solcher Belastungen ein 
mindestens gleich strenger Massstab gelten wie für die gentechnischen 
Eingriffe. Das spricht für die Forderung, Eingriffe in das Wohlergehen von 
Tieren künftig an mindestens gleich strenge Voraussetzungen zu knüpfen, 
wie sie Art. 8 GTG gegenwärtig für Eingriffe in das Erbmaterial verlangt. 
Dasselbe gilt nicht weniger in Bezug auf den für empfindungsfähige Tiere 
zu fordernden Lebensschutz, da auch das Lebensinteresse ein Eigeninteres­
se dieser Tiere ist, dessen Schutz der Achtung ihres Eigenwerts entspricht. 
Unabhängig vom Leiden ist somit auch für die Rechtfertigung des Tötens 
ein mindestens gleich strenger Massstab zu fordern.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

501

915

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fraglich ist, welche Konsequenzen eine Anwendung des Massstabes von 
Art. 8 GTG auf Eingriffe in den zu fordernden Lebensschutz konkret hät­
te. Welche Fälle des Tiertötens, die nach geltendem Recht erlaubt sind, 
weiterhin erlaubt und welche verboten wären, hängt davon ab, wie die 
einzelnen Interessen, die Art. 8 GTG als schutzwürdig ausweist, begrifflich 
auszulegen sind.1269 Was das Töten zum Fleischkonsum betrifft, so ist zu 
beachten, dass nicht die Ernährung generell, sondern nur die Sicherstel­
lung einer „ausreichenden“ Ernährung als schutzwürdiges Gegeninteresse 
zum Lebensschutz gilt (Art. 8 Abs. 2 lit. b GTG). Wie festgestellt wurde, 
ist Fleischkonsum für eine ausreichende Ernährung tatsächlich nicht erfor­
derlich.1270 Diese Tatsache lässt sich als Argument vorbringen, dass an den 
Tötungen zum Fleischkonsum nach diesem Massstab nicht nur kein über­
wiegendes, sondern von vornherein kein schutzwürdiges Interesse besteht. 
Allerdings kann aus dieser Tatsache nicht geschlossen werden, dass auch 
der normative Begriff der „ausreichenden Ernährung“ nach Art. 8 Abs. 2 
lit. a GTG eine fleischhaltige Ernährung ausschliesst. Es ist z.B. denkbar, 
dass „ausreichend“ nach diesem Begriff rein quantitativ gemeint ist (ausrei­
chende Menge an Nahrungsmitteln), jedoch qualitativ, d.h. in der Frage, 
welche Nahrungsmittel als schutzwürdig gelten (Gemüse, Getreide, Fleisch 
etc.), keine Einschränkung bewirken soll. Deshalb ist unklar, ob das Töten 
zum Fleischkonsum nach diesem Massstab erlaubt oder verboten wäre. 
Ähnlich verhält es sich mit den sonstigen Tötungen zur Nutzung. Eine 
Einschränkung der zulässigen Gegeninteressen kann allenfalls in Art. 8 
Abs. 2 lit. e GTG gesehen werden, wonach ein „wesentlicher“ Nutzen auf 
wirtschaftlicher, sozialer oder ökologischer Ebene für die „Gesellschaft“ 
als schutzwürdig gilt. Dies wird zum Teil so ausgelegt, dass der wesentli­
che Nutzen der Allgemeinheit zugutekommen muss und nicht einer Ein­
zelperson oder einer Gruppe von Einzelpersonen.1271 Das wäre insofern 
relevant, als viele der gegenwärtig erlaubten Tiertötungen (Hobbyjagd, 
Pelzproduktion etc.) eindeutig keinem gemeinnützigen Zweck, sondern 
lediglich einem privaten Nutzen dienen und demnach nicht gerechtfertigt 
wären. Allerdings kann der Begriff „Nutzen für die Gesellschaft“ auch weit 
ausgelegt werden, sodass er auch alle individuellen Nutzungsinteressen von 
Privatpersonen – als Teil der Gesellschaft – umfasst. Für eine weite Ausle­

1269 Allgemein zur Auslegung von Art. 8 GTG und den damit verbundenen Unklarhei­
ten L. Engi, Was verbietet die Würde der Kreatur?, 2015, S. 54, 57, 60.

1270 Dazu vorne Rz. 724.
1271 Rippe, Lebensschutz (Fn. 36), S. 92.

Teil 3: Kritik und Forderungen

502

916

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gung könnte allgemein sprechen, dass die Aufzählung der schutzwürdigen 
Interessen in Art. 8 Abs. 2 GTG nicht abschliessend ist. Insgesamt bleibt 
demnach unklar, welche Konsequenzen die Anwendung von Art. 8 GTG 
auf das Töten von empfindungsfähigen Tieren hätte. Es ist aber davon aus­
zugehen, dass der Massstab zur Rechtfertigung des Tötens noch deutlich zu 
wenig streng wäre, um den Anforderungen der Ethik zu genügen. Immer­
hin würde er gegenüber dem geltenden Recht dadurch eine Verbesserung 
bewirken, dass das (leidfreie) Töten empfindungsfähiger Tiere überhaupt 
einer Rechtfertigung bedürfte und dass nicht jedes beliebige menschliche 
Interesse als Rechtfertigungsgrund ohne Weiteres genügen würde.1272 Wird 
berücksichtigt, dass Tötungen in der Regel schwerer in die Interessen der 
Tiere eingreifen als Veränderungen des Erbmaterials, so ist die Regelung 
von Art. 8 GTG deshalb ein weiteres Argument dafür, dass der fehlende Le­
bensschutz bzw. die fehlende Beschränkung der zulässigen Tötungsgründe 
im geltenden Recht ein deutlicher Mangel ist.

III. Ergebnisse zur rechtsinternen Kritik

Nach der rechtsinternen Kritik ist festzuhalten, dass das geltende Recht 
des Tiertötens in zweifacher Hinsicht schwere Mängel aufweist. Es ist zum 
einen aus ethischer Sicht im Kern ungerecht, weil es nur Menschen in 
grundsätzlicher Weise vor Tötung schützt und empfindungsfähige Tiere 
nicht, obwohl diese die Voraussetzungen eines Lebensschutzanspruchs 
ebenso erfüllen. Infolgedessen enthält das Recht auch viele Tötungserlaub­
nisnormen und tötungsbezogene Ungleichbehandlungen, die ethisch un­
gerecht sind. Zum anderen sind die wesentlichen Gehalte des geltenden 
Tiertötungsrechts (fehlender Lebensschutz, erlaubte Tötungsgründe und 
Ungleichbehandlungen) auch aus rechtlicher Sicht mangelhaft, weil sie im 
Widerspruch zu geltenden Prinzipien und Massstäben des Rechts stehen 
(z.B. Massgeblichkeit der Empfindungsfähigkeit, Gleichbehandlung, Wür­
deschutz, Interessenbewertung). Die rechtsinterne Kritik entspricht inhalt­
lich im Wesentlichen der rechtsethischen Kritik. Damit wird die ethische 
Forderung, das bestehende Recht zwecks Angleichung an die Gerechtigkeit 
zu ändern, jedenfalls im Ansatz schon durch das Recht selbst gestützt.

1272 Engi, Würde (Fn. 1269), S. 32 f., 86.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts

503

917

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


§ 8 Forderungen an das künftige Recht

A. Rechtsänderungen

I. Inhalt der Forderungen

Der Inhalt der zu fordernden Rechtsänderungen ergibt sich aus den bereits 
genannten drei Zielen:1273 (1.) Einführung eines wirksamen Lebensschutzes 
für empfindungsfähige Tiere, (2.) Aufhebung ungerechter Tötungserlaub­
nisse und (3.) Beseitigung ungerechter Ungleichbehandlungen. Es wäre zu 
umständlich und zu wenig erkenntnisreich, an dieser Stelle die Normen, 
die es abzuändern, aufzuheben oder neu zu schaffen gilt, im Einzelnen 
abzuhandeln. Ihre konkrete Ausgestaltung ist Sache der Gesetzgebung, die 
zur Umsetzung der Ziele verschiedene Möglichkeiten hat. Deshalb folgen 
hier lediglich ein paar exemplarische Anmerkungen zu den wichtigsten 
Änderungsinhalten.
Neu einzuführen ist ein Prima-facie-Lebensschutz, der an die Bedingung 
der Empfindungsfähigkeit geknüpft und nach der Stärke des Lebensinter­
esses abgestuft ist. Es sind also auch die Fälle der Konkurrenz zu regeln, 
in denen Menschen sowie Tiere mit einem stärkeren Lebensinteresse (auf­
grund abstrakter Todesangst oder zukunftsbezogener Interessen) vor Tie­
ren mit einem schwächeren Lebensinteresse (aufgrund einfacher Empfin­
dungsfähigkeit) Vorrang haben.1274

Eine ganz wesentliche Bedeutung hat die Regelung der Gründe, die das 
Töten ausnahmsweise erlauben. Denn die Wirksamkeit des Lebensschutzes 
hängt entscheidend davon ab, wie weit er eingeschränkt werden darf, wie 
streng also die Voraussetzungen für eine Tötungserlaubnis sind. Zu den 
wichtigsten Tötungsgründen, die mit den Rechtsänderungen zu verbieten 
bzw. als Rechtfertigungsgründe nicht mehr zuzulassen sind, gehören vor 
allem die Fleischproduktion in Schlachtanlagen und die verschiedenen 
nichtvitalen Interessen an der Jagd auf wildlebende Tiere (Fleisch, Pelz, 
Trophäen, Freizeitvergnügen).1275 Mit den direkten Tötungserlaubnissen 
sind auch die Normen abzuschaffen, die bisher der Förderung dieser 
nicht mehr zu rechtfertigenden Tötungen dienen. Ein Beispiel ist die Er­
laubnis des Importierens und Aussetzens von jagdbaren Tieren, um sie 

1273 Dazu vorne Rz. 903.
1274 Dazu vorne Rz. 642–653.
1275 Zu beidem vorne Rz. 874, 876, 880.

Teil 3: Kritik und Forderungen

504

918

919

920

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anschliessend zu bejagen.1276 Was wildlebende Tiere betrifft, liegt es damit 
insgesamt sehr nahe, das Töten durch Privatpersonen nach den bisherigen 
Systemen der Jagd (Patentjagd, Revierjagd) abzuschaffen und die allenfalls 
in seltenen Einzelfällen noch gerechtfertigten Tötungen zu ökologischen 
Zwecken (Schutz von Arten und Ökosystemen) staatlichen Wildhutorga­
nen vorzubehalten.1277 Das Töten von Raubtieren wie Wölfen zum Schutz 
von gehaltenen Tieren (z.B. Schafen) ist auf Fälle der konkreten Gefahr 
zu beschränken, in denen ein Angriff durch das Raubtier unmittelbar zu 
erwarten ist und nicht anders als durch Tötung abgewehrt werden kann. 
Zu verbieten sind präventive Tötungen, die bloss eine abstrakte Gefahr 
voraussetzen, und besonders diejenigen, die sich nicht gegen bestimmte 
Einzeltiere richten, sondern die Verringerung eines Tierbestandes bezwe­
cken. Denn dadurch können auch Tiere getötet werden, von denen gar 
keine Gefahr ausgeht, was aufgrund des individuellen Lebensschutzes nicht 
zu rechtfertigen ist.
Die Einführung des Lebensschutzes und die gerechte Regelung der Aus­
nahmegründe führen dazu, dass auch die im bisherigen Recht bestehen­
den ungerechten Ungleichbehandlungen weitgehend beseitigt oder obsolet 
werden. Gesonderte Änderungen sind allenfalls nötig bei Normen, die 
gewissen Tiergruppen einen gesamthaft unbegründeten, diskriminierenden 
Status verleihen (z.B. Neozoen, die allgemein als ökologisch schädlich gel­
ten).1278

II. Lebensrecht oder Tötungsverbot

Ein rechtlicher Lebensschutz kann als subjektives Lebensrecht oder als rein 
objektives Tötungsverbot ausgestaltet werden. Das Lebensrecht würde den 
Tieren einen neuen rechtlichen Status als Rechtssubjekt verleihen und wäre 
strukturell mit dem Grundrecht der Menschen auf Leben (Art. 10 Abs. 1 
BV) vergleichbar.1279 In der Version des Tötungsverbots hätten Tiere nach 
wie vor keine subjektiven Rechte. Jedoch wären Menschen verpflichtet, 

1276 Dazu vorne Rz. 165.
1277 Vgl. dazu das geltende Jagdverbot für Privatpersonen im Kanton Genf, vorne 

Rz. 262.
1278 Dazu vorne Rz. 893.
1279 Zur Verleihung subjektiver Rechte und speziell eines Rechts auf Leben an Tiere 

Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 173 ff., 301 ff., 379–385.

§ 8 Forderungen an das künftige Recht

505

921

922

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Töten der Tiere (unter Vorbehalt der Rechtfertigung) zu unterlassen, 
und sie könnten für Verstösse gegen diese Pflicht bestraft werden. Dies ent­
spräche strukturell etwa den Tötungsverboten des geltenden Artenschutz­
rechts. Vieles spricht für die Version des Lebensrechts, vor allem dass 
der Lebensschutzanspruch ethisch auf der Empfindungsfähigkeit als einer 
Mindestform von Subjektivität basiert. Dies legt es nahe, den Tieren für 
diesen Anspruch auch im Recht Subjektivität in Form eines Lebensrechts 
zu verleihen. Der Lebensrechtsansatz würde ausserdem tendenziell zu einer 
besseren Durchsetzbarkeit des Schutzes auf prozessualer Ebene führen, et­
wa indem er es möglich macht, dass Tiere in rechtlichen Verfahren, vertre­
ten durch handlungsfähige Menschen, als Partei auftreten könnten.1280 Eine 
zwingende Voraussetzung ist die rechtliche Subjektivität jedoch nicht, um 
einen wirksamen Lebensschutz im Recht umzusetzen. Auch objektive Tö­
tungsverbote können dazu genügen, sofern ihre effektive Durchsetzbarkeit 
durch geeignete prozessuale Mittel gesichert wird (z.B. durch speziell für 
Delikte gegen Tiere eingesetzte Strafverfolgungsorgane, die mit genügend 
Ressourcen ausgestattet sind).

III. Ebene und Form der Rechtsänderungen

Weiter ist zu fragen, auf welcher territorialen Ebene (international, Bund, 
Kantone) und in welcher legislatorischen Form (Staatsvertrag, Verfassung, 
Gesetz, Verordnung) die Rechtsänderungen vorzunehmen sind. Grund­
sätzlich sind Rechtsänderungen auf allen Ebenen und Formstufen zu 
begrüssen, soweit sie in irgendeinem Mass zu einem gerechteren Recht 
führen. Das Ziel einer hohen Wirksamkeit und Einheitlichkeit des Lebens­
schutzes spricht jedoch für eine Regelung auf möglichst hoher territorialer 
Ebene. Beispielsweise wäre ein Lebensrecht für Tiere in der Verfassung 
eines Kantons nicht nur auf das Gebiet dieses Kantons beschränkt, sondern 
auch innerhalb dieses Gebiets nur begrenzt wirksam. Es wäre nämlich 
nur für Organe des Kantons und seiner Gemeinden verbindlich, nicht 
aber für Privatpersonen (z.B. nichtstaatliche Schlachtbetriebe, Forschungs­
einrichtungen, Zoos), solange die bisherigen Tiertötungsregeln des Bundes­
rechts unverändert bleiben.1281 Zudem kann eine Regelung auf kantonaler 

1280 Dazu Caspar, Tierschutz (Fn. 375), S. 497 f.; vgl. zu diesem Wirksamkeitsargu­
ment im Zusammenhang mit Rechten der Natur bzw. der Umwelt vorne Rz. 490 f.

1281 BGE 147 I 183 (Primateninitiative) E. 7.1 S. 187 f., E. 8.2 f. S. 189 f., E. 9.2 S. 192.

Teil 3: Kritik und Forderungen

506

923

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ebene, wie das Beispiel der Entschädigungspflicht bei unerlaubtem Töten 
wildlebender Tiere gezeigt hat, zu Ungleichbehandlungen führen, die ein­
zig durch den Aufenthaltsort der Tiere bedingt sind und sich sachlich 
– nach dem Kriterium der Betroffenheit der Tiere – nicht rechtfertigen 
lassen.1282 Solche Ungleichbehandlungen können international auch durch 
unterschiedliche nationale Regelungen entstehen (das Lebensinteresse ei­
nes Rindes hängt nicht davon ab, ob sich das Rind in der Schweiz oder 
in Argentinien aufhält). Dies spricht dafür, den Lebensschutz möglichst 
weitgehend auf internationaler Ebene zu regeln. Allerdings sind neben 
dem räumlichen Wirkungsbereich des Rechts auch seine effektive Durch­
setzbarkeit (durch ortsnahe Behörden, Sanktionskompetenz etc.) sowie die 
zeitnahe politische Realisierbarkeit der Rechtsänderungen zu berücksichti­
gen. Diese Faktoren sprechen eher für eine Regelung auf nationaler oder 
kantonaler Ebene.
Was die legislatorische Form betrifft, so wäre es aufgrund der Gesetzge­
bungskompetenz des Bundes im Bereich des Tiertötens (Art. 80 Abs. 2 
lit. f BV) möglich, ein allgemeines Tiertötungsverbot ohne Verfassungsän­
derung in einem Bundesgesetz einzuführen (z.B. das TSchG entsprechend 
zu ändern). Dagegen könnte man geltend machen, dass ein solches Verbot 
in praktisch relevanten Bereichen (Fleischproduktion, Jagd, Tierversuche) 
in den Schutzbereich von Grundrechten der Menschen eingreife (z.B. 
in die Wissenschafts-, Eigentums- oder Wirtschaftsfreiheit). Allerdings be­
stünde gegenüber den bundesrechtlichen Grundrechten (Art. 20, Art. 26, 
Art. 27 BV) durch Art. 190 BV für ein bundesgesetzliches Tötungsverbot ein 
Durchsetzungsschutz. Zu prüfen wäre noch, ob internationale Menschen­
rechtsnormen der EMRK oder von UNO-Pakt II einem solchen Lebens­
schutz für Tiere entgegenstünden (z.B. die in Art. 9 Abs. 1 EMRK und 
Art. 18 Abs. 1 UNO-Pakt II gewährte Freiheit, seine Religion oder Weltan­
schauung durch Bräuche zu bekennen1283). Auch diese Normen gewähren 
jedoch keinen einschränkungslosen Schutz, sodass eine Grundrechtsprü­
fung auch zugunsten des Tiertötungsverbotes ausfallen kann.

1282 Vorne Rz. 269, 899.
1283 Dazu EuGH, Urteil vom 17.12.2020 – Rechtssache C-336/19 (Centraal Israëlitisch 

Consistorie van België u.a.), Rz. 51, 52, 56. Beurteilt wurde in diesem Fall ein 
Verbot des religiös motivierten betäubungslosen Schlachtens (Schächtens), das 
vom Schutzbereich der Freiheit, seine Religion zu bekennen, erfasst wird. Eine 
andere Frage ist, wie das Tiertöten zwecks Fleischkonsums an sich (unabhängig 
von der Methode) unter dem Gesichtspunkt dieses Grundrechts zu beurteilen 
wäre.

§ 8 Forderungen an das künftige Recht

507

924

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


B. Umsetzung der Forderungen

Im Hinblick auf die Wirksamkeit der geforderten Rechtsnormen ist auch 
darauf zu achten, wie gut sie sich tatsächlich umsetzen lassen. Grundsätz­
lich sind Fragen der Umsetzbarkeit zwar keine normativen Fragen, die 
für den Bestand einer rechtsethischen Forderung relevant wären. Mittelbar 
können sie jedoch ausnahmsweise normative Relevanz gegen eine Forde­
rung erlangen, nämlich wenn deren Umsetzung geradezu unmöglich ist 
(wie etwa im Fall der Forderung, Unwetterkatastrophen dadurch zu ver­
hindern, dass „der Natur“ ein entsprechendes Verbot verkündet wird). In 
so einem Fall kann der Forderung entgegengehalten werden, dass etwas 
Unmögliches vom Recht nicht verlangt werden kann. Schwierigkeiten der 
Umsetzung bedeuten jedoch längst nicht in jedem Fall eine Unmöglichkeit. 
Im Folgenden wird dargelegt, welche Schwierigkeiten sich bei der Umset­
zung der geforderten Rechtsänderungen über das Töten von Tieren stellen 
und wie sie normativ zu beurteilen sind.

I. Schwierigkeiten der Umsetzung

Die Umsetzung der gestellten Forderungen ist in mehrfacher Hinsicht 
mit viel Aufwand verbunden. Zunächst erfordert sie einen hohen Rechtset­
zungsaufwand, da die Zahl der zu ändernden oder neu zu schaffenden 
Normen hoch ist. Die Verfahren, die es dabei zu befolgen gilt, nehmen 
ausserdem viel Zeit in Anspruch, besonders wenn die Rechtsänderungen 
der Volksabstimmung unterliegen. Sodann wird die Umsetzung viel For­
schungsaufwand im Bereich der Tatsachenwissenschaften (z.B. Biologie, 
Ökologie, Kognitionswissenschaft) erfordern, da viele der zu schaffenden 
Rechtsnormen an Tatsachen anknüpfen, die wohl teilweise noch nicht hin­
reichend zuverlässig bekannt sind. Das kann die Frage betreffen, welche 
Tiere über welche normativ relevanten Eigenschaften verfügen (z.B. ob 
Bienen empfindungsfähig sind, ob Rochen zukunftsbezogene Interessen 
haben, ob Lemuren um ihre Sterblichkeit wissen, ob Katzen fleischlos 
ernährt werden können),1284 oder die Frage, wie sich das Vorkommen oder 
Fehlen, die Häufigkeit oder Seltenheit einer Tierart in einer bestimmten 

1284 Zur Feststellung der für das Lebensinteresse relevanten Eigenschaften vorne 
Rz. 654 f.; zur normativen Relevanz der Ernährungsphysiologie vorne Rz. 525, 
774, 851.

Teil 3: Kritik und Forderungen

508

925

926

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Region auf andere Arten und auf Ökosysteme auswirkt.1285 Neben dem 
Rechtsetzungs- und Forschungsaufwand ist aber vor allem zu erwarten, 
dass die Forderungen bei vielen Menschen auf Widerstand stossen werden, 
besonders bei solchen, die gerne Fleisch essen und diese Gewohnheit 
durch einen rechtlichen Lebensschutz für Tiere gefährdet sehen. Weil es 
in einer demokratischen Rechtsordnung auf die mehrheitliche Zustimmung 
der Menschen ankommt, bedingt die Umsetzung der Forderungen deshalb 
auch einen hohen Aufwand an Massnahmen zur Überwindung dieses Wi­
derstands (Aufklärung, Sensibilisierung, Überzeugung, Umgewöhnung).
Der Widerstand durch Menschen verdient eine etwas eingehendere Be­
trachtung, weil er von allen Schwierigkeiten die grösste Herausforderung 
zu sein scheint. In der Mehrheit der Fälle dürfte er sich nicht primär 
gegen den Schutz tierlichen Lebens als solchen richten, sondern gegen die 
damit verbundenen Einschränkungen in der eigenen Freiheit, sei es beim 
Fleischkonsum (Konsumfreiheit), bei der Fleischproduktion (Wirtschafts­
freiheit, Berufsfreiheit) oder bei Tierversuchen (Forschungsfreiheit). Der 
Hauptanlass des zu erwartenden Widerstandes ist also darin zu sehen, 
dass bestimmte Zwecke (Fleischproduktion, Hobbyjagd, Tierversuche für 
Kosmetikprodukte) als Rechtfertigungsgründe für das Tiertöten nicht mehr 
zugelassen würden. Daneben könnten sich aber einige Menschen auch 
schon daran stören, dass nichtmenschliche Wesen überhaupt einen rechtli­
chen Lebensschutz erhalten – und damit gewissermassen auf dieselbe Stufe 
wie Menschen gestellt werden. Sie könnten darin eine Herabstufung ihrer 
eigenen moralisch-rechtlichen Bedeutsamkeit sehen.1286 Manche Menschen 
scheinen zudem eine verallgemeinerte Abneigung gegen (neue) Verbote 
und sonstige Pflichten zu haben, deren Einhaltung mit Strafdrohung oder 
ähnlichen Mitteln erzwingbar ist. Sie tun lieber, was sie freiwillig tun dür­
fen; Verbote können Trotz auslösen und damit kontraproduktiv sein.1287

Nun ist zumindest im ersten Moment denkbar, dass viele dieser Wider­
stände auf mangelndes Problembewusstsein zurückzuführen sind und sich 

1285 Zur Bedeutung dieser Frage vorne Rz. 787.
1286 Vgl. dazu Regierungsrat des Kantons Basel-Stadt (Hrsg.), Kantonale Volksinitiative 

„Grundrechte für Primaten“, Bericht an den Grossen Rat vom 14.4.2021, Ziff. 7.3, 
insb. S. 9 („Relativierung und Verwässerung des auf den Menschen zugeschnitte­
nen Grundrechtsschutzes“).

1287 J.-C. Wolf, Traditioneller Tierschutz, radikaler Tierschutz und der ethische Me­
liorismus, 5.3.2011, https://tier-im-fokus.ch/mensch_und_tier/wolf_meliorismus, 
Abschnitt „Die Last der Pflicht“ (ohne Seitenzahlen).

§ 8 Forderungen an das künftige Recht

509

927

928

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tier-im-fokus.ch/mensch_und_tier/wolf_meliorismus
https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://tier-im-fokus.ch/mensch_und_tier/wolf_meliorismus


deshalb mittels Aufklärung und rationaler Argumente beseitigen lassen. So 
könnte man etwa annehmen, dass viele Menschen auf das Fleischessen 
verzichten würden, wenn ihnen nur genügend bewusst wäre, dass die Tiere, 
die sie gerne verspeisen, ein Lebensinteresse haben, das nach sachlichen 
Überlegungen höher zu bewerten ist als ihr Interesse am Fleischgenuss. 
Und selbst gegenüber Menschen, denen Tierinteressen völlig gleichgültig 
sind, lassen sich vernünftige Gründe für einen Fleischverzicht vorbringen. 
Er käme ihrer Gesundheit zugute und würde zur Reduktion von ökolo­
gischen Problemen wie Klimaerwärmung und Biodiversitätsverlust beitra­
gen, die längerfristig auch ihren eigenen Interessen schaden.1288 Insofern 
könnte sich ein Lebensschutz für Tiere langfristig auch als wirksamer 
Menschenschutz herausstellen.1289 Sodann haben die geforderten Rechtsän­
derungen keine Abwertung der Menschen zum Gegenstand. Sie beinhalten 
lediglich eine gewisse Aufwertung derjenigen Tiere, die mit den Menschen 
die einschlägige Eigenschaft des Lebensinteresses teilen. Die Angst vor 
Bedeutungsverlust ist rational ebenfalls unbegründet. Schliesslich ist auch 
eine allgemeine Abneigung gegen Verbote nicht rational. Dass Verbote nicht 
per se eine Benachteiligung für Menschen bedeuten, zeigen schon die vie­
len bestehenden Verbote, die von Menschen allgemein akzeptiert und sogar 
gewünscht sind (z.B. Strafbarkeit von Diebstahl, Tötung und Körperverlet­
zung an Menschen). Trotz all dieser Argumente gibt es gegen den Ansatz 
des rationalen Aufklärens Vorbehalte, was seine Wirksamkeit betrifft. Es 
wird bezweifelt, dass damit bei einer nennenswerten Zahl von Menschen 
eine Verhaltensänderung bewirkt werden kann, die zu einem gerechteren 
Umgang mit Tieren wesentlich beiträgt. Denn Menschen würden ihr Ver­
halten in der Regel nicht aufgrund von rationalen Argumenten ändern, 
auch wenn sie diese für zutreffend halten.1290 Vielmehr seien Verhaltensän­
derungen und moralische Fortschritte in einer Gesellschaft jeweils darauf 
zurückzuführen, dass die Menschen für Probleme sensibilisiert werden, 
dass sich die Reichweite ihres Mitgefühls vergrössert.1291

Tatsächlich deutet Vieles darauf hin, dass ein wesentlicher Teil der Men­
schen die Argumente für den Lebensschutz von Tieren und gegen das 
Töten zu verzichtbaren Zwecken wie Fleischkonsum zwar kennt, versteht 

1288 Vorne Rz. 724 f.
1289 Campagna, Tierrechte (Fn. 524), S. 520.
1290 Precht, Tiere (Fn. 367), S. 281 f.; vgl. J.-C. Wolf, Meliorismus (Fn. 1287), Ab­

schnitt „Unparteiisches Verhalten ist selten“.
1291 Precht, Tiere (Fn. 367), S. 300.

Teil 3: Kritik und Forderungen

510

929

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und auch für zutreffend hält, aber dennoch nicht bereit ist, entsprechende 
Rechtsänderungen zu unterstützen oder das eigene Verhalten entsprechend 
zu ändern. Viele Menschen scheinen auch die gesundheitlichen und öko­
logischen Vorteile zu kennen, die sich individuell aus einer fleischlosen 
Ernährung und gesellschaftlich aus einer Landwirtschaft ohne massenhafte 
Haltung von „Fleischtieren“ ergeben,1292 und dennoch nicht bereit zu sein, 
den eigenen Fleischkonsum einzustellen oder auch nur zu reduzieren. Sie 
begründen das oft mit der Aussage, sie könnten (statt: wollten) nicht auf 
Fleisch verzichten, weil Fleisch ihnen so gut schmecke. Bei vielen Men­
schen scheint eine Kluft zwischen moralischer oder rationaler Einsicht und 
tatsächlichem Verhalten zu bestehen.1293 Ein möglicher Erklärungsgrund 
könnte die bereits angesprochene Angst sein, an moralischer Bedeutung 
zu verlieren, wenn nichtmenschliche Wesen moralisch bessergestellt und 
dadurch den Menschen angeglichen werden. Wolf weist in diesem Zu­
sammenhang darauf hin, dass ein wichtiger Faktor der Kohäsion einer 
Gruppe ihre Verachtung für jene sei, die nicht dazugehören: Was Menschen 
zusammenhält, ist ihr gemeinsamer Stolz, Menschen und nicht Tiere zu 
sein.1294 Ein anderer möglicher Erklärungsansatz wäre, dass Menschen, die 
sich wie andere Lebewesen evolutiv entwickelt haben, trotz ihres hohen 
sozial-moralischen Entwicklungsstands immer noch zu einem wesentlichen 
Teil egoistisch funktionieren. Ein unbewusst geführter stetiger „Kampf um 
das eigene Überleben“ könnte der Grund sein, dass Zugeständnisse an 
andere bei Menschen immer mit einer diffusen Angst verbunden sind, dass 
ihnen selbst etwas weggenommen wird. Deshalb werden Zugeständnisse 
wie die Anerkennung und Berücksichtigung von Interessen anderer (z.B. 
der Lebensinteressen von Tieren) nur gemacht, wenn der soziale Erwar­
tungsdruck dazu genügend gross ist. Bei Zugeständnissen an Tiere ist dieser 
Druck wesentlich geringer als bei Zugeständnissen an andere Menschen, 
da Tiere ihre Interessen nicht wie Menschen selbständig wirksam geltend 
machen können. Schliesslich scheinen Menschen allgemein sehr träge zu 
sein, wenn es darum geht, sich von Gewohnheiten zu lösen. Diese Träg­
heit, die wohl ebenfalls biologisch zu erklären ist (Organismen sind zu 
einem sparsamen Energieverbrauch veranlagt und Umgewöhnung kostet 
viel Energie), könnte einen weiteren Erklärungsgrund liefern, warum sich 

1292 Dazu vorne Rz. 724 f.
1293 Vgl. J.-C. Wolf, Meliorismus (Fn. 1287), Überschrift „Unparteilichkeit – die Kluft 

zwischen Urteil und Motivation“.
1294 J.-C. Wolf, Meliorismus (Fn. 1287), Abschnitt „Entfernung vom moralischen com­

mon sense“, vgl. auch Abschnitt „Unparteiisches Verhalten ist selten“.

§ 8 Forderungen an das künftige Recht

511

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen trotz moralischer Einsicht mit der Änderung eigenen Verhaltens 
schwertun. Wie auch immer die Kluft zwischen Einsicht und Verhalten 
der Menschen genau zu erklären ist, sie scheint die Umsetzung der hier 
gestellten rechtsethischen Forderungen zusätzlich zu erschweren. Die im 
Folgenden interessierende Frage ist nun, welche normativen Konsequenzen 
die geschilderten Schwierigkeiten für die Umsetzung der Forderungen ha­
ben.

II. Konsequenzen der Schwierigkeiten

Zunächst ist festzuhalten, dass die Schwierigkeit der Umsetzung nichts 
daran ändert, dass die Forderungen ethisch begründet sind. Denn dass 
Menschen sich tatsächlich egoistisch oder gleichgültig gegenüber Tieren 
verhalten oder zu träge sind, ihre Gewohnheiten zu ändern, bedeutet nicht, 
dass dieses Verhalten normativ richtig wäre. Es kann den Forderungen 
als solchen somit nicht als normativer Einwand entgegengehalten werden. 
Ebenso wenig ändern die Schwierigkeiten etwas daran, dass die Forderun­
gen überhaupt (irgendwie) umgesetzt werden müssen. Denn dazu müsste 
ihre Umsetzung ganz oder zumindest nahezu ganz unmöglich sein. Sie ist 
aber trotz Erheblichkeit der Schwierigkeiten bei Weitem nicht unmöglich. 
Die Gründe des zu erwartenden Widerstands mögen vielfältig und kom­
plex sein, doch sie lassen sich feststellen; und sind sie festgestellt, lassen sich 
Lösungen zur Überwindung des Widerstands finden. Namentlich bieten 
sich, wenn Aufklärung allein nicht wirkt, auch Massnahmen zur Sensibili­
sierung an. In Bezug auf das Töten zur Fleischproduktion könnte das z.B. 
heissen, dass auf Fleischverpackungen abschreckende Bilder aus Schlacht­
häusern angebracht werden, die daran erinnern, dass das Produkt durch 
Tötung entstanden ist und dass der Kauf des Produkts die Nachfrage nach 
weiteren Tötungen fördert. Es ist nicht zu bezweifeln, dass Menschen das 
Potenzial haben, sich gegenüber Tieren gerechter zu verhalten und deren 
Lebensinteresse zu achten, auch wenn sie es bisher in der Gesamtheit nur 
ungenügend tun. Dieses Potenzial gilt es zur Umsetzung der Forderungen 
zu verwirklichen.
In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, ob die gestellten Forderun­
gen überhaupt geeignet sind, das verfolgte Ziel eines wirksamen Lebens­
schutzes für Tiere zu verwirklichen. Pessimistisch könnte man erwarten, 
dass die Einführung von Strafnormen gegen das Tiertöten wirkungslos 

Teil 3: Kritik und Forderungen

512

930

931

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder gar kontraproduktiv wäre, weil die Einsicht, dass dieses Töten falsch 
ist, nicht erzwungen werden könne.1295 Diese Erwartung ist aus mehreren 
Gründen kein überzeugender Einwand gegen die Umsetzung der Forde­
rungen. Erstens ist die Annahme, dass die Strafnormen tatsächlich wir­
kungslos wären, höchst zweifelhaft. Denn es gibt bereits Strafnormen gegen 
bestimmte Tiertötungen, so gegen qualvolle, mutwillige oder artenschutz­
widrige Tötungen. Deren Durchsetzungspraxis mag zum Teil als mangel­
haft zu beurteilen sein,1296 doch ganz wirkungslos oder gar kontraproduktiv 
sind diese Normen nicht. Warum dies bei einem umfassenderen Tötungs­
verbot zum Schutz von allen empfindungsfähigen Tieren ganz anders sein 
soll, ist nicht zu sehen. Zweitens wäre das Argument zugespitzt und verall­
gemeinert so zu lesen, dass zwingende Rechtsnormen nur dann wirksam 
sind, wenn sie freiwillig befolgt werden. Dem ist zu entgegnen, dass für 
etwas, das freiwillig befolgt wird, gar keine (zwingenden) Rechtsnormen 
mehr nötig sind. Rechtsnormen haben u.a. gerade den Zweck, ein normativ 
gebotenes Verhalten, das nicht freiwillig erbracht wird, nötigenfalls zu er­
zwingen. Sie sind also nicht auf die volle Akzeptanz aller Rechtsunterworfe­
nen angewiesen. Drittens haben Rechtsnormen über die Zwangsfunktion 
hinaus auch eine Informationsfunktion: Sie geben Auskunft darüber, was 
richtig und was falsch ist. Das betrifft zwar in erster Linie die rechtliche 
Richtigkeit (Rechtmässigkeit), indirekt aber auch die ethische (Gerechtig­
keit), da es der Zweck des Rechts ist, Gerechtigkeit zu verwirklichen.1297 

Deshalb kann das Fehlen einer rechtlichen Regelung in vielen Fällen gera­
de der entscheidende Grund sein, warum Menschen das Lebensinteresse 
von Tieren nicht achten: weil sie ihr moralisches Gewissen bei allfälligen 
Zweifeln stets mit den Worten „Ich tue ja nichts Verbotenes“ (und: „Andere 
tun es ja auch“) besänftigen können. Erst das Recht macht den Inhalt der 
Gerechtigkeit wirklich verbindlich. Ohne Verankerung im Recht können 
Gerechtigkeitsforderungen stets als blosse Meinungen oder unverbindliche 
Empfehlungen abgetan werden. Dies macht es umso wichtiger, ungerechte 
Rechtsnormen durch gerechte zu ersetzen. Dass Menschen aus Selbstbe­
zogenheit, Trägheit oder ähnlichen Gründen nicht bereit sind, gerechte 
Normen freiwillig zu befolgen, ist also kein Grund, diese Normen nicht ins 
Recht zu überführen.

1295 So J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 228.
1296 Dazu Bolliger et al., Tierschutzstrafrecht (Fn. 34), S. 285–311.
1297 Dazu bereits vorne Rz. 902.

§ 8 Forderungen an das künftige Recht

513

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In einer anderen Hinsicht kommt dem zu erwartenden Widerstand gegen 
die geforderten Rechtsänderungen dennoch eine gewisse normative Bedeu­
tung zu. Wenn die Forderungen politisch (noch) nicht umsetzbar sind, 
weil sie einer entscheidenden Mehrheit von Menschen zu weit gehen, dann 
spricht dies pragmatisch dafür, sie vorerst so weit abzuschwächen, dass 
sie sich im vorgesehenen Rechtsetzungsverfahren umsetzen lassen. Das 
kann bedeuten, dass zunächst Rechtsnormen geschaffen werden, die immer 
noch ungerecht, aber ein wenig gerechter sind als die bestehenden, etwa 
indem sie das Lebensinteresse empfindungsfähiger Tiere zwar berücksich­
tigen, aber gegenüber anderen Interessen noch zu wenig hoch gewichten. 
Dagegen könnte eingewendet werden, dass die Schaffung von ungerechtem 
Recht immer ungerecht und deshalb abzulehnen sei. Dieser Einwand über­
zeugt aber nicht, wenn die einzige Alternative darin besteht, das geltende 
Recht beizubehalten, das noch ungerechter ist. In so einem Fall ist der 
Verzicht auf eine Rechtsänderung weniger gerecht als die Einführung von 
neuem Recht, das zwar ungerecht, aber immerhin gerechter ist als das bis­
herige. Pragmatisch betrachtet ist damit auch die Setzung von ungerechtem 
Recht gerecht, soweit sie eine Verbesserung bewirkt, d.h. einen Rechtszu­
stand schafft, der gerechter ist als der bisherige. Jede dieser Verbesserungen 
bringt das Recht seinem Ziel, das in der Verwirklichung von Gerechtigkeit 
besteht, einen Schritt näher.
Eine Position, die dieser pragmatischen Argumentation entspricht, ist der 
ethische Meliorismus nach Wolf. Er unterscheidet nicht nur zwischen 
gut und schlecht (im Sinne von gerecht und ungerecht), sondern auch – 
und vor allem – zwischen gut, besser und am besten (gerecht, gerechter, 
am gerechtesten).1298 Wolf bezeichnet kleine Schritte im Tierschutz (z.B. 
weniger Fleisch zu essen) als gut und grössere Veränderungen (kein Fleisch 
mehr zu essen) als besser. Ein entscheidendes Argument dafür ist, dass 
auch die beste Ethik keinen Nutzen hat, wenn sie nicht wenigstens ansatz­
weise im Recht umgesetzt wird. Und kleinere Schritte lassen sich eben 
leichter umsetzen als grössere. In diesem Sinne sind kleine (bloss „gute“) 
Verbesserungen, die umgesetzt werden, besser als grössere („bessere“), die 
sich nicht umsetzen lassen.
Dem ethischen Meliorismus ist unter gewissen Vorbehalten zuzustimmen. 
Überzeugend ist das Argument, dass gerechte Normen nur dann wirklich 
zur Gerechtigkeit beitragen, wenn sie auch praktisch wirksam sind. Wir­

1298 Hierzu und zum Folgenden J.-C. Wolf, Meliorismus (Fn. 1287), Abschnitte „Der 
ethische Meliorismus“ und „Keine Ethik ohne Perspektive auf Umsetzung“.

Teil 3: Kritik und Forderungen

514

932

933

934

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kungslose Rechtsnormen können ihren Zweck, Gerechtigkeit zu verwirk­
lichen, nicht erfüllen. Dieser Zweck gebietet es daher, Rechtsnormen so 
auszugestalten, dass sie zwar einerseits inhaltlich (möglichst) gerecht, ande­
rerseits aber auch umsetzbar und wirksam sind. Stehen diese zwei Ziele in 
Konflikt zueinander, kann es praktisch notwendig sein, die Anforderungen 
an die Gerechtigkeit des Inhalts zugunsten der Wirksamkeit herabzusetzen. 
Insoweit ist Wolfs Meliorismus beizupflichten. Ein erster Vorbehalt betrifft 
die Wortwahl bei der Benennung der verschiedenen Gerechtigkeitsstufen. 
Eine Abstufung, in der die unterste Stufe bereits als „gut“ bezeichnet wird 
(gefolgt von „besser“ und „am besten“), ist abzulehnen. Denn „gut“ impli­
ziert, dass die (minimalen) Anforderungen an die Gerechtigkeit bereits 
erfüllt sind, dass also eigentlich gar keine Verbesserung mehr notwendig 
ist. Das wäre im Kontext des Tiertötens so zu deuten, dass alle geltenden 
Rechtsnormen bereits gerecht sind und die geforderten Änderungen nur 
darauf abzielen, sie noch etwas gerechter zu machen, wobei ein Verzicht 
auf die Änderungen auch schon gerecht wäre. Es trifft aber nicht zu, dass 
alle geltenden Tiertötungsnormen gerecht sind. Das wurde eingehend dar­
gelegt. Und solange es nicht zutrifft, sind ungerechte Normen weiterhin als 
ungerecht zu bezeichnen. Als zweiter Vorbehalt muss klargestellt werden, 
worauf sich eine Bewertung als gerecht („gut“) bezieht. Wird eine Rechts­
norm durch eine neue ersetzt, die gerechter, aber immer noch ungerecht 
ist, dann ist nicht die neue Norm (das Ergebnis) gerecht, sondern der Akt 
der Änderung (als Schritt in die richtige Richtung). Drittens muss darauf 
geachtet werden, dass die Würdigung einzelner Schritte nicht zu einer 
Genügsamkeit führt, durch die das eigentliche, gerechte Ziel vergessen geht 
oder lange aufgeschoben wird. Wenn eine geringfügige Rechtsänderung 
(z.B. ein Verbot von Werbung und staatlichen Subventionen für Fleischpro­
dukte) dazu führt, dass weniger empfindungsfähige Tiere getötet werden, 
dann ist dies eine Verbesserung, aber noch lange nicht genug. Der Schritt 
ist richtig, doch es müssen weitere Änderungen folgen, bis das Ziel eines 
wirksamen Lebensschutzes für alle Tiere mit Lebensinteresse erfüllt ist.
Um Missverständnisse zu vermeiden, sei noch darauf hingewiesen, dass 
die Gutheissung von pragmatischen Ansätzen wie dem Meliorismus nicht 
etwa so zu verstehen ist, dass den Menschen, die ungerechte Tiertötungen 
praktizieren oder befürworten, mit Nachsicht begegnet oder die Ungerech­
tigkeit dieser Praktiken relativiert werden soll. Der Grund liegt einzig da­
rin, dass die Umsetzbarkeit der geforderten Rechtsänderungen aufgrund 
der einzuhaltenden politischen Verfahren von der Zustimmung auch dieser 
Menschen abhängt. Nur deshalb ist es pragmatisch richtig, ihrem Wider­

§ 8 Forderungen an das künftige Recht

515

935

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stand ein Stück weit nachzugeben und die Forderungen zunächst so weit 
abzuschwächen, wie dies für ihre (schrittweise) Umsetzbarkeit erforderlich 
ist.

III. Wege und Schritte der Umsetzung

Soweit die geforderten Ziele – ein wirksamer Lebensschutz für empfin­
dungsfähige Tiere sowie die Beseitigung der ungerechten Tötungserlaubnis­
se und Ungleichbehandlungen –1299 nicht auf direktem Weg umsetzbar 
sind, hat die Umsetzung also schrittweise zu erfolgen. Die möglichen Wege 
der Annäherung an diese Ziele sind vielfältig. Es wird hier keine Empfeh­
lung bzgl. Inhalt und Reihenfolge der am besten geeigneten Massnahmen 
abgegeben. Die folgende nichtabschliessende Aufzählung soll nur zeigen, 
welche verschiedenen Arten des Vorgehens in Frage kommen, um das 
geltende Tiertötungsrecht in Ausrichtung auf die genannten Ziele gerechter 
zu gestalten.
Eine Vorgehensart, die nur wenig von der direkten Umsetzung abweicht, 
besteht darin, die geforderten Rechtsänderungen ohne inhaltliche Ab­
schwächung sofort zu beschliessen, sie jedoch erst nach einer oder, ab­
gestuft, nach mehreren Übergangsfristen in Kraft zu setzen. Diese Über­
gangszeit würde dazu dienen, dass Menschen, die durch eine sofortige 
Einführung besonders betroffen wären, sich an die neuen Regeln anpassen 
könnten, bevor diese verbindlich werden. Das betrifft z.B. Metzger und 
andere Personen, die beruflich vom Tiertöten abhängig sind. Sie könnten 
ihren Betrieb in der Übergangszeit umstellen auf eine Tätigkeit, die ohne 
Töten auskommt (z.B. auf die Herstellung von In-vitro-Fleisch oder pflan­
zenbasierter Ersatzprodukte).
Eine weitere Abstufungsmöglichkeit besteht darin, den Lebensschutz zu­
nächst nur für solche Tiere einzuführen, von denen anzunehmen ist, dass 
sie ein besonders starkes und besonders sicher feststellbares Lebensinteres­
se haben.1300 Mögliche Kandidaten dafür sind Primaten, Wale, Elefanten 
oder Rabenvögel. Die Ausweitung des Lebensschutzes auf weitere Tiere 
(z.B. alle Säugetiere) würde dann in späteren Schritten folgen, bis alle Tiere 
mit Lebensinteresse wirksam vor Tötung geschützt sind. Durch dieses Vor­
gehen könnte möglicherweise die (unbegründete) Angst vieler Menschen 

1299 Vorne Rz. 903, 918.
1300 Vgl. zu diesem Vorgehen Nussbaum, Jenseits (Fn. 310), S. 208.

Teil 3: Kritik und Forderungen

516

936

937

938

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vor Herabstufung ihres eigenen moralischen Werts infolge einer „Anglei­
chung“ an Tiere etwas abgemildert werden. Denn es würden zunächst 
nur solche Tiere dem Menschen „angeglichen“, die ihm in Bezug auf das 
Lebensinteresse ohnehin schon sehr ähnlich sind. Durch Gewöhnung an 
diesen ersten Schritt könnte die Bereitschaft wachsen, die Ausweitung des 
Lebensschutzes auf weitere Tiere zu akzeptieren. Allerdings könnte die 
anfängliche Beschränkung auf einen engen Kreis von Tierarten auch auf 
Ablehnung stossen, die dadurch bedingt wäre, dass viele Menschen die Pri­
vilegierung einzelner Tierarten (mit Ausnahme ihrer eigenen) gegenüber 
anderen nicht nachvollziehen könnten.
Einen anderen Ansatz bilden finanzielle Steuerungsinstrumente, die vor 
allem im Zusammenhang mit der Nutzung von Tieren als mildere Alter­
native zu einem Tötungsverbot fungieren können. Hierzu gehören alle 
Massnahmen, die eine Erhöhung der Preise für Fleisch und andere Tö­
tungsprodukte bewirken.1301 Beispiele sind Steuern, Zölle oder auch nur 
die Aufhebung aller staatlichen Subventionen auf solche Produkte. Zudem 
könnten Ersatzprodukte, die ohne Tötung hergestellt wurden (z.B. In-Vitro-
Fleisch), finanziell gefördert werden, sodass sie attraktiver würden als Tö­
tungsprodukte und diese vom Markt verdrängen könnten. Dieses Vorgehen 
würde zwar dem Lebensinteresse der Tiere nicht hinreichend gerecht, da 
immer noch Tiere aus ungerechtfertigtem Grund getötet werden dürften. 
Es wäre aber wahrscheinlich leichter umzusetzen als ein Tötungsverbot, 
weil Menschen weniger als beim Verbot das Gefühl hätten, dass ihnen 
etwas weggenommen wird. Eine quantitative Reduktion der ungerechten 
Tötungen durch solche finanziellen Massnahmen würde also immerhin 
eine Verbesserung gegenüber dem Bisherigen bewirken.
Neben finanziellen bieten sich auch informationelle Massnahmen als mil­
dere Alternative zu Tötungsverboten an. Ein informationelles Mittel, das 
Tötungen fördert, ist Werbung für Fleisch und andere Tötungsprodukte.1302 

Diese könnte verboten oder wenigsten eingeschränkt werden, um die 
Tötungszahlen zu reduzieren. Auch ein Verbot von Staatsbeiträgen für 
Fleischwerbung könnte bereits eine Reduktion bewirken. Noch mildere 
Massnahmen sind solche der Aufklärung und Sensibilisierung, z.B. die 
Pflicht zu einer gut sichtbaren Kennzeichnung von Fleischprodukten, die 

1301 Hierzu und zum Folgenden Stoll-Kleemann, Fleischkonsum (Fn. 927), S. 36, 
40 f.

1302 Hierzu und zum Folgenden Stoll-Kleemann, Fleischkonsum (Fn. 927), S. 36, 41; 
Nussbaum, Jenseits (Fn. 310), S. 208.

§ 8 Forderungen an das künftige Recht

517

939

940

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht nur auf die negativen gesundheitlichen und ökologischen Auswir­
kungen des Fleischkonsums hinweisen, sondern auch darauf, dass das 
jeweilige Produkt durch Tötung eines Tieres hergestellt wurde, das ein 
Lebensinteresse hatte. In diese Kategorie gehört auch das bereits erwähnte 
Anbringen von abschreckenden Schlachtungsbildern auf der Verpackung. 
Entsprechende Informationen liessen sich auch losgelöst von einzelnen 
Produkten durch staatlich veranlasste Aufklärungs- oder Bildungsmassnah­
men verbreiten. Umgekehrt könnten tötungsfrei hergestellte Ersatzproduk­
te (In-Vitro-Fleisch, Fleischersatz aus Erbsenprotein etc.) durch Informati­
onsmassnahmen wie Aufklärung oder Werbung gefördert werden. Auch 
diese informationellen Massnahmen sind kein gleichwertiger Ersatz für ein 
Tötungsverbot, könnten aber die Tötungszahlen reduzieren und so eine 
Verbesserung gegenüber dem bisherigen Zustand bewirken.

C. Ergebnisse zu den Forderungen

Der Inhalt der geforderten Rechtsänderungen ergibt sich aus der voran­
gegangenen rechtsethischen Kritik am geltenden Recht. Er umfasst die 
drei Ziele eines wirksamen Lebensschutzes für empfindungsfähige Tiere, 
der Aufhebung ungerechter Tötungserlaubnisnormen und der Beseitigung 
ungerechter tötungsbezogener Ungleichbehandlungen. Die Detailausgestal­
tung obliegt der Rechtsetzung. Diese hat ausserdem zu entscheiden, welche 
Struktur der rechtliche Lebensschutz haben soll (subjektives Lebensrecht 
oder objektives Tötungsverbot), welche Normen auf welcher Ebene (inter­
national, Bund, Kanton) zu ändern oder neu zu schaffen sind und für wel­
che Normen welche Form (Staatsvertrag, Verfassung, Gesetz, Verordnung) 
zu wählen ist. Bei der Beantwortung dieser Fragen ist einerseits darauf 
abzuzielen, dass die neuen Rechtsnormen möglichst wirksam sein werden, 
und andererseits darauf, dass sie sich möglichst zeitnah politisch umsetzen 
lassen. Zu den Schwierigkeiten, die bei der Umsetzung zu erwarten sind, 
gehören ein hoher Rechtsetzungs- und Forschungsaufwand sowie vor allem 
die Überwindung des Widerstands, der sich aufseiten vieler Menschen er­
geben wird (Aufklärung, Sensibilisierung, Überzeugung, Umgewöhnung). 
Aufgrund des zu erwartenden Widerstands kann es pragmatisch richtig 
sein, zunächst auf eine sofortige und vollständige Umsetzung der Forderun­
gen zu verzichten und stattdessen eine Umsetzung in mehreren kleinen 
Schritten zu fordern. Dieses Vorgehen ist gerechtfertigt, soweit es notwen­
dig dafür ist, dass sich das Recht überhaupt in Richtung der geforderten 

Teil 3: Kritik und Forderungen

518

941

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ziele ändern lässt. Denn durch abgeschwächte Änderungen, welche die 
gestellten Forderungen nicht vollständig, aber immerhin teilweise erfüllen, 
wird das Recht zwar noch nicht gerecht, aber immerhin weniger ungerecht, 
als es bisher ist. Abgeschwächte Forderungen sind etwa die aufgeschobe­
ne Inkraftsetzung der Rechtsänderungen nach einer Übergangsfrist, die 
Beschränkung des Lebensschutzes auf Tiere mit einem besonders starken 
Lebensinteresse oder finanzielle und informationelle Massnahmen zur Re­
duktion der Schlachtungen (Fleischsteuern, Werbeverbote, Förderung von 
Ersatzprodukten) anstelle von Tötungsverboten. Zu betonen ist, dass solche 
Massnahmen nicht als gleichwertiger Ersatz für die gestellten Forderungen 
zu betrachten sind, sondern als Teilschritte hin zum Ziel, und dass die 
Rechtfertigung einer schrittweisen Umsetzung kein zaghaftes Vorgehen 
rechtfertigt. Das Ziel einer vollständigen Umsetzung der Forderungen muss 
stets vor Augen bleiben und entschlossen verfolgt werden.

§ 8 Forderungen an das künftige Recht

519

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471 - am 13.01.2026, 03:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Teil 3: Kritik und Forderungen
	§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts
	A. Diskrepanzen zwischen Recht und Ethik des Tiertötens
	I. Regelung des Lebensschutzes
	1. Individueller direkter Lebensschutz
	2. Artenschutz als indirekter Lebensschutz
	3. Ergebnis: Kaum rechtlicher Lebensschutz trotz Lebensinteresse vieler Tiere

	II. Tötungserlaubnisgründe
	1. Beendigung des Leidens von Tieren
	2. Schutz vor Tieren
	3. Tiernutzung
	4. Entsorgung und Beseitigung von Tieren
	5. Ergebnis: Viele ungerechte Tötungserlaubnisse im Recht

	III. Kriterien der Ungleichbehandlung
	1. Natürliche Eigenschaften der Tiere
	2. Ökologische Kriterien
	3. Beziehungskriterien
	4. Kulturbedingte und sonstige Kriterien im Interesse von Menschen
	5. Ergebnis: Viele ungerechte Ungleichbehandlungen im Recht


	B. Konsequenzen der rechtsethischen Kritik am Tiertötungsrecht
	C. Rechtsinterne Kritik am geltenden Tiertötungsrecht
	I. Grundlagen des direkten Lebensschutzes für Tiere bereits im Recht
	II. Weitere rechtliche Argumente für den Lebensschutz von Tieren
	III. Ergebnisse zur rechtsinternen Kritik


	§ 8 Forderungen an das künftige Recht
	A. Rechtsänderungen
	I. Inhalt der Forderungen
	II. Lebensrecht oder Tötungsverbot
	III. Ebene und Form der Rechtsänderungen

	B. Umsetzung der Forderungen
	I. Schwierigkeiten der Umsetzung
	II. Konsequenzen der Schwierigkeiten
	III. Wege und Schritte der Umsetzung

	C. Ergebnisse zu den Forderungen



