Teil 3: Kritik und Forderungen

Nachdem nun die Ergebnisse der rechtlichen und der rechtsphilosophi-
schen Untersuchung des Tiertotens feststehen, wird im Folgenden anhand
dieser Ergebnisse analysiert, in welchen Punkten das geltende Recht von
den Anforderungen der Ethik abweicht. Im Anschluss daran wird das
geltende Recht aufgrund der festgestellten Diskrepanzen zur Ethik einer
rechtsphilosophischen Kritik unterzogen. Dabei wird neben der rein ethi-
schen Kritik auch auf Prinzipien und Massstibe Bezug genommen, die
im Recht bereits gelten, jedoch im Bereich des Tiertdtens nicht oder nur
unvollstindig umgesetzt sind (rechtsinterne Kritik). Ausgehend von der
rechtsphilosophischen Kritik erfolgt schliesslich eine Auseinandersetzung
mit den Forderungen zur Anderung des Rechts, die notig sind, um Uber-
einstimmung mit den Anforderungen der Ethik zu schaffen.

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertétungsrechts
A. Diskrepanzen zwischen Recht und Ethik des Tiertdtens

I. Regelung des Lebensschutzes

1. Individueller direkter Lebensschutz

Der grundlegendste Unterschied zwischen dem Recht und der Ethik des
Tiertdtens besteht darin, dass das Recht einen individuellen Anspruch
auf direkten Lebensschutz nur fiir Menschen und nicht fiir Tiere vor-
sieht,'®! wahrend aus ethischer Sicht ein solcher Anspruch prima facie
allen Lebewesen zu gewihren ist, die ein Lebensinteresse haben.®? Zu
diesen Lebewesen gehoren alle empfindungsfahigen Tiere einschliesslich
der Menschen. Soweit sie zusitzlich {iber anspruchsvollere Eigenschaften
wie zukunftsbezogene Interessen oder die Fahigkeit zu abstrakter Todes-
angst verfiigen, verstirken diese ihr Lebensinteresse, sie sind jedoch keine

1161 Vorne Rz. 281, 289.
1162 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 813, 822f., 825.

471

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

860

861


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

862

863

Teil 3: Kritik und Forderungen

Bedingung fiir dessen Bestehen. Das geltende Recht schiitzt Tiere aufgrund
ihrer Empfindungstihigkeit im Wesentlichen nur vor Leiden und leidvoller
Totung. 11> Soweit es das Téten von Tieren unabhéngig vom Leiden verbie-
tet, handelt es sich bloss um einen indirekten ,Lebensschutz zum Zweck
des Artenschutzes oder des Eigentumsschutzes. Solche Totungsverbote
héngen von der jeweiligen zweckbezogenen Bedingung (Gefahrdungsgrad
der Tierart, Eigentiimerwille) ab und bieten dem einzelnen Tier keinen
wirksamen (stabilen, zuverldssigen) Schutz, der den ethischen Anforderun-
gen an einen individuellen Lebensschutz gerecht wird. Das geltende Recht
weicht also in dem Masse von der Ethik ab, als es Tieren, die ein Lebensin-
teresse haben (z.B. Schweinen, Grauwalen, Orang-Utans, Breitschwanzkoli-
bris, Erdkréten), ihren ethisch begriindeten individuellen Lebensschutzan-
spruch vorenthalt, der das Toten dieser Tiere grundsitzlich verbietet und
nur in begriindeten Ausnahmefillen erlaubt.

2. Artenschutz als indirekter Lebensschutz

Totungsverbote zum Schutz bedrohter Tierarten reichen zwar nicht aus,
um jedem Einzeltier mit Lebensinteresse einen wirksamen Schutz vor T6-
tung zu bieten. Sie haben jedoch unabhingig von diesem individuellen
direkten Lebensschutz eine ethisch wichtige Bedeutung, die in ihrem Bei-
trag zur Erhaltung von Arten, Okosystemen und Biodiversitit besteht. Die
Erhaltung dieser okologischen Giiter liegt im Interesse aller Menschen
und aller empfindungsfihiger (interessensfahiger) Tiere, weil diese sie als
Lebensgrundlage bendtigen.'®* Auch die Normen des Artenschutzrechts
sind auf die Erhaltung biologischer Arten und ihrer Vielfalt ausgerichtet
und die entsprechenden Tiert6tungsverbote tragen zu diesem Zweck bei.!63
Insoweit besteht zwischen Recht und Ethik Ubereinstimmung.

Der Zweckrichtung des Artenschutzes entspricht es, dass wildlebende Tiere
umso stirker vor Totung geschiitzt werden, je starker ihre Art vom Ausster-
ben bedroht ist. Denn je starker eine Art bereits bedroht ist, desto wahr-
scheinlicher ist es, dass das Téten von Tieren dieser Art zu ihrem Ausster-
ben fithrt, und desto wahrscheinlicher sind die damit verbundenen Auswir-

1163 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 281, 283, 811; siehe zudem zur Schwiche des
geltenden indirekten Lebensschutzes vorne Rz. 288-293.

1164 Vorne Rz. 807.

1165 Vorne Rz. 156, 282.

472

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

kungen auf Okosysteme und Biodiversitit und die daraus resultierenden
negativen Folgen fiir vitale Interessen (z.B. Erndhrung) von empfindungs-
fahigen Lebewesen.!®® In dieser Hinsicht stimmen die artenschutzrechtli-
chen T6tungsverbote und -beschrankungen jedenfalls in der Grundausrich-
tung mit der Ethik {iberein, da sie fiir stirker gefdhrdete Tierarten einen
starkeren und fiir schwicher gefahrdete Tierarten einen schwicheren (in-
direkten) Lebensschutz bewirken.” Diese Abstufung macht das Recht
dadurch, dass es die Totung von starker geschiitzten Tieren wie Feldhams-
tern (Cricetus cricetus) sowohl qualitativ begrenzt, indem es sie nur fiir
bestimmte Zwecke erlaubt, als auch quantitativ, indem es sie nur in einer
Menge erlaubt, die sich mit dem Uberleben der Art vertrigt, wihrend es
das Toten von schwicher geschiitzten Tieren wie Kormoranen (Phalacro-
corax carbo) nur quantitativ beschriankt. Zwar kann bei einzelnen Arten
hinterfragt werden, ob sie ihren rechtlichen Gefahrdungs- und Schutzstatus
tatsdchlich (nur) aufgrund ihrer faktischen Gefahrdungssituation erhalten
haben oder ob sachfremde Kriterien wie Asthetik oder das Interesse an der
Nutzung (Jagd) mitgespielt haben.'® Das dndert aber nichts daran, dass
das Artenschutzrecht in der Ausrichtung der Artenschutzethik entspricht,
wenn es Tiere von stark gefdhrdeten Arten stirker vor Tétung schiitzt als
Tiere von schwach gefidhrdeten Arten.

Was die Wirksamkeit des Artenschutzes als Lebensschutz betrifft, hat sich
jedoch ergeben, dass auch die am stérksten geschiitzten Tiere viel schlech-
ter vor Totung geschiitzt sind als Menschen.!'®

3. Ergebnis: Kaum rechtlicher Lebensschutz trotz Lebensinteresse vieler
Tiere

Von allen Lebewesen mit Lebensinteresse gewédhrt das Recht einzig den
Menschen einen direkten und wirksamen Lebensschutz. Vergleichsweise
schwach ist der indirekte Lebensschutz, den einige Tiere aufgrund ihrer
Zugehorigkeit zu einer gefahrdeten Spezies erhalten. Bei sehr vielen emp-
findungstihigen Tieren, darunter all jenen, die in Menschenobhut gehalten
werden (,Heimtieren“ wie Katzen, ,,Nutztieren“ wie Rindern, ,Versuchstie-

1166 Vorne Rz. 857.

1167 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 285 f.

1168 Vgl. dazu vorne Rz. 492 und im Zusammenhang mit artenschutzbezogenen To-
tungserlaubnissen und -geboten ferner vorne Rz. 786, 791.

1169 Vorne Rz. 288-293, 295.

473

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

864

865


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

866

867

Teil 3: Kritik und Forderungen

ren“ wie Ratten), wird das Leben trotz Lebensinteresse, und damit trotz
ethischem Lebensschutzanspruch, vom Recht iiberhaupt nicht geschiitzt.

I1. Totungserlaubnisgriinde
1. Beendigung des Leidens von Tieren

Das Téten eines empfindungsfahigen Tieres, das an einer Krankheit oder
Verletzung leidet, ist ethisch gerechtfertigt, wenn das Leiden dauerhaft und
unheilbar ist und so schwer wiegt, dass das Interesse des Tieres, nicht
mehr zu leiden, sein Lebensinteresse mutmasslich tiberwiegt.'”? Es muss
also aufgrund der feststellbaren Indikatoren (z.B. Schwere der Verletzung)
anzunehmen sein, dass das Tier aufgrund seines Leidens das Sterben dem
Weiterleben vorzieht. Unter dieser Voraussetzung ist von einem Verzicht
auf den Lebensschutz bzw. von einem ,Sterbewillen® des Tieres auszuge-
hen. Die T6tung ist dann nicht nur erlaubt, sondern auch geboten, soweit
Menschen eine Verantwortung fiir das Tier tragen. Die Beendigung des
Leidens ist in der Ethik also zugleich ein Erlaubnis- und ein Gebotsgrund
fiir das Toten. Im Recht haben Vorschriften iiber das Téten leidender Tiere
meistens nur die Funktion eines Totungsgebots, da das Téten mangels Le-
bensschutzes ohnehin erlaubt ist.!'”! Nur bei artgeschiitzten wildlebenden
Tieren, deren T6tung ohne Erlaubnisgrund verboten ist, wird das Toten
durch den Zweck der Leidbeendigung erst erlaubt (z.B. Art. 8 JSG). Im All-
gemeinen sind die besagten Rechtsvorschriften dem tierschutzrechtlichen
Grundzweck entsprechend darauf ausgerichtet, die Tiere mittels Totung vor
Leiden zu schiitzen. Insoweit stimmen sie mit dem ethischen Zweck der
Leidbeendigung iiberein.

Was jedoch die Anforderungen an die Schwere des Leidens betrifft, die
eine Totungspflicht begriindet, weichen die rechtlichen Vorschriften, die
insgesamt sehr uneinheitlich sind, zum Teil stark vom ethischen Massstab
ab.1””2 Oft wird nur vorausgesetzt, dass die Tiere in irgendeinem Ausmass
krank oder verletzt sind bzw. Schmerzen, Angste oder sonstige Leiden
haben, deren Schwere nicht weiter bestimmt ist. Dass das Leiden unheilbar
ist, wird ohnehin nicht verlangt. Bei einigen Tierkategorien wie belasteten

1170 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 833, 835.
1171 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 114-118, 310.
1172 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 119-127, insb. Rz. 125.

474

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

Mutanten (z.B. gentechnisch verdnderten Laborméusen) sind die Voraus-
setzungen einer Totungspflicht so tief angesetzt, dass eine rein tierschutz-
rechtliche Zweckrichtung der Normen stark bezweifelt werden muss. Es
ist zu vermuten, dass das T6ten in diesen Fillen nicht in erster Linie der
Beendigung von Leiden dienen soll, sondern der Entsorgung der Tiere, die
fiir den jeweiligen Nutzungszweck nicht mehr verwendbar sind. In Bezug
auf die Strenge der T6tungsvoraussetzungen weichen die Rechtsnormen
also insgesamt, und in manchen Fillen besonders stark, von den ethischen
Anforderungen ab. Das ist auch darauf zuriickzufithren, dass das Leben der
Tiere rechtlich nicht geschiitzt ist und deswegen bei der Entscheidung fiir
oder gegen das Téten kein Lebensinteresse — in Abwagung gegeniiber dem
Interesse, nicht zu leiden - beriicksichtigt wird.!”3

2. Schutz vor Tieren

Ein trivialer Totungsgrund zum Schutz vor Tieren ist die Selbstverteidigung.
Wenn ein empfindungsfahiges Tier einen Menschen lebensgefahrlich an-
greift, ist es ethisch gerechtfertigt, das Tier zu tdten, wenn die Totung
notwendig ist, um den Angriff abzuwehren und so den Tod oder eine
lebensgefihrliche Verletzung des Menschen zu verhindern.”* Dabei sind
sowohl der angegriffene Mensch selbst als auch andere (angehorige oder
beliebige fremde) Menschen zur Abwehr des Angriffs und nétigenfalls zur
Totung des Tieres legitimiert. Ethisch unzuldssig ist das Toten des Tieres
trotz Notwendigkeit zur Angriffsabwehr nur dann, wenn der Mensch sich
ohne Not und zweifellos in voller Eigenverantwortung (ganz bewusst und
ganz freiwillig) selbst der Gefahr des Tierangriffs ausgesetzt hat (z.B. im
Zoo in ein Flusspferdgehege gesprungen ist). Die Normen des Rechts, die
das T6ten von Tieren erlauben, um deren Angriffe auf Menschen abzuweh-
ren (Notstand, Notstandshilfe), entsprechen nach Zweck und Massstab
im Wesentlichen der Ethik. Denn sie sehen eine Abwigung zwischen den
Interessen vor, die fiir und gegen die Totung sprechen, und erlauben die
Totung - soweit sie nicht mangels Lebensschutzes des Tieres ohnehin
erlaubt ist — nur, wenn sie zum Schutz des Lebens oder der kérperlichen
Integritdt des angegriffenen Menschen notwendig ist.'”> Im Unterschied

1173 Dazu vorne Rz. 311.
1174 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 832, 836.
1175 Vorne Rz. 137-147, 306.

475

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

868


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

869

870

Teil 3: Kritik und Forderungen

zur Ethik wird das Menschenleben im Recht nicht gegen das Tierleben
abgewogen, sondern gegen das Eigentumsrecht eines anderen Menschen,
wenn das Tier diesem gehort, oder gegen den Artenschutz, wenn das Tier
einer geschiitzten Art angehort.!”6 Dieser Unterschied dndert aber nichts
am Ergebnis, dass das Toten eines Tieres sowohl ethisch als auch rechtlich
jedenfalls dann erlaubt ist, wenn es zur Abwehr eines lebensgefahrlichen
Angriffs auf Menschen notwendig ist.'”” Eine Diskrepanz, die zumindest
theoretisch bedeutsamer ist, besteht darin, dass die eigenverantwortliche
Selbstgefahrdung des angegriffenen Menschen nur die ethische Rechtferti-
gung der Tiertdtung ausschliesst und rechtlich keine Einschrankung der
Befugnis zur Notstandshilfe bewirkt. Praktisch gesehen diirften solche
Selbstgefahrdungen durch Menschen aber auch ethisch kaum Bedeutung
haben, da sie ohnehin dusserst selten vorkommen und noch seltener zwei-
felsfrei als eigenverantwortlich beurteilt werden konnen. Im Wesentlichen
stimmen Recht und Ethik also in Bezug auf das Tiertdten zur Abwehr
getdhrlicher Angriffe auf Menschen iiberein.

Dasselbe gilt fiir die Abwehr von Angriffen auf andere Tiere, fiir deren
Schutz Menschen verantwortlich sind. Zur Rettung von Tieren, die in
menschlicher Obhut gehalten werden (z.B. Ziegen), ist das Toten von an-
greifenden Tieren (z.B. Wolfen) ethisch gerechtfertigt, wenn es zur Abwehr
eines lebensgefihrlichen Angriffs notwendig ist.””8 Rechtlich sind solche
Totungen - soweit sie iiberhaupt der Rechtfertigung bediirfen, z.B. weil
das angreifende Tier einer geschiitzten Art angehort — als Notstandshand-
lungen zum Schutz von Eigentum gerechtfertigt.!'”” Der Unterschied, dass
das zu schiitzende Interesse ethisch im Lebensinteresse des angegriffenen
Tieres und rechtlich im Eigentumsrecht des Menschen besteht, ist fiir das
Ergebnis der T6tungsrechtfertigung nicht entscheidend.

Anders zu beurteilen ist das priventive Toten von potenziell gefahrlichen
Tieren. Das Toten eines Tieres, das noch nicht angegriffen hat, ist ethisch
nur zu rechtfertigen, wenn ein lebensgefahrlicher Angrift dieses Tieres auf
einen Menschen oder ein anderes Tier mit einer sehr hohen Wahrschein-

1176 Vgl. vorne Rz. 282.

1177 Zu den ethisch schwieriger zu beurteilenden Fillen der nicht lebensgeféhrlichen,
aber erheblich gesundheitsgefdhrdenden Angriffe vorne Rz. 687.

1178 Vorne Rz. 839; zu den ethisch schwieriger zu beurteilenden Fillen der nicht
lebensgefahrlichen, aber erheblich gesundheitsgefihrdenden Angriffe auf andere
Tiere vorne Rz. 768.

1179 Vgl. vorne Rz. 307.

476

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

lichkeit zu erwarten ist und nur durch T6tung abgewehrt werden konnte
bzw. verhindert werden kann.'8® Rechtlich sind solche Tétungen schon
viel frither zuldssig, ndmlich bereits wenn vom Tier eine relativ abstrakte
Gefahr fiir das Leben oder die Gesundheit von Menschen oder (als Ei-
gentum gehaltene) Nutztiere ausgeht!8! Eine solche Gefahr besteht z.B.,
wenn ein Bir sich einer Wohnsiedlung anndhert und keine oder nur we-
nig Menschenscheu zeigt oder wenn ein Biber unterirdische Tunnelgénge
baut, die zum Einsturz von Uferwegen fithren kénnten. Wolfe und Luchse
diirfen abgeschossen werden, wenn sie eine bestimmte Anzahl Nutztiere
getotet haben, ohne dass die Gefahr weiterer solcher Totungen und die
Moglichkeiten zu deren Verhinderung (z.B. Schutzhunde, bewaftnete Hir-
ten) konkret gepriift und belegt werden miissen. Durch diese Regeln ist
das Téten in vielen Féllen bereits erlaubt, ohne dass eine unmittelbare
Gefahr bereits vom Tier ausgeht oder mit hoher Wahrscheinlichkeit zu
erwarten ist. Die rechtlichen Voraussetzungen des T6tens weisen also nicht
die ethisch erforderliche Strenge auf.

Ahnliches ist in Bezug auf das Téten zur Seuchenbekdmpfung festzustellen.
Ethisch kénnen solche Tiertdtungen gerechtfertigt sein, wenn sie notwen-
dig sind, um die Ausbreitung einer gefahrlichen Krankheit zu verhindern
und so das Leben und die Gesundheit von Menschen und anderen Tieren
zu schiitzen.!®2 Notwendigkeit bedeutet dabei, dass mildere Mittel wie die
Isolierung und Heilbehandlung der kranken Tiere nicht geniigen. Zudem
diirfen nur infizierte Tiere getotet werden, die den Krankheitserreger iiber-
tragen konnen. Diesen Anforderungen an die Notwendigkeit geniigt das
geltende Tierseuchenrecht nicht. Weder erlaubt es das T6ten nur als letztes
Mittel noch beschriankt es die Zuldssigkeit auf das Toten derjenigen Tiere,
die den Erreger effektiv auf sich tragen. Stattdessen sieht es das sofortige
Toten aller Tiere eines Bestandes als Standardmassnahme vor, wenn auch
nur ein Tier dieses Bestandes mit einer hochansteckenden Seuche infiziert
ist.18 Darin besteht eine deutliche Diskrepanz des Rechts zur Ethik.

Der Schutz von Eigentum an Sachgiitern (nicht an Tieren) rechtfertigt das
Toten von empfindungsfahigen Tieren aus ethischer Sicht in aller Regel
nicht. Nur in ganz seltenen, wenn nicht gar rein theoretischen Ausnahme-
fallen kommt das Toten zu diesem Zweck in Betracht, namlich wenn es

1180 Vorne Rz. 836.

1181 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 200f., 209, 306.
1182 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 837.

1183 Vorne Rz. 226, 306.

477

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

871

872


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

873

Teil 3: Kritik und Forderungen

zur Erhaltung von Lebensmitteln, die fiir die lebenswichtige Erndhrung
bendtigt werden, unumginglich ist."# Das kann z.B. der Fall sein, wenn
durch die Fresstatigkeit von Tieren ganze Getreideernten gefihrdet sind
und es fiir Menschen ausser dem Tiertoten keine Alternativen zum Ver-
hungern gibt. Rechtlich sind solche Tétungen hingegen ohne nambhafte
Einschriankung erlaubt. Der Schutz von Sachobjekten wie z.B. Obstgarten
oder Weinbergen gilt auch als Rechtfertigungsgrund fiir das Toten von
Tieren, die dem Artenschutz unterstehen und deshalb ohne einen solchen
Grund nicht getotet werden diirften.'> Das Recht bewertet das Eigentum
an Sachen hoher als das Lebensinteresse empfindungsféhiger Tiere, dem es
gar keinen Wert beimisst. Dies steht in klarem Widerspruch zur Ethik.

Schliesslich ist auch das Tiertdten zum Schutz von Arten, Okosystemen
und Biodiversitit einer ethischen Rechtfertigung in Ausnahmefillen zu-
ganglich.8¢ Denn hierbei geht es um die Wahrung vitaler Interessen von
Menschen und empfindungsfahiger Tiere, die wertmaissig auf derselben
Stufe wie das Lebensinteresse der getdteten Tiere stehen. Eine Rechtfer-
tigung setzt voraus, dass das Toten zur Abwehr einer klar definierten
Gefahr, die z.B. im Aussterben bestimmter Arten oder im Verlust der Funk-
tionsfahigkeit konkreter Okosysteme bestehen kann, notwendig ist. Die
Notwendigkeit fehlt, wenn der Bestand der Tierart, von der eine solche
Gefahr tatsdchlich ausgeht, auch durch nichttédliche Methoden wie Fort-
pflanzungsverhinderung reduziert werden kann. Das geltende Recht sieht
derart strenge Voraussetzungen fiir das Toten empfindungsféhiger Tiere
zu Artenschutzzwecken nicht vor. Es stuft einen Teil der wildlebenden
Tierarten, die sog. fremden Arten oder Neozoen (z.B. Grauhérnchen, Rot-
wangenschmuckschildkréten), pauschal als 6kologisch schadlich ein, ohne
diese Schadlichkeit von der Bestandsgrosse abhingig zu machen und ohne
die Gefahren, die von diesen Arten ausgehen sollen, klar zu definieren.!8”
Das Toten von Tieren, deren Art als fremd gilt, ist rechtlich ohne Weiteres
erlaubt. Eine weitergehende inhaltliche Begriindung verlangt das Recht nur
fir das Toten von Tieren, deren Art als einheimisch und geschiitzt gilt.
Solche Tétungen miissen zwar fiir 6kologische Zwecke wie die Erhaltung
von Lebensrdumen oder der biologischen Vielfalt erforderlich sein. Jedoch
sind diese Zwecke ebenso wie die Voraussetzung der Erforderlichkeit in den

1184 Vorne Rz. 838.
1185 Vorne Rz. 307.
1186 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 840.
1187 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 313 f.

478

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

Rechtsbestimmungen sehr abstrakt und vage formuliert. Namentlich ist die
Priifung von nichttddlichen Methoden als milderes Mittel nicht explizit
vorgeschrieben. Zudem sind die Gefahren, die von den Tieren angeblich
ausgehen und die es abzuwehren gilt, nicht ndher bestimmt. Abgesehen
von den Mingeln in der Umsetzung (z.B. dass Artenschutz bei vielen To-
tungen nicht der wahre Grund ist bzw. nicht ernsthaft angestrebt wird)!88

entspricht das Recht damit auch im Konzept nicht den Anforderungen der
Ethik.

3. Tiernutzung

Beim Toten zur Fleischproduktion fir Menschen, dem praktisch wichtigs-
ten Anwendungsbereich des Tiertotens, besteht eine deutliche Diskrepanz
zwischen Recht und Ethik. Ethisch ist das T6ten empfindungstahiger Tiere
zu diesem Zweck in aller Regel nicht gerechtfertigt, weil Fleischkonsum
fir Menschen kein vitales Interesse ist, welches das Lebensinteresse der
Tiere wertmissig aufwiegen konnte."8® Denn dazu miisste Fleisch fir eine
ausreichende Erndhrung der Menschen notwendig sein, was es aber nicht
ist. Und selbst wenn das Interesse am Fleischkonsum vital ware, wirde es
das Toten nicht rechtfertigen, da (echtes) Fleisch inzwischen auch ohne
Toten hergestellt werden kann (In-vitro-Fleisch), ein Totungsverbot also
gar nicht mehr zwingend einen Fleischverzicht bedeutet. Nur im seltenen
Ausnahmefall, dass eine lebenswichtige Erndhrung nur mit Fleisch getéte-
ter Tiere moglich ist (wenn z.B. jemand in der Wildnis ausgesetzt ist und
keinen Zugang zu anderen Lebensmitteln hat), ist das T6ten zum Fleisch-
essen zu rechtfertigen, weil dann eigene vitale Interessen zu wahren sind.
Im geltenden Recht ist das Toten empfindungsfahiger Tiere zur Fleischpro-
duktion demgegeniiber (vorbehaltlich des Artenschutzes) allgemein erlaubt
und diese Erlaubnis wurde nicht einmal explizit festgeschrieben, sondern
implizit vorausgesetzt."®® Auch in diesem Bereich besteht also eine klare
Diskrepanz zur Ethik, die darauf zuriickzufithren ist, dass das Leben der
Tiere im Recht nicht prima facie geschiitzt wird, weshalb solche Tétungen
von Rechts wegen keiner Rechtfertigung bediirfen.

1188 Dazu vorne Rz. 786, 791.
1189 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 841.
1190 Vorne Rz. 308.

479

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

874


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

875

876

877

Teil 3: Kritik und Forderungen

Fir das Toten zur Erndhrung anderer Tiere gilt derselbe ethische Massstab
wie bei Menschen, d.h. das Toten ist gerechtfertigt, soweit es fiir eine
ausreichende Erndhrung notwendig ist."”! Da einige Tiere (z.B. Schlangen,
Fischotter) im Unterschied zu Menschen fiir eine ausreichende Erndhrung
auf Fleisch angewiesen sind, ldsst sich das Toten mit der Wahrung der
vitalen Interessen dieser Tiere rechtfertigen, wenn sie legitimerweise in
Menschenobhut leben und dementsprechend gefiittert werden miissen.
Vorausgesetzt ist jedoch, dass die ausreichende Erndhrung nicht anders
(mit pflanzlicher Nahrung oder In-vitro-Fleisch) ermdglicht werden kann.
Das geltende Recht sieht diese Bedingungen nicht vor. Es erlaubt das Tier-
toten zur Erndhrung von Tieren bzw. zur Herstellung von Tierfutter etwa
gleichermassen uneingeschrankt wie das Toten zur Fleischproduktion fiir
Menschen."? Das Recht entspricht der Ethik also nur so weit, wie das
Toten zur ausreichenden Erndhrung von Tieren wirklich erforderlich ist.
Dariiber hinaus ist die rechtliche Erlaubtheit des T6tens empfindungsfahi-
ger Tiere zu diesem Zweck ethisch nicht gerechtfertigt.

Das Toten empfindungsfahiger Tiere zur Herstellung von nicht essbaren
Sachgiitern wie Pelzminteln oder Ledertaschen ist ethisch generell nicht
zu rechtfertigen, weil es keinem vitalen Interesse dient.®® Rechtlich sind
solche Totungen hingegen erlaubt, soweit sie nicht in tierschutzwidriger
(qualvoller) Weise ausgefithrt werden oder gegen Artenschutzbestimmun-
gen verstossen.* Die geltende Regelung steht also in klarem Widerspruch
zur Ethik.

Etwas anders sieht es aus bei Tétungen am Ende von Tierversuchen und Xe-
notransplantationen. Soweit diese Handlungen vitalen menschlichen Inter-
essen wie der Entwicklung lebensrettender Medikamente oder der Durch-
fithrung lebensrettender medizinischer Operationen dienen, konnen sie
das Té6ten empfindungsfahiger Tiere ethisch rechtfertigen.®> Diese Recht-
fertigung setzt aber weiter voraus, dass das T6ten fiir den verfolgten Zweck
tiberhaupt notwendig ist (und nicht bloss der Entsorgung von ,verbrauch-
ten“ Tieren dient, die gesund sind und gut weiterleben konnten), dass es
eine konkrete medizinische Anwendung (und nicht bloss Grundlagenfor-
schung) ermdglicht und dass diese Anwendung zum vitalen Zweck der Le-

1191 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 842.
1192 Vgl. vorne Rz. 128, 312.

1193 Vorne Rz. 845.

1194 Vgl. vorne Rz. 281-283, 308.

1195 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 843 f.

480

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

bensrettung wirksam beitrdgt. Zudem diirfen nur Tiere verwendet werden,
deren Lebensinteresse wesentlich schwacher ist als das der Menschen.

Im geltenden Recht ist die letztgenannte Bedingung ansatzweise dadurch
umgesetzt, dass Tierversuche an sog. evolutiv hoher stehenden Tieren wie
Primaten nur zuldssig sind, wenn sie nicht auch mit evolutiv niedriger
stehenden Tieren mdglich sind, und dass konkret Primaten fiir Xenotrans-
plantationen grundsitzlich gar nicht verwendet werden diirfen.®® Das
Kriterium der evolutiven Hohe, das die Rechtspraxis in der Ahnlichkeit
mit dem Menschen verortet, ist zwar nicht mit der Stirke des Lebensin-
teresses gleichzusetzen, es diirfte aber praktisch weitgehend mit dieser
einhergehen. Eine Beschriankung auf Primaten, wie sie die Regelung zur
Xenotransplantation enthalt, ist allerdings zu eng, da auch andere Tiere wie
z.B. Delfine oder Elefanten tiber Fahigkeiten verfiigen, die ein besonders
starkes Lebensinteresse implizieren.!®”

Dariiber hinaus besteht zwischen Recht und Ethik eine erhebliche Diskre-
panz, was die Voraussetzungen der Verwendung und Tétung empfindungs-
fahiger Tiere zu den fraglichen Zwecken betriftt. Fiir die Durchfithrung von
Tierversuchen schreibt das Recht weder die Zielbestimmung einer konkre-
ten Anwendung noch eine hohe Wahrscheinlichkeit der Wirksamkeit vor,
ja nicht einmal ein vitales Interesse am Versuch wird verlangt. Tierversuche
sind also auch fiir nichtvitale Interessen wie die Testung von Haarwasch-
mitteln erlaubt. Die Voraussetzungen fiir die Pflicht (nicht nur das Recht),
die Tiere nach dem Versuch zu téten, kann die versuchsfithrende Person
weitgehend selbst festlegen.!'”® Namentlich ist nicht vorausgesetzt, dass die
Tiere so stark leiden, dass sie mutmasslich nicht mehr am Weiterleben
interessiert sind. Diese Regelung ermdglicht es, dass Versuchstiere in der
Praxis so gut wie immer gettet werden. Bei der Xenotransplantation
besteht sogar eine generelle Pflicht, die Tiere nach der Verwendung zu
toten, unabhingig davon, ob der Zweck bzw. der Gesundheitszustand des
Tieres die Totung erfordert.' In all diesen Punkten erfiillt das Recht die
Anforderungen der Ethik nicht.

1196 Vorne Rz. 319, 323.

1197 Zu den Fihigkeiten der Tiere vorne Rz. 383 ff.; zur Stirke des Lebensinteresses
vorne Rz. 615-617, 643.

1198 Vorne Rz.122f., 126.

1199 Vorne Rz. 230.

481

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

878

879


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

880

881

Teil 3: Kritik und Forderungen

Schliesslich erlaubt das Recht Tiertotungen zu Unterhaltungs- und &hnli-
chen kulturellen Nutzungszwecken.?%® Dazu gehdren vor allem Jagd und
Fischerei, soweit sie nicht zur Erlangung materieller Giiter (Fleisch, Pelz,
Trophéen), sondern zum immateriellen Zweck des Freizeitvergniigens aus-
geiibt werden. Ein anderes Beispiel ist die indirekte Totungsregelung durch
die Erlaubtheit der Einfuhr von Robbenprodukten aus traditioneller Inuit-
Jagd, durch die solche Robbentétungen in den Herkunftslindern gefordert
werden. Bei diesem Beispiel mag zwar das wirtschaftliche Totungsmotiv
des Pelzhandels im Vordergrund stehen. Der kulturelle Aspekt ist aber
insofern entscheidend, als dieser Fall des Robbentdtens wegen seiner kul-
turellen Besonderheit (traditionelle Inuit-Jagd) vom Recht ausnahmsweise
fiir legitim erkldrt wird. Ethisch ist das T6ten empfindungsfahiger Tiere
zu kulturellen Zwecken wie Jagdvergniigen nicht zu rechtfertigen, weil es
keinen vitalen Interessen dient, die das Lebensinteresse der Tiere aufwie-
gen konnten.!?%! Dass solche Aktivititen rechtlich erlaubt sind, steht in
klarem Widerspruch zur Ethik. Ebenso wenig ist es ethisch zu rechtfertigen,
dass das Recht kulturelle oder religiose Interessen iiber das Interesse der
Tiere am Freisein von Leiden stellt, indem es als ,rituelles Schlachten
die Herstellung von Fleisch durch leidverursachende Totungsmethoden
oder die Einfuhr von so hergestelltem Fleisch erlaubt.!??? Positiv ist aus
ethischer Sicht zu werten, dass in der Schweiz immerhin das (kulturell
motivierte) Veranstalten von Stierkdmpfen und sonstigen qualvollen oder
todlichen Kampfen zwischen und mit Tieren verboten ist (Art.26 Abs.1
lit. ¢ TSchG).1203

4. Entsorgung und Beseitigung von Tieren

Totungen, die weder dem Schutz vor noch der Nutzung von Tieren dienen,
sondern die Entsorgung der betreffenden Tiere (und die Einsparung von
Haltungskosten) bezwecken, sind ethisch nicht zu rechtfertigen, weil sie
keinem vitalen Interesse dienen.’?’4 Das geltende Recht verbietet solche
Entsorgungstétungen jedoch nicht. Teilweise sieht es sie explizit als erlaubte

1200 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 242, 308.
1201 Vorne Rz. 845.

1202 Dazu vorne Rz. 101f,, 245.

1203 Dazu vorne Rz. 129.

1204 Vorne Rz. 846.

482

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

Totungen vor (z.B. bei ,verbrauchten® Versuchstieren) und in manchen
Fillen (Xenotransplantation, internationaler Tierhandel) gebietet es sie so-
gar.1205 In dieser Hinsicht widerspricht das Recht also klar der Ethik und ist
somit ungerecht.

Im Grunde gleich zu beurteilen ist das T6ten zur Beseitigung von Tieren,
deren Anwesenbheit fiir Bauprojekte oder dhnliche Vorhaben ein Hindernis
darstellt. Neben dem gezielten Téten féllt darunter z.B. auch das Abhol-
zen eines Waldchens unter bewusster Inkaufnahme, dass dabei die darin
briitenden Vogel totgehackt werden. Das Recht verbietet solche T6étungen
nicht und erlaubt zum Zweck der Beseitigung sogar das Téten geschiitzter
Tiere.206 Ethisch sind solche Totungen kaum je gerechtfertigt, weil sie in
aller Regel keinem vitalen Interesse dienen und die Tiere zudem meistens
ohne Tétung (durch Umsiedlung) entfernt werden kénnen.!?” Recht und
Ethik liegen also auch bei diesem Tétungsgrund weit auseinander.

5. Ergebnis: Viele ungerechte Totungserlaubnisse im Recht

Insgesamt erlaubt das Recht viele Tiertétungen aus Griinden, die das To-
ten empfindungsfahiger Tiere ethisch nicht rechtfertigen und daher keine
gerechten Erlaubnisgriinde sind. Am meisten Ubereinstimmung zwischen
Recht und Ethik besteht im Bereich des Totens zur Abwehr gefdhrlicher
Angriffe durch Tiere, das der Wahrung vitaler Interessen dient, gefolgt vom
Toten zur Beendigung des Leidens von Tieren, das sich auf einen mutmass-
lichen Lebensverzicht der Tiere stiitzt. Die Diskrepanz ist am deutlichsten
beim Toten zur Entsorgung der Tiere, beim T6ten zur Erlangung von nicht-
essbaren Giitern (Pelzménteln, Jagdtrophden) und beim Toten aus immate-
riellen kulturbezogenen Motiven. Solche Tétungen sind generell ungerecht,
weil sie nur nichtvitalen Interessen dienen, die dem Lebensinteresse emp-
findungsfahiger Tiere wertmassig nachgehen. Nicht viel weniger deutlich
ist die Diskrepanz beim praktisch bedeutendsten Bereich des Totens zur
Herstellung von Fleisch, da dieses fiir die ausreichende Erndhrung der
Menschen, ausser in seltenen Ausnahmefillen, nicht erforderlich ist.

1205 Vorne Rz. 230, 239, 309.
1206 Vorne Rz. 217, 307.
1207 Vorne Rz. 846.

483

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

882

883


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

884

885

Teil 3: Kritik und Forderungen

IT1. Kriterien der Ungleichbehandlung
1. Natiirliche Eigenschaften der Tiere

Die Empfindungsfihigkeit ist im Zusammenhang mit dem Téten die wich-
tigste natiirliche Eigenschaft fiir die ethische Begriindung von Ungleichbe-
handlungen. Denn sie ist entscheidend dafiir, wie eine Tétungshandlung
ein Lebewesen in seinen Interessen betrifft.!20® Die Unterscheidung zwi-
schen empfindungsfihigen und empfindungslosen Wesen ist einerseits
relevant fiir die ethische Beurteilung einer Tétungsmethode, da bestimm-
te Methoden (z.B. Ertrdnken, betdubungsloses Zerschneiden) bei empfin-
dungsfahigen Wesen (schwere) Leiden auslosen und bei empfindungslosen
nicht. Andererseits ist sie auch relevant fiir die leidensunabhéngige Beurtei-
lung einer Totung, da empfindungsfahige Wesen im Unterschied zu emp-
findungslosen ein Lebensinteresse haben, das auch durch eine schmerz-
und angstfreie Totung beschnitten wird. Das geltende Recht wird nur der
ersten dieser zwei ethischen Relevanzen gerecht, indem es empfindungsfa-
hige Lebewesen (Flamingos, Geckos, Menschen) vor Leiden und qualvoller
Totung schiitzt und empfindungslose Lebewesen (Fadenwiirmer, Zwiebeln,
Algen) nicht.!?% Hingegen lasst es das leidfreie Toten empfindungsfahiger
Tiere (ausser Menschen) grundsatzlich zu. Das Recht anerkennt also die
Relevanz der Empfindungsfahigkeit fiir den Anspruch auf Schutz vor Lei-
den, nicht jedoch ihre Relevanz fiir den Anspruch auf Schutz vor T6étung.

Die einzigen Lebewesen, die das Recht umfassend vor Totung an sich
schiitzt, sind Menschen (Art. 10 Abs. 1 BV; Art. 111-117 StGB). Offensichtlich
verlduft die Unterscheidung also entlang der Speziesgrenze zwischen Hormo
sapiens und allen tibrigen Arten. Ethisch gesehen ist die Spezieszugehdorig-
keit jedoch keine Eigenschaft, die eine Ungleichbehandlung rechtfertigt, da
sie fiir sich genommen keinen Einfluss auf die Betroffenheit eines Wesens
durch eine Handlung hat.2® Sie ist im Ubrigen auch keine natiirliche
Eigenschaft, sondern eine von Menschen zugewiesene Klassifikation. Die
Beschriankung des Lebensschutzes auf Menschen aufgrund der Artzugehd-
rigkeit ist somit ungerecht. Gerecht wire die Ausweitung dieses Lebens-
schutzes auf alle empfindungsfahigen Tiere aufgrund ihres Lebensinteres-
ses.

1208 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 848.
1209 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 318.
1210 Vorne Rz. 804.

484

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

Ethische Relevanz haben sodann die Eigenschaften, die fiir die Stdrke des 886
Lebensinteresses ausschlaggebend sind, d.h. die Fahigkeit zu abstrakter To-
desangst sowie zukunftsbezogene Interessen, die mit einer zeitiibergreifen-
den Identitat verbunden sind.!?! Sie fithren zu einer stirkeren Betroffenheit
durch den Tod, weshalb es ethisch gerechtfertigt ist, starkeren Lebensinter-
essen im Konkurrenzfall den Vorrang vor schwicheren zu erteilen (z.B.
nach einer Schneelawine zuerst die Menschen und erst danach die Ziegen
vor dem Erfrieren zu retten). Aus diesem Grund ist es auch gerechtfertigt,
fir Forschungsversuche und Organtransplantationen, die zu lebensretten-
den medizinischen Zwecken notwendig sind und fiir die verwendeten Le-
bewesen unvermeidbar tédlich enden, nicht Menschen, sondern Tiere mit
schwicherem Lebensinteresse zu verwenden, obwohl die Verwendung von
Menschen ebenso gut oder besser geeignet wire. Das geltende Recht unter-
scheidet fiir derartige Vorrangregeln zwischen verschiedenen Lebewesen
wie schon erwahnt nicht nach der Starke des Lebensinteresses, sondern
nach der ,evolutiven Hohe®, die an der genetischen und sinnesphysiolo-
gischen Nédhe zum Menschen gemessen wird.!?2 In dieser Form ist das
Kriterium insofern nicht sachlich begriindet, als diese nicht genauer defi-
nierte Nahe zum Menschen an sich nichts dariiber aussagt, wie ein Wesen
durch eine Totung betroffen wird.”’* Im Ergebnis entspricht es dennoch
der Ethik, soweit es zu gleichen Unterscheidungen fiithrt wie die Stirke des
Lebensinteresses. Allerdings enthadlt das Recht nur punktuelle Normen, die
gewissen ,hoheren® Tieren einen stirkeren Schutz vor Tétung gewédhren
als ,niedrigeren® Sie beschrianken sich zum Teil auf den Ausschluss von
Primaten und betreffen nur die spezifischen Bereiche der Tierversuche,
der Xenotransplantation sowie des ethisch ohnehin nicht gerechtfertigten
Totens zur Fleischherstellung.!?'* Eine Angleichung an die Ethik wire also
durch eine inhaltliche Umformulierung dieser rechtlichen Kriterien und
durch eine umfassendere Regelung ihres Geltungsbereichs zu erreichen.

Eine weitere natiirliche Eigenschaft, die ethisch eine Ungleichbehandlung 887
rechtfertigt, ist die Erndhrungsphysiologie. Zur Fiitterung von Tieren, die
fir ihre ausreichende Ernahrung zwingend Fleisch bendtigen, ldsst sich
das Toten anderer empfindungsfahiger Tiere — solange es nicht durch In-
vitro-Fleisch ersetzt werden kann - rechtfertigen, zur Erndhrung von Men-

1211 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 8221, 830, 849 f.
1212 Vorne Rz. 319, 877.

1213 Vgl. vorne Rz. 856.

1214 Vorne Rz. 126, 231, 233, 235.

485

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

888

889

Teil 3: Kritik und Forderungen

schen und anderen nicht (strikt) karnivoren Tieren hingegen nicht bzw.
nur in seltenen Ausnahmefillen.!?’> Im geltenden Recht spielt diese Unter-
scheidung keine Rolle, da das Tiert6ten zur Nahrungsmittelherstellung fiir
Menschen wie fiir Tiere generell erlaubt ist. Diese durch den fehlenden
Lebensschutz bedingte undifferenzierte Rechtsregelung stellt somit eine
Diskrepanz zur Ethik dar.

Die natiirlichen Eigenschaften, die ein Wesen beféhigen, Pflichten zu befol-
gen, sind ebenfalls ein Kriterium zur ethischen Begriindung von Ungleich-
behandlungen. Menschen, die diese Pflichtbefolgungsfihigkeit haben, las-
sen sich von Verhaltensweisen, die ungerecht bzw. fiir andere schadlich
oder gefahrlich sind (z.B. Toten unter Missachtung von Lebensinteres-
sen, Verbreiten iibertragbarer Krankheiten, Ausrottung und Verdrdngung
anderer Arten, Zerstorung von Okosystemen) durch entsprechende Un-
terlassungspflichten abhalten.?!® Bei Tieren, denen diese Fahigkeit fehlt,
funktioniert dies nicht. Dieser Unterschied kann es rechtfertigen, dass Ver-
haltensweisen, die den Menschen zu verbieten sind, bei Tieren entweder
geduldet werden (z.B. das Toten anderer Tiere, das zur Erndhrung nicht
erforderlich wire), oder dass Tiere von solchen Verhaltensweisen auf ande-
re Art abgehalten werden, notigenfalls auch durch Tétung (z.B. von der
Ausbreitung von Krankheiten, der Verdrangung anderer Arten). In dieser
Hinsicht entspricht das geltende Recht der Ethik im Grundsatz dadurch,
dass es zur Seuchenbekdmpfung und zu Artenschutzzwecken das Toten
von Tieren erlaubt, das Toten von Menschen hingegen nicht.?’” Wenig
Ubereinstimmung besteht hingegen bei den Voraussetzungen des Tiertd-
tens zu diesen Zwecken, die im Recht viel weniger streng sind, als es die
Ethik erfordert.!?!8

Schliesslich hat die Fihigkeit zur sprachlichen Willensdusserung eine ethi-
sche Unterscheidungsrelevanz in Bezug auf das T6ten bzw. Sterbehelfen zur
Beendigung von Leiden. Der Unterschied, dass Menschen diese Fahigkeit
haben und Tiere nicht, rechtfertigt es, die Sterbehilfe an Menschen grund-
satzlich vom Vorliegen eines tatsdchlich gedusserten Sterbewillens abhdngig
zu machen und fiir die Euthanasie an Tieren nur einen mutmasslichen
Verzicht auf das Weiterleben vorauszusetzen, der aus der ausserlich feststell-

1215 Vorne Rz. 851.

1216 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 852.
1217 Vorne Rz.224-227, 290, 306, 313 {.

1218 Dazu bereits vorne Rz. 871, 873.

486

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

baren Schwere der Krankheit oder Verletzung erschlossen wird.!??® Das
Recht entspricht den ethischen Anforderungen an diese Unterscheidung
nur in der Tendenz, indem es die Sterbehilfe an Menschen an die strengere
Voraussetzung eines tatsdchlich gedusserten Sterbewillens kniipft und die
Voraussetzungen der Totung leidender Tiere weniger streng regelt. Die Vor-
aussetzungen des To6tens von Tieren sind aber viel weniger streng, als sie
sein miissten, um der ethischen Anforderung eines mutmasslichen Lebens-
verzichts zu entsprechen. Es wird keine besondere Schwere des Leidens, ja
nicht einmal {iberhaupt ein Leiden vorausgesetzt, weil das Leben der Tiere
nicht geschiitzt ist.1220

2. Okologische Kriterien

Okologische Kriterien zur ethischen Begriindung von Ungleichbehandlun-
gen beim Toten gibt es im Wesentlichen zwei: Das erste ist die Wahrschein-
lichkeit, mit der eine Tierart aufgrund ihres Gefahrdungsgrads ausstirbt,
wenn Tiere dieser Art getdtet oder anderweitig in ihrem Fortbestehen
gestort (z.B. am Fressen gehindert) werden. Das zweite Kriterium ist die
Wahrscheinlichkeit, mit der eine Tierart andere Arten zum Aussterben
bringt oder das Funktionieren von Okosystemen stort, wenn ihr Bestand
nicht (z.B. durch Tétung einzelner Tiere) verkleinert oder eingeddmmt
wird.

Zum ersten Kriterium wurde bereits ausgefithrt, dass die rechtliche Ab-
stufung zwischen stirkerem und schwicherem indirektem Lebensschutz
(Artenschutz) im Wesentlichen dem artenschutzethischen Massstab ent-
spricht, wonach T6tungsbeschrankungen zum Schutz einer Tierart umso
restriktiver sein sollen, je stirker diese Tierart vom Aussterben bedroht
ist.1?2! Ebenso entspricht diesem Massstab die rechtliche Unterscheidung
zwischen Tierarten, die {iberhaupt geschiitzt sind, und solchen, die nicht
geschiitzt sind,'??? soweit sie darauf abstellt, ob eine Tierart tatsdchlich
uberhaupt gefahrdet ist und des rechtlichen Schutzes bedarf oder ob sie
auch ohne rechtlichen Schutz in ihrem Fortbestehen ungefdhrdet ist.

1219 Vorne Rz. 835, 853.

1220 Dazu bereits vorne Rz. 866 f.
1221 Vorne Rz. 863.

1222 Dazu vorne Rz. 316.

487

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

890

891


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

892

893

Teil 3: Kritik und Forderungen

Dariiber hinaus hat das erste Kriterium ethische Bedeutung fiir die Unter-
scheidung zwischen gehaltenen und wildlebenden Tieren, die von anderen
Tieren gefahrlich angegriffen werden. Wird z.B. ein gehaltenes Schaf von
einem wildlebenden Wolf angegriffen, darf es geschiitzt und der Wolf dazu
notigenfalls getotet werden. Greift hingegen ein wildlebender Falke einen
wildlebenden Specht an, darf in diesen Prozess nicht eingegriffen werden.
Einer der Griinde dafiir ist, dass ein Eingreifen den Falken am Fressen
hindert, was bei haufiger Veriibung langerfristig seine Art gefdhrdet und
mittelbar weitere Arten sowie Okosysteme gefihrden kann.22> Im gelten-
den Recht tritt diese Unterscheidung zwischen dem nichterlaubten Toten
zum Schutz wildlebender Tiere und dem nétigenfalls erlaubten Téten zum
Schutz gehaltener Tiere nicht explizit auf. Sie ergibt sich aber daraus, dass
empfindungsfahige wildlebende Tiere (sofern sie nicht ohnehin geschiitzt
sind) von Privatpersonen, die nicht iiber ein Jagd- bzw. Fischereipatent
verfiigen, grundsitzlich nicht getotet werden diirfen, in einer Notstandslage
jedoch nétigenfalls schon, wobei eine Notstandslage vorliegt, wenn ein von
ihnen gehaltenes Tier (Eigentum) angegriffen wird, im Falle des Angriffs
auf ein wildlebendes Tier jedoch nicht.!??* Im Ergebnis besteht hier somit
keine wesentliche Diskrepanz zwischen Recht und Ethik.

Was das zweite Kriterium betrifft, also den Grad der ,,Geféhrlichkeit” einer
Tierart fiir andere Arten, besteht hingegen eine grosse Diskrepanz zwischen
Recht und Ethik. Tierarten, die das Recht als dkologisch schddlich oder
gefdhrlich betrachtet und im Namen des Artenschutzes bekdmpfen will,
sind vor allem die sog. fremden Arten (Neozoen).'?”> Tiere solcher Arten
(z.B. Kanadische Biber) sind in Bezug auf das Getotetwerden nicht nur
schlechter gestellt als geschiitzte Tiere (z.B. Europdische Biber), sondern
auch schlechter als einheimische jagdbare Tiere, deren Totbarkeit immer-
hin durch Schonzeiten beschrénkt ist. Das Toten von Neozoen ist rechtlich
zum Teil nicht nur erlaubt, sondern geboten. Eine ethische Rechtfertigung
dieser Ungleichbehandlung wiirde voraussetzen, dass diese fremden Arten
tatsachlich eine wesentlich hohere Gefahr fiir andere Arten bzw. fiir ganze
Okosysteme bedeuten als geschiitzte und jagdbare einheimische Tierarten.
Die rechtliche Einstufung als Neozoen erfolgt jedoch pauschal fiir alle Tier-
arten, die im betreffenden Gebiet nicht vor 1492 zur einheimischen Fauna
gehorten, sondern nach diesem Zeitpunkt durch Menschen eingebracht

1223 Vorne Rz. 858.
1224 Dazu vorne Rz. 139, 167.
1225 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 317.

488

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

wurden.'??¢ Das so definierte Kriterium der Fremdheit sagt nichts dariiber
aus, wie sich eine Tierart tatsdchlich 6kologisch auswirkt, wie gross die
Wahrscheinlichkeit ist, dass sie andere Arten gefahrdet.'??” Die rechtliche
Ungleichbehandlung zwischen fremden und einheimischen Tierarten nach
diesem Kriterium der Fremdheit erfiillt die Anforderungen der Ethik nicht,
sie ist ungerecht.

3. Beziehungskriterien

Im Recht wie in der Ethik gibt es Normen zur Ungleichbehandlung von
Tieren aufgrund ihrer unterschiedlichen Beziehungen zu Menschen. Dabei
ist zu unterscheiden zwischen individuellen (mehr oder weniger personli-
chen) Beziehungen, die zwischen einem einzelnen Menschen und einem
einzelnen Tier (z.B. einem Hund, einer Kuh) bestehen, und kollektiven
(unpersonlichen) Beziehungen, die sich in der allgemeinen Einstellung
von Menschen zu einer Tierart oder Tierkategorie als Ganzes (z.B. zu
Heuschrecken, zu Meerestieren) ausdriicken. Im Folgenden geht es nur um
individuelle Beziehungen. Die kollektiven Beziehungen werden anschlies-
send unter den kulturbedingten Kriterien behandelt.

Individuelle Mensch-Tier-Beziehungen sind ethisch vor allem in den Féllen
bedeutsam, in denen ein Tier von einem anderen Tier gefdhrlich angegrif-
fen wird. Zum Lebensschutz von gehaltenen Tieren diirfen angreifende
Tiere notigenfalls getotet werden, zum Schutz wildlebender Tiere hingegen
nicht. Neben dem eben erwihnten okologischen Kriterium besteht der
zweite Grund fiir diese Unterscheidung darin, dass Menschen zu den von
ihnen gehaltenen Tieren eine individuelle Beziehung haben.!??® Diese kann
auf emotionaler Verbundenheit oder auf Verantwortlichkeit und Abhéngig-
keit beruhen. Sie fithrt dazu, dass ein Angriff auf das gehaltene Tier beim
Menschen eine eigene Betroffenheit ausldst, die im Fall des Angriffs auf ein
wildlebendes Tier nicht besteht. Wie schon beim 6kologischen Kriterium
ausgefiihrt wurde, erlaubt auch das geltende Recht notfalls die Totung eines
angreifenden Tieres zur Verteidigung eines eigenen gehaltenen Tieres -
im Gegensatz zur Verteidigung eines wildlebenden oder fremden Tieres.
Auch diese rechtliche Befugnis beruht auf einer individuellen Beziehung,

1226 Vorne Rz. 783-785.
1227 Vorne Rz. 859.
1228 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 855.

489

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

894

895


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

896

897

Teil 3: Kritik und Forderungen

jedoch nicht auf einer Mensch-Tier-Beziehung, sondern auf einer Mensch-
Sach-Beziehung, d.h. auf dem Eigentum des Menschen am Tier.!??° In der
Grundlage weicht das Recht also von der Ethik ab, im Ergebnis besteht aber
weitgehend Ubereinstimmung.

Von diesen praktisch doch eher seltenen Angriffsfillen abgesehen haben
die rechtlichen Eigentumsbeziehungen zwischen Menschen und gehaltenen
Tieren auch andere totungsbezogene Ungleichheiten zur Folge. Gehaltene
Tiere sind gegeniiber wildlebenden einerseits bessergestellt, weil sie ohne
Einwilligung des Eigentiimers nicht get6tet werden diirfen (Strafbarkeit
als Sachbeschiddigung), wihrend wildlebende Tiere, soweit nicht der Ar-
tenschutz entgegensteht, der Totung durch Jagd und Fischerei ausgesetzt
sind.12*0 Andererseits sind gehaltene Tiere schlechter gestellt, weil die Ei-
gentiimerin ohne weitere Voraussetzungen jederzeit {iber ihr Weiterleben
oder Sterben entscheiden kann, wahrend bei wildlebenden Tieren Schon-
zeiten, Abschussquoten und weitere Tétungsschranken gelten. Fiir diese
eigentumsbasierten Ungleichheiten gibt es in der Ethik keine Rechtferti-
gungsgrundlage. Denn zum einen hat der Eigentumsstatus keinen Einfluss
darauf, wie ein Tier durch eine T6tung betroffen wird — er dient nur den
Interessen der Menschen. Zum anderen ist das formale Recht eines Men-
schen, iiber sein Eigentum frei zu verfiigen, kein vitales Interesse, welches
das Lebensinteresse eines Tieres aufwiegen konnte.!?’! Diese Diskrepanz
zwischen Recht und Ethik liesse sich durch die Einfithrung eines rechtli-
chen Lebensschutzes, der dem Eigentum tibergeordnet ist, beheben.

4. Kulturbedingte und sonstige Kriterien im Interesse von Menschen

Rechtliche Ungleichheiten im Umgang mit dem Leben von Tieren basie-
ren vielfach auf Kriterien, die auf die menschliche Kultur zuriickzufithren
sind.!?*? Beispielsweise diirfen fiir die gewerbsmassige Lebensmittelherstel-
lung bestimmte Tierarten (z.B. Enten, Karpfen, Hirsche) verwendet wer-
den, andere (z.B. Katzen, Affen, Ratten) jedoch nicht. Hunde- und Katzen-
felle sowie mit Ausnahmen Robbenfelle diirfen nicht importiert werden,
Felle von anderen Tieren (Yaks, Dromedaren) dagegen schon. Diese Un-

1229 Dazu auch vorne Rz. 307.

1230 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 182-188, 321.
1231 Zu diesen ethischen Kriterien vorne Rz. 826, 847.
1232 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 323.

490

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

terscheidungen lassen sich oft nicht anders als durch die kulturbedingt
unterschiedlichen Einstellungen (Kollektivbeziehungen) der Menschen zu
verschiedenen Tierarten erklaren. Teilweise nehmen die Rechtsnormen
auch explizit Bezug auf kulturbedingte Einstellungen von Menschenvélkern
zu bestimmten Tierarten. Beispielsweise wird das Ausnahmerecht von in-
digenen Volkern zum Walfang mit deren traditionellen Erndhrung begriin-
det und Robbenprodukte diirfen ausnahmsweise eingefiihrt werden, wenn
sie aus einer traditionellen Inuit-Jagd stammen.'?®® Aus ethischer Sicht
sind solche kulturbedingten Einstellungen kein Rechtfertigungsgrund fiir
tétungsbezogene Ungleichbehandlungen bzw. fiir das ausnahmsweise Toten
empfindungsfahiger Tiere. Das ethisch relevante Kriterium, das diesen kul-
turellen Kollektiveinstellungen am ehesten entspricht, ist die Speziessolida-
ritdt, die es rechtfertigt, im Fall der Konkurrenz zwischen gleichartigen
Interessen zugunsten von Angehorigen der eigenen Spezies (Menschen)
zu entscheiden.!”?* In den genannten Beispielen aus dem Recht geht es
jedoch nicht um Konkurrenz zwischen gleichartigen Interessen (z.B. Leben
gegen Leben). Vielmehr betreffen diese kulturellen Unterscheidungsgriinde
ausschliesslich nichtvitale Interessen (Brauchtum, Gewohnheit), die dem
Lebensinteresse der Tiere untergeordnet sind. Sie haben zudem keinen
Einfluss auf die Betroffenheit der Tiere durch eine T6tung. Deshalb sind
diese rechtlichen Ungleichbehandlungen ethisch unbegriindet und damit
ungerecht. Sie wiirden aber mit der Einfithrung eines rechtlichen Lebens-
schutzes fiir alle empfindungsfihigen Tiere ohnehin obsolet, da sie diesen
Lebensschutz nicht einzuschranken vermogen.

Eine andere rechtliche Unterscheidung, die zu Ungleichheit im Umgang 898
mit tierlichem Leben fiihrt, ist die auf den Verwendungszweck bezoge-
ne Unterscheidung zwischen Nutztieren, Heimtieren und Versuchstieren
(Art.2 Abs.2 TSchV).12% Sie ist weniger durch kulturbedingte allgemeine
Einstellungen zu Tierarten zu erkldren als durch spezifische Interessen da-
ran, wie (einzelne) Tiere verwendet werden sollen. Ein Kaninchen oder ein
Pferd kann z.B. als Nutztier, als Heimtier oder als Versuchstier verwendet
werden. Die Tierart ist also nicht entscheidend. Ethisch ist diese Unter-
scheidung nicht anders zu beurteilen als die kulturbedingten artenbezoge-
nen Ungleichbehandlungen. Sie ist ebenfalls nur auf nichtvitale menschli-
che Interessen zuriickzufithren und die Zuschreibung eines Verwendungs-

1233 Vorne Rz. 47, 231.
1234 Dazu vorne Rz. 856.
1235 Dazu vorne Rz. 322.

491

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

899

900

Teil 3: Kritik und Forderungen

zwecks dndert nichts daran, wie das Tier durch die Tétung betroffen wird.
Deshalb ist auch diese Unterscheidung ethisch unbegriindet.

Schliesslich ergibt sich aus der Territorialitdt des Rechts eine totungsbe-
zogene Ungleichheit zwischen Tieren, die sich an verschiedenen Orten
aufhalten.!?3¢ Das Bundesrecht stellt Tiere, die sich in der Schweiz befinden,
gegeniiber gleichartigen Tieren im Ausland letztlich besser, indem es durch
Tierschutz- und Artenschutznormen bestimmte Félle des Totens im Inland
verbietet, jedoch die Einfuhr von Tierprodukten erlaubt, die durch entspre-
chende Handlungen im Ausland hergestellt wurden. Dass Einfuhrverbote
nicht gleich wirksam sind wie inlédndische Totungsverbote, wire erst recht
ein Grund, sie zu erlassen, um damit den indirekten Schutz im Ausland
wenigstens so weit zu verwirklichen, wie es auf diesem Weg tuberhaupt
moglich ist. Die Kantone kennen zudem je unterschiedliche Bestimmungen
zur Sanktionierung des unerlaubten Tétens von wildlebenden Tieren (Ent-
schidigungszahlungen), sodass die Tiere im einen Kanton wirksamer vor
Totung geschiitzt werden als gleichartige Tiere in einem anderen Kanton.
Ungeachtet der Frage, wie weit dies beabsichtigt war, werden Tiere also
aufgrund des Aufenthaltsorts rechtlich ungleich behandelt. Ethisch ist der
Aufenthaltsort jedoch kein relevantes Kriterium fiir die Begriindung einer
ungleichen Totungsregelung. Denn auch der Aufenthaltsort hat fiir sich ge-
nommen keinen Einfluss darauf, wie Tiere durch T6tung betroffen sind.!?¥”
Was dieses Unterscheidungskriterium betrifft, besteht somit ebenfalls eine
Diskrepanz zwischen Recht und Ethik.

5. Ergebnis: Viele ungerechte Ungleichbehandlungen im Recht

Einige der rechtlichen Differenzierungen im Bereich des Tiert6tens sind
ethisch gerechtfertigt, so im Artenschutzbereich die Abstufung der To6-
tungsbeschrankungen nach dem Gefahrdungsgrad der Arten. Einige beru-
hen zwar auf einem ethisch nicht einschldgigen Kriterium, fithren aber
zu ethisch stimmigen Ergebnissen, so etwa die Regelung, dass angreifende
wildlebende Tiere notfalls getotet werden diirfen, um (gestiitzt auf das
Eigentumsrecht) gehaltene Tiere zu verteidigen, nicht aber um wildleben-
de Tiere zu verteidigen. Andere wie die Regelung, dass zur Seuchenbe-
kampfung nur Tiere, nicht aber Menschen getotet werden diirfen, stiitzen

1236 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 248, 266-268, 320.
1237 Vorne Rz. 269, 847.

492

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

sich zwar auf ein ethisch relevantes Unterscheidungsmerkmal (Pflichtbefol-
gungsfahigkeit), setzen aber die Voraussetzungen fiir das Toten von Tieren
ungerecht tief an. Daneben gibt es viele rechtliche Ungleichbehandlungen,
die ethisch iiberhaupt nicht gerechtfertigt sind. Dazu gehdren namentlich
die Regelungsunterschiede, die sich auf kulturbedingte nichtvitale Interes-
sen von Menschen (traditionelle Nutzungsarten, Gewohnheiten) stiitzen.
Ein anderes Beispiel ist die pauschale Einstufung aller nichteinheimischen
Tierarten als 6kologisch schddlich, die sich auf kein sachlich relevantes
Kriterium stiitzt. Die grundlegendste Ungleichbehandlung, die das Recht
ohne Abstiitzung auf ein sachlich relevantes Kriterium vornimmt, besteht
aber darin, dass es Menschen - aufgrund der Spezieszugehorigkeit — einen
umfassenden individuellen Lebensschutz zuspricht und allen anderen emp-
findungstihigen Wesen gar keinen.

B. Konsequenzen der rechtsethischen Kritik am Tiertétungsrecht

Soweit die geltenden Rechtsnormen iiber das Tiertoten inhaltlich von den
ethisch begriindeten Richtigkeitsnormen abweichen, handelt es sich um
ungerechtes Recht.!23® Was das bedeutet, hangt davon ab, welcher Auffas-
sung liber das Verhaltnis des Rechts zur Gerechtigkeit man folgt. Nach dem
hier verwendeten positivistischen Rechtsbegrift (Trennungsthese) bleiben
diese Normen trotz des ungerechten Inhalts Rechtsnormen und sie be-
halten im Interesse der Rechtssicherheit ihre verbindliche Giiltigkeit.?*
Dass sie inhaltlich ungerecht sind, bedeutet aber, dass diese Rechtsnormen
geandert werden miissen, damit sie inhaltlich gerecht werden.”*? Diese
Pflicht zur Angleichung an die Gerechtigkeit ist nicht rechtlicher, sondern
ethischer Natur, weshalb die Anderung nicht mit bestehenden rechtlichen
Mitteln erzwungen werden kann. Dennoch handelt es sich um eine ver-
bindliche Pflicht, da Recht nach allgemeinem Verstdndnis die Aufgabe hat,
Gerechtigkeit zu verwirklichen. Der Zustand, dass Recht ungerecht ist,
widerspricht somit dem Zweck des Rechts. Um Gerechtigkeit zu verwirkli-
chen, muss das Recht inhaltlich der Ethik folgen.

Die zweckbezogene Verkniipfung zwischen Recht und Gerechtigkeit legt es
nahe, dass die Menschen das geltende Recht auch als inhaltliche Referenz

1238 Zu den Begriffen des Rechts, der Gerechtigkeit und der Ethik vorne Rz. 325-329.
1239 Vorne Rz. 326, 343.
1240 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 345f.

493

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

901

902


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

903

904

Teil 3: Kritik und Forderungen

fiir Gerechtigkeit betrachten - in der Annahme und im Vertrauen darauf,
dass das Recht seinen Zweck der Verwirklichung von Gerechtigkeit bereits
ganz oder weitgehend erfiillt hat. Sie orientieren sich am Recht, um zu
wissen, was gerecht ist. Dies ist ein weiterer Grund, warum ungerechtes
Recht gerecht gemacht werden muss. Und dieser Grund scheint besonders
bedeutsam zu sein, wenn es um den gerechten Umgang mit Tieren geht.
Denn oft ist den Menschen mangels eigener Betroffenheit gar nicht be-
wusst, was im Umgang mit Tieren gerecht und was ungerecht ist, oder
ihnen ist nicht bewusst, wie sich ihr Verhalten (z.B. Kauf eines Produkts)
mittelbar auf Tiere auswirkt, da sie mit der direkten Wirkung auf das Tier
am anderen Ende der Kausalkette (z.B. Schlachtung) nicht konfrontiert
sind.1?4! Dieser Mangel an Bewusstsein macht es umso wichtiger, dass die
Rechtsnormen zum Umgang mit Tieren gerecht sind, sodass sie den Men-
schen als Referenz nicht nur fiir rechtmassiges, sondern auch fiir gerechtes
Verhalten dienen.!242

Der Inhalt der rechtsethisch gebotenen Rechtsinderungen ergibt sich
aus den festgestellten Diskrepanzen zwischen Recht und Ethik des Tierto-
tens. Zusammengefasst sind de lege ferenda drei Ziele zu verwirklichen:
Erstens ist ein rechtlicher Schutz des individuellen Lebens aller empfin-
dungsfahigen Tiere einzufiihren, der das Toten dieser Tiere prima facie
verbietet.1?43 Zweitens sind alle bisher bestehenden ungerechten Totungser-
laubnisse (z.B. Totung zur Entsorgung, zur Herstellung von Fleisch oder
Pelzminteln, zum Jagdvergniigen) aufzuheben.!?** Drittens sind alle unge-
rechten tétungsbezogenen Ungleichbehandlungen im Recht (z.B. rein kul-
turbedingte Unterscheidungen, Schlechterstellung von Tierarten aufgrund
ihrer , Fremdheit®) zu beseitigen.!?#>

C. Rechtsinterne Kritik am geltenden TiertStungsrecht

Neben der rechtsethischen fiihrt auch eine rechtsinterne Kritik zur Forde-
rung, das geltende Tiertdtungsrecht zu dndern. Sie betrifft Mangel, die

1241 Vgl. dazu NussBauM, Jenseits (Fn. 310), S.208; ferner BRENSING, Mysterium
(Fn. 312), S. 343.

1242 Vgl. J.-C. WoLk, Totung (Fn. 662), S. 229.

1243 Vgl. vorne Rz. 865. Diese Forderung hilt auch J.-C. WoLE, Tétung (Fn. 662),
S. 230, fiir moralisch geboten.

1244 Vgl. vorne Rz. 883.

1245 Vgl. vorne Rz. 900.

494

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

darin bestehen, dass einzelne Regelungsinhalte des geltenden Rechts den
Anforderungen nicht geniigen, die das Recht selbst stellt, indem sie z.B. in
sich widerspriichlich sind oder von allgemeineren Prinzipien und Masssta-
ben des Rechts in sachlich nicht begriindeter Weise abweichen. Zu diesen
rechtsinternen Méangeln gehéren zum einen die in Teil 1 bereits festgestell-
ten Unstimmigkeiten wie etwa die wertungswiderspriichliche Verwendung
der Begriffe ,grosser Schaden® und ,erheblicher Schaden® bei den Normen
zur Wildschadenverhiitung,'?4¢ der Nichteinbezug von Kopffiissern (Tin-
tenfischen) in den Geltungsbereich des Fachkundeerfordernisses und der
Betdubungspflicht beim Toten, obwohl Kopftiisser im Allgemeinen dem
Tierschutzrecht unterstellt sind,'?*” die bundesrechtliche Erlaubnis des T6-
tens von volkerrechtlich streng geschiitzten Tieren (Wolfen), um nutzba-
re Bestinde an ,Jagdbeutetieren (Rehen) fiir die eigene Bejagung durch
Privatpersonen zu erhalten'?8 — obwohl diese Beutetiere gleichzeitig als
Waldschadlinge betrachtet werden —124%, oder die Unklarheit, ob Neozoen
nach JSG ganzjéhrlich abgeschossen werden diirfen.!2>0

Zum anderen sind die ethischen Prinzipien, die dem direkten Lebensschutz
fir empfindungsfihige Tiere sowie dem Massstab fiir seine Einschrankbar-
keit zugrunde liegen, zumindest ansatzweise bereits im geltenden Recht
verankert. Der fehlende Lebensschutz ist also auch dahingehend zu kriti-
sieren, dass er durch eine nichtkonsequente Umsetzung dieser rechtlichen
Prinzipien bedingt ist. Darum geht es im Folgenden.

I. Grundlagen des direkten Lebensschutzes fiir Tiere bereits im Recht

Die ethische Begriindung des individuellen direkten Lebensschutzes stiitzt
sich auf zwei Grundprinzipien. Das erste ist das aus dem Interessenprinzip
abgeleitete sentientistische Grundprinzip, wonach empfindungsfahige (und
damit interessensfahige) Wesen in den Interessen, die sie natiirlicherweise
haben, prima facie, d.h. unter Vorbehalt von Gegeninteressen, zu schiitzen
sind.!?51 Weil sie sowohl ein Interesse haben, nicht verletzt zu werden

1246 Dazu vorne Rz. 209, 255.

1247 Dazu vorne Rz. 97, 100.

1248 Dazu vorne Rz. 166.

1249 Vorne Rz. 718, 791; vgl. vorne Rz. 175, 196.
1250 Dazu vorne Rz. 191.

1251 Dazu vorne Rz. 352, 533-538, 548, 668.

495

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

905

906


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

907

Teil 3: Kritik und Forderungen

und zu leiden, als auch ein Interesse, nicht getotet zu werden, ergibt sich
aus diesem sentientistischen Grundprinzip prima facie ein Anspruch auf
Schutz der korperlichen Integritit (des Wohlergehens) und ein Anspruch
auf Schutz des Lebens. Das zweite Grundprinzip ist das Gleichheitsprinzip,
nach dem jede normative Ungleichbehandlung von zwei subjektiv betreft-
baren (empfindungsfahigen, interessensfahigen) Wesen dadurch begriindet
sein muss, dass zwischen ihnen ein tatsdchlicher Unterschied besteht,
der zur Folge hat, dass sie durch die jeweilige Behandlung (z.B. Tétung)
tatsachlich ungleich betroffen sind.!?>? Fir den Lebensschutzanspruch ist
dieses Gleichheitsprinzip deshalb bedeutend, weil Menschen einen solchen
Anspruch - auch rechtlich - bereits unbestrittenermassen haben. Er ist
nach dem Gleichheitsprinzip auch Tieren zu gewidhren, soweit sie sich
in ihrer Betroffenheit durch T6tung nicht von Menschen unterscheiden.
Unterschiede, die fur diese Betroffenheit unbedeutend sind (z.B. die reine
Spezieszugehorigkeit), rechtfertigen keinen ungleichen Lebensschutz.

Das sentientistische Grundprinzip ist im geltenden Tierschutzrecht darin
verankert, dass empfindungsfihige Tiere in ihrem Wohlergehen geschiitzt
werden, dass sie namentlich nicht gequélt oder qualvoll getotet werden
dirfen (Art.1, Art.2 Abs.1 und Art.26 TSchG). Diesen Schutz haben die
Tiere ,um ihrer selbst willen?>* aufgrund ihres ,Eigenwerts (Art.3 lit.a
TSchG), und nicht im Interesse von Menschen. Er ist also nach dem Geset-
zeszweck sentientistisch und nicht ratio- oder anthropozentrisch. Somit an-
erkennt das Recht die grundsitzliche eigenstindige Schutzwiirdigkeit die-
ser Tiere aufgrund ihrer Empfindungsfahigkeit und konkret ihr Interesse
am Schutz des Wohlergehens. Nicht rechtlich anerkannt ist bisher ihr lei-
densunabhingiges Lebensinteresse. Wie jedoch die ethische Untersuchung
gezeigt hat, ergibt sich auch dieses Lebensinteresse aus der Empfindungs-
tahigkeit, einerseits wegen der funktional-biologischen Verkniipfung zwi-
schen Empfinden und Leben (Lebenserhaltungsfunktion von Empfindun-
gen) und andererseits weil der Tod kiinftiges Empfinden vereitelt (Berau-
bungsargument).?* Der auf Empfindungsfahigkeit basierende rechtliche
Schutz der Tiere miisste deshalb konsequenterweise auch den leidensunab-
héangigen Schutz des Lebens beinhalten. Das sentientistische Grundprinzip
wurde also vom Tierschutzrecht als Grundsatz ibernommen, jedoch in
Bezug auf den individuellen Lebensschutz nicht umgesetzt.

1252 Dazu vorne Rz. 340, 847.
1253 Bundesrat (Hrsg.), Botsch. TSchG (Fn. 34), S. 663.
1254 Vorne Rz. 641.

496

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

Auch das Gleichheitsprinzip ist im Recht verankert, so im Bundesrecht in
Art. 8 BV. Nach dessen Abs.1 sind alle Menschen vor dem Gesetz gleich.
Damit gilt dieser Gleichheitsgrundsatz zwar nur zwischen Menschen - bzw.
zwischen Personen einschliesslich juristischer Personen -2 und nicht
zwischen Tieren bzw. Menschen und Tieren. Der Geltungsbereich ist also
enger als beim ethischen Gleichheitssatz. Davon abgesehen entspricht der
rechtliche Gleichheitssatz aber inhaltlich und strukturell dem ethischen. So
verbietet es Art. 8 Abs.1 BV, Personen in vergleichbaren Situationen recht-
lich ungleich zu behandeln, ohne dass die Ungleichbehandlung sachlich
gerechtfertigt ist, d.h. ohne dass sie auf einer Differenzierung nach einem
sachgerechten Kriterium beruht.?>¢ Fiir die Sachgerechtigkeit der Kriterien
ist die negative Regelung im Diskriminierungsverbot nach Abs. 2 von Art. 8
BV aufschlussreich. Danach ist namentlich die Diskriminierung aufgrund
von Rasse, Geschlecht, Sprache, geistiger Behinderung oder weiterer Merk-
male verboten. Diese Merkmale haben gemein, dass sie einen wesentlichen
Teil der Identitat einer Person ausmachen, dass sie nicht oder nur schwer
abgedndert werden kénnen und dass sie fiir sich genommen kein sachlicher
Grund fiir eine Ungleichbehandlung sind.’>” Der Grundsatz der Rechts-
gleichheit in Art.8 BV stimmt in seinem wesentlichen Gehalt also mit
dem ethischen Gleichheitsprinzip iiberein, indem er Ungleichbehandlun-
gen nur zuldsst, wenn sie sachlich begriindet sind. Er lasst sich deshalb als
rechtliche Verankerung dieses ethischen Gleichheitsprinzips mit einem auf
Menschen (bzw. Personen) beschriankten Geltungsbereich bezeichnen.?58

Gerade diese Beschrankung auf Menschen ist aber gewissermassen selbst-
widerspriichlich, wenn sie auf der Abgrenzung der Menschen gegeniiber al-
len nichtmenschlichen Wesen (Tieren) aufgrund der biologischen Spezies-
zugehorigkeit beruht. Denn diese Spezieszugehorigkeit ist mit den verpon-
ten Merkmalen nach Art. 8 Abs. 2 BV (Rasse, Geschlecht etc.) vergleichbar.
Sie ist eine Wesenseigenschaft der Lebewesen, die nicht abgedndert werden

1255 SGK-BV (Fn. 229), SCHWEIZER/FANKHAUSER, Art.8 Rz. 17f.; BSK-BV (Fn. 36),
WALDMANN, Art. 8 Rz. 19.

1256 BSK-BV (Fn. 36), WALDMANN, Art. 8 Rz. 27, 40; vgl. Bundesrat (Hrsg.), Botschaft
iiber eine neue Bundesverfassung vom 20.11.1996, BB1 1997 11 (194).

1257 BSK-BV (Fn. 36), WALDMANN, Art.8 Rz. 60, 65; J.-F. AUBERT/P. MAHON, Petit
commentaire de la Constitution fédérale de la Confédération suisse du 18 avril
1999, 2003, S. 80.

1258 Vgl. dazu SGK-BV (Fn. 229), SCHWEIZER/FANKHAUSER, Art. 8 Rz. 5-8, die Art. 8
BV u.a. mit den Gerechtigkeitslehren von ARISTOTELES und JoHN RawLs in Ver-
bindung bringen.

497

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

908

909


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

910

Teil 3: Kritik und Forderungen

kann und fiir sich genommen kein sachlich relevanter Unterscheidungs-
grund ist, da sie - namentlich in Bezug auf das GetStetwerden — keinen
Einfluss auf die Betroffenheit hat. Wiirde man das rechtliche Gleichheits-
prinzip also in voller Konsequenz befolgen, miisste man eine Rechtferti-
gung dafiir verlangen, dass das Recht alle Menschen umfassend vor Tétung
schiitzt (Art.10 Abs.1 BV; Art. 111-117 StGB) und allen Tieren gar keinen
direkten Lebensschutz gewidhrt. Da sich diese pauschale Grenzziehung zwi-
schen Menschen und allen anderen empfindungsfihigen Lebewesen auf
keinen anderen Unterschied als die Spezieszugehorigkeit abstiitzen ldsst,
ist sie sachlich nicht gerechtfertigt. Deshalb wiirde auf der Basis des gelten-
den Lebensschutzes der Menschen auch eine konsequente Umsetzung des
Gleichheitsprinzips zu einem Lebensschutz fiir empfindungsfahige Tiere
fithren.

I1. Weitere rechtliche Argumente fiir den Lebensschutz von Tieren

Zu den weiteren rechtlichen Prinzipien und Massstdben, die fiir einen
Schutz des tierlichen Lebens und gegen die im geltenden Recht bestehende
sliertotungsfreiheit” spricht, gehort allen voran der Schutz der Wiirde von
empfindungsfihigen Tieren. Die Wiirde besteht nach der tierschutzgesetz-
lichen Definition im Eigenwert des Tieres und sie wird missachtet, wenn
das Tier ohne Rechtfertigung durch iiberwiegende Interessen belastet wird.
Dabei kann eine Belastung ausser durch einen Eingriff in das Wohlerge-
hen (z.B. Schmerzzufiigung) u.a. auch durch eine Erniedrigung oder eine
tibermissige Instrumentalisierung erfolgen (Art.3 lit.a und Art.4 Abs.2
TSchG).12%® Wie schon erwahnt wurde, wird das Fehlen eines rechtlichen
Lebensschutzes bzw. der Umstand, dass das leidfreie Toten prinzipiell ohne
Rechtfertigungsgrund erlaubt ist, als Widerspruch zu diesem Wiirdeschutz
erachtet.?°0 Dementsprechend wird zum Teil aufgrund des geltenden Wiir-
deschutzes die Einfithrung eines rechtlichen Lebensschutzes gefordert, der
das Téten ohne Rechtfertigung auf der Basis einer sorgfaltigen Interessen-
abwigung verbietet.!2¢!

1259 Vorne Rz. 93.

1260 Vorne Rz. 95.

1261 STOYKOVA/GSCHWEND, ,,Invasive Arten” (Fn. 36), S.102; ahnlich BSK-BV (Fn. 36),
SCcHARMELI/GRIFFEL, Art. 80 Rz. 43.

498

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

Dieser Forderung ist zuzustimmen. Zwar ist dem Gesetz nicht klar zu
entnehmen, was der Schutz der Wiirde {iber das Wohlergehen hinaus alles
beinhaltet bzw. wie weit damit tatsdchlich die Tiere und nicht die Men-
schen (vor Emporung) geschiitzt werden sollen.?02 Dessen ungeachtet liegt
es nach der gesetzlichen Definition mehr als nahe, dass der Tatbestand der
Wiirdemissachtung auch durch bestimmte Félle des T6tens erfiillt werden
kann. Dafiir spricht im Ubrigen auch, dass bestimmte Tétungen aufgrund
ihres Motivs als mutwillige Tétungen verboten sind (Art.26 Abs.1 lit.b
TSchG). Wenn das Erfordernis eines iiberwiegenden Interesses, welches
das Gesetz zur Rechtfertigung einer Belastung verlangt, ernst genommen
wird, sind bestimmte Totungen, die das Recht gegenwirtig erlaubt, unter
dem Gesichtspunkt des Wiirdeschutzes nicht zu rechtfertigen. Dazu geho-
ren z.B. die Totungen zur Entsorgung, die in der Eierproduktion und nach
Tierversuchen regelmissig praktiziert werden.?®> Wenn schon allein das
Sparen von Aufwand, die wirtschaftliche Effizienz oder die blosse Bequem-
lichkeit, ein Interesse sein soll, das den Eigenwert des Tieres iiberwiegt,
dann ist nicht ersichtlich, worin dieser Eigenwert denn noch bestehen soll.
Eine vollig unbegriindete Totung stellt eine fundamentale Negierung des
Eigenwerts dar.?®* Ein ernst gemeinter Wiirdeschutz verlangt also jeden-
falls ein gewisses Mass an Rechtfertigung, damit eine Tétung rechtmassig
ist. Das bedeutet, dass das Toten prima facie verboten sein misste und nur
mit einer solchen Rechtfertigung erlaubt sein diirfte. Insofern bildet auch
der Wiirdeschutz eine rechtliche Basis fiir den Lebensschutz.

Das eben schon erwihnte tierschutzrechtliche Verbot des mutwilligen To-
tens ist als rechtliches Argument fiir den Lebensschutz deshalb bedeutsam,
weil es tiber den Schutz des Wohlergehens hinaus (wegen des Motivs) be-
stimmte Totungen verbietet.?®> Wenn eine T6tung, die nicht das Wohlerge-
hen betrifft (eine leidfreie Totung), verboten sein soll, stellt sich die Frage,
welchen Interessen dieses Verbot dienen soll. Eine Moglichkeit wire, das
Verbot rein anthropozentrisch zu interpretieren und seinen Zweck allein im
Schutz der Menschen vor Emporung und Verrohung durch das Wahrneh-
men solcher Tiertotungen zu sehen.!?® Gegen eine solche Interpretation
spricht jedoch die sentientistische Grundausrichtung des Tierschutzrechts,

1262 Vorne Rz. 93.

1263 Dazu vorne Rz. 309.

1264 BSK-BV (Fn. 36), SCHARMELI/GRIFFEL, Art.80 Rz. 43; Stucki, Grundrechte
(Fn. 36), S.383.

1265 Vgl. vorne Rz. 110-112.

1266 Zum Verrohungsargument vorne Rz. 350, 448.

499

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

911

912


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

913

914

Teil 3: Kritik und Forderungen

die sich insbesondere in der gesetzlichen Definition der Tierwiirde als Ei-
genwert ausdriickt (Art. 3 lit. a TSchG). Dieser Grundausrichtung entspre-
chend ist das Verbot des mutwilligen Tétens zumindest auch sentientistisch
zu interpretieren, womit es einem Interesse des Tieres selbst dienen muss.
Da das Wohlergehen nicht betroffen ist, liegt es am néchsten, dieses Inter-
esse im Lebensinteresse des Tieres zu sehen. Die Funktion des Verbots
besteht demnach darin, das T6ten mit Riicksicht auf das Lebensinteresse
des Tieres so weit zu verbieten, als es nicht wenigsten so gut begriindet
ist, dass nicht mehr von mutwilligem Té6ten gesprochen werden kann. So
verstanden ist das Verbot des mutwilligen Totens im Ansatz ein Prima-fa-
cie-Lebensschutz.

Im Verbot des mutwilligen Totens scheint zudem ein nicht unwesentliches
Potenzial zu stecken, das Téten von Tieren nach dem Beweggrund schon
unter dem geltenden Recht wesentlich stirker einzuschridnken als bisher.
Denn der Begriff des Mutwillens konnte weiter ausgelegt werden, als er von
der bisherigen Gerichtspraxis in der Regel ausgelegt wird.!?¢” Interessant ist
in diesem Zusammenhang die Ausserung des Obergerichts Bern, wonach
unter dem Aspekt des Mutwillens auch das T6ten {iberzéhliger Tiere in
Z7.00s, Zirkussen und Tierheimen sowie das Eliminieren von fur die Zucht
nicht verwendbaren Jungtieren - also das Toten zur Entsorgung - zu prii-
fen sei.1268

Schliesslich enthélt das Recht selbst eine Norm zur Interessenabwidigung,
die fiir die Rechtfertigung des Tétens von Tieren immerhin eine gewisse
indirekte Bedeutung hat. Art. 8 GTG enthélt Anforderungen an die Recht-
fertigung von gentechnischen Veranderungen des Erbmaterials bei Tieren
und Pflanzen. Die Norm regelt also nicht das T6ten von Tieren und hat in-
sofern keine direkte Bedeutung fiir das Toten. Indirekt ist sie aber insofern
bedeutsam, als gute Griinde dafiir sprechen, fiir die Rechtfertigung des T6-
tens einen mindestens gleich strengen Massstab zu fordern wie fiir solche
gentechnischen Eingriffen. Das Gentechnikgesetz erlaubt Veranderungen
des Erbmaterials von Tieren oder Pflanzen nur, soweit sie die ,Wirde
der Kreatur® achten. Dies setzt voraus, dass Eingriffe, die artspezifische
Eigenschaften, Funktionen oder Lebensweisen von Tieren oder Pflanzen
erheblich beeintrédchtigen, durch tiberwiegende schutzwiirdige Interessen
gerechtfertigt sind (Art.8 Abs.1 GTG). Fir die Abwigung ist auf der
einen Seite die Schwere der Beeintrichtigung von Tieren und Pflanzen

1267 Vgl. dazu vorne Rz. 110 f.
1268 OGer BE vom 17.3.2017 (BK 16 525) E. 9.

500

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

und auf der anderen Seite die Bedeutung der schutzwiirdigen Interessen
massgeblich (Art. 8 Abs. 2 Satz1 GTG). Die Interessen miissen also erstens
tiberhaupt schutzwiirdig sein und zweitens aufgrund ihrer Bedeutung iiber-
wiegen. Welche Interessen schutzwiirdig sind, legt das Gesetz in einer
nicht abschliessenden Aufzahlung fest (Art. 8 Abs. 2 Satz 2 GTG). Beispiele
sind die Gesundheit von Mensch und Tier (lit.a), die Sicherung einer
ausreichenden Erndhrung (lit.b) oder ein wesentlicher Nutzen fiir die
Gesellschaft auf wirtschaftlicher, sozialer oder 6kologischer Ebene (lit. e).
Vom tierschutzgesetzlichen Wiirdeschutz (Art. 3 lit. a TSchG) unterscheidet
sich Art. 8 GTG somit dadurch, dass er zur Rechtfertigung eines Eingriffs
zum einen explizit ein schutzwiirdiges Interesse verlangt und zum anderen
exemplarisch festlegt, welche Interessen schutzwiirdig sind. Das bedeutet,
dass nicht jedes Interesse schutzwiirdig ist und dass Interessen, die nicht
schutzwiirdig sind, als Rechtfertigungsgrund von vornherein nicht in Frage
kommen. Die Anforderungen an die Rechtfertigung sind nach Art.8 GTG
damit zumindest in der Tendenz strenger als beim tierschutzgesetzlichen
Wiirdeschutz in Art. 3 lit. a TSchG.

Dass fiir Belastungen wie Schmerz- oder Angstzufiigung (Art.3 lit.a 915
TSchG) demnach weniger strenge Voraussetzungen gelten als fiir Eingriffe
in das Erbmaterial von Tieren (Art. 8 GTG), ist unter dem Aspekt des Wiir-
deschutzes, der auf dem Eigenwert der Tiere basiert, schwer nachvollzieh-
bar. Denn die Achtung des Eigenwerts bedeutet, dass Tiere aufgrund ihrer
Eigeninteressen (und nicht aus menschlichen Interessen) zu schiitzen sind.
Und das wohl evidenteste Eigeninteresse eines empfindungsfahigen Tieres
ist sein Interesse, nicht zu leiden. Im Gegensatz zu Schmerz- oder Angstzu-
fiigung fiihrt ein Eingriff in das Erbmaterial eines Tieres nicht zwingend
zu Leiden beim Tier. Deshalb sind Angst- und Schmerzzufiigung, also Ein-
griffe im Regelungsbereich des Tierschutzrechts, tendenziell schwerere Be-
lastungen fiir ein Tier als gentechnische Eingriffe, die das Gentechnikrecht
regelt. Und deshalb miisste fiir die Rechtfertigung solcher Belastungen ein
mindestens gleich strenger Massstab gelten wie fiir die gentechnischen
Eingriffe. Das spricht fiir die Forderung, Eingriffe in das Wohlergehen von
Tieren kiinftig an mindestens gleich strenge Voraussetzungen zu kniipfen,
wie sie Art.8 GTG gegenwirtig fiir Eingriffe in das Erbmaterial verlangt.
Dasselbe gilt nicht weniger in Bezug auf den fiir empfindungsfahige Tiere
zu fordernden Lebensschutz, da auch das Lebensinteresse ein Eigeninteres-
se dieser Tiere ist, dessen Schutz der Achtung ihres Eigenwerts entspricht.
Unabhingig vom Leiden ist somit auch fiir die Rechtfertigung des Tétens
ein mindestens gleich strenger Massstab zu fordern.

501

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

916

Teil 3: Kritik und Forderungen

Fraglich ist, welche Konsequenzen eine Anwendung des Massstabes von
Art. 8 GTG auf Eingriffe in den zu fordernden Lebensschutz konkret hat-
te. Welche Fille des Tiertotens, die nach geltendem Recht erlaubt sind,
weiterhin erlaubt und welche verboten wiren, hingt davon ab, wie die
einzelnen Interessen, die Art. 8 GTG als schutzwiirdig ausweist, begrifflich
auszulegen sind.”®® Was das Toten zum Fleischkonsum betrifft, so ist zu
beachten, dass nicht die Erndhrung generell, sondern nur die Sicherstel-
lung einer ,ausreichenden“ Erndhrung als schutzwiirdiges Gegeninteresse
zum Lebensschutz gilt (Art.8 Abs.2 lit. b GTG). Wie festgestellt wurde,
ist Fleischkonsum fiir eine ausreichende Ernahrung tatsichlich nicht erfor-
derlich.”’? Diese Tatsache ldsst sich als Argument vorbringen, dass an den
Totungen zum Fleischkonsum nach diesem Massstab nicht nur kein iiber-
wiegendes, sondern von vornherein kein schutzwiirdiges Interesse besteht.
Allerdings kann aus dieser Tatsache nicht geschlossen werden, dass auch
der normative Begriff der ,ausreichenden Erndhrung® nach Art.8 Abs.2
lit.a GTG eine fleischhaltige Erndhrung ausschliesst. Es ist z.B. denkbar,
dass ,ausreichend” nach diesem Begriff rein quantitativ gemeint ist (ausrei-
chende Menge an Nahrungsmitteln), jedoch qualitativ, d.h. in der Frage,
welche Nahrungsmittel als schutzwiirdig gelten (Gemiise, Getreide, Fleisch
etc.), keine Einschriankung bewirken soll. Deshalb ist unklar, ob das Toten
zum Fleischkonsum nach diesem Massstab erlaubt oder verboten wire.
Ahnlich verhilt es sich mit den sonstigen Tétungen zur Nutzung. Eine
Einschriankung der zuldssigen Gegeninteressen kann allenfalls in Art. 8
Abs. 2 lit.e GTG gesehen werden, wonach ein ,wesentlicher Nutzen auf
wirtschaftlicher, sozialer oder 6kologischer Ebene fiir die ,Gesellschaft®
als schutzwiirdig gilt. Dies wird zum Teil so ausgelegt, dass der wesentli-
che Nutzen der Allgemeinheit zugutekommen muss und nicht einer Ein-
zelperson oder einer Gruppe von Einzelpersonen.?”! Das wire insofern
relevant, als viele der gegenwirtig erlaubten Tierttungen (Hobbyjagd,
Pelzproduktion etc.) eindeutig keinem gemeinniitzigen Zweck, sondern
lediglich einem privaten Nutzen dienen und demnach nicht gerechtfertigt
wiren. Allerdings kann der Begriff ,Nutzen fiir die Gesellschaft® auch weit
ausgelegt werden, sodass er auch alle individuellen Nutzungsinteressen von
Privatpersonen - als Teil der Gesellschaft — umfasst. Fiir eine weite Ausle-

1269 Allgemein zur Auslegung von Art. 8 GTG und den damit verbundenen Unklarhei-
ten L. ENGI1, Was verbietet die Wiirde der Kreatur?, 2015, S. 54, 57, 60.

1270 Dazu vorne Rz. 724.

1271 RippE, Lebensschutz (Fn. 36), S. 92.

502

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertotungsrechts

gung konnte allgemein sprechen, dass die Aufzahlung der schutzwiirdigen
Interessen in Art.8 Abs.2 GTG nicht abschliessend ist. Insgesamt bleibt
demnach unklar, welche Konsequenzen die Anwendung von Art.8 GTG
auf das Toten von empfindungsfihigen Tieren hitte. Es ist aber davon aus-
zugehen, dass der Massstab zur Rechtfertigung des Totens noch deutlich zu
wenig streng wire, um den Anforderungen der Ethik zu geniigen. Immer-
hin wiirde er gegeniiber dem geltenden Recht dadurch eine Verbesserung
bewirken, dass das (leidfreie) T6ten empfindungsfahiger Tiere iiberhaupt
einer Rechtfertigung bediirfte und dass nicht jedes beliebige menschliche
Interesse als Rechtfertigungsgrund ohne Weiteres gentigen wiirde.!?”? Wird
beriicksichtigt, dass Tétungen in der Regel schwerer in die Interessen der
Tiere eingreifen als Verdnderungen des Erbmaterials, so ist die Regelung
von Art. 8 GTG deshalb ein weiteres Argument dafiir, dass der fehlende Le-
bensschutz bzw. die fehlende Beschriankung der zuldssigen T6tungsgriinde
im geltenden Recht ein deutlicher Mangel ist.

I11. Ergebnisse zur rechtsinternen Kritik

Nach der rechtsinternen Kritik ist festzuhalten, dass das geltende Recht
des Tiertotens in zweifacher Hinsicht schwere Miangel aufweist. Es ist zum
einen aus ethischer Sicht im Kern ungerecht, weil es nur Menschen in
grundsatzlicher Weise vor T6tung schiitzt und empfindungsfahige Tiere
nicht, obwohl diese die Voraussetzungen eines Lebensschutzanspruchs
ebenso erfiillen. Infolgedessen enthélt das Recht auch viele T6tungserlaub-
nisnormen und tétungsbezogene Ungleichbehandlungen, die ethisch un-
gerecht sind. Zum anderen sind die wesentlichen Gehalte des geltenden
Tiert6tungsrechts (fehlender Lebensschutz, erlaubte Totungsgriinde und
Ungleichbehandlungen) auch aus rechtlicher Sicht mangelhaft, weil sie im
Widerspruch zu geltenden Prinzipien und Massstiben des Rechts stehen
(z.B. Massgeblichkeit der Empfindungsfahigkeit, Gleichbehandlung, Wiir-
deschutz, Interessenbewertung). Die rechtsinterne Kritik entspricht inhalt-
lich im Wesentlichen der rechtsethischen Kritik. Damit wird die ethische
Forderung, das bestehende Recht zwecks Angleichung an die Gerechtigkeit
zu @ndern, jedenfalls im Ansatz schon durch das Recht selbst gestiitzt.

1272 ENGI, Wiirde (Fn. 1269), S. 321, 86.

503

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

917


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

918

919

920

Teil 3: Kritik und Forderungen

§ 8 Forderungen an das kiinftige Recht
A. Rechtsinderungen
I. Inhalt der Forderungen

Der Inhalt der zu fordernden Rechtsdnderungen ergibt sich aus den bereits
genannten drei Zielen:'?”? (1.) Einfithrung eines wirksamen Lebensschutzes
fir empfindungsfihige Tiere, (2.) Authebung ungerechter Tétungserlaub-
nisse und (3.) Beseitigung ungerechter Ungleichbehandlungen. Es wire zu
umstdndlich und zu wenig erkenntnisreich, an dieser Stelle die Normen,
die es abzudndern, aufzuheben oder neu zu schaffen gilt, im Einzelnen
abzuhandeln. Thre konkrete Ausgestaltung ist Sache der Gesetzgebung, die
zur Umsetzung der Ziele verschiedene Moglichkeiten hat. Deshalb folgen
hier lediglich ein paar exemplarische Anmerkungen zu den wichtigsten
Anderungsinhalten.

Neu einzufiithren ist ein Prima-facie-Lebensschutz, der an die Bedingung
der Empfindungsfihigkeit gekniipft und nach der Stirke des Lebensinter-
esses abgestuft ist. Es sind also auch die Falle der Konkurrenz zu regeln,
in denen Menschen sowie Tiere mit einem starkeren Lebensinteresse (auf-
grund abstrakter Todesangst oder zukunftsbezogener Interessen) vor Tie-
ren mit einem schwicheren Lebensinteresse (aufgrund einfacher Empfin-
dungsfahigkeit) Vorrang haben.4

Eine ganz wesentliche Bedeutung hat die Regelung der Griinde, die das
Toten ausnahmsweise erlauben. Denn die Wirksamkeit des Lebensschutzes
héngt entscheidend davon ab, wie weit er eingeschriankt werden darf, wie
streng also die Voraussetzungen fiir eine Tétungserlaubnis sind. Zu den
wichtigsten Totungsgriinden, die mit den Rechtsdnderungen zu verbieten
bzw. als Rechtfertigungsgriinde nicht mehr zuzulassen sind, gehéren vor
allem die Fleischproduktion in Schlachtanlagen und die verschiedenen
nichtvitalen Interessen an der Jagd auf wildlebende Tiere (Fleisch, Pelz,
Trophéen, Freizeitvergniigen).?”> Mit den direkten T6tungserlaubnissen
sind auch die Normen abzuschaffen, die bisher der Forderung dieser
nicht mehr zu rechtfertigenden Tétungen dienen. Ein Beispiel ist die Er-
laubnis des Importierens und Aussetzens von jagdbaren Tieren, um sie

1273 Dazu vorne Rz. 903.
1274 Dazu vorne Rz. 642-653.
1275 Zu beidem vorne Rz. 874, 876, 880.

504

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 8 Forderungen an das kiinftige Recht

anschliessend zu bejagen.!?’® Was wildlebende Tiere betrifft, liegt es damit
insgesamt sehr nahe, das T6ten durch Privatpersonen nach den bisherigen
Systemen der Jagd (Patentjagd, Revierjagd) abzuschaffen und die allenfalls
in seltenen Einzelféllen noch gerechtfertigten Totungen zu 6kologischen
Zwecken (Schutz von Arten und Okosystemen) staatlichen Wildhutorga-
nen vorzubehalten.’?”7 Das T6ten von Raubtieren wie Wolfen zum Schutz
von gehaltenen Tieren (z.B. Schafen) ist auf Félle der konkreten Gefahr
zu beschréanken, in denen ein Angriff durch das Raubtier unmittelbar zu
erwarten ist und nicht anders als durch T6tung abgewehrt werden kann.
Zu verbieten sind praventive Totungen, die bloss eine abstrakte Gefahr
voraussetzen, und besonders diejenigen, die sich nicht gegen bestimmte
Einzeltiere richten, sondern die Verringerung eines Tierbestandes bezwe-
cken. Denn dadurch kénnen auch Tiere getotet werden, von denen gar
keine Gefahr ausgeht, was aufgrund des individuellen Lebensschutzes nicht
zu rechtfertigen ist.

Die Einfithrung des Lebensschutzes und die gerechte Regelung der Aus-
nahmegriinde fithren dazu, dass auch die im bisherigen Recht bestehen-
den ungerechten Ungleichbehandlungen weitgehend beseitigt oder obsolet
werden. Gesonderte Anderungen sind allenfalls ndtig bei Normen, die
gewissen Tiergruppen einen gesamthaft unbegriindeten, diskriminierenden
Status verleihen (z.B. Neozoen, die allgemein als 6kologisch schadlich gel-
ten).1278

II. Lebensrecht oder Totungsverbot

Ein rechtlicher Lebensschutz kann als subjektives Lebensrecht oder als rein
objektives Totungsverbot ausgestaltet werden. Das Lebensrecht wiirde den
Tieren einen neuen rechtlichen Status als Rechtssubjekt verleihen und wire
strukturell mit dem Grundrecht der Menschen auf Leben (Art.10 Abs.1
BV) vergleichbar.’?”® In der Version des Totungsverbots hatten Tiere nach
wie vor keine subjektiven Rechte. Jedoch wiren Menschen verpflichtet,

1276 Dazu vorne Rz. 165.

1277 Vgl. dazu das geltende Jagdverbot fiir Privatpersonen im Kanton Genf, vorne
Rz.262.

1278 Dazu vorne Rz. 893.

1279 Zur Verleihung subjektiver Rechte und speziell eines Rechts auf Leben an Tiere
Stuckl, Grundrechte (Fn. 36), S. 173 ff., 301ff., 379-385.

505

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

921

922


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

923

Teil 3: Kritik und Forderungen

das To6ten der Tiere (unter Vorbehalt der Rechtfertigung) zu unterlassen,
und sie konnten fiir Verstsse gegen diese Pflicht bestraft werden. Dies ent-
spriache strukturell etwa den Totungsverboten des geltenden Artenschutz-
rechts. Vieles spricht fiir die Version des Lebensrechts, vor allem dass
der Lebensschutzanspruch ethisch auf der Empfindungsfahigkeit als einer
Mindestform von Subjektivitdt basiert. Dies legt es nahe, den Tieren fiir
diesen Anspruch auch im Recht Subjektivitit in Form eines Lebensrechts
zu verleihen. Der Lebensrechtsansatz wiirde ausserdem tendenziell zu einer
besseren Durchsetzbarkeit des Schutzes auf prozessualer Ebene fiihren, et-
wa indem er es moglich macht, dass Tiere in rechtlichen Verfahren, vertre-
ten durch handlungsfihige Menschen, als Partei auftreten konnten.?80 Eine
zwingende Voraussetzung ist die rechtliche Subjektivitat jedoch nicht, um
einen wirksamen Lebensschutz im Recht umzusetzen. Auch objektive T6-
tungsverbote kénnen dazu geniigen, sofern ihre effektive Durchsetzbarkeit
durch geeignete prozessuale Mittel gesichert wird (z.B. durch speziell fiir
Delikte gegen Tiere eingesetzte Strafverfolgungsorgane, die mit geniigend
Ressourcen ausgestattet sind).

I11. Ebene und Form der Rechtsdnderungen

Weiter ist zu fragen, auf welcher territorialen Ebene (international, Bund,
Kantone) und in welcher legislatorischen Form (Staatsvertrag, Verfassung,
Gesetz, Verordnung) die Rechtsanderungen vorzunehmen sind. Grund-
sitzlich sind Rechtsinderungen auf allen Ebenen und Formstufen zu
begriissen, soweit sie in irgendeinem Mass zu einem gerechteren Recht
fithren. Das Ziel einer hohen Wirksamkeit und Einheitlichkeit des Lebens-
schutzes spricht jedoch fiir eine Regelung auf mdglichst hoher territorialer
Ebene. Beispielsweise wire ein Lebensrecht fiir Tiere in der Verfassung
eines Kantons nicht nur auf das Gebiet dieses Kantons beschrinkt, sondern
auch innerhalb dieses Gebiets nur begrenzt wirksam. Es wiére ndmlich
nur fiir Organe des Kantons und seiner Gemeinden verbindlich, nicht
aber fiir Privatpersonen (z.B. nichtstaatliche Schlachtbetriebe, Forschungs-
einrichtungen, Zoos), solange die bisherigen Tiertdtungsregeln des Bundes-
rechts unverandert bleiben.!?8! Zudem kann eine Regelung auf kantonaler

1280 Dazu CaspAR, Tierschutz (Fn. 375), S.497f; vgl. zu diesem Wirksamkeitsargu-
ment im Zusammenhang mit Rechten der Natur bzw. der Umwelt vorne Rz. 490 .
1281 BGE 147 1183 (Primateninitiative) E. 7.1 S.187f., E. 8.21. S.189f., E. 9.2 S.192.

506

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 8 Forderungen an das kiinftige Recht

Ebene, wie das Beispiel der Entschiddigungspflicht bei unerlaubtem Toten
wildlebender Tiere gezeigt hat, zu Ungleichbehandlungen fiihren, die ein-
zig durch den Aufenthaltsort der Tiere bedingt sind und sich sachlich
- nach dem Kriterium der Betroffenheit der Tiere — nicht rechtfertigen
lassen.!?82 Solche Ungleichbehandlungen kdnnen international auch durch
unterschiedliche nationale Regelungen entstehen (das Lebensinteresse ei-
nes Rindes hangt nicht davon ab, ob sich das Rind in der Schweiz oder
in Argentinien aufhilt). Dies spricht dafiir, den Lebensschutz mdoglichst
weitgehend auf internationaler Ebene zu regeln. Allerdings sind neben
dem raumlichen Wirkungsbereich des Rechts auch seine effektive Durch-
setzbarkeit (durch ortsnahe Behdrden, Sanktionskompetenz etc.) sowie die
zeitnahe politische Realisierbarkeit der Rechtsinderungen zu beriicksichti-
gen. Diese Faktoren sprechen eher fiir eine Regelung auf nationaler oder
kantonaler Ebene.

Was die legislatorische Form betrifft, so wire es aufgrund der Gesetzge-
bungskompetenz des Bundes im Bereich des Tiertdtens (Art.80 Abs.2
lit. f BV) méglich, ein allgemeines Tiertétungsverbot ohne Verfassungsan-
derung in einem Bundesgesetz einzufithren (z.B. das TSchG entsprechend
zu dndern). Dagegen konnte man geltend machen, dass ein solches Verbot
in praktisch relevanten Bereichen (Fleischproduktion, Jagd, Tierversuche)
in den Schutzbereich von Grundrechten der Menschen eingreife (z.B.
in die Wissenschafts-, Eigentums- oder Wirtschaftsfreiheit). Allerdings be-
stinde gegeniiber den bundesrechtlichen Grundrechten (Art.20, Art. 26,
Art. 27 BV) durch Art. 190 BV fiir ein bundesgesetzliches Totungsverbot ein
Durchsetzungsschutz. Zu priifen wire noch, ob internationale Menschen-
rechtsnormen der EMRK oder von UNO-Pakt II einem solchen Lebens-
schutz fiir Tiere entgegenstinden (z.B. die in Art.9 Abs.1 EMRK und
Art. 18 Abs.1 UNO-Pakt II gewdhrte Freiheit, seine Religion oder Weltan-
schauung durch Brduche zu bekennen!?83). Auch diese Normen gewéhren
jedoch keinen einschriankungslosen Schutz, sodass eine Grundrechtsprii-
fung auch zugunsten des Tiertotungsverbotes ausfallen kann.

1282 Vorne Rz. 269, 899.

1283 Dazu EuGH, Urteil vom 17.12.2020 - Rechtssache C-336/19 (Centraal Israélitisch
Consistorie van Belgié u.a.), Rz. 51, 52, 56. Beurteilt wurde in diesem Fall ein
Verbot des religios motivierten betdubungslosen Schlachtens (Schéchtens), das
vom Schutzbereich der Freiheit, seine Religion zu bekennen, erfasst wird. Eine
andere Frage ist, wie das Tiertoten zwecks Fleischkonsums an sich (unabhingig
von der Methode) unter dem Gesichtspunkt dieses Grundrechts zu beurteilen
wire.

507

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

924


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

925

926

Teil 3: Kritik und Forderungen
B. Umsetzung der Forderungen

Im Hinblick auf die Wirksamkeit der geforderten Rechtsnormen ist auch
darauf zu achten, wie gut sie sich tatsdchlich umsetzen lassen. Grundsitz-
lich sind Fragen der Umsetzbarkeit zwar keine normativen Fragen, die
fiir den Bestand einer rechtsethischen Forderung relevant wéren. Mittelbar
kénnen sie jedoch ausnahmsweise normative Relevanz gegen eine Forde-
rung erlangen, ndmlich wenn deren Umsetzung geradezu unmoglich ist
(wie etwa im Fall der Forderung, Unwetterkatastrophen dadurch zu ver-
hindern, dass ,der Natur® ein entsprechendes Verbot verkiindet wird). In
so einem Fall kann der Forderung entgegengehalten werden, dass etwas
Unmégliches vom Recht nicht verlangt werden kann. Schwierigkeiten der
Umsetzung bedeuten jedoch ldngst nicht in jedem Fall eine Unmdglichkeit.
Im Folgenden wird dargelegt, welche Schwierigkeiten sich bei der Umset-
zung der geforderten Rechtsanderungen tiber das T6ten von Tieren stellen
und wie sie normativ zu beurteilen sind.

I. Schwierigkeiten der Umsetzung

Die Umsetzung der gestellten Forderungen ist in mehrfacher Hinsicht
mit viel Aufwand verbunden. Zunichst erfordert sie einen hohen Rechtset-
zungsaufwand, da die Zahl der zu @ndernden oder neu zu schaffenden
Normen hoch ist. Die Verfahren, die es dabei zu befolgen gilt, nehmen
ausserdem viel Zeit in Anspruch, besonders wenn die Rechtsdnderungen
der Volksabstimmung unterliegen. Sodann wird die Umsetzung viel For-
schungsaufwand im Bereich der Tatsachenwissenschaften (z.B. Biologie,
Okologie, Kognitionswissenschaft) erfordern, da viele der zu schaffenden
Rechtsnormen an Tatsachen ankntipfen, die wohl teilweise noch nicht hin-
reichend zuverlédssig bekannt sind. Das kann die Frage betreffen, welche
Tiere tiber welche normativ relevanten Eigenschaften verfiigen (z.B. ob
Bienen empfindungsfihig sind, ob Rochen zukunftsbezogene Interessen
haben, ob Lemuren um ihre Sterblichkeit wissen, ob Katzen fleischlos
erndhrt werden konnen),'?8 oder die Frage, wie sich das Vorkommen oder
Fehlen, die Haufigkeit oder Seltenheit einer Tierart in einer bestimmten

1284 Zur Feststellung der fiir das Lebensinteresse relevanten Eigenschaften vorne
Rz. 654f; zur normativen Relevanz der Erndhrungsphysiologie vorne Rz. 525,
774, 851.

508

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 8 Forderungen an das kiinftige Recht

Region auf andere Arten und auf Okosysteme auswirkt.185 Neben dem
Rechtsetzungs- und Forschungsaufwand ist aber vor allem zu erwarten,
dass die Forderungen bei vielen Menschen auf Widerstand stossen werden,
besonders bei solchen, die gerne Fleisch essen und diese Gewohnheit
durch einen rechtlichen Lebensschutz fiir Tiere gefdhrdet sehen. Weil es
in einer demokratischen Rechtsordnung auf die mehrheitliche Zustimmung
der Menschen ankommt, bedingt die Umsetzung der Forderungen deshalb
auch einen hohen Aufwand an Massnahmen zur Uberwindung dieses Wi-
derstands (Aufklirung, Sensibilisierung, Uberzeugung, Umgewdhnung).

Der Widerstand durch Menschen verdient eine etwas eingehendere Be-
trachtung, weil er von allen Schwierigkeiten die grosste Herausforderung
zu sein scheint. In der Mehrheit der Fille diirfte er sich nicht primar
gegen den Schutz tierlichen Lebens als solchen richten, sondern gegen die
damit verbundenen Einschrankungen in der eigenen Freiheit, sei es beim
Fleischkonsum (Konsumfreiheit), bei der Fleischproduktion (Wirtschafts-
freiheit, Berufsfreiheit) oder bei Tierversuchen (Forschungsfreiheit). Der
Hauptanlass des zu erwartenden Widerstandes ist also darin zu sehen,
dass bestimmte Zwecke (Fleischproduktion, Hobbyjagd, Tierversuche fiir
Kosmetikprodukte) als Rechtfertigungsgriinde fiir das Tiert6ten nicht mehr
zugelassen wiirden. Daneben konnten sich aber einige Menschen auch
schon daran stéren, dass nichtmenschliche Wesen iiberhaupt einen rechtli-
chen Lebensschutz erhalten — und damit gewissermassen auf dieselbe Stufe
wie Menschen gestellt werden. Sie konnten darin eine Herabstufung ihrer
eigenen moralisch-rechtlichen Bedeutsamkeit sehen.!?86 Manche Menschen
scheinen zudem eine verallgemeinerte Abneigung gegen (neue) Verbote
und sonstige Pflichten zu haben, deren Einhaltung mit Strafdrohung oder
ahnlichen Mitteln erzwingbar ist. Sie tun lieber, was sie freiwillig tun diir-
fen; Verbote konnen Trotz auslosen und damit kontraproduktiv sein.!287

Nun ist zumindest im ersten Moment denkbar, dass viele dieser Wider-
stinde auf mangelndes Problembewusstsein zuriickzufiihren sind und sich

1285 Zur Bedeutung dieser Frage vorne Rz. 787.

1286 Vgl. dazu Regierungsrat des Kantons Basel-Stadt (Hrsg.), Kantonale Volksinitiative
,Grundrechte fiir Primaten’, Bericht an den Grossen Rat vom 14.4.2021, Ziff. 7.3,
insb. S.9 (,Relativierung und Verwiésserung des auf den Menschen zugeschnitte-
nen Grundrechtsschutzes®).

1287 J.-C. WoLF, Traditioneller Tierschutz, radikaler Tierschutz und der ethische Me-
liorismus, 5.3.2011, https://tier-im-fokus.ch/mensch_und_tier/wolf_meliorismus,
Abschnitt ,,Die Last der Pflicht“ (ohne Seitenzahlen).

509

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

927

928


https://tier-im-fokus.ch/mensch_und_tier/wolf_meliorismus
https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://tier-im-fokus.ch/mensch_und_tier/wolf_meliorismus

929

Teil 3: Kritik und Forderungen

deshalb mittels Aufkldrung und rationaler Argumente beseitigen lassen. So
konnte man etwa annehmen, dass viele Menschen auf das Fleischessen
verzichten wiirden, wenn ihnen nur geniigend bewusst wire, dass die Tiere,
die sie gerne verspeisen, ein Lebensinteresse haben, das nach sachlichen
Uberlegungen hoher zu bewerten ist als ihr Interesse am Fleischgenuss.
Und selbst gegeniiber Menschen, denen Tierinteressen vollig gleichgiiltig
sind, lassen sich verniinftige Griinde fiir einen Fleischverzicht vorbringen.
Er kdme ihrer Gesundheit zugute und wiirde zur Reduktion von &kolo-
gischen Problemen wie Klimaerwdrmung und Biodiversitatsverlust beitra-
gen, die langerfristig auch ihren eigenen Interessen schaden.’8% Insofern
kénnte sich ein Lebensschutz fiir Tiere langfristig auch als wirksamer
Menschenschutz herausstellen.!?8” Sodann haben die geforderten Rechtsén-
derungen keine Abwertung der Menschen zum Gegenstand. Sie beinhalten
lediglich eine gewisse Aufwertung derjenigen Tiere, die mit den Menschen
die einschldgige Eigenschaft des Lebensinteresses teilen. Die Angst vor
Bedeutungsverlust ist rational ebenfalls unbegriindet. Schliesslich ist auch
eine allgemeine Abneigung gegen Verbote nicht rational. Dass Verbote nicht
per se eine Benachteiligung fiir Menschen bedeuten, zeigen schon die vie-
len bestehenden Verbote, die von Menschen allgemein akzeptiert und sogar
gewtnscht sind (z.B. Strafbarkeit von Diebstahl, Tétung und Korperverlet-
zung an Menschen). Trotz all dieser Argumente gibt es gegen den Ansatz
des rationalen Aufklarens Vorbehalte, was seine Wirksamkeit betrifft. Es
wird bezweifelt, dass damit bei einer nennenswerten Zahl von Menschen
eine Verhaltensdnderung bewirkt werden kann, die zu einem gerechteren
Umgang mit Tieren wesentlich beitragt. Denn Menschen wiirden ihr Ver-
halten in der Regel nicht aufgrund von rationalen Argumenten dndern,
auch wenn sie diese fiir zutreffend halten.!”° Vielmehr seien Verhaltensan-
derungen und moralische Fortschritte in einer Gesellschaft jeweils darauf
zuriickzufithren, dass die Menschen fiir Probleme sensibilisiert werden,
dass sich die Reichweite ihres Mitgefiihls vergrossert.1?!

Tatsachlich deutet Vieles darauf hin, dass ein wesentlicher Teil der Men-

schen die Argumente fiir den Lebensschutz von Tieren und gegen das
Toten zu verzichtbaren Zwecken wie Fleischkonsum zwar kennt, versteht

1288 Vorne Rz. 724 f.

1289 CAMPAGNA, Tierrechte (Fn. 524), S. 520.

1290 PrecHT, Tiere (Fn. 367), S.281f; vgl. J.-C. WoLE, Meliorismus (Fn. 1287), Ab-
schnitt ,,Unparteiisches Verhalten ist selten®.

1291 PrEecHT, Tiere (Fn. 367), S. 300.

510

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 8 Forderungen an das kiinftige Recht

und auch fiir zutreffend hilt, aber dennoch nicht bereit ist, entsprechende
Rechtsidnderungen zu unterstiitzen oder das eigene Verhalten entsprechend
zu dndern. Viele Menschen scheinen auch die gesundheitlichen und dko-
logischen Vorteile zu kennen, die sich individuell aus einer fleischlosen
Erndhrung und gesellschaftlich aus einer Landwirtschaft ohne massenhafte
Haltung von ,Fleischtieren® ergeben,'?> und dennoch nicht bereit zu sein,
den eigenen Fleischkonsum einzustellen oder auch nur zu reduzieren. Sie
begriinden das oft mit der Aussage, sie kdnnten (statt: wollten) nicht auf
Fleisch verzichten, weil Fleisch ihnen so gut schmecke. Bei vielen Men-
schen scheint eine Kluft zwischen moralischer oder rationaler Einsicht und
tatsichlichem Verhalten zu bestehen.”> Ein mdéglicher Erklarungsgrund
konnte die bereits angesprochene Angst sein, an moralischer Bedeutung
zu verlieren, wenn nichtmenschliche Wesen moralisch bessergestellt und
dadurch den Menschen angeglichen werden. WoLF weist in diesem Zu-
sammenhang darauf hin, dass ein wichtiger Faktor der Kohidsion einer
Gruppe ihre Verachtung fiir jene sei, die nicht dazugehéren: Was Menschen
zusammenhilt, ist ihr gemeinsamer Stolz, Menschen und nicht Tiere zu
sein.!?”* Ein anderer moglicher Erklarungsansatz wire, dass Menschen, die
sich wie andere Lebewesen evolutiv entwickelt haben, trotz ihres hohen
sozial-moralischen Entwicklungsstands immer noch zu einem wesentlichen
Teil egoistisch funktionieren. Ein unbewusst gefiihrter stetiger ,,Kampf um
das eigene Uberleben“ konnte der Grund sein, dass Zugestindnisse an
andere bei Menschen immer mit einer diffusen Angst verbunden sind, dass
ihnen selbst etwas weggenommen wird. Deshalb werden Zugestindnisse
wie die Anerkennung und Beriicksichtigung von Interessen anderer (z.B.
der Lebensinteressen von Tieren) nur gemacht, wenn der soziale Erwar-
tungsdruck dazu gentigend gross ist. Bei Zugestdndnissen an Tiere ist dieser
Druck wesentlich geringer als bei Zugestindnissen an andere Menschen,
da Tiere ihre Interessen nicht wie Menschen selbstindig wirksam geltend
machen konnen. Schliesslich scheinen Menschen allgemein sehr trdge zu
sein, wenn es darum geht, sich von Gewohnheiten zu l6sen. Diese Trig-
heit, die wohl ebenfalls biologisch zu erkldren ist (Organismen sind zu
einem sparsamen Energieverbrauch veranlagt und Umgewo6hnung kostet
viel Energie), konnte einen weiteren Erklarungsgrund liefern, warum sich

1292 Dazu vorne Rz. 724 f.

1293 Vgl. J.-C. WoLF, Meliorismus (Fn. 1287), Uberschrift sUnparteilichkeit — die Kluft
zwischen Urteil und Motivation®

1294 J.-C. WoLE, Meliorismus (Fn. 1287), Abschnitt ,Entfernung vom moralischen com-
mon sense’, vgl. auch Abschnitt ,Unparteiisches Verhalten ist selten".

511

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

930

931

Teil 3: Kritik und Forderungen

Menschen trotz moralischer Einsicht mit der Anderung eigenen Verhaltens
schwertun. Wie auch immer die Kluft zwischen Einsicht und Verhalten
der Menschen genau zu erkldren ist, sie scheint die Umsetzung der hier
gestellten rechtsethischen Forderungen zusitzlich zu erschweren. Die im
Folgenden interessierende Frage ist nun, welche normativen Konsequenzen
die geschilderten Schwierigkeiten fiir die Umsetzung der Forderungen ha-
ben.

I1. Konsequenzen der Schwierigkeiten

Zunichst ist festzuhalten, dass die Schwierigkeit der Umsetzung nichts
daran dndert, dass die Forderungen ethisch begriindet sind. Denn dass
Menschen sich tatsichlich egoistisch oder gleichgiiltig gegeniiber Tieren
verhalten oder zu trige sind, ihre Gewohnheiten zu @ndern, bedeutet nicht,
dass dieses Verhalten normativ richtig wire. Es kann den Forderungen
als solchen somit nicht als normativer Einwand entgegengehalten werden.
Ebenso wenig dndern die Schwierigkeiten etwas daran, dass die Forderun-
gen iiberhaupt (irgendwie) umgesetzt werden miissen. Denn dazu miisste
ihre Umsetzung ganz oder zumindest nahezu ganz unmdglich sein. Sie ist
aber trotz Erheblichkeit der Schwierigkeiten bei Weitem nicht unmdéglich.
Die Griinde des zu erwartenden Widerstands mogen vielfaltig und kom-
plex sein, doch sie lassen sich feststellen; und sind sie festgestellt, lassen sich
Losungen zur Uberwindung des Widerstands finden. Namentlich bieten
sich, wenn Aufklarung allein nicht wirkt, auch Massnahmen zur Sensibili-
sierung an. In Bezug auf das T6ten zur Fleischproduktion kénnte das z.B.
heissen, dass auf Fleischverpackungen abschreckende Bilder aus Schlacht-
hdusern angebracht werden, die daran erinnern, dass das Produkt durch
Totung entstanden ist und dass der Kauf des Produkts die Nachfrage nach
weiteren Totungen fordert. Es ist nicht zu bezweifeln, dass Menschen das
Potenzial haben, sich gegeniiber Tieren gerechter zu verhalten und deren
Lebensinteresse zu achten, auch wenn sie es bisher in der Gesamtheit nur
ungeniigend tun. Dieses Potenzial gilt es zur Umsetzung der Forderungen
zu verwirklichen.

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, ob die gestellten Forderun-
gen iberhaupt geeignet sind, das verfolgte Ziel eines wirksamen Lebens-
schutzes fiir Tiere zu verwirklichen. Pessimistisch kénnte man erwarten,
dass die Einfithrung von Strafnormen gegen das Tiertdten wirkungslos

512

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 8 Forderungen an das kiinftige Recht

oder gar kontraproduktiv wire, weil die Einsicht, dass dieses Toten falsch
ist, nicht erzwungen werden konne.'?>> Diese Erwartung ist aus mehreren
Griinden kein iiberzeugender Einwand gegen die Umsetzung der Forde-
rungen. Erstens ist die Annahme, dass die Strafnormen tatsdchlich wir-
kungslos wiéren, hochst zweifelhaft. Denn es gibt bereits Strafnormen gegen
bestimmte Tiertdtungen, so gegen qualvolle, mutwillige oder artenschutz-
widrige Totungen. Deren Durchsetzungspraxis mag zum Teil als mangel-
haft zu beurteilen sein,'?® doch ganz wirkungslos oder gar kontraproduktiv
sind diese Normen nicht. Warum dies bei einem umfassenderen Totungs-
verbot zum Schutz von allen empfindungsfahigen Tieren ganz anders sein
soll, ist nicht zu sehen. Zweitens wére das Argument zugespitzt und verall-
gemeinert so zu lesen, dass zwingende Rechtsnormen nur dann wirksam
sind, wenn sie freiwillig befolgt werden. Dem ist zu entgegnen, dass fiir
etwas, das freiwillig befolgt wird, gar keine (zwingenden) Rechtsnormen
mehr notig sind. Rechtsnormen haben u.a. gerade den Zweck, ein normativ
gebotenes Verhalten, das nicht freiwillig erbracht wird, nétigenfalls zu er-
zwingen. Sie sind also nicht auf die volle Akzeptanz aller Rechtsunterworfe-
nen angewiesen. Drittens haben Rechtsnormen iiber die Zwangsfunktion
hinaus auch eine Informationsfunktion: Sie geben Auskunft dariiber, was
richtig und was falsch ist. Das betrifft zwar in erster Linie die rechtliche
Richtigkeit (Rechtmissigkeit), indirekt aber auch die ethische (Gerechtig-
keit), da es der Zweck des Rechts ist, Gerechtigkeit zu verwirklichen.?%”
Deshalb kann das Fehlen einer rechtlichen Regelung in vielen Fillen gera-
de der entscheidende Grund sein, warum Menschen das Lebensinteresse
von Tieren nicht achten: weil sie ihr moralisches Gewissen bei allfélligen
Zweifeln stets mit den Worten ,,Ich tue ja nichts Verbotenes (und: ,,Andere
tun es ja auch) besinftigen konnen. Erst das Recht macht den Inhalt der
Gerechtigkeit wirklich verbindlich. Ohne Verankerung im Recht konnen
Gerechtigkeitsforderungen stets als blosse Meinungen oder unverbindliche
Empfehlungen abgetan werden. Dies macht es umso wichtiger, ungerechte
Rechtsnormen durch gerechte zu ersetzen. Dass Menschen aus Selbstbe-
zogenheit, Tragheit oder dhnlichen Griinden nicht bereit sind, gerechte
Normen freiwillig zu befolgen, ist also kein Grund, diese Normen nicht ins
Recht zu tiberfiihren.

1295 So J.-C. WoLF, Tétung (Fn. 662), S. 228.
1296 Dazu BOLLIGER et al., Tierschutzstrafrecht (Fn. 34), S. 285-311.
1297 Dazu bereits vorne Rz. 902.

513

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

932

933

934

Teil 3: Kritik und Forderungen

In einer anderen Hinsicht kommt dem zu erwartenden Widerstand gegen
die geforderten Rechtsinderungen dennoch eine gewisse normative Bedeu-
tung zu. Wenn die Forderungen politisch (noch) nicht umsetzbar sind,
weil sie einer entscheidenden Mehrheit von Menschen zu weit gehen, dann
spricht dies pragmatisch dafiir, sie vorerst so weit abzuschwéchen, dass
sie sich im vorgesehenen Rechtsetzungsverfahren umsetzen lassen. Das
kann bedeuten, dass zundchst Rechtsnormen geschaffen werden, die immer
noch ungerecht, aber ein wenig gerechter sind als die bestehenden, etwa
indem sie das Lebensinteresse empfindungsfahiger Tiere zwar beriicksich-
tigen, aber gegeniiber anderen Interessen noch zu wenig hoch gewichten.
Dagegen konnte eingewendet werden, dass die Schaffung von ungerechtem
Recht immer ungerecht und deshalb abzulehnen sei. Dieser Einwand iiber-
zeugt aber nicht, wenn die einzige Alternative darin besteht, das geltende
Recht beizubehalten, das noch ungerechter ist. In so einem Fall ist der
Verzicht auf eine Rechtsinderung weniger gerecht als die Einfithrung von
neuem Recht, das zwar ungerecht, aber immerhin gerechter ist als das bis-
herige. Pragmatisch betrachtet ist damit auch die Setzung von ungerechtem
Recht gerecht, soweit sie eine Verbesserung bewirkt, d.h. einen Rechtszu-
stand schafft, der gerechter ist als der bisherige. Jede dieser Verbesserungen
bringt das Recht seinem Ziel, das in der Verwirklichung von Gerechtigkeit
besteht, einen Schritt néher.

Eine Position, die dieser pragmatischen Argumentation entspricht, ist der
ethische Meliorismus nach WoLr. Er unterscheidet nicht nur zwischen
gut und schlecht (im Sinne von gerecht und ungerecht), sondern auch -
und vor allem - zwischen gut, besser und am besten (gerecht, gerechter,
am gerechtesten).’?” WoLF bezeichnet kleine Schritte im Tierschutz (z.B.
weniger Fleisch zu essen) als gut und grossere Veranderungen (kein Fleisch
mehr zu essen) als besser. Ein entscheidendes Argument dafiir ist, dass
auch die beste Ethik keinen Nutzen hat, wenn sie nicht wenigstens ansatz-
weise im Recht umgesetzt wird. Und kleinere Schritte lassen sich eben
leichter umsetzen als grossere. In diesem Sinne sind kleine (bloss ,gute®)
Verbesserungen, die umgesetzt werden, besser als grossere (,bessere®), die
sich nicht umsetzen lassen.

Dem ethischen Meliorismus ist unter gewissen Vorbehalten zuzustimmen.
Uberzeugend ist das Argument, dass gerechte Normen nur dann wirklich
zur Gerechtigkeit beitragen, wenn sie auch praktisch wirksam sind. Wir-

1298 Hierzu und zum Folgenden J.-C. WoLF, Meliorismus (Fn. 1287), Abschnitte ,,Der
ethische Meliorismus® und ,Keine Ethik ohne Perspektive auf Umsetzung

514

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 8 Forderungen an das kiinftige Recht

kungslose Rechtsnormen konnen ihren Zweck, Gerechtigkeit zu verwirk-
lichen, nicht erfiillen. Dieser Zweck gebietet es daher, Rechtsnormen so
auszugestalten, dass sie zwar einerseits inhaltlich (mdglichst) gerecht, ande-
rerseits aber auch umsetzbar und wirksam sind. Stehen diese zwei Ziele in
Konflikt zueinander, kann es praktisch notwendig sein, die Anforderungen
an die Gerechtigkeit des Inhalts zugunsten der Wirksamkeit herabzusetzen.
Insoweit ist WoLFs Meliorismus beizupflichten. Ein erster Vorbehalt betrifft
die Wortwahl bei der Benennung der verschiedenen Gerechtigkeitsstufen.
Eine Abstufung, in der die unterste Stufe bereits als ,gut“ bezeichnet wird
(gefolgt von ,besser und ,am besten®), ist abzulehnen. Denn ,gut® impli-
ziert, dass die (minimalen) Anforderungen an die Gerechtigkeit bereits
erfiillt sind, dass also eigentlich gar keine Verbesserung mehr notwendig
ist. Das wire im Kontext des Tiertdtens so zu deuten, dass alle geltenden
Rechtsnormen bereits gerecht sind und die geforderten Anderungen nur
darauf abzielen, sie noch etwas gerechter zu machen, wobei ein Verzicht
auf die Anderungen auch schon gerecht wire. Es trifft aber nicht zu, dass
alle geltenden Tiertdtungsnormen gerecht sind. Das wurde eingehend dar-
gelegt. Und solange es nicht zutrifft, sind ungerechte Normen weiterhin als
ungerecht zu bezeichnen. Als zweiter Vorbehalt muss klargestellt werden,
worauf sich eine Bewertung als gerecht (,gut®) bezieht. Wird eine Rechts-
norm durch eine neue ersetzt, die gerechter, aber immer noch ungerecht
ist, dann ist nicht die neue Norm (das Ergebnis) gerecht, sondern der Akt
der Anderung (als Schritt in die richtige Richtung). Drittens muss darauf
geachtet werden, dass die Wiirdigung einzelner Schritte nicht zu einer
Geniigsamkeit fiihrt, durch die das eigentliche, gerechte Ziel vergessen geht
oder lange aufgeschoben wird. Wenn eine geringfiigige Rechtsinderung
(z.B. ein Verbot von Werbung und staatlichen Subventionen fiir Fleischpro-
dukte) dazu fithrt, dass weniger empfindungsfihige Tiere getdtet werden,
dann ist dies eine Verbesserung, aber noch lange nicht genug. Der Schritt
ist richtig, doch es miissen weitere Anderungen folgen, bis das Ziel eines
wirksamen Lebensschutzes fiir alle Tiere mit Lebensinteresse erfiillt ist.

Um Missverstdndnisse zu vermeiden, sei noch darauf hingewiesen, dass
die Gutheissung von pragmatischen Ansétzen wie dem Meliorismus nicht
etwa so zu verstehen ist, dass den Menschen, die ungerechte Tiertdtungen
praktizieren oder befiirworten, mit Nachsicht begegnet oder die Ungerech-
tigkeit dieser Praktiken relativiert werden soll. Der Grund liegt einzig da-
rin, dass die Umsetzbarkeit der geforderten Rechtsinderungen aufgrund
der einzuhaltenden politischen Verfahren von der Zustimmung auch dieser
Menschen abhingt. Nur deshalb ist es pragmatisch richtig, ihrem Wider-

515

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

935


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

936

937

938

Teil 3: Kritik und Forderungen

stand ein Stiick weit nachzugeben und die Forderungen zundchst so weit
abzuschwichen, wie dies fiir ihre (schrittweise) Umsetzbarkeit erforderlich
ist.

ITI. Wege und Schritte der Umsetzung

Soweit die geforderten Ziele — ein wirksamer Lebensschutz fiir empfin-
dungsfahige Tiere sowie die Beseitigung der ungerechten Tétungserlaubnis-
se und Ungleichbehandlungen -2 nicht auf direktem Weg umsetzbar
sind, hat die Umsetzung also schrittweise zu erfolgen. Die moglichen Wege
der Anndherung an diese Ziele sind vielfaltig. Es wird hier keine Empfeh-
lung bzgl. Inhalt und Reihenfolge der am besten geeigneten Massnahmen
abgegeben. Die folgende nichtabschliessende Aufzahlung soll nur zeigen,
welche verschiedenen Arten des Vorgehens in Frage kommen, um das
geltende Tiert6tungsrecht in Ausrichtung auf die genannten Ziele gerechter
zu gestalten.

Eine Vorgehensart, die nur wenig von der direkten Umsetzung abweicht,
besteht darin, die geforderten Rechtsinderungen ohne inhaltliche Ab-
schwichung sofort zu beschliessen, sie jedoch erst nach einer oder, ab-
gestuft, nach mehreren Ubergangsfristen in Kraft zu setzen. Diese Uber-
gangszeit wiirde dazu dienen, dass Menschen, die durch eine sofortige
Einfiihrung besonders betroffen wiren, sich an die neuen Regeln anpassen
kénnten, bevor diese verbindlich werden. Das betrifft z.B. Metzger und
andere Personen, die beruflich vom Tiert6ten abhingig sind. Sie kdnnten
ihren Betrieb in der Ubergangszeit umstellen auf eine Titigkeit, die ohne
Toten auskommt (z.B. auf die Herstellung von In-vitro-Fleisch oder pflan-
zenbasierter Ersatzprodukte).

Eine weitere Abstufungsmoglichkeit besteht darin, den Lebensschutz zu-
néchst nur fiir solche Tiere einzufiihren, von denen anzunehmen ist, dass
sie ein besonders starkes und besonders sicher feststellbares Lebensinteres-
se haben.130 Mogliche Kandidaten dafiir sind Primaten, Wale, Elefanten
oder Rabenvigel. Die Ausweitung des Lebensschutzes auf weitere Tiere
(z.B. alle Sdugetiere) wiirde dann in spéteren Schritten folgen, bis alle Tiere
mit Lebensinteresse wirksam vor Tétung geschiitzt sind. Durch dieses Vor-
gehen konnte moglicherweise die (unbegriindete) Angst vieler Menschen

1299 Vorne Rz. 903, 918.
1300 Vgl. zu diesem Vorgehen NussBauM, Jenseits (Fn. 310), S. 208.

516

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 8 Forderungen an das kiinftige Recht

vor Herabstufung ihres eigenen moralischen Werts infolge einer ,Anglei-
chung® an Tiere etwas abgemildert werden. Denn es wiirden zunéchst
nur solche Tiere dem Menschen ,angeglichen, die ihm in Bezug auf das
Lebensinteresse ohnehin schon sehr dhnlich sind. Durch Gewdhnung an
diesen ersten Schritt konnte die Bereitschaft wachsen, die Ausweitung des
Lebensschutzes auf weitere Tiere zu akzeptieren. Allerdings konnte die
anfangliche Beschrinkung auf einen engen Kreis von Tierarten auch auf
Ablehnung stossen, die dadurch bedingt wire, dass viele Menschen die Pri-
vilegierung einzelner Tierarten (mit Ausnahme ihrer eigenen) gegeniiber
anderen nicht nachvollziehen kénnten.

Einen anderen Ansatz bilden finanzielle Steuerungsinstrumente, die vor
allem im Zusammenhang mit der Nutzung von Tieren als mildere Alter-
native zu einem Totungsverbot fungieren konnen. Hierzu gehdren alle
Massnahmen, die eine Erhéhung der Preise fiir Fleisch und andere To-
tungsprodukte bewirken.3%! Beispiele sind Steuern, Zélle oder auch nur
die Aufhebung aller staatlichen Subventionen auf solche Produkte. Zudem
konnten Ersatzprodukte, die ohne T6étung hergestellt wurden (z.B. In-Vitro-
Fleisch), finanziell gefordert werden, sodass sie attraktiver wiirden als T6-
tungsprodukte und diese vom Markt verdriangen konnten. Dieses Vorgehen
wiirde zwar dem Lebensinteresse der Tiere nicht hinreichend gerecht, da
immer noch Tiere aus ungerechtfertigtem Grund getdtet werden diirften.
Es wire aber wahrscheinlich leichter umzusetzen als ein Tdtungsverbot,
weil Menschen weniger als beim Verbot das Gefiihl hitten, dass ihnen
etwas weggenommen wird. Eine quantitative Reduktion der ungerechten
Totungen durch solche finanziellen Massnahmen wiirde also immerhin
eine Verbesserung gegeniiber dem Bisherigen bewirken.

Neben finanziellen bieten sich auch informationelle Massnahmen als mil-
dere Alternative zu Totungsverboten an. Ein informationelles Mittel, das
Totungen fordert, ist Werbung fiir Fleisch und andere Totungsprodukte.!302
Diese konnte verboten oder wenigsten eingeschrankt werden, um die
Totungszahlen zu reduzieren. Auch ein Verbot von Staatsbeitrdgen fiir
Fleischwerbung konnte bereits eine Reduktion bewirken. Noch mildere
Massnahmen sind solche der Aufklirung und Sensibilisierung, z.B. die
Pflicht zu einer gut sichtbaren Kennzeichnung von Fleischprodukten, die

1301 Hierzu und zum Folgenden SToLL-KLEEMANN, Fleischkonsum (Fn. 927), S.36,
40f.

1302 Hierzu und zum Folgenden SToLL-KLEEMANN, Fleischkonsum (Fn. 927), S. 36, 41;
NussBAUM, Jenseits (Fn. 310), S. 208.

517

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE

939

940


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

941

Teil 3: Kritik und Forderungen

nicht nur auf die negativen gesundheitlichen und 6kologischen Auswir-
kungen des Fleischkonsums hinweisen, sondern auch darauf, dass das
jeweilige Produkt durch Tétung eines Tieres hergestellt wurde, das ein
Lebensinteresse hatte. In diese Kategorie gehort auch das bereits erwdhnte
Anbringen von abschreckenden Schlachtungsbildern auf der Verpackung.
Entsprechende Informationen liessen sich auch losgelost von einzelnen
Produkten durch staatlich veranlasste Aufklarungs- oder Bildungsmassnah-
men verbreiten. Umgekehrt konnten tétungsfrei hergestellte Ersatzproduk-
te (In-Vitro-Fleisch, Fleischersatz aus Erbsenprotein etc.) durch Informati-
onsmassnahmen wie Aufklirung oder Werbung gefordert werden. Auch
diese informationellen Massnahmen sind kein gleichwertiger Ersatz fiir ein
Toétungsverbot, konnten aber die T6tungszahlen reduzieren und so eine
Verbesserung gegeniiber dem bisherigen Zustand bewirken.

C. Ergebnisse zu den Forderungen

Der Inhalt der geforderten Rechtsdnderungen ergibt sich aus der voran-
gegangenen rechtsethischen Kritik am geltenden Recht. Er umfasst die
drei Ziele eines wirksamen Lebensschutzes fiir empfindungsfahige Tiere,
der Authebung ungerechter Tétungserlaubnisnormen und der Beseitigung
ungerechter totungsbezogener Ungleichbehandlungen. Die Detailausgestal-
tung obliegt der Rechtsetzung. Diese hat ausserdem zu entscheiden, welche
Struktur der rechtliche Lebensschutz haben soll (subjektives Lebensrecht
oder objektives Totungsverbot), welche Normen auf welcher Ebene (inter-
national, Bund, Kanton) zu dndern oder neu zu schaffen sind und fiir wel-
che Normen welche Form (Staatsvertrag, Verfassung, Gesetz, Verordnung)
zu wihlen ist. Bei der Beantwortung dieser Fragen ist einerseits darauf
abzuzielen, dass die neuen Rechtsnormen moglichst wirksam sein werden,
und andererseits darauf, dass sie sich méglichst zeitnah politisch umsetzen
lassen. Zu den Schwierigkeiten, die bei der Umsetzung zu erwarten sind,
gehoren ein hoher Rechtsetzungs- und Forschungsaufwand sowie vor allem
die Uberwindung des Widerstands, der sich aufseiten vieler Menschen er-
geben wird (Aufklirung, Sensibilisierung, Uberzeugung, Umgewdhnung).
Aufgrund des zu erwartenden Widerstands kann es pragmatisch richtig
sein, zundchst auf eine sofortige und vollstandige Umsetzung der Forderun-
gen zu verzichten und stattdessen eine Umsetzung in mehreren kleinen
Schritten zu fordern. Dieses Vorgehen ist gerechtfertigt, soweit es notwen-
dig dafiir ist, dass sich das Recht iiberhaupt in Richtung der geforderten

518

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 8 Forderungen an das kiinftige Recht

Ziele indern ldsst. Denn durch abgeschwichte Anderungen, welche die
gestellten Forderungen nicht vollstindig, aber immerhin teilweise erfiillen,
wird das Recht zwar noch nicht gerecht, aber immerhin weniger ungerecht,
als es bisher ist. Abgeschwichte Forderungen sind etwa die aufgeschobe-
ne Inkraftsetzung der Rechtsinderungen nach einer Ubergangsfrist, die
Beschrankung des Lebensschutzes auf Tiere mit einem besonders starken
Lebensinteresse oder finanzielle und informationelle Massnahmen zur Re-
duktion der Schlachtungen (Fleischsteuern, Werbeverbote, Forderung von
Ersatzprodukten) anstelle von Tétungsverboten. Zu betonen ist, dass solche
Massnahmen nicht als gleichwertiger Ersatz fiir die gestellten Forderungen
zu betrachten sind, sondern als Teilschritte hin zum Ziel, und dass die
Rechtfertigung einer schrittweisen Umsetzung kein zaghaftes Vorgehen
rechtfertigt. Das Ziel einer vollstindigen Umsetzung der Forderungen muss
stets vor Augen bleiben und entschlossen verfolgt werden.

519

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hittps://doLorg/10.5771/5783748047462-471 - am 13.01.2026, 03:

:43. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTEE


https://doi.org/10.5771/9783748947462-471
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Teil 3: Kritik und Forderungen
	§ 7 Rechtsphilosophische Kritik des geltenden Tiertötungsrechts
	A. Diskrepanzen zwischen Recht und Ethik des Tiertötens
	I. Regelung des Lebensschutzes
	1. Individueller direkter Lebensschutz
	2. Artenschutz als indirekter Lebensschutz
	3. Ergebnis: Kaum rechtlicher Lebensschutz trotz Lebensinteresse vieler Tiere

	II. Tötungserlaubnisgründe
	1. Beendigung des Leidens von Tieren
	2. Schutz vor Tieren
	3. Tiernutzung
	4. Entsorgung und Beseitigung von Tieren
	5. Ergebnis: Viele ungerechte Tötungserlaubnisse im Recht

	III. Kriterien der Ungleichbehandlung
	1. Natürliche Eigenschaften der Tiere
	2. Ökologische Kriterien
	3. Beziehungskriterien
	4. Kulturbedingte und sonstige Kriterien im Interesse von Menschen
	5. Ergebnis: Viele ungerechte Ungleichbehandlungen im Recht


	B. Konsequenzen der rechtsethischen Kritik am Tiertötungsrecht
	C. Rechtsinterne Kritik am geltenden Tiertötungsrecht
	I. Grundlagen des direkten Lebensschutzes für Tiere bereits im Recht
	II. Weitere rechtliche Argumente für den Lebensschutz von Tieren
	III. Ergebnisse zur rechtsinternen Kritik


	§ 8 Forderungen an das künftige Recht
	A. Rechtsänderungen
	I. Inhalt der Forderungen
	II. Lebensrecht oder Tötungsverbot
	III. Ebene und Form der Rechtsänderungen

	B. Umsetzung der Forderungen
	I. Schwierigkeiten der Umsetzung
	II. Konsequenzen der Schwierigkeiten
	III. Wege und Schritte der Umsetzung

	C. Ergebnisse zu den Forderungen



