3 Kann ethisches Urteilsvermdgen an Technologien delegiert
werden?184

3.1 Einfiihrung

Angesichts der hohen Komplexitit des Umgangs mit kiinstlicher Intelligenz
und der digitalen Transformation aus ethischer Sicht, wie oben dargestellt,
wire es fiir den Menschen verlockend, die ethische Verantwortung an
die kiinstliche Intelligenz zu delegieren und auf «moralische Technologi-
en» und eine «ethische kiinstliche Intelligenz» zu vertrauen.!8> Dariiber hi-
naus «werden KI-Systeme aufgrund ihrer zunehmenden Intelligenz, Auto-
nomie und Interaktionsméglichkeiten zunehmend als moralische Agenten
wahrgenommen und erwartet.»!86 Begriffe wie «moralische Technologien»,
die im aktuellen Diskurs iiber Digitalisierung, Automatisierung, Maschini-
sierung, Robotisierung und den Einsatz von kiinstlicher Intelligenz verwen-
det werden, legen eine solche Option nahe. Sie driicken die Erwartung aus,
dass es moglich wire, moralische Technologien zu schaffen. Das Hauptziel
wire es, zu verhindern, dass Roboter beispielsweise Menschen Schaden zu-
fiigen. Der Begriff «moralische Technologien» bezieht sich auf deren Fahig-
keiten, ethische Regeln zu befolgen, moralische Entscheidungen zu treffen
und auf dieser Grundlage Handlungen auszufiithren. Der Begriff «morali-
sche Technologien» bringt den Wunsch zum Ausdruck, Maschinen mit
ethischen Prinzipien und Normen auszustatten. Dies wiirde nicht durch
Programmierung, sondern durch Lernen erreicht werden.

Die Rede von «moralische Technologien» kann zu Irritationen fithren.
Konnen technische Erfindungen wirklich moralisch sein? Kann kiinstliche
Intelligenz ethisch sein? Kann man technologischen Systemen eine Moral
zutrauen? Kann man ihnen eine moralische Handlungsfahigkeit zuschrei-
ben?®” Oder verfiigen sie iiber eine begrenzte, aber nicht vollstaindige Mo-
ral, wie eine «funktionale Moral»88 die es ihnen erlaubt, die ethischen

184 Vgl. Kirchschlager 2017c.

185 Vgl. Anderson / Anderson 2011: 1-4.
186 Dignum 2019: 36.

187 Vgl. Sullins 2006.

188 Wallach / Allen 2009: 39.

57

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermdégen an Technologien delegiert werden?

Folgen ihrer Handlungen abzuschétzen, oder eine geistlose Moral, ohne
die Eigenschaften zu erlangen, die Menschen als Grundlage fiir ihre Moral
besitzen?!8¥ Oder ist es unmoglich, an Technologien mit Moral zu denken?
Im Folgenden wird die Charakterisierung als «moralische Technologien»,
die iiber Moralfdhigkeit verfiigen, aus ethischer Sicht kritisch untersucht.

3.2 Verletzbarkeit

«Moralische Technologien» und «ethische kiinstliche Intelligenz» sind zu-
nédchst mit einer der Besonderheiten der moralischen Fahigkeit des Men-
schen konfrontiert, die den Menschen von Maschinen und kiinstlicher
Intelligenz unterscheidet: die Verletzbarkeit des Menschen in Verbindung
mit seiner «Erste-Person-Perspektive» und seinem «Selbstverhiltnis». Der
Begriff «Verletzbarkeit»° umfasst die Moglichkeit, angegriffen oder ver-
letzt zu werden, und gleichzeitig die fehlende Fahigkeit oder die fehlenden
Mittel, sich aus dieser Situation zu befreien und sich vor Verletzungen
zu schiitzen.”! Die Verletzbarkeit hat ihren Ursprung in der physischen
und psychischen Hilflosigkeit des Menschen gegeniiber sich selbst, seinen
Mitmenschen, seinem Umfeld und seiner Umwelt!®? sowie in seiner Ab-
héngigkeit von der Welt. Der Mensch ist insofern von sich selbst, den
Mitmenschen, dem Kontext und der Umwelt abhingig, als er einerseits
von ihnen verletzt werden kann und andererseits von ihnen vor Verletzung
geschiitzt werden kann.®® Hier zeigt sich ein wesentlicher Unterschied
zwischen dem Verstiandnis von «Verletzbarkeit» und dem Begriff «Demii-
tigung»'4. «Demiitigung» bezieht sich nur auf menschliche Handlungen
oder Unterlassungen und nicht auf die natiirliche Umwelt.!> Die Umwelt
(verstanden als menschliche und natiirliche Umwelt) ist hier aber auch
in ihrem zweiten Sinn gemeint, ndmlich als Quelle der Verletzbarkeit des
Menschen, weil sie wesentliche Elemente und Bereiche der menschlichen
Existenz beriihren kann und weil der Mensch verschiedene Mdglichkeiten
hat, mit ihr umzugehen und auf sie zu reagieren. So sollten Menschen,

189 Vgl. Floridi / Sanders 2004a.

190 Vgl. Kirchschlager 2013a: 241-267.

191 Vgl. Schréder / Gefenas 2009: 113-121; Kottow 2004.
192 Vgl. Ong-Vang-Cung 2010: 119.

193 Vgl. auch Butler 2004: 77.

194 Vgl. Margalit 1998.

195 Vgl. Margalit 1998: 9-10.

58

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Verletzbarkeit

die Opfer einer Naturkatastrophe geworden sind, nicht einfach sich selbst
tiberlassen werden, sondern Unterstiitzung erfahren.

Man kann zwischen zwei Arten der Verletzbarkeit unterscheiden, wobei
die zweite Art in drei Herleitungen unterteilt werden kann:

- Grundlegende Verletzbarkeit (A), die eine Eigenschaft aller Menschen ist
und vom Menschen nicht beeinflusst werden kann (z. B. menschliche
Verginglichkeit);

- Selektive und variable Verletzbarkeit (B),

- die auf Ungerechtigkeit zuriickgefiihrt werden kann;
- die auf Ungliicksfille zuriickgefithrt werden kann;
- die auf eigenes Verschulden zuriickgefithrt werden kann.

Alle Arten der Verletzbarkeit konnen verschiedene Bereiche bzw. Aspekte
der menschlichen Existenz umfassen. Zum einen kann es sich um physi-
sche oder psychische Verletzbarkeit handeln. Physische und psychische
Verletzbarkeit gehoren gleichsam zum Individuum und kénnen daher als
sinnere Bereiche und Aspekte der Verletzbarkeit® (C) bezeichnet werden.
Die Verletzbarkeit wird zu Verletzungen bei Folter, Gewalt, ... Beide -
sowohl physische als auch psychische Verletzbarkeit — werden durch die
menschliche Heterogenitét nicht eingegrenzt. Z. B. sind Menschen mit Be-
hinderungen subjektiv und objektiv in gleichem Masse der Verletzbarkeit
ausgesetzt wie Menschen ohne Behinderungen.

Die «inneren Bereiche und Aspekte der Verletzbarkeit» sind von
den «dufSeren Bereichen und Aspekten der Verletzbarkeit» (D) zu unter-
scheiden, wie z. B. Glaube, Religiositit und Weltanschauung,'”® Recht,
Nahrung, medizinische Versorgung, Bildung, finanzielle Zuwendungen,
Infrastruktur usw. Die Verletzbarkeit verwandelt sich in Verletzungen,
Entbehrungen, Diskriminierung und Ausgrenzung, wenn sie missachtet
wird.”” Im Gegensatz zu den «inneren Bereichen und Aspekten der Ver-
letzbarkeit» (C) findet die Umwandlung von Verletzbarkeit in Verletzung in
den «dufleren Bereichen und Aspekten der Verletzbarkeit» (D) aufSerhalb
der Person statt. Das bedeutet natiirlich nicht, dass diese Umwandlung
keine Auswirkungen auf die Person oder ihre inneren Sphiren hat - im
Gegenteil.

Von den inneren und &dusseren Bereichen und Aspekten der Verletzbar-
keit zu unterscheiden sind die oben eingefiihrte dussere Form (E) (Mog-

196 Vgl. Barnes 2002: 3.
197 Vgl. Ferrarese 2009.

59

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermdgen an Technologien delegiert werden?

lichkeit des Angriffs und der Verletzung von aussen) und innere Form
(F) (Unféhigkeit und Mangel an Mitteln fiir einen korrespondierenden
Schutz) der Verletzbarkeit, die ebenfalls bei beiden Arten der Verletzbarkeit
vorkommen konnen.

Was die zweite Art von selektiver und variabler Verletzbarkeit und ihre
Unterformen betrifft, so besteht ein Interesse daran, die verschiedenen
disziplindren Positionen zu messen und operationell zu machen, um auf die
Verletzbarkeit mit geeigneten Mafinahmen zu reagieren.!

Der Mensch teilt die Verletzbarkeit mit anderen Lebewesen, was die
moralische Relevanz der Letzteren begriindet.”® Wenn die eigenen Ent-
scheidungen und Handlungen einem anderen Lebewesen Schmerz zufiigen
wiirden, ist dies moralisch relevant. Denn wenn die Moral nach dem guten
Leben und dem richtigen Handeln strebt, dann ist der Schmerz eines
anderen Lebewesens aus zwei Perspektiven wichtig: Die eine Perspektive
ist die Sicht des Moralfahigen. Moralfdhig bedeutet, dass der moralfahige
Mensch in der Lage ist, selbstbestimmt {iber das gute Leben und das rechte
Handeln zu reflektieren, moralische Regeln zu definieren und nach ihnen
zu urteilen und zu handeln. Die andere Perspektive vertritt die Sichtweise
des moralbediirftigen Wesens oder des Wesens mit moralischer Geduld.
Moralische Bediirftigkeit wird hier nicht in dem kantischen Sinne verstan-
den, dass es eine Eigenart des Menschen ist, dass er auf Moralisierung
angewiesen ist.?% «Ein Tier ist schon alles durch seinen Instinkt; eine
fremde Vernunft hat schon alles dasselbe getan. Aber der Mensch braucht
seine eigene Vernunft. Er hat keinen Instinkt und muss sein Verhalten
selbst planen»2°!. Dieses Verstandnis des Bediirfnisses nach Moralitét zeigt
eine grofle Ndhe zum sittlichen Vermdégen, da Ersteres auch als Teil des
Letzteren gedacht werden kann, namlich als Hinweis darauf, dass das
sittliche Vermégen durchaus ein Entwicklungs- und Aktivierungspotential
enthilt («Der Mensch soll erst seine Anlagen zum Guten entwickeln; die
Vorsehung hat sie noch nicht fertig in ihn gelegt; sie sind blofle Anlagen
und ohne den Unterschied der Sittlichkeit. Der Mensch muss sie selbst
machen, sich selbst kultivieren und (...) die Sittlichkeit in sich selbst er-
zeugen»292). Moralisches Bediirfnis oder moralische Geduld bedeutet hier

198 Vgl. Alwang et al. 2002.
199 Vgl. Ladwig 2007.

200 Vgl. Ladwig 2007.

201 Kant 1995b:697.

202 Kant 1995b:702.

60

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Verletzbarkeit

vielmehr, dass die Objekte von Entscheidungen und Handlungen sittlichen
Charakters (z. B. Tiere), die von den Moralfihigen getroffen oder vollzogen
werden, auf die sittliche Qualitit dieser Entscheidungen und Handlungen
angewiesen sind; d.h. in diesem Sinne, dass sie einer Sittlichkeit bediirfen,
welche die Entscheidungen und Handlungen der Moralfdhigen pragt. Um-
gekehrt sind diese Objekte nicht moralisch gleichgiiltig gegeniiber den
Entscheidungen und Handlungen moralfdhiger Menschen, d.h. sie machen
einen Unterschied, wenn die moralfdhigen Menschen nach dem guten
Leben und dem richtigen Handeln streben, was im Beispiel der Tiere durch
ihre Verletzbarkeit gerechtfertigt ist. Moralisches Bediirfnis oder moralische
Geduld hingt nicht von der Moralfihigkeit ab. Um moralische Relevanz
aufzuzeigen, kann man sowohl vom Moralbediirftigen als auch vom Mo-
ralfdhigen ausgehen. Vom Standpunkt des Moralbediirftigen oder Moralge-
duldigen aus ist es zum Beispiel moralisch falsch, wenn jemand es schligt.
Gleichzeitig ist es aus der Sicht des Moralfahigen moralisch falsch, einen
Moralbediirftigen oder einen Moralgeduldigen zu schlagen, d.h. Schmerzen
zuzufiigen (schlechtes Gewissen). Mit der Verletzbarkeit ist es moglich, die
Beziehung zwischen Moralbediirfnis (oder Moralgeduld) und Moralfihig-
keit neu zu tiberdenken und die moralische Relevanz von Moralbediirfnis
oder Moralgeduld sowie Moralfdhigkeit aufzuzeigen. In der moralischen
Relevanz der Verletzbarkeit liegt auch ein Anspruch auf einen Schutz
derselben, der in besonderer Weise durch das «Recht auf Leben» geltend
gemacht wird. Weil der Mensch als moralisch relevantes Wesen aufgrund
seiner Verletzbarkeit des Schutzes bedarf, ist er Subjekt des «Rechts auf
Leben». Die Verletzbarkeit des Menschen dient also als Hinweis auf die
Notwendigkeit des «Rechts auf Leben». Diese Verletzbarkeit gilt sowohl fiir
moralfdhige als auch fiir moralbediirftige Wesen bzw. fiir moralgeduldige
Wesen. Dementsprechend ist der Schutz sowohl fiir moralféhige als auch
fiir moralbediirftige bzw. moralgeduldige Wesen moralisch notwendig. Da-
raus ergibt sich die Forderung, die Subjektivitit des «Rechts auf Leben» des
Menschen auch auf Tiere auszudehnen.2%

Im Hinblick auf das, was weiter unten in Unterkapitel 6.4 Menschen-
rechte als ethische Referenzpunkte beschrieben wird, um die Menschen-
rechte auf der Grundlage des Prinzips der Verletzbarkeit zu begriinden,
wird eine Unterscheidung zwischen Menschen und Tieren in Bezug auf
das «Recht auf Leben» in folgender Weise vorgeschlagen: Menschen teilen

203 Vgl. Ladwig 2007.

61

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermdégen an Technologien delegiert werden?

die Verletzbarkeit mit Tieren. Bedeutet dies, dass die Subjektivitit der Men-
schenrechte auch auf die Tiere ausgedehnt wird? Weist der Unterschied
zwischen Moralbediirftigkeit bzw. Moralgeduld und Moralfahigkeit auch
auf einen Unterschied in den Schutzanspriichen hin, der nur im Falle der
letzteren den besonderen Schutz des «Rechts auf Leben» einschliefit? Oder
verlangt das neu konzipierte Verhiltnis von Moralbediirftigkeit bzw. Moral-
geduld und Moralfdhigkeit zugleich den besonderen Schutz des «Rechts
auf Leben» fiir Moralbediirftige bzw. Moralgeduldige und Moralfdhige?
Zunichst lasst sich feststellen, dass dieser Ansatz, der auch Moralbediirftig-
keit oder Moralgeduld als moralisch relevant ansieht, den fiir die Definition
des moralischen Status von Maschinen und kiinstlicher Intelligenz relevan-
ten Grenzbereich zwischen Moralfihigkeit und Moralbediirftigkeit oder
Moralgeduld beriicksichtigt.204

Wenn die erste Frage bejaht wird, dient Moralfdhigkeit dazu, das «Recht
auf Leben» zu rechtfertigen.

Eine entsprechende Verneinung wiirde zu einer Ausweitung von mo-
ralisch fdhigen auf moralisch bediirftige Wesen oder Wesen mit morali-
scher Geduld fiihren, was einer Bejahung der zweiten Frage gleichkdme.
Dann stellt sich die Frage, ob wirklich alle moralisch bediirftigen oder
moralisch geduldigen Wesen den Schutz des «Rechts auf Leben» beanspru-
chen konnen (z.B. Tiere). Dies wiirde dem menschenrechtlichen Konzept
des «Rechts auf Leben» widersprechen, so dass innerhalb der moralisch
bediirftigen bzw. moralisch geduldigen Wesen zwischen menschlichen mo-
ralisch bediirftigen bzw. moralisch geduldigen Wesen und nicht-menschli-
chen moralisch bediirftigen Wesen zu differenzieren ist.

In dieser Frage sollte also eine Abgrenzung zu Tieren vorgenommen
werden. Es ist jedoch zu beachten, dass diese Abgrenzungsdiskussion hier
nicht abschliefend gefiihrt wird, sondern nur insoweit und ausschliefilich,
als sie fiir eine Begriindung der Menschenrechte unmittelbar relevant ist.
Das Ausschlusskriterium ist, ob ein direkter Beitrag zur Beantwortung der
Frage zu erwarten ist, warum Menschen sich gegenseitig Menschenrechte
gewihren, oder eine Antwort auf eine Frage, die sich in der Diskussion
dieser Grundfrage stellt. Mit diesem kurzen Einbezug der Frage nach der
Abgrenzung von Mensch und Tier werden daher - in Anerkennung dieser
Einschrinkungen - keine Lésungsvorschldge fiir die vielen in diesem Zu-
sammenhang auftretenden Fragen gemacht.

204 Vgl. LaBossiere 2017.

62

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Verletzbarkeit

Es liegt auf der Hand, darauf hinzuweisen, dass Menschenrechte
trotz aller moglichen Uberschneidungen mit Tieren nicht zwangsliufig
als Tierrechte anzusehen sind, zumal der Begriff «Menschenrechte» das
Wort «Mensch» und nicht «Tier» enthdlt und somit keine Tierrechte dar-
stellt. Dieser Hinweis auf die Terminologie reicht jedoch nicht aus, um
die Frage zu beantworten, warum nur der Mensch Trdger:in von Men-
schenrechten ist. Der Hinweis hilft ein wenig weiter: «Die Menschenrechte
haben keineswegs den diskriminierenden Sinn, den Menschen vom Tier zu
unterscheiden und ihm etwaige hoherwertige Rechte gegentiber ,niederen’
Lebensformen zuzuerkennen. Sie zielen lediglich auf ein zwischenmenschli-
ches Rechtsverhiltnis, das auch dann der Regelung bediirfte, wenn Tiere
ahnliche Rechte haben sollen.»?%> Definitionsgemaf erweist sich also der
Mensch, nicht das Tier, als Trager:in von Menschenrechten. Zugleich ist
darauf hinzuweisen, dass dies nicht automatisch bedeutet, dass die Mog-
lichkeit kategorisch verneint wird, dass theoretisch dhnliche oder im We-
sentlichen gleiche moralische Rechte gewéhrt werden konnten.206

Man kann sich dem Umstand der gemeinsamen Verletzbarkeit von
Mensch und Tier auch auf andere Weise ndhern, ndmlich indem man
feststellt, dass es einige Anhaltspunkte fiir die Annahme gibt - die hier
nur kurz angedeutet werden soll, da sie nicht im Zentrum des Versuchs
steht, einen begriindenden Ansatz fiir die Menschenrechte zu formulieren
-, dass der Mensch wegen der Verletzbarkeit der Tiere Tierschutzgesetze
formuliert. Die unmittelbare Schlussfolgerung, dass Menschen und Tiere
die gleichen Rechte haben sollten, weil sie beide verletzlich sind, ist inso-
fern nicht zuldssig, als drei Punkte (und insbesondere der dritte Punkt)
zu beachten sind: Erstens verstandigen sich Menschen - aufgrund ihrer
Verletzbarkeit — auf Rechte, die fiir sie selbst als Menschen gelten. Dariiber
hinaus entwerfen Menschen auch fiir andere Lebewesen, wie z.B. Tiere,
mit denen sie die Verletzbarkeit teilen, entsprechende Tierschutzgesetze.
Diese beruhen auf ihrer Selbstwahrnehmung und der Wahrnehmung ihrer
eigenen Verletzbarkeit und, getrennt davon, auf der Wahrnehmung von
Tieren und deren Verletzbarkeit.

Zweitens ist es denkbar, dass Menschen sich so vorstellen oder wahrneh-
men, dass die Verletzbarkeit von Menschen und die Verletzbarkeit von
Tieren phanomenologisch unterschiedlich ist. Dieser Zusammenhang be-
inhaltet nicht den Versuch zu behaupten, dass dies empirisch tatséchlich

205 Menke / Pollmann 2007: 140, Hervorhebung im Text.
206 Vgl. Menke / Pollmann 2007: 140-141.

63

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermégen an Technologien delegiert werden?

der Fall ist, weder in der Unterscheidung zwischen menschlicher Selbst-
wahrnehmung und der davon abweichenden Wahrnehmung von Tieren,
noch in der Feststellung von Unterschieden im Zuge der phanomenologi-
schen Betrachtung der Verletzbarkeit von Menschen und Tieren. Dies ist
fiir diesen Ansatz irrelevant. Vielmehr ist es wahrscheinlich, dass Menschen
- im Bewusstsein und in der Anerkennung der Verletzbarkeit von Tieren —
sich selbst als Menschen anders denken als Tiere, oder dass Menschen ihre
eigene Verletzbarkeit, die sie mit anderen Menschen teilen, anders denken
als die Verletzbarkeit von Tieren.

Drittens unterscheidet die sich anschlieffende Bewusstwerdung der
eigenen Verletzbarkeit, die sich der «Erste-Person-Perspektive»?0” und
dem «Selbstverhiltnis» 6ffnet und in das Prinzip der Verletzbarkeit miin-
det, den Menschen von anderen Lebewesen. Beim Prinzip der Verletzbar-
keit - weiter unten im Unterkapitel 6.4 Menschenrechte als ethische Re-
ferenzpunkte - geht es nicht nur um die rein empirisch wahrnehmbare
Verletzbarkeit, sondern vor allem darum, wie der Mensch seine eigene
Verletzbarkeit wahrnimmt und iiber sie denkt. Im Mittelpunkt stehen
die Untersuchung und Reflexion von Verletzbarkeit und die moralischen
Konsequenzen, die das Prinzip der Verletzbarkeit im Menschen auslost.
Verletzbarkeit kann zum Beispiel bedeuten, dass ein Mensch, der heute
gesund ist, weif3, dass er morgen krank werden kénnte. Oder — wihrend er
heute gliicklich lebt — dass er morgen von anderen getdtet werden konnte.
In diesem Denkprozess durchlauft diese Person einen Prozess der Verun-
sicherung. Denn sie wird sich ihrer eigenen Verletzbarkeit und in letzter
Konsequenz auch ihrer Verginglichkeit bewusst.28 Diese Moglichkeit der
Selbstwahrnehmung gilt fiir alle Menschen.

Die Bewusstwerdung der eigenen Verletzbarkeit ist ein Selbstwahrneh-
mungsprozess des Menschen, dessen empirische Korrektheit nicht relevant
ist. Wahrend dieses Bewusstwerdungsprozesses, wenn sich ein Mensch
seiner eigenen Verletzbarkeit bewusst wird, erkennt er ex negativo die «Ers-
te-Person-Perspektive»?0°. Dies umfasst das Bewusstsein der Menschen,
dass sie als singulédre Personen Subjekte der Selbsterfahrung sind, durch das
sie Zugang zu ihrer eigenen Verletzbarkeit haben. Andererseits erfahren sie
diese anthropologische Grundsituation der Verletzbarkeit als Subjekt (d.h.
in der ersten Person Singular). Die Handlungen, Entscheidungen, Leiden

207 Vgl. Runggaldier 2003.
208 Vgl. Hoffmaster 2006: 42.
209 Vgl. Runggaldier 2003.

64

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Verletzbarkeit

und das Leben eines Menschen gehen von ihnen als Subjekte aus. Dariiber
hinaus interpretieren sie diese anthropologische Grundsituation der Ver-
letzbarkeit als Subjekt: «Denn handelnd und erleidend erféhrt er sich als
das Lebewesen, das nicht einfach lebt wie alle anderen Lebewesen, sondern
das nur lebt, indem es sein Leben fiihrt. Sich zu sich zu verhalten, weder
naturnotwendig noch beliebig zu handeln, sondern sich an Griinden zu
orientieren und frei gewahlte Zwecke zu verfolgen, macht die Lebensform
aus, die ihn mit allen Menschen als seinesgleichen verbindet. Sie macht ihn
zugleich verletzbar, ist doch das zu seiner Lebensform gehorende Selbstver-
héltnis auf fundamentale Realisierungsbedingungen angewiesen.»?' Der
Mensch ist in der Lage, mit sich selbst in ein «Selbstverhdltnis» zu treten.

Da die Menschen sich ihrer Verletzbarkeit bewusst sind, aber gleichzeitig
nicht wissen, ob und wann sich diese Verletzbarkeit manifestiert und in
eine konkrete Verletzung oder Ubertretung umschligt, sind sie bereit, allen
Menschen die «Erste-Person-Perspektive» und das «Selbstverhéltnis» auf
der Grundlage der Gleichheit aller Menschen zuzugestehen, weil dies fiir
sie die rationalste, kliigste und vorteilhafteste Losung darstellt. Das heif3t,
allen Menschen Rechte — also Menschenrechte — zuzugestehen, um sich
selbst und alle anderen zu schiitzen, denn die Verletzbarkeit beinhaltet auch
die «Erste-Person-Perspektive» und das «Selbstverhéltnis». (Dies wird wei-
ter unten in Unterkapitel 6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte
naher erlautert).

Der Mensch ist also nicht deshalb Tréger:in von Menschenrechten, weil
er verletzbar ist, sondern wegen des Prinzips der Verletzbarkeit, das zum
Genuss der Menschenrechte fiir alle Menschen fiihrt, den Unterschied zur
Verletzbarkeit von Tieren deutlich macht und als differentia specifica dient,
die ein unterschiedliches Verstdndnis der Verletzbarkeit von Menschen und
der Verletzbarkeit von Tieren begriindet. Die Tatsache, dass Verletzbarkeit
Menschen und Tiere betriftt, widerspricht daher nicht der Relevanz des
Prinzips der Verletzbarkeit fiir die Begriindung der Menschenrechte.

Verletzbarkeit, «Erste-Person-Perspektive» und «Selbstverhiltnis»: Das
Prinzip der Verletzbarkeit deckt wahrscheinlich das ab, was «Bewusst-
sein», «Willensfreiheit», «Selbstreflexivitit»2!! und «Subjektivitdt»?? als
Unterscheidungsmerkmale zwischen Menschen und Maschinen bzw.
kiinstlicher Intelligenz vorsehen. Gleichzeitig gehen Verletzbarkeit, «Erste-

210 Honnefelder 2012: 171-172.
211 Misselhorn 2018: 214.
212 Ohly 2019a: 49-72.

65

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermégen an Technologien delegiert werden?

Person-Perspektive» und «Selbstverhdltnis» in ihrer argumentativen Wir-
kung auf die Unterscheidung zwischen Menschen und Maschinen
(oder kiinstlicher Intelligenz) iiber diese Unterscheidungsmerkmale hi-
naus, weil sie erstens nicht von der Bedingung eines angenommenen
Dualismus zwischen Geist (oder Seele) und Korper abhingen und
es daher erlauben, diese kontroverse Frage zu vermeiden. Zweitens -
und das ist noch wichtiger - schaffen sie kein Potenzial fiir Diskri-
minierung. Wenn man «Bewusstsein», «Willensfreiheit», «Selbstreflexivi-
tat» und «Subjektivitit» zu den Merkmalen oder Fihigkeiten unter den vie-
len menschlichen Merkmalen oder Féhigkeiten macht, die den Menschen
von Maschinen und kiinstlicher Intelligenz unterscheiden, lduft man Ge-
fahr, diejenigen Menschen zu diskriminieren, die sich in diesen Merkmalen
oder Fahigkeiten unterscheiden, wie Menschen mit Behinderungen, Koma-
patient:innen oder Embryonen. Die Gefahr der Diskriminierung bleibt
auch dann bestehen, wenn sie potenziell zur Rechenschaft gezogen wird.
Martha C. Nussbaum zeigt dieses Diskriminierungspotential besonders
deutlich, wenn sie — dieser Argumentationslinie folgend — so weit geht,
Menschen mit Behinderungen ihre Menschlichkeit abzusprechen, weil ih-
nen bestimmte Fahigkeiten fehlen, ihnen aber dennoch moralische Rele-
vanz zubilligt, um ihre Argumentation abzuschwiéchen: «[...] dass bestimm-
te schwer behinderte Sduglinge niemals Menschen sind, selbst wenn sie
von zwei menschlichen Eltern geboren werden: wiederum solche mit einer
globalen und totalen Sinnesunfihigkeit und/oder ohne Bewusstsein oder
Denken; auch, so denke ich, solche, die iiberhaupt nicht in der Lage sind,
andere zu erkennen oder eine Beziehung zu ihnen aufzubauen. (Das sagt
natiirlich nichts dariiber aus, was wir ihnen moralisch schulden, es trennt
diese Frage nur von moralischen Fragen iiber Menschen.)»2!3

Das Fehlen des Prinzips der Verletzbarkeit ist ein erstes Argument ge-
gen die Moralfdhigkeit von Maschinen und kiinstlicher Intelligenz. Das
Fehlen der Verletzbarkeit ist ein Argument dagegen, Maschinen und kiinst-
liche Intelligenz als moralbediirftig oder als Wesen mit Moralgeduld zu
betrachten. Als Gegenargument kénnte angefiithrt werden, dass der Status
der Moralbediirftigkeit oder der Moralgeduld von den Menschen in Abhén-
gigkeit von ihren Beziehungen zu den Maschinen und zur kiinstlichen
Intelligenz zugewiesen werden sollte.?!* Die implizite Willkiir, die dieser

213 Nussbaum 1995: 82.
214 Vgl. Coeckelbergh 2012.

66

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Gewissen

Sichtweise entspricht, erfiillt nicht die Anforderungen einer kritischen
rationalen Ethik. Dariiber hinaus kénnte das Gegenargument angefiihrt
werden, dass es ethisch besser ist, ein moralisch wertvolles Wesen besser
zu behandeln, als es sein Status verdient, und es nicht als blofles Objekt
zu behandeln.?® Die Grenze dieses Arguments ist jedoch, dass dies voraus-
setzen wiirde, dass Maschinen und kiinstliche Intelligenz Wesen und mehr
als Objekte sind. Beides konnte bisher nicht nachgewiesen werden.?'¢ Im
Gegenteil, die fehlende Verletzbarkeit und die fehlende Identitat?”, die
oben dargelegt wurden, widersprechen der Vorstellung, dass Maschinen
und kiinstliche Intelligenz Wesen sind, und sprechen dafiir, sie als Objekte
zu verstehen. Diese Wahrnehmung als Objekte bedeutet nicht automatisch,
dass der Mensch ihnen gegeniiber keine ethischen Verpflichtungen hat,?'8
weil eine Misshandlung eines Objekts das menschliche Subjekt in ethisch
negativer Weise verindern wiirde?”® und weil es nicht ausschlieit, dass
Objekte insofern moralische Relevanz haben, als ihr materieller Wert unter
dem Gesichtspunkt der Nachhaltigkeit einschliefllich der konomischen,
6kologischen und sozialen Dimension betrachtet werden muss.

3.3 Gewissen?20

Eine zweite Infragestellung des Begriffs «moralische Technologien» basiert
auf dem Konzept des Gewissens, das fiir den Menschen und seine Mo-
ral von zentraler Bedeutung ist. Das Gewissen vereint das, was objektiv
geboten ist, und das, was subjektiv in einer spezifischen und konkreten
Situation, in einem spezifischen Kontext, bei einer einzigartigen Begegnung
mit einzigartigen Menschen erlebt wurde. «Das Gewissen ist ein aktives
Vermogen, das in der Komplexitit einer jeden Situation das Gute entdeckt
und erkennt»??!. Das Gewissen schafft in einer Person eine Autoritit, die
sich a priori, aber auch a posteriori auf eine Handlung auswirkt. Das Gewis-
sen ist ein Prozess, der einer Handlung vorausgeht, sich aber auch auf die

215 Vgl. LaBossiere 2017.

216 Vgl. zu dieser Frage Gunkel 2018.
217 Vgl. DiGiovanna 2017.

218 Vgl. Bryson 2010.

219 Vgl. Kant 1990.

220 Vgl. Kirchschldger 2017d.

221 Hogan 2004: 86-87.

67

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.


https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermdégen an Technologien delegiert werden?

kritische Befragung und Priifung nach einer Handlung bezieht.??? Aber das
Gewissen handelt nicht selbst.??* «Das Gewissen macht man nicht geltend,
wenn es einem in den Kram passt. Das Gewissen macht sich selber geltend,
oft wenn es uns gar nicht in den Kram passt. Was das Gewissen ist, ist
uns nicht im letzten verfiigbar. [...] Diese Erfahrung hort nicht auf. Daraus
lernen wir, dass das Gewissen im Werden ist, einen Prozess darstellt, der
uns zugleich vorgegeben und aufgegeben ist.»??* Das Gewissen erschlief3t
also den Unterschied zwischen der Seinsebene und der Sollensebene.??>

Als Zeugnis der menschlichen Moralféhigkeit verbindet das Gewissen
die Menschen {iber Kulturen, Traditionen, Religionen und Weltanschauun-
gen hinweg. Das Gewissen kann daher auf einer konstituierenden Ebene
des Menschseins verortet werden. Es umfasst das Potenzial, das moralisch
Richtige und Gute zu erkennen und in den jeweils spezifischen Kontext
einzuordnen.?26

Dariiber hinaus beschreibt das Gewissen eine Wechselwirkung zwischen
dem normativen System, auf dem es beruht, und den inneren Aspekten des
Individuums.??” Ersteres driickt sich auch durch die Einordnung des Indivi-
duums in einen gesellschaftlichen Kontext mit den daraus resultierenden
Pflichten und der entsprechenden Verantwortung aus.??® Letzteres garan-
tiert eine kritische Distanz des Individuums gegeniiber dem normativen
System einer Gesellschaft.?

Das Selbstverhaltnis, die Beziehung zur Normativitit und die Beziehung zu
einem normativen System beruhen also auf dem Gewissen oder sind darin
vereint.?30 Bei ndherer Betrachtung kann das Gewissen verstanden werden als
die «Fdhigkeit des menschlichen Geistes zur Erkenntnis der sittlichen Werte,
Gebote und Gesetze (Synderesis), im engeren Sinne aber deren Anwendung
auf das eigene, unmittelbar zu vollziehende Handeln.»?3! Das Gewissen
ibernimmt die Rolle einer inneren Stimme des Menschen in moralischen

222 Vgl. auch Holzhey 1975: 7; Schiiller 1980: 40-57.

223 Vgl. auch Wolbert 2008: 170.

224 Mieth 1992: 225.

225 Vgl. Reiter 1991: 11.

226 Vgl. Schuster / Kerber 1996: 144.

227 Vgl. Kranich-Strotz 2008: 124.

228 Zum Diskurs tber konkrete Gewissensfragen vgl. Schaupp 2014; Hofling 2014;
Martinsen 2004.

229 Vgl. Reiter 1991: 15.

230 Vgl. Kranich-Strotz 2008: 125.

231 Schuster / Kerber 1996: 144; zum philosophischen Diskurs iiber das «Gewis-
sen» vgl. Hiibsch 1995.

68

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Gewissen

Fragen und Entscheidungen. Diese innere Stimme ist nicht immer eindeutig,
sondern das Gewissen kampft mit sich und seinen Entscheidungen, wie die
Definition von Immanuel Kant zeigt: «Das Bewusstsein eines inneren Ge-
richtshofes im Menschen (yvor welchem sich seine Gedanken einander
verklagen oder entschuldigen’) ist das Gewissen.»23? Anstelle eines heterono-
men Gewissensverstdndnisses, bei dem das Gewissen durch etwas bestimmt
wird, das der menschlichen Freiheit und Vernunft fremd ist, verwendet Kant
die Autonomie zur Wahrung der Unabhingigkeit des moralischen Phino-
mens oder der Pflicht. Moral im engeren Sinne bedeutet, dass sie rein
subjektbezogen ist. Sittlichkeit ist die Pflicht, die der Mensch als etwas
anerkennt, was ihm seine praktische Vernunft als seine Pflicht vorgibt. Nicht
nur pflichtgemafles Handeln, sondern Handeln aus Pflichtgefiihl ist mora-
lisch gut und moralisch richtig, denn rein pflichtgemafSes Handeln kann aus
verschiedenen Griinden geschehen, die nichts mit Moral oder gar Unmoral zu
tun haben. Da das Gewissen sich nur an sich selbst misst, ist ein falsches
Gewissen nach Kant unmdoglich. Nach seinem Gewissen zu handeln, kann
keine zusatzliche Pflicht sein, sonst brauchte es ein Gewissen uber dem
Gewissen, das das gesuchte Gewissen wire. Es ist auch Sache des Gewissens
selbst, zu erkennen, was eine Pflicht ist. Die Pflicht zur Gewissensbildung
ergibt sich aus dem Gewissen selbst. Nur dann ist sie eine moralische Pflicht.
In jedem anderen Fall kime die Pflicht von auflen, wire fremdbestimmt und
daher nicht moralisch, sondern legalistisch.

Die praktische Vernunft ist gewissermafien der Gegenpol zum Gewissen.
Die praktische Vernunft erinnert uns daran, ob eine Handlung pflichtge-
maf3 ist oder nicht und bestimmt die Objekte, die pflichtgemaf3 sind. Das
heif3t, ihr werden alle inhaltlich bestimmten Funktionen entzogen. Stattdes-
sen ist das Gewissen die Pflicht an sich. Nicht das Gewissen, sondern die
praktische Vernunft entscheidet {iber den Inhalt der Pflicht. Das Gewissen
beurteilt nur das Verhaltnis des Menschen zu seiner Pflicht wie «eines inne-
ren Gerichtshofes im Menschen (vor welchem sich seine Gedanken einan-
der verklagen oder entschuldigen’)»?33. Auf der Grundlage der Autonomie
der Moral ist das Gewissen mit einer Selbstverpflichtung des Menschen
gleichzusetzen.

Hilfreich ist auch die von Thomas von Aquin eingefiihrte Unterschei-
dung zwischen dem «Urgewissen» (synteresis) — dem natiirlichen Habitus,

232 Kant1997: 572.
233 Kant1997: 572.

69

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermdgen an Technologien delegiert werden?

in dem der Mensch an der ewigen Wahrheit der praktischen Vernunft
teilhat, die auch den obersten Grundsatz des moralischen Gewissens «Du
sollst das Gute tun und das Bése unterlassen» enthélt - als Grundlage
des Handelns und dem darauf aufbauenden konkreten Gewissen bzw.
Funktionsgewissen, das in seiner Anwendung auf das konkrete Handeln
(conscientia) besteht.** «Das Gewissen hilft, in der Gestaltung der Freiheit
realistisch und verniinftig zu sein - ja, auch seine moralischen Grenzen und
Abhingigkeiten zu erkennen. Aber es macht zugleich immer wieder Mut,
nicht zu resignieren und an die Mdglichkeit zu glauben, dass man sein Le-
ben nach moralischen Uberzeugungen und Idealen tatsichlich verandern
kann.»?%

Darauf aufbauend geht die Unterscheidung des Gewissens in ein «Urge-
wissen», ein «Wertegewissen» und ein «Situationsgewissen» noch weiter.23¢
Wihrend sich das «Urgewissen» auf die grundsitzliche Forderung konzen-
triert, das Gute dem Bdsen vorzuziehen und entsprechend zu handeln, ent-
scheidet das «Situationsgewissen» anhand der konkreten Situation, welche
konkreten Handlungen von moralischem Wert zu setzen sind, und bertick-
sichtigt dabei personliche Bediirfnisse, natiirliche Neigungen, personliche
Werte, Pflichten und Verantwortlichkeiten. Das «Wertegewissen» vermittelt
zwischen dem «Urgewissen» und dem «Situationsgewissen», indem es die
personlichen Eindriicke und Einstellungen beriicksichtigt. Die Vermittlung
des Gewissens beinhaltet also die verschiedenen Dimensionen der Moral,
die sich auch in der Reifung des Gewissens manifestieren kann. Auf die-
ser Grundlage lésst sich tiber das Gewissen Folgendes sagen: «In seinem
Vollzug als Urteil ist es wie das sittliche Urteil ein mannigfach bedingtes,
namlich mehrfach gestuftes und inhaltlich von hochst vielféltigen Grossen
bestimmtes Geschehen. In dem Anspruch dagegen, den es habituell festhalt
und im Urteil zur Geltung bringt, ist es ganzlich unbedingt, kommt doch in
ihm im Modus des Selbstbezugs nichts anderes zum Ausdruck als das, was
Grund sittlicher Verbindlichkeit {iberhaupt ist, nimlich das Selbstsein des
Menschen als Vernunft- und Freiheitswesen.»2%

Das Gewissen verbindet also die Moral oder die Pflicht mit den ver-
schiedenen Ebenen des Menschen und seiner Existenz. Letztere sind von

234 Thomas von Aquin Summa theologiae 1 q 79 a 12-13; vgl. Anzenbacher 2015; Noichl
1993: 264-274.

235 Romelt 2011: 58.

236 Vgl. Teichtweiter 1976.

237 Honnefelder 1993: 121.

70

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Gewissen

unterschiedlicher Qualitat und Intensitit und werden durch individuelle
Entwicklung oder gesellschaftliche Einfliisse geprégt.?*® Der Mensch bildet
auch sein bzw. ihr Gegenstiick. «Jede Beanspruchung von Gewissen greift
auf Selbstbejahung zuriick und wiederholt sie. Wie das Selbst der Bejahung
nichts Einsames ist, so handelt auch das Gewissen nicht lautlos-verschwie-
gen, verallgemeinerungsunfahig, selbstisch. [...] Wiederholt Gewissen im
Riickbezug auf Selbstbejahung den entscheidenden Augenblick der Einlei-
tung von Individuation und Sozialisation, dann unternimmt es dabei nichts
zur ‘einsamen’ und ‘nackten’ Selbstfindung, Selbstwahl und Selbstverwirkli-
chung.»?%

Dariiber hinaus geht es beim Gewissen um Entscheidungen, Handlun-
gen und Unterlassungen des Menschen in einer einzigen Lebenssituation,
die nicht tibersehen werden kann. Alle diese Situationen erheben Anspruch
auf Moral. Der Mensch betrachtet diesen Anspruch auf unterschiedlichste
Art und Weise. Der Gegenstand des moralischen Handelns ist die Gestal-
tung der eigenen Lebensgeschichte. In die jeweiligen bewussten Entschei-
dungen werden auch emotionale Momente einbezogen. Weil «nur die Ver-
nunft das Vermogen sein [kann], das (im Akt des Gewissens) die Vielheit
der Handlungen auf eine letzte Einheit, ndmlich auf das Gelingen der
menschlichen Existenz als ganzer bezieht.»?4? Diese umfassende Besorgnis
lasst auch viele Wege zur Erkenntnis und Wahrnehmung des Gewissens
zu. «Das Gewissen missrat nur dann nicht zur autoritaren Kontrollinstanz,
wenn es sich 6ffnet, kontextuell agiert und aus eigener - kritisch begleiteter
— Anschauung der Wirklichkeit seine sozialpraktische Sensibilitdt und Ur-
teilskraft aufbaut.»24

Zugleich wird der Mensch nachdriicklich dazu angehalten, die objekti-
ven und subjektiven Bedingungen zu iiberpriifen, indem er sich seiner ei-
genen Identitdt, seines Selbstverstindnisses und seiner Selbsteinschétzung
im Gewissen durch die Reflexion {iber Normen und die Gestaltung und
Setzung von Normen bewusst wird. Das Gewissen stellt sich also in den
Dienst der Verwirklichung des Willens im Menschen, damit dieser sich
dem ersten so weit wie moglich annéhert.

Dariiber hinaus wirkt sich der Horizont des Gewissens aus, der nicht bei
einer einzigen Entscheidung oder Handlung endet, sondern die gesamte

238 Vgl. Schmitt 2008.
239 Marten 1975: 124.
240 Honnefelder 1982: 32-33; vgl. Honnefelder 1993.
241 Schmitt 2008: 162.

71

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermdégen an Technologien delegiert werden?

Existenz des Menschen umfasst. Das Gewissen erweist sich als «der gedul-
dige Weg der lernenden Freiheit.»242

Die im Gewissen erfahrene moralische Vernunft des Menschen und
sein moralisches Vermégen, zwischen Gut und Bése zu unterscheiden,
macht das Gewissen schliefllich zu einer absoluten Herausforderung fiir
den Menschen - immer wieder, wenn er in einem letzten praktischen
Urteil, das zum Handeln fiihrt, eine Handlung plant und erwégt, und
wenn er nach einer Handlung die Infragestellung dieses Urteils hinsichtlich
seiner Stellung zur moralischen Vernunft, seines Beitrags zum Gelingen des
Menschseins und seines Verhiltnisses zu den eigenen Handlungsprinzipien
kritisch tiberpriift.

Schliefllich driickt das Gewissen ein Vertrauen in den einzelnen Men-
schen aus. Vom einzelnen Menschen wird erwartet, dass er diese innere
Stimme in moralischen Fragen hat, dass er sie erkennt, auf sie hort und
dann verantwortungsvoll handelt. Es wird respektiert und hochgehalten,
dass die Wiirde des Gewissens dem einzelnen Menschen zukommt.

Auch wenn im Sinne der epistemischen Bescheidenheit einerseits darauf
hingewiesen werden muss, dass die Bestimmung des Gewissens duflerst
komplex ist, und andererseits daran erinnert werden muss, dass man ver-
sucht, auf der Grundlage des gegenwartigen Forschungsstandes denkbare
und plausible Aussagen tiber die Zukunft zu treffen, so ldsst sich doch
Folgendes festhalten: Man kann nicht sagen, dass Technologien ein Gewis-
sen haben. Die Mdglichkeiten, die Technologien in Bezug auf ethische
Entscheidungen und Handlungen besitzen, reichen bei weitem nicht an
das menschliche Gewissen heran. Es fehlt ihnen an verschiedenen Ebenen
der Moral oder der Pflicht sowie an einer im Gewissen verankerten Exis-
tenz in unterschiedlicher Qualitdt, Intensitat und geprégt von individueller
Entwicklung oder gesellschaftlichem Einfluss.?*3 Daher kann man nicht
sagen, dass Technologien ein Gewissen haben. Wenn man das Gewissen als
wesentlich fiir die Moral versteht, ist das Fehlen des Gewissens ein zweites
Argument gegen die Moralfahigkeit der Technologien.

Es ist nicht das starkste Argument, denn im gegenwirtigen Diskurs gerit
das Gewissen sowohl aus psychologischer und soziologischer als auch aus
neurowissenschaftlicher Perspektive unter Druck. In der ersten belassen
sie es bei tiefenpsychologischen Ansitzen, die die Selbstbestimmung zwar

242 Romelt 2011: 58-61.
243 Vgl. Schmitt 2008.

72

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Freiheit

noch hochhalten, ihr aber einige Einschrinkungen auferlegen. Letztere
beruft sich auf Hinweise auf neuronale Prozesse und chemisch-biologische
Vorginge, die es nur zulassen, dass die Autonomie des Gewissens tatsdch-
lich nur vorgetduscht wird und das Gewissen in empirischer Wahrheit
nichts anderes als das Ergebnis dieser Vorgange ist.>4* Diesen beiden Argu-
mentationslinien zur Infragestellung des Gewissens kann man im Sinne
einer Analogie zu den Argumenten Immanuel Kants beziiglich der geistigen
Freiheit des Menschen entgegentreten:24> Wenn dies zutréfe, d.h. wenn der
Mensch in seiner Selbstbestimmung eingeschrankt wére und nichts als che-
mische und biologische Prozesse wire, wie wére es dann zu erkldren, dass
sich der Mensch gegen «sinnliche Reize» entscheiden und entsprechend
handeln kann oder dass sich der Mensch von «Bewegursachen, welche nur
von der Vernunft vorgestellt werden»24° leiten lassen?

3.4 Freiheit

Ein drittes Fragezeichen hinsichtlich der Moralfdhigkeit von Maschinen
ergibt sich aus der Freiheit. Freiheit ist eine conditio sine qua non fir die
Moral, denn erst die Freiheit eroffnet die Moglichkeit, sich fiir oder gegen das
Gute bzw. das Richtige zu entscheiden. Freiheit ist vieldeutig. Als formale
Beziehung kann Freiheit als «Freiheit von...» und «Freiheit zu...» beschrieben
werden. Freiheit bedeutet, nach den eigenen Wiinschen und Plinen zu
handeln. Sie kann die Freiheit umfassen, zu wollen, was man will, und die
Freiheit, zu wollen, was man nicht will. Letzteres bedeutet, dass Freiheit auch
bedeuten kann, das «Gesollte», d.h. das ethisch Gesollte zu wollen, auch wenn
dies nicht den eigenen Wiinschen, Bediirfnissen, Vorlieben oder Interessen
entsprechen mag. Damit 6ffnet sich der soziale Horizont der Freiheit.
Dariiber hinaus ist die Freiheit der Ursprung von Wissenschaft, For-
schung und Technologie. Dieser Aspekt muss in einer Zeit hervorgehoben
werden, in der manche Stimmen die Existenz der Freiheit gdnzlich leug-
nen.?¥ «Freiheit, die nun verneint wird, hat die Entwicklungen der Wissen-
schaft, im Namen derer sie nun verneint wird, erst méglich gemacht. In

244 Vgl. Roth 2003.

245 Vgl. auch Nida-Riimelin 2005.

246 Kant1995a: 675.

247 Zu diesem Diskurs vgl. Holderegger et al. 2007; Fink / Rosenzweig 2006; Fleischer
2012; Bloch 2011; Bauer 2007; Achtner 2010; Guckes 2003.

73

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermégen an Technologien delegiert werden?

der Tat hitte es nie eine Wissenschaft gegeben ohne die dem menschlichen
Geist eigene Fahigkeit, zwischen Falsch und Wahr zu unterscheiden und
das Wahre dem Falschen gegeniiber vorzuziehen. Falsch und Wahr ergeben
keinen Sinn, wenn nicht fiir einen freien Geist, der fihig ist, das eine an-
zustreben und das andere zu verwerfen. Ohne diese wesentliche Vorausset-
zung bleibt jede Erkldarung bloss ein lautstarker, sinnloser Akt. Aus diesem
Grund kann mit Fug und Recht gesagt werden, dass die Wissenschaft das
glanzvollste Denkmal ist, das die Freiheit sich selbst errichtet hat, und dass
wissenschaftliche Forschung ohne Freiheit vollig undenkbar ist.»243

Maschinen haben keine Freiheit. Technologien werden von Menschen
entworfen, entwickelt und gebaut, das heifit, sie werden heteronom pro-
duziert. Daher wird auch das Erlernen von ethischen Prinzipien und Nor-
men von Menschen geleitet. In letzter Konsequenz wiirden Maschinen
immer von auflen gesteuert werden. Bildlich gesprochen: Maschinen -
auch selbstlernende Maschinen — werden auf eine erste Codezeile zuriick-
gehen, die immer vom Menschen stammt. Freiheit ist ein drittes, wichtiges
Argument gegen die Moralféhigkeit von Maschinen.

3.5 Verantwortung

Die Freiheit zu wollen, was man nicht will, zeichnet Verantwortung aus.?*°
Verantwortung gelingt es, die eigene Freiheit mit der Freiheit aller anderen
Menschen zu verbinden und die Menschenwiirde aller Menschen zu ach-
ten. Verantwortung ermdglicht die Freiheit, tiber die eigenen Bediirfnisse
und Interessen hinaus den Horizont fiir die Freiheit aller anderen Men-
schen und fiir gesellschaftliche Aufgaben und Ziele zu entdecken. «Die Ver-
antwortung bricht die individualistische und auf eigene Bediirfnisse kon-
zentrierte Freiheit auf und bindet sie ein in soziale Gefiige, in gemeinsame
Aufgaben und Ziele.»?>? Verantwortung ist auch eine conditio sine qua non
fiir Moral. Um Verantwortung zu tragen oder iibertragen zu bekommen
- um ein Subjekt der Verantwortung sein zu kénnen - sind Freiheit und
Rationalitdt notwendig.

Es stellt sich die Frage, ob Verantwortung von Maschinen iibernommen
werden kann. Die Antwort muss negativ ausfallen, denn Maschinen kén-

248 Hersch 1992: 60-61.
249 Vgl. Kirchschldger 2014a.
250 Holderegger 2006: 401.

74

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Autonomie

nen kein Verantwortungssubjekt darstellen, weil ihnen die Freiheit fehlt -
ein viertes, wichtiges Argument gegen die Moralfdhigkeit von Maschinen.

3.6 Autonomie

Eine fiinfte grundsatzliche Frage beziiglich der Zuschreibung von Moral
an Maschinen ergibt sich aus der vom Menschen fiir sich proklamierten
Autonomie. Immanuel Kant verkniipft die Wiirde des Menschen mit seiner
Autonomie.?”! Der Mensch ist Trager:in der Wiirde und darf deshalb nicht
instrumentalisiert werden, weil er als verniinftiges Wesen allgemeine mora-
lische Regeln und Prinzipien fiir sich selbst erkennt, sie selbst bestimmt
und seinem Handeln zugrunde legt.?>> Die Wiirde des Menschen «als ver-
niinftiges Wesen, das keinen anderen Gesetzen gehorcht als denen, die
er sich selbst gegeben hat»2%, beruht auf der Fahigkeit des Menschen,
sich selbst Vernunftregeln zu setzen. Das bedeutet, dass moralische Regeln
und Prinzipien, die der Mensch in seiner Autonomie formuliert, den fol-
genden Anforderungen einer kritischen, rationalen Moral geniigen miissen,
was ihre Universalitdt garantiert: Universalitat setzt die Erfiillung des Prin-
zips der Verallgemeinerbarkeit durch die Vorlage rationaler und plausibler
Argumente - «guter Griinde» - voraus. «Gute Griinde» bedeutet, dass es
denkbar sein muss, dass alle Menschen in ihrer effektiven Freiheit und
Autonomie sowie in ihrer vollen Gleichheit diesen Griinden - innerhalb
eines Denkmodells und nicht innerhalb eines realen globalen Referendums
- aus ethischen Griinden zustimmen wiirden.

Entspricht die Beschreibung der menschlichen Autonomie, die von
Menschen zum Ausdruck gebracht werden kann, dem Potenzial von Tech-
nologien,?>* moralischen Regeln zu folgen, dementsprechend moralische
Entscheidungen zu treffen und entsprechende Handlungen auszufithren?
Hinsichtlich des Begriffs «Autonomie» besteht eine Kluft zwischen Tech-
nologie und Ethik.2>> Wihrend der Mensch allgemeine moralische Regeln
und Prinzipien fiir sich selbst erkennt, sie fiir sich selbst festlegt und sein
Handeln daran ausrichtet, ist dies bei Technologien nicht méglich. Techno-

251 Vgl. Kant 1974: 69.

252 Vgl. Kant 1974: 74.

253 Kant 1974: 67.

254 Vgl. z. B. Decker 2019a; Decker 2019b; Thimm/Béchle 2018.
255 Vgl. Kirchschlager 2017c.

75

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermdgen an Technologien delegiert werden?

logien sind in erster Linie auf ihre Tauglichkeit hin gemacht und kénnen als
selbstlernendes System Regeln aufstellen, zum Beispiel um ihre Effizienz zu
steigern. Aber diese Regeln enthalten keine ethischen Qualitdt. Maschinen
scheitern an dem oben erwahnten Prinzip der Verallgemeinerbarkeit. Diese
Negation ist ein fiinftes, wichtiges Argument gegen den Begriff «moralische
Technologien». Verstirkt wird diese Verneinung noch dadurch, dass Tech-
nologien ohne Freiheit keine Autonomie haben kénnen.?*

Was ist mit «selbstlernenden Systemen» und ihrer Moralfahigkeit? Unter
selbstlernenden Systemen versteht man Maschinen, die danach streben,
keinen oder so wenig wie moglich menschlichen Input zu bendtigen, um
ein Ziel zu erreichen. «Der Unterschied ist, dass Maschinen nun denken
konnen, wenn auch limitiert. Sie 16sen Probleme, treffen Entscheidungen
und - am wichtigsten: Sie lernen.»?” Wenn sich selbstlernende Systeme
auch ohne menschliches Zutun verbessern konnten, bestiinde die Moglich-
keit, dass sie ethisch besser werden, was letztlich zu ihrer Autonomie fiith-
ren konnte. Selbst im Fall von «selbstlernenden Systemen» wiirde das Feh-
len von Verletzbarkeit, Gewissen, Freiheit, Verantwortung und Autonomie,
wie oben gezeigt wurde, ihrer Moralfihigkeit widersprechen. (Dies wiirde
auch fir die kiinstliche allgemeine Intelligenz gelten.) Da ihr Selbstlernen
auf praktischen Fehlern beruht, kann die Moglichkeit eines solchen morali-
schen Lernprozesses wegen des Vorrangs des Prinzips der Nichtschadigung
des Menschen grundsatzlich bezweifelt werden.?>

Andert sich diese Einschitzung hinsichtlich der Moralfahigkeit von
Maschinen im Falle der «Superintelligenz»? Unter «Superintelligenz»2%°
versteht man Systeme, die generell intelligenter sind als der Mensch. Da
Maschinen den Menschen bereits heute in verschiedenen Bereichen der
Intelligenz massiv iibertreffen (z.B. Gedachtnis, Umgang mit grofien Daten-
mengen etc.), ist zu erwarten, dass weitere Bereiche der Intelligenz hinzu-
kommen werden.

Es lassen sich drei Formen von Superintelligenz unterscheiden: Superin-
telligenz in Bezug auf die Geschwindigkeit (wie menschliche Intelligenz,

256 Dieser Aspekt wurde z.B. auch in der Stellungnahme der European Group on Ethics
in Science and New Technologies to the European Commission beriicksichtigt,
vgl. European Group on Ethics in Science and New Technologies to the European
Commission 2018a.

257 Metzler 2016.

258 Vgl. Neuhduser 2012.

259 Vgl. Bostrom 2014.

76

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Autonomie

aber viel schneller)?®, kollektive Superintelligenz («iiberlegene Leistung
durch die Zusammenfassung einer grofSen Zahl kleinerer Intelligenzen»26')
und qualitative Superintelligenz (welche die menschliche Intelligenz bei
einer Geschwindigkeit, die mindestens so hoch ist wie die menschliche
Intelligenz, deutlich tibertrifft)262.

Die Frage nach der Moralfdhigkeit der «Superintelligenz» erweist sich
als duflerst relevant. «Die Herausforderung, die die Aussicht auf Superintel-
ligenz darstellt, und die Frage, wie wir am besten darauf reagieren kénnen,
ist moglicherweise die wichtigste und entmutigendste Herausforderung, der
sich die Menschheit je gestellt hat. Und - ob wir Erfolg haben oder nicht
-, es ist wahrscheinlich die letzte Herausforderung, der wir uns jemals
stellen werden.»2% Unter anderem stellt sich die ethische Frage, was mit
den Menschen geschieht, wenn superintelligente technologische Systeme,
die selbstlernend sind, beschlie3en, sich ihre eigenen Ziele zu setzen.

Aufgrund der obigen Ausfithrungen kann auch nicht gesagt werden, dass
eine Superintelligenz Verletzbarkeit, Gewissen, Freiheit, Verantwortung
und Autonomie hitte. Daher wire es auch nicht moglich, bei ihr eine
Moralfédhigkeit zu denken.

Dieses technologische Potenzial schafft jedoch die ethische Chance, dass
superintelligente technologische Systeme ethisch bessere Entscheidungen
treffen und ethisch bessere Handlungen vollziehen als Menschen, obwohl
sie beides tun, weil sie die langfristigen Vorteile fiir sich selbst sehen, die
sich aus ethischen Entscheidungen und ethischem Verhalten ergeben, also
letztlich auf pragmatischen Griinden beruhen. (Dies wiirde natiirlich streng
genommen die ethische Natur ihrer Entscheidungen und ihres Verhaltens
in Frage stellen). Dennoch konnten superintelligente technische Systeme
diese positiven Auswirkungen aus ethischer Sicht haben.

Um einem méglichen Missverstandnis vorzubeugen, wenn die Moralfa-
higkeit von Maschinen negiert wird: Maschinen kénnen mit ethischen
Prinzipien und Regeln programmiert oder trainiert werden, um ethisch
legitime Entscheidungen und Handlungen einer Maschine zu erreichen,?0*
auch wenn sie selbst diese nicht erkennen und bestimmen koénnen und
auch wenn sie die ethische Qualitit von Prinzipien und Regeln mangels
Moralféhigkeit nicht erkennen kdnnen.

260 Vgl. Bostrom 2014: 53-54.

261 Bostrom 2014: 54.

262 Vgl. Bostrom 2014: 55-57.

263 Bostrom 2014: vii.

264 Vgl. Wallach / Allen 2009; Moor 2006.

77

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermdégen an Technologien delegiert werden?

Auf dieser Grundlage ist es schliefllich notwendig, die bereits vorhan-
denen Méoglichkeiten und Fahigkeiten von Technologien genau zu ord-
nen und begrifflich zu fassen. Deshalb sollte zum Beispiel im Bereich
der Automatisierung der Mobilitdt der Begriff «autonomes Fahrzeug» ver-
mieden und durch «automatisiertes Fahrzeug» oder «selbstfahrendes Fahr-
zeug» ersetzt werden.?®> Es ist beispielsweise zweifelhaft, ob die Behaup-
tung, dass Roboter, die es geschafft haben, beim Go-Spiel - einem Spiel, das
nicht nur auf logischer Schlussfolgerung, sondern auch auf Intuition?%¢ be-
ruht - gegen Menschen zu gewinnen, iiber «Intuition» oder «strategisches
Denken» verfiigen, angemessen wire, oder ob die Phianomene, die bei
Robotern als «Intuition» oder «strategisches Denken» angesehen werden,
nicht in letzter Konsequenz auf Wahrscheinlichkeitsberechnungen beru-
hen. Es erscheint auch unangemessen, einem Roboter ein «Pokerface» zu-
zutrauen, wenn er in einem 20-tagigen Pokermarathon gegen menschliche
Spieler gewinnt.?¢” Realistischerweise konnte dies auf die Fahigkeit zurtick-
gefithrt werden, mit unvollkommenen Informationen strategisch zu den-
ken. Ahnlich verhilt es sich mit dem Begriff «moralische Technologien».
Roboter werden in erster Linie wegen ihres Nutzens gebaut. Sie kénnen
aber auch in ethischen Regeln geschult oder mit ethischen Regeln program-
miert werden, um ein aktives Robotersystem in die Lage zu versetzen, auf
ethisch vertretbare Weise zu handeln.?8 Dieses Potenzial fithrt zu dem
Begriff «moralische Technologien». Dabei darf aber Folgendes nicht aufSer
Acht gelassen werden: «Wenn wir tiber Roboterethik sprechen, sollten wir
tber normative Ethik fiir den Einsatz von Robotern sprechen, d.h. das
richtige und falsche Verhalten von Robotern liegt in der Verantwortung der
Roboterbenutzer:innen und nicht der Roboter selbst. (...) ein Roboter sollte
nicht von sich aus ethisch sein; er sollte ethisch genutzt werden.»2¢°

Daher wiren andere Begriffe als «moralische Technologien» angemes-
sener, wie «technische Werkzeuge»?’?, «intelligente Computerschnittstel-
len»?7, «soziotechnische Systeme»?’? oder «impliziter ethischer Agent»27.

265 Vgl. Kirchschlager 2017b.

266 Vgl. Natur 2016.

267 Vgl. Spice 2017.

268 Vgl. Wallach/Allen 2009.

269 Krenn 2016: 17.

270 Vgl. Engineering and Physical Sciences Research Council 2011.
271 Vgl. Van Est / Stemerding 2012.

272 Vgl. Manzeschke et al. 2013.

273 Vgl. Krenn 2016.

78

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Autonomie

Der letzte Begriff ist allerdings auch problematisch, da er Roboter
als «Agenten» oder «ethische Agenten» bezeichnen wiirde, was morali-
sche Autonomie als Voraussetzung voraussetzen wiirde.?”# Denn «Agen-
ten» «iiberlegen, bewerten, wihlen und handeln, um das zu erreichen, was
wir als ein gutes Leben fiir sie ansehen»?7.

Eine andere Losung koénnte in der Einfithrung mehrerer Ebenen
der «Autonomie» (oder der Moral) bestehen: «Autonomie bei Maschinen
und Robotern sollte in einem engeren Sinne als beim Menschen (d.h.
metaphorisch) verwendet werden. Insbesondere kann die Autonomie von
Maschinen und Robotern nicht absolut definiert werden, sondern nur
relativ zu den erforderlichen Zielen und Aufgaben. Natiirlich kann es haufig
vorkommen, dass die Ergebnisse der Handlungen einer Maschine/eines
Roboters der menschlichen Designer:in und Operator:in nicht im Voraus
bekannt sind. Das bedeutet jedoch nicht, dass die Maschine/der Roboter
ein (vollig) autonomer und unabhingiger Akteur ist, der selbst entschei-
det, was zu tun ist. Tatsachlich konnen Maschinen und Roboter als teilau-
tonome Agenten betrachtet werden, in diesem Fall kdnnen wir mehrere
Ebenen der Autonomie' (...) [bzw.] mehrere Ebenen der 'Moral'«?7® haben.
Diese Ebenen umfassen die «operationelle Moral» («die moralische Bedeu-
tung und Verantwortung liegt vollstindig bei den Menschen, die an ihrer
Entwicklung und Nutzung beteiligt sind, weit entfernt von einer vollstin-
digen moralischen Handlungsfahigkeit. Die Computer- und Software-Wis-
senschaftler:innen und -Ingenieur:innen, die heutige Roboter und Software
entwerfen, konnen in der Regel alle moglichen Situationen vorhersagen,
mit denen der Roboter konfrontiert wird»277), «funktionelle Moral» («die
Fahigkeit des ethischen Roboters, moralische Urteile zu féllen, wenn er
ohne direkte Anweisungen von oben nach unten eine Handlungsweise
beschliefit. In diesem Fall kénnen die Designer:innen die Handlungen des
Roboters und ihre Folgen nicht mehr vorhersagen»?’8) und «vollstindige
Moral» («ein Roboter, der so intelligent ist, dass er seine Handlungen véllig
autonom auswéhlt und somit voll verantwortlich dafiir ist. Tatsdchlich
kann die moralische Entscheidungsfindung als natiirliche Erweiterung der
technischen Sicherheit fiir Systeme mit mehr Intelligenz und Autonomie

274 Vgl. Griffin 2001: 311-312.
275 Griffin 2008: 32.

276 Tzafestas 2016: 2.

277 Tzafestas 2016: 73.

278 Tzafestas 2016: 73.

79

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermdégen an Technologien delegiert werden?

betrachtet werden»?7?). Selbst die Einfithrung von Autonomiestufen oder
von Moral kann die oben dargelegten grundlegenden Kritikpunkte nicht
ausraumen. Es bleibt problematisch, «Moral» oder «Autonomie» fiir ein
technologisches System zu verwenden, das heteronom programmiert ist,
um heteronom definierten Prinzipien und Regeln zu folgen, anstatt in der
Lage zu sein, diese autonom fiir sich selbst zu definieren, autonom zu
entscheiden, sie zu befolgen oder nicht, und sich deren ethischen Qualitat
bewusst zu sein. Es bleibt problematisch, «Moral» oder «Autonomie» fiir
ein technologisches System zu verwenden, dem es an Verletzbarkeit, Gewis-
sen, Freiheit, Verantwortung und Moralfdhigkeit fehlt.

Ein mégliches Gegenargument konnte darin bestehen, auf die Stadien
der moralischen Entwicklung des Menschen - z. B. im Modell von Kohl-
berg?® — zu verweisen, eine Ahnlichkeit der Stufen mit diesen Stadien zu
behaupten und den Grund abzuleiten, warum, wenn sogar Menschen auf
niedrigeren Stufen der moralischen Entwicklung als «moralisch» gelten,
dies nicht auf die Stufen der «Moral» von Robotern zutreffen sollte. Die-
ser Herausforderung konnte man begegnen, indem man auf das Potenzial
verweist, das Menschen ergreifen konnen, um ihre moralischen Féhigkei-
ten weiterzuentwickeln (was realisiert werden kann oder auch nicht), als
Grundlage fiir die Angemessenheit des Verstandnisses von Menschen auf
niedrigeren Stufen der moralischen Entwicklung als «moralisch».

Wihrend die Definition dieser Ebenen als Ebenen der «Autono-
mie» und «Moral» kritisiert wird, ohne sie mit «Autonomie» und «Mo-
ral» zu verbinden und ohne sie als «autonom» und «moralisch» zu verste-
hen, kann die Unterscheidung dieser Ebenen hilfreich sein, um die ver-
schiedenen Ebenen der Fihigkeit technischer Systeme zu kategorisieren,
rechtliche und ethische Prinzipien und Regeln zu befolgen und - im Falle
der letzten Ebene - zu unterscheiden, was fiir technische Systeme aufgrund
ihrer fehlenden «Autonomie» und ihrer fehlenden Moralféhigkeit unmog-
lich ist.

279 Tzafestas 2016: 73.
280 Vgl. Kohlberg 1981; Kohlberg 1984.

80

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.8 Uberwindung der Dichotomie «Mensch — Maschine»
3.7 Ethisches Urteilen von Menschen

Die obige Kritik fithrt zu der Hauptkonsequenz, dass der Mensch dafiir
verantwortlich ist, ethische Entscheidungen zu treffen,?®! ethische Prinzipi-
en sowie ethische und rechtliche Normen festzulegen, den Rahmen, die
Ziele und die Grenzen der digitalen Transformation und des Einsatzes von
kiinstlicher Intelligenz zu definieren und technologiebasierte Innovationen
aus ethischer Sicht zu untersuchen, zu analysieren, zu bewerten und zu
beurteilen. Aufgabe der Ethik ist es, «die moralischen Instrumente bereit-
zustellen, die die Gesellschaft und den Einzelnen dazu ermutigen, den
Missbrauch der technologischen Errungenschaften der Robotik gegen die
Menschheit zu verhindern. Die Gesetzgebung sollte wirksame und gerechte
rechtliche Instrumente zur Verfiigung stellen, um von einem solchen Miss-
brauch abzuschrecken und ihn zu verhindern, und die Haftung in Fillen
von Schiden durch Robotermissbrauch und menschliches Fehlverhalten zu
regeln.»?82 Es ist notwendig, dass die Menschen einen stindigen ethischen
und rechtlichen Diskurs {iber den Einsatz, die Prioritdten, die Zusammen-
héange und die Grenzen des technologischen Fortschritts fithren .28

3.8 Uberwindung der Dichotomie «Mensch — Maschine» mit Hilfe des
interaktionistischen Modells

Wenn man diese Verantwortung des Menschen akzeptiert und sie mit der
oben in Kapitel 2 Das Verhaltnis zwischen Ethik und Technologie dargeleg-
ten Interaktion zwischen Technologie und Ethik verbindet, sollte man den-
noch eine Unterscheidung zwischen Menschen und Maschinen aufgrund
ihrer wesentlichen Unterschiede treffen, von denen einige eine unmittel-
bare ethische Relevanz haben, wie sie gerade in diesem Kapitel erdrtert
wurde. Gleichzeitig sollte die Dichotomie «Mensch — Maschine» mit dem
oben in Kapitel 2 Das Verhiltnis zwischen Ethik und Technologie vorge-
stellten interaktionistischen Modell dahingehend aufgelockert werden, dass
der Mensch seiner ausschliefilichen Verantwortung gerecht wird, indem er
sich mit den notwendigen Aspekten auseinandersetzt: Der Mensch muss
ethische Prinzipien, ethische und rechtliche Normen sowie einen Rahmen,

281 Vgl. Johnson 2006a; Yampolski 2013.
282 Tzafestas 2016: 2.
283 Vgl. Kirchschlager 2013b.

81

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermdégen an Technologien delegiert werden?

Ziele und Grenzen fiir Maschinen, aber vor allem fiir die Interaktion zwi-
schen Mensch und Maschine - fiir die «technologische Begleitung?84«—
und fiir das «hybride sozio-technische System aus Menschen, Maschinen
und Programmen»?3> definieren, implementieren und realisieren.

Dies konnte die Kritik hervorrufen, dass die Lockerung der Dichoto-
mie «Mensch - Maschine» nicht weit genug geht. «Menschen und techni-
sche Artefakte sind in unserem Alltag so eng miteinander verbunden, dass
sogar unsere moralischen Wahrnehmungen und Entscheidungen techno-
logisch vermittelt sind. Nur wenn wir diese Verflechtung von Menschen
und Technologien anerkennen, konnen wir Verantwortung fiir die Art und
Weise iibernehmen, in der sich Technologien auf die Gesellschaft und
die menschliche Existenz auswirken - in den Praktiken des Technologie-
designs, der Implementierung und der Nutzung.»?%¢ Das Verstindnis von
Artefakten als «moralische Einflussfaktoren»28” oder als «moralische Fakto-
ren» hebt den positiven oder negativen Beitrag eines Artefakts zur Verwirk-
lichung eines ethischen Grundsatzes in einer Handlung oder einem Ergeb-
nis?%® hervor. Wihrend tiber die Verflechtung von Menschen und Techno-
logien vollige Einigkeit besteht, muss zundchst die Frage gestellt werden,
ob die Berufung auf den «Beitrag» nicht zu dem Ergebnis fiihrt, dass je-
des materielle Objekt zu einer positiven oder negativen Handlung oder
zu einem positiven oder negativen Ergebnis gegeniiber einem ethischen
Prinzip beitragen kann. So kann z.B. ein Stein die Handlung, jemanden
zu schlagen, negativ beeinflussen, indem er die Gewalt dieser Handlung
verstarkt, und er kann das Ergebnis des Schlagens negativ beeinflussen, da
der Zustand des Opfers dieser Gewalttat schwer verletzt werden kann. Da
also alles ein moralischer Faktor sein kann, kann man nicht sagen, dass
dies nur fiir Artefakte gilt. Dariiber hinaus stellt sich die Frage, ob die
Bezeichnung «moralischer Faktor» iiberhaupt eine erkenntnistheoretische
Bedeutung hat.

Zweitens kann die Lockerung der Dichotomie «Mensch - Maschi-
ne» nicht weiter gehen, weil die «Forderung nach der Bewahrung der Ein-
heit des Subjektes gegen die drohende Gefahr seiner funktionalen Aufspal-
tung [besteht]. Es ist wichtig zu sehen, dass diese Forderung nicht selber

284 Verbeek 2011b: 43.
285 Rammert 2003: 15.
286 Verbeek 2014: 76.
287 Moor 2006: 18.
288 Vgl. Brey 2014.

82

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.8 Uberwindung der Dichotomie «Mensch — Maschine»

als moralische missverstanden werden darf. Sie ist - und hinter dieses
,Paradigma’ der Kantischen Moralphilosophie kann nicht zuriickgegangen
werden - Bedingung der Mdglichkeit von Ethik.»2% Es bleibt ein grundle-
gender Unterschied zwischen Menschen und Technologien in Bezug auf
ethische Subjektivitdt und moralische Handlungsfahigkeit, denn eine Wir-
kung oder einen Einfluss zu haben — was der Fall ist: Technologien kénnen
einen Einfluss auf das menschliche Leben haben, einschliefilich der ethi-
schen Dimension - ist nicht gleichbedeutend damit, ethische Subjektivitat
oder moralische Handlungsfahigkeit zu besitzen. So kann beispielsweise
das Wetter einen Einfluss auf die Stimmung des Menschen haben, aber
niemand wiirde behaupten, dass das Wetter moralische Handlungsfahigkeit
hinsichtlich der Stimmung des Menschen hat. Wie oben in diesem Kapitel
gezeigt wurde, gibt es einige Voraussetzungen fiir ethische Subjektivitat und
Moralfdhigkeit, die den Technologien fehlen. Daher besitzen Technologien
— obwohl sie eng mit dem Menschen verwoben sind - keine ethische Sub-
jektivitat oder Moralfdhigkeit. Die Unterscheidung zwischen der «kausalen
Wirksamkeit von Artefakten bei der Erzeugung von Ereignissen und Zu-
standen», dem «Handeln fir oder im Namen einer anderen Entitat» und
der «moralischen Handlungsfahigkeit»?°° bekraftigt diese Position, zumal
es begrifflich nicht notwendig ist, alle drei unter «Handlungsfahigkeit» zu-
sammenzufassen, wahrend sich die ersten beiden von der Handlungsféhig-
keit unterscheiden. Betrachtet man schliefllich die Verflechtung zwischen
Menschen und Technologien selbst genauer, so fithrt eine noch intensivere
Form der Verflechtung nicht zur Auflésung des Unterschieds zwischen den
beiden. Wenn zum Beispiel zwei Menschen ineinander verliebt sind, und
zwar so tief wie moglich, und daher die denkbar intensivste Verflechtung
erleben, wiirde man dennoch nicht fiir die Auflésung der beiden Individu-
en in einen Menschen pladieren.

Eine Moglichkeit, dieses Problem zu iiberwinden und dennoch Tech-
nologien in ethische Subjektivitdt und moralisches Handeln hineinzufor-
cieren, besteht darin, das Verstindnis von Moral zu &ndern. «Moral ist
weder in den Objekten selbst, noch in autonomen Subjekten zu finden.
Sie kommt nur in den Beziehungen zwischen Subjekten und Objekten
vor, wo die Objekte moralische Bedeutung haben und die Subjekte in
vermittelte Beziehungen mit der Welt treten.»?*! Das wiirde z.B. bedeuten,

289 Mathwig 2000: 288.
290 Vgl. Johnson / Noorman 2014.
291 Verbeek 2014: 87.

83

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermdégen an Technologien delegiert werden?

das Wetter fiir die Stimmung der Menschen verantwortlich machen zu
kénnen, obwohl die Stimmung unabhingig vom Wetter sein kann, wie sie
ist. Mit anderen Worten, und das ist ein erstes Gegenargument gegen diese
Anpassung des Moralverstindnisses, gibt es auch eine Moral ohne Techno-
logien. Zweitens: Auch wenn Technologien als Objekte ethisch bedeutsam
sein konnen, so gehort die Fahigkeit, das ethisch Legitime zu erkennen,
sich entsprechend zu entscheiden und danach zu handeln, nicht ihnen,
sondern dem Menschen als ethischem Subjekt und moralischem Agenten,
und zwar aus dem oben erwdhnten Mangel an Verletzbarkeit, Gewissen,
Freiheit, Verantwortung und Autonomie. Drittens konnen Technologien
als Objekte zwar «unabhdngig von den Menschen, die sie geschaffen ha-
ben, moralisch relevante Handlungen ausfiihren und 'kiinstlich Gutes' und
'kiinstlich Boses' bewirken»?%2, doch ist dies kein Grund, das Konzept der
moralischen Handlungsfahigkeit so weit auszudehnen, dass Technologien
in dieses Konzept passen.?”> Technologien konnen Gutes und Boses bewir-
ken, aber sie tun dies, ohne die ethische Qualitdt dieser Handlungen zu
erkennen, zu kennen oder sich ihrer bewusst zu sein. Es stimmt, dass «ein
Computer Emotionen darstellen kann, ohne selbst Emotionen zu haben,
und dass Computersysteme in der Lage sein konnen, so zu tun, als ob
sie die Bedeutung von Symbolen verstehen, ohne tatsdchlich iiber das zu
verfiigen, was man als menschliches Verstandnis bezeichnen wiirde.»?** In
beiden Fillen mangelt es der Darstellung und dem Funktionieren an Au-
thentizitat, die als wesentlich fiir Emotionen und Moralfahigkeit angesehen
wird. Mit anderen Worten: Die Darstellung von Emotionen hangt fiir die
Erfillung ihrer Aufgabe davon ab, dass die Darstellung emotional ist, und
das Funktionieren héngt fiir die Erfiillung seiner Aufgabe davon ab, dass
es Moralfahigkeit als Grundlage fiir dieses Funktionieren besitzt. In beiden
Fillen wiirden Emotionalitdt und Moralfihigkeit fiir Maschinen verneint.
Viertens besitzt nur der Mensch - wie oben ausgefiihrt — Verletzbarkeit,
Gewissen, Freiheit, Verantwortung, Autonomie und Moralfdhigkeit. Des-
halb sollte man vermeiden, «alles Seiende - sich selbst eingeschlossen - aus
dem Blickwinkel des technisch Machbaren zu sehen. Beispielsweise sind
viele bereit, sich selbst als hochperfektionierte Roboter zu sehen - oder
aber, gemiss der anfinglich gewdhlten wissenschaftlichen Sehweise, als
Ergebnis von biologisch vererbten Merkmalen. Eine solche Auffassung des

292 Floridi 2014: 187.
293 Vgl. Floridi 2014; zu dieser Frage vgl. auch Torrance 2008; Torrance 2011.
294 Wallach / Allen 2009: 9.

84

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.8 Uberwindung der Dichotomie «Mensch — Maschine»

Selbst hat einen tiefen Einfluss auf das ,Ich. Diejenigen, die sich selbst so
sehen, tendieren dazu, das ,Ich’ auf eine Summe von Wirkungen' zu redu-
zieren, deren ,Ursachen® analysiert werden konnen, damit der Anspruch auf
Freiheit und auf ihre Unbeugsambkeit in der Verantwortung an der Wurzel
zersetzt werden kann.»2%

Fiinftens ist es ausschliefSlich Sache des Menschen, Technologien ethi-
sche Werte, Prinzipien und Normen einzuprogrammieren und/oder ihnen
diese anzutrainieren, die sie zu respektieren haben - auch wenn die Tech-
nologien deren ethische Qualitdt nicht erkennen. Dies fiihrt zu der Frage,
welche ethischen Werte, Prinzipien und Normen den Technologien beige-
bracht werden sollten?®® - ein Thema, das weiter unten in Kapitel 6 Instru-
mente fiir die ethische Bewertung naher erldutert wird.

Sechstens umfasst die ausschlielliche Fahigkeit des Menschen, das
ethisch Legitime zu erkennen, sich entsprechend zu entscheiden und da-
nach zu handeln, auch die Moglichkeit, sich zu entscheiden, Technologien
gar nicht erst zu schaffen, zu entwerfen, zu produzieren, zu verbreiten
oder als Objekte zu nutzen, oder die Mdglichkeit, sich zu entscheiden,
Technologien abzuschaffen oder zu zerstoren.

Gleichzeitig konnte diese Uberwindung der Dichotomie «Mensch — Ma-
schine» durch das interaktionistische Modell die Kritik provozieren, dass
die Aufweichung der Dichotomie «Mensch — Maschine» zu weit geht. Das
interaktionistische Modell konnte in der Weise wahrgenommen werden,
dass es den Vorschlag aufgreift, den Ausgangspunkt des Subjekt-Objekt-
Dualismus zu beseitigen, der dann durch die Beendigung des Maschinen-
denkens iiberwunden werden soll, indem «Nicht-Maschinen» und «Post-
Maschinen» sowie entsprechende «neue, nicht-moderne Formen der Sub-
jektivitdt» postuliert werden.??” Dies ist nicht der Fall, denn das interak-
tionistische Modell unterscheidet zwischen Menschen als Subjekten und
Maschinen als Objekten und betont die wesentliche gegenseitige Beeinflus-
sung. «Menschen und andere hoch entwickelte Lebewesen sind keine Ma-
schinen. Die Natur als Ganzes ist keine Maschine. Viele Mythen seit der
Antike bis ins heutige Hollywood kreisen um dieses Verhiltnis Mensch/
Maschine. In manchen Mythen ist der Mensch nur eine Maschine, in
anderen ist die Natur als Ganzes eine Maschine, in anderen unterjochen
Maschinen Menschen, und manche Utopisten glauben, dass das endgiiltige

295 Hersch 1992: 60.
296 Vgl. Bhargava/Kim 2017.
297 Vgl. Coeckelbergh 2017.

85

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Kann ethisches Urteilsvermdégen an Technologien delegiert werden?

Reich der Freiheit darin bestehen wird, ausschliesslich Maschinen arbeiten
zu lassen. Ein digitaler Humanismus transformiert den Menschen nicht in
eine Maschine und interpretiert Maschinen nicht als Menschen. Er halt an
der Besonderheit des Menschen und seiner Fahigkeiten fest und bedient
sich der digitalen Technologien, um diese zu erweitern, nicht um diese zu
beschrinken.»2%

Diese Unterscheidung von Mensch und Technologie aus ethischer Sicht
liefert die Grundlage dafiir, dass es aus ethischer Sicht ausgeschlossen ist,
Maschinen und kiinstlicher Intelligenz Rechte und Rechtspersonlichkeit
zuzusprechen. «Einem Computer Menschenrechte zuzugestehen, wiirde
die Menschenwiirde herabsetzen. Als Saudi-Arabien beispielsweise einem
Roboter namens Sophia die Staatsbiirgerschaft verlieh, erhoben menschli-
che Frauen, darunter auch feministische Wissenschaftler:innen, Einspruch
und stellten fest, dass der Roboter mehr Rechte erhielt, als viele saudische
Frauen haben.»?%?

Andere Risiken unterstreichen, warum Maschinen und kunstliche Intel-
ligenz keine Tréger von Rechten sein sollten. «Zwei weitere Aspekte von
Unternehmen machen die Menschen noch anfélliger fiir KI-Systeme mit
menschlichen Rechten: Sie sterben nicht, und sie konnen politischen Kan-
didaten und Gruppen unbegrenzte Geldbetrage zukommen lassen. Kiinst-
liche Intelligenzen konnten Geld verdienen, indem sie Arbeitnehmer aus-
beuten, Algorithmen zur Preisgestaltung von Waren und zur Verwaltung
von Investitionen einsetzen und neue Wege zur Automatisierung wichti-
ger Geschiftsprozesse finden. Uber lange Zeitraume hinweg kénnte sich
dies zu enormen Gewinnen summieren - die niemals unter den Nachkom-
men aufgeteilt wiirden. Dieser Reichtum kénnte leicht in politische Macht
umgewandelt werden. Politiker:innen, die von algorithmischen Einheiten
finanziell unterstiitzt werden, wéren in der Lage, gesetzgebende Gremien
anzugreifen, Prasidenten anzuklagen und die Ernennung von Aushdnge-
schildern am Obersten Gerichtshof zu unterstiitzen. Diese menschlichen
Galionsfiguren kénnten dazu benutzt werden, die Rechte von Unterneh-
men zu erweitern oder sogar neue Rechte speziell fiir Systeme der kiinstli-
chen Intelligenz einzufithren — was die Bedrohung der Menschheit noch
weiter ausdehnen wiirde.»3%0

298 Nida-Riimelin 2018: 10-11; Zum Humanismus vgl. Mayer-Tasch 2006; Holderegger
etal. 2011

299 Yampolskiy 2018.

300 Yampolskiy 2018.

86

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.8 Uberwindung der Dichotomie «Mensch — Maschine»

Angesichts der ethischen Chancen und Risiken der digitalen Transfor-
mation und der kiinstlichen Intelligenz ist aus ethischer Perspektive begrift-
liche Klarheit iiber den Bereich méglicher Verantwortungssubjekte notwen-
dig. Innerhalb des interaktionistischen Modells macht diese Unterschei-
dung von Mensch und Technologie aus ethischer Perspektive einen wesent-
lichen Unterschied, um der ausschliellichen Verantwortung des Menschen
fir die Technologie gerecht zu werden, denn sie macht glasklar, wer das
Sagen hat und wer das Subjekt der Verantwortung fiir die Technologie ist:
der Mensch.

87

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2028, 00:21:44.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.1 Einführung
	3.2 Verletzbarkeit
	3.3 Gewissen
	3.4 Freiheit
	3.5 Verantwortung
	3.6 Autonomie
	3.7 Ethisches Urteilen von Menschen
	3.8 Überwindung der Dichotomie «Mensch – Maschine» mit Hilfe des interaktionistischen Modells

