
3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert
werden?184

3.1 Einführung

Angesichts der hohen Komplexität des Umgangs mit künstlicher Intelligenz
und der digitalen Transformation aus ethischer Sicht, wie oben dargestellt,
wäre es für den Menschen verlockend, die ethische Verantwortung an
die künstliche Intelligenz zu delegieren und auf «moralische Technologi‐
en» und eine «ethische künstliche Intelligenz» zu vertrauen.185 Darüber hi‐
naus «werden KI-Systeme aufgrund ihrer zunehmenden Intelligenz, Auto‐
nomie und Interaktionsmöglichkeiten zunehmend als moralische Agenten
wahrgenommen und erwartet.»186 Begriffe wie «moralische Technologien»,
die im aktuellen Diskurs über Digitalisierung, Automatisierung, Maschini‐
sierung, Robotisierung und den Einsatz von künstlicher Intelligenz verwen‐
det werden, legen eine solche Option nahe. Sie drücken die Erwartung aus,
dass es möglich wäre, moralische Technologien zu schaffen. Das Hauptziel
wäre es, zu verhindern, dass Roboter beispielsweise Menschen Schaden zu‐
fügen. Der Begriff «moralische Technologien» bezieht sich auf deren Fähig‐
keiten, ethische Regeln zu befolgen, moralische Entscheidungen zu treffen
und auf dieser Grundlage Handlungen auszuführen. Der Begriff «morali‐
sche Technologien» bringt den Wunsch zum Ausdruck, Maschinen mit
ethischen Prinzipien und Normen auszustatten. Dies würde nicht durch
Programmierung, sondern durch Lernen erreicht werden.

Die Rede von «moralische Technologien» kann zu Irritationen führen.
Können technische Erfindungen wirklich moralisch sein? Kann künstliche
Intelligenz ethisch sein? Kann man technologischen Systemen eine Moral
zutrauen? Kann man ihnen eine moralische Handlungsfähigkeit zuschrei‐
ben?187 Oder verfügen sie über eine begrenzte, aber nicht vollständige Mo‐
ral, wie eine «funktionale Moral»188, die es ihnen erlaubt, die ethischen

184 Vgl. Kirchschläger 2017c.
185 Vgl. Anderson / Anderson 2011: 1-4.
186 Dignum 2019: 36.
187 Vgl. Sullins 2006.
188 Wallach / Allen 2009: 39.

57

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Folgen ihrer Handlungen abzuschätzen, oder eine geistlose Moral, ohne
die Eigenschaften zu erlangen, die Menschen als Grundlage für ihre Moral
besitzen?189 Oder ist es unmöglich, an Technologien mit Moral zu denken?
Im Folgenden wird die Charakterisierung als «moralische Technologien»,
die über Moralfähigkeit verfügen, aus ethischer Sicht kritisch untersucht.

3.2 Verletzbarkeit

«Moralische Technologien» und «ethische künstliche Intelligenz» sind zu‐
nächst mit einer der Besonderheiten der moralischen Fähigkeit des Men‐
schen konfrontiert, die den Menschen von Maschinen und künstlicher
Intelligenz unterscheidet: die Verletzbarkeit des Menschen in Verbindung
mit seiner «Erste-Person-Perspektive» und seinem «Selbstverhältnis». Der
Begriff «Verletzbarkeit»190 umfasst die Möglichkeit, angegriffen oder ver‐
letzt zu werden, und gleichzeitig die fehlende Fähigkeit oder die fehlenden
Mittel, sich aus dieser Situation zu befreien und sich vor Verletzungen
zu schützen.191 Die Verletzbarkeit hat ihren Ursprung in der physischen
und psychischen Hilflosigkeit des Menschen gegenüber sich selbst, seinen
Mitmenschen, seinem Umfeld und seiner Umwelt192 sowie in seiner Ab‐
hängigkeit von der Welt. Der Mensch ist insofern von sich selbst, den
Mitmenschen, dem Kontext und der Umwelt abhängig, als er einerseits
von ihnen verletzt werden kann und andererseits von ihnen vor Verletzung
geschützt werden kann.193 Hier zeigt sich ein wesentlicher Unterschied
zwischen dem Verständnis von «Verletzbarkeit» und dem Begriff «Demü‐
tigung»194. «Demütigung» bezieht sich nur auf menschliche Handlungen
oder Unterlassungen und nicht auf die natürliche Umwelt.195 Die Umwelt
(verstanden als menschliche und natürliche Umwelt) ist hier aber auch
in ihrem zweiten Sinn gemeint, nämlich als Quelle der Verletzbarkeit des
Menschen, weil sie wesentliche Elemente und Bereiche der menschlichen
Existenz berühren kann und weil der Mensch verschiedene Möglichkeiten
hat, mit ihr umzugehen und auf sie zu reagieren. So sollten Menschen,

189 Vgl. Floridi / Sanders 2004a.
190 Vgl. Kirchschläger 2013a: 241-267.
191 Vgl. Schröder / Gefenas 2009: 113-121; Kottow 2004.
192 Vgl. Ong-Vang-Cung 2010: 119.
193 Vgl. auch Butler 2004: 77.
194 Vgl. Margalit 1998.
195 Vgl. Margalit 1998: 9-10.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

58

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Opfer einer Naturkatastrophe geworden sind, nicht einfach sich selbst
überlassen werden, sondern Unterstützung erfahren.

Man kann zwischen zwei Arten der Verletzbarkeit unterscheiden, wobei
die zweite Art in drei Herleitungen unterteilt werden kann:

– Grundlegende Verletzbarkeit (A), die eine Eigenschaft aller Menschen ist
und vom Menschen nicht beeinflusst werden kann (z. B. menschliche
Vergänglichkeit);

– Selektive und variable Verletzbarkeit (B),
– die auf Ungerechtigkeit zurückgeführt werden kann;
– die auf Unglücksfälle zurückgeführt werden kann;
– die auf eigenes Verschulden zurückgeführt werden kann.

Alle Arten der Verletzbarkeit können verschiedene Bereiche bzw. Aspekte
der menschlichen Existenz umfassen. Zum einen kann es sich um physi‐
sche oder psychische Verletzbarkeit handeln. Physische und psychische
Verletzbarkeit gehören gleichsam zum Individuum und können daher als
„innere Bereiche und Aspekte der Verletzbarkeit“ (C) bezeichnet werden.
Die Verletzbarkeit wird zu Verletzungen bei Folter, Gewalt, … Beide –
sowohl physische als auch psychische Verletzbarkeit – werden durch die
menschliche Heterogenität nicht eingegrenzt. Z. B. sind Menschen mit Be-
hinderungen subjektiv und objektiv in gleichem Masse der Verletzbarkeit
ausgesetzt wie Menschen ohne Behinderungen.

Die «inneren Bereiche und Aspekte der Verletzbarkeit» sind von
den «äußeren Bereichen und Aspekten der Verletzbarkeit» (D) zu unter‐
scheiden, wie z. B. Glaube, Religiosität und Weltanschauung,196 Recht,
Nahrung, medizinische Versorgung, Bildung, finanzielle Zuwendungen,
Infrastruktur usw. Die Verletzbarkeit verwandelt sich in Verletzungen,
Entbehrungen, Diskriminierung und Ausgrenzung, wenn sie missachtet
wird.197 Im Gegensatz zu den «inneren Bereichen und Aspekten der Ver‐
letzbarkeit» (C) findet die Umwandlung von Verletzbarkeit in Verletzung in
den «äußeren Bereichen und Aspekten der Verletzbarkeit» (D) außerhalb
der Person statt. Das bedeutet natürlich nicht, dass diese Umwandlung
keine Auswirkungen auf die Person oder ihre inneren Sphären hat – im
Gegenteil.

Von den inneren und äusseren Bereichen und Aspekten der Verletzbar‐
keit zu unterscheiden sind die oben eingeführte äussere Form (E) (Mög‐

196 Vgl. Barnes 2002: 3.
197 Vgl. Ferrarese 2009.

3.2 Verletzbarkeit

59

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichkeit des Angriffs und der Verletzung von aussen) und innere Form
(F) (Unfähigkeit und Mangel an Mitteln für einen korrespondierenden
Schutz) der Verletzbarkeit, die ebenfalls bei beiden Arten der Verletzbarkeit
vorkommen können.

Was die zweite Art von selektiver und variabler Verletzbarkeit und ihre
Unterformen betrifft, so besteht ein Interesse daran, die verschiedenen
disziplinären Positionen zu messen und operationell zu machen, um auf die
Verletzbarkeit mit geeigneten Maßnahmen zu reagieren.198

Der Mensch teilt die Verletzbarkeit mit anderen Lebewesen, was die
moralische Relevanz der Letzteren begründet.199 Wenn die eigenen Ent‐
scheidungen und Handlungen einem anderen Lebewesen Schmerz zufügen
würden, ist dies moralisch relevant. Denn wenn die Moral nach dem guten
Leben und dem richtigen Handeln strebt, dann ist der Schmerz eines
anderen Lebewesens aus zwei Perspektiven wichtig: Die eine Perspektive
ist die Sicht des Moralfähigen. Moralfähig bedeutet, dass der moralfähige
Mensch in der Lage ist, selbstbestimmt über das gute Leben und das rechte
Handeln zu reflektieren, moralische Regeln zu definieren und nach ihnen
zu urteilen und zu handeln. Die andere Perspektive vertritt die Sichtweise
des moralbedürftigen Wesens oder des Wesens mit moralischer Geduld.
Moralische Bedürftigkeit wird hier nicht in dem kantischen Sinne verstan‐
den, dass es eine Eigenart des Menschen ist, dass er auf Moralisierung
angewiesen ist.200 «Ein Tier ist schon alles durch seinen Instinkt; eine
fremde Vernunft hat schon alles dasselbe getan. Aber der Mensch braucht
seine eigene Vernunft. Er hat keinen Instinkt und muss sein Verhalten
selbst planen»201. Dieses Verständnis des Bedürfnisses nach Moralität zeigt
eine große Nähe zum sittlichen Vermögen, da Ersteres auch als Teil des
Letzteren gedacht werden kann, nämlich als Hinweis darauf, dass das
sittliche Vermögen durchaus ein Entwicklungs- und Aktivierungspotential
enthält («Der Mensch soll erst seine Anlagen zum Guten entwickeln; die
Vorsehung hat sie noch nicht fertig in ihn gelegt; sie sind bloße Anlagen
und ohne den Unterschied der Sittlichkeit. Der Mensch muss sie selbst
machen, sich selbst kultivieren und (...) die Sittlichkeit in sich selbst er‐
zeugen»202). Moralisches Bedürfnis oder moralische Geduld bedeutet hier

198 Vgl. Alwang et al. 2002.
199 Vgl. Ladwig 2007.
200 Vgl. Ladwig 2007.
201 Kant 1995b:697.
202 Kant 1995b:702.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

60

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vielmehr, dass die Objekte von Entscheidungen und Handlungen sittlichen
Charakters (z. B. Tiere), die von den Moralfähigen getroffen oder vollzogen
werden, auf die sittliche Qualität dieser Entscheidungen und Handlungen
angewiesen sind; d.h. in diesem Sinne, dass sie einer Sittlichkeit bedürfen,
welche die Entscheidungen und Handlungen der Moralfähigen prägt. Um‐
gekehrt sind diese Objekte nicht moralisch gleichgültig gegenüber den
Entscheidungen und Handlungen moralfähiger Menschen, d.h. sie machen
einen Unterschied, wenn die moralfähigen Menschen nach dem guten
Leben und dem richtigen Handeln streben, was im Beispiel der Tiere durch
ihre Verletzbarkeit gerechtfertigt ist. Moralisches Bedürfnis oder moralische
Geduld hängt nicht von der Moralfähigkeit ab. Um moralische Relevanz
aufzuzeigen, kann man sowohl vom Moralbedürftigen als auch vom Mo‐
ralfähigen ausgehen. Vom Standpunkt des Moralbedürftigen oder Moralge‐
duldigen aus ist es zum Beispiel moralisch falsch, wenn jemand es schlägt.
Gleichzeitig ist es aus der Sicht des Moralfähigen moralisch falsch, einen
Moralbedürftigen oder einen Moralgeduldigen zu schlagen, d.h. Schmerzen
zuzufügen (schlechtes Gewissen). Mit der Verletzbarkeit ist es möglich, die
Beziehung zwischen Moralbedürfnis (oder Moralgeduld) und Moralfähig‐
keit neu zu überdenken und die moralische Relevanz von Moralbedürfnis
oder Moralgeduld sowie Moralfähigkeit aufzuzeigen. In der moralischen
Relevanz der Verletzbarkeit liegt auch ein Anspruch auf einen Schutz
derselben, der in besonderer Weise durch das «Recht auf Leben» geltend
gemacht wird. Weil der Mensch als moralisch relevantes Wesen aufgrund
seiner Verletzbarkeit des Schutzes bedarf, ist er Subjekt des «Rechts auf
Leben». Die Verletzbarkeit des Menschen dient also als Hinweis auf die
Notwendigkeit des «Rechts auf Leben». Diese Verletzbarkeit gilt sowohl für
moralfähige als auch für moralbedürftige Wesen bzw. für moralgeduldige
Wesen. Dementsprechend ist der Schutz sowohl für moralfähige als auch
für moralbedürftige bzw. moralgeduldige Wesen moralisch notwendig. Da‐
raus ergibt sich die Forderung, die Subjektivität des «Rechts auf Leben» des
Menschen auch auf Tiere auszudehnen.203

Im Hinblick auf das, was weiter unten in Unterkapitel 6.4 Menschen‐
rechte als ethische Referenzpunkte beschrieben wird, um die Menschen‐
rechte auf der Grundlage des Prinzips der Verletzbarkeit zu begründen,
wird eine Unterscheidung zwischen Menschen und Tieren in Bezug auf
das «Recht auf Leben» in folgender Weise vorgeschlagen: Menschen teilen

203 Vgl. Ladwig 2007.

3.2 Verletzbarkeit

61

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Verletzbarkeit mit Tieren. Bedeutet dies, dass die Subjektivität der Men‐
schenrechte auch auf die Tiere ausgedehnt wird? Weist der Unterschied
zwischen Moralbedürftigkeit bzw. Moralgeduld und Moralfähigkeit auch
auf einen Unterschied in den Schutzansprüchen hin, der nur im Falle der
letzteren den besonderen Schutz des «Rechts auf Leben» einschließt? Oder
verlangt das neu konzipierte Verhältnis von Moralbedürftigkeit bzw. Moral‐
geduld und Moralfähigkeit zugleich den besonderen Schutz des «Rechts
auf Leben» für Moralbedürftige bzw. Moralgeduldige und Moralfähige?
Zunächst lässt sich feststellen, dass dieser Ansatz, der auch Moralbedürftig‐
keit oder Moralgeduld als moralisch relevant ansieht, den für die Definition
des moralischen Status von Maschinen und künstlicher Intelligenz relevan‐
ten Grenzbereich zwischen Moralfähigkeit und Moralbedürftigkeit oder
Moralgeduld berücksichtigt.204

Wenn die erste Frage bejaht wird, dient Moralfähigkeit dazu, das «Recht
auf Leben» zu rechtfertigen.

Eine entsprechende Verneinung würde zu einer Ausweitung von mo‐
ralisch fähigen auf moralisch bedürftige Wesen oder Wesen mit morali‐
scher Geduld führen, was einer Bejahung der zweiten Frage gleichkäme.
Dann stellt sich die Frage, ob wirklich alle moralisch bedürftigen oder
moralisch geduldigen Wesen den Schutz des «Rechts auf Leben» beanspru‐
chen können (z.B. Tiere). Dies würde dem menschenrechtlichen Konzept
des «Rechts auf Leben» widersprechen, so dass innerhalb der moralisch
bedürftigen bzw. moralisch geduldigen Wesen zwischen menschlichen mo‐
ralisch bedürftigen bzw. moralisch geduldigen Wesen und nicht-menschli‐
chen moralisch bedürftigen Wesen zu differenzieren ist.

In dieser Frage sollte also eine Abgrenzung zu Tieren vorgenommen
werden. Es ist jedoch zu beachten, dass diese Abgrenzungsdiskussion hier
nicht abschließend geführt wird, sondern nur insoweit und ausschließlich,
als sie für eine Begründung der Menschenrechte unmittelbar relevant ist.
Das Ausschlusskriterium ist, ob ein direkter Beitrag zur Beantwortung der
Frage zu erwarten ist, warum Menschen sich gegenseitig Menschenrechte
gewähren, oder eine Antwort auf eine Frage, die sich in der Diskussion
dieser Grundfrage stellt. Mit diesem kurzen Einbezug der Frage nach der
Abgrenzung von Mensch und Tier werden daher – in Anerkennung dieser
Einschränkungen – keine Lösungsvorschläge für die vielen in diesem Zu‐
sammenhang auftretenden Fragen gemacht.

204 Vgl. LaBossiere 2017.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

62

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es liegt auf der Hand, darauf hinzuweisen, dass Menschenrechte
trotz aller möglichen Überschneidungen mit Tieren nicht zwangsläufig
als Tierrechte anzusehen sind, zumal der Begriff «Menschenrechte» das
Wort «Mensch» und nicht «Tier» enthält und somit keine Tierrechte dar‐
stellt. Dieser Hinweis auf die Terminologie reicht jedoch nicht aus, um
die Frage zu beantworten, warum nur der Mensch Träger:in von Men‐
schenrechten ist. Der Hinweis hilft ein wenig weiter: «Die Menschenrechte
haben keineswegs den diskriminierenden Sinn, den Menschen vom Tier zu
unterscheiden und ihm etwaige höherwertige Rechte gegenüber ‚niederen‘
Lebensformen zuzuerkennen. Sie zielen lediglich auf ein zwischenmenschli‐
ches Rechtsverhältnis, das auch dann der Regelung bedürfte, wenn Tiere
ähnliche Rechte haben sollen.»205 Definitionsgemäß erweist sich also der
Mensch, nicht das Tier, als Träger:in von Menschenrechten. Zugleich ist
darauf hinzuweisen, dass dies nicht automatisch bedeutet, dass die Mög‐
lichkeit kategorisch verneint wird, dass theoretisch ähnliche oder im We‐
sentlichen gleiche moralische Rechte gewährt werden könnten.206

Man kann sich dem Umstand der gemeinsamen Verletzbarkeit von
Mensch und Tier auch auf andere Weise nähern, nämlich indem man
feststellt, dass es einige Anhaltspunkte für die Annahme gibt – die hier
nur kurz angedeutet werden soll, da sie nicht im Zentrum des Versuchs
steht, einen begründenden Ansatz für die Menschenrechte zu formulieren
–, dass der Mensch wegen der Verletzbarkeit der Tiere Tierschutzgesetze
formuliert. Die unmittelbare Schlussfolgerung, dass Menschen und Tiere
die gleichen Rechte haben sollten, weil sie beide verletzlich sind, ist inso‐
fern nicht zulässig, als drei Punkte (und insbesondere der dritte Punkt)
zu beachten sind: Erstens verständigen sich Menschen – aufgrund ihrer
Verletzbarkeit – auf Rechte, die für sie selbst als Menschen gelten. Darüber
hinaus entwerfen Menschen auch für andere Lebewesen, wie z.B. Tiere,
mit denen sie die Verletzbarkeit teilen, entsprechende Tierschutzgesetze.
Diese beruhen auf ihrer Selbstwahrnehmung und der Wahrnehmung ihrer
eigenen Verletzbarkeit und, getrennt davon, auf der Wahrnehmung von
Tieren und deren Verletzbarkeit.

Zweitens ist es denkbar, dass Menschen sich so vorstellen oder wahrneh‐
men, dass die Verletzbarkeit von Menschen und die Verletzbarkeit von
Tieren phänomenologisch unterschiedlich ist. Dieser Zusammenhang be‐
inhaltet nicht den Versuch zu behaupten, dass dies empirisch tatsächlich

205 Menke / Pollmann 2007: 140, Hervorhebung im Text.
206 Vgl. Menke / Pollmann 2007: 140-141.

3.2 Verletzbarkeit

63

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Fall ist, weder in der Unterscheidung zwischen menschlicher Selbst‐
wahrnehmung und der davon abweichenden Wahrnehmung von Tieren,
noch in der Feststellung von Unterschieden im Zuge der phänomenologi‐
schen Betrachtung der Verletzbarkeit von Menschen und Tieren. Dies ist
für diesen Ansatz irrelevant. Vielmehr ist es wahrscheinlich, dass Menschen
– im Bewusstsein und in der Anerkennung der Verletzbarkeit von Tieren –
sich selbst als Menschen anders denken als Tiere, oder dass Menschen ihre
eigene Verletzbarkeit, die sie mit anderen Menschen teilen, anders denken
als die Verletzbarkeit von Tieren.

Drittens unterscheidet die sich anschließende Bewusstwerdung der
eigenen Verletzbarkeit, die sich der «Erste-Person-Perspektive»207 und
dem «Selbstverhältnis» öffnet und in das Prinzip der Verletzbarkeit mün‐
det, den Menschen von anderen Lebewesen. Beim Prinzip der Verletzbar‐
keit – weiter unten im Unterkapitel 6.4 Menschenrechte als ethische Re‐
ferenzpunkte – geht es nicht nur um die rein empirisch wahrnehmbare
Verletzbarkeit, sondern vor allem darum, wie der Mensch seine eigene
Verletzbarkeit wahrnimmt und über sie denkt. Im Mittelpunkt stehen
die Untersuchung und Reflexion von Verletzbarkeit und die moralischen
Konsequenzen, die das Prinzip der Verletzbarkeit im Menschen auslöst.
Verletzbarkeit kann zum Beispiel bedeuten, dass ein Mensch, der heute
gesund ist, weiß, dass er morgen krank werden könnte. Oder – während er
heute glücklich lebt – dass er morgen von anderen getötet werden könnte.
In diesem Denkprozess durchläuft diese Person einen Prozess der Verun‐
sicherung. Denn sie wird sich ihrer eigenen Verletzbarkeit und in letzter
Konsequenz auch ihrer Vergänglichkeit bewusst.208 Diese Möglichkeit der
Selbstwahrnehmung gilt für alle Menschen.

Die Bewusstwerdung der eigenen Verletzbarkeit ist ein Selbstwahrneh‐
mungsprozess des Menschen, dessen empirische Korrektheit nicht relevant
ist. Während dieses Bewusstwerdungsprozesses, wenn sich ein Mensch
seiner eigenen Verletzbarkeit bewusst wird, erkennt er ex negativo die «Ers‐
te-Person-Perspektive»209. Dies umfasst das Bewusstsein der Menschen,
dass sie als singuläre Personen Subjekte der Selbsterfahrung sind, durch das
sie Zugang zu ihrer eigenen Verletzbarkeit haben. Andererseits erfahren sie
diese anthropologische Grundsituation der Verletzbarkeit als Subjekt (d.h.
in der ersten Person Singular). Die Handlungen, Entscheidungen, Leiden

207 Vgl. Runggaldier 2003.
208 Vgl. Hoffmaster 2006: 42.
209 Vgl. Runggaldier 2003.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

64

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und das Leben eines Menschen gehen von ihnen als Subjekte aus. Darüber
hinaus interpretieren sie diese anthropologische Grundsituation der Ver‐
letzbarkeit als Subjekt: «Denn handelnd und erleidend erfährt er sich als
das Lebewesen, das nicht einfach lebt wie alle anderen Lebewesen, sondern
das nur lebt, indem es sein Leben führt. Sich zu sich zu verhalten, weder
naturnotwendig noch beliebig zu handeln, sondern sich an Gründen zu
orientieren und frei gewählte Zwecke zu verfolgen, macht die Lebensform
aus, die ihn mit allen Menschen als seinesgleichen verbindet. Sie macht ihn
zugleich verletzbar, ist doch das zu seiner Lebensform gehörende Selbstver‐
hältnis auf fundamentale Realisierungsbedingungen angewiesen.»210 Der
Mensch ist in der Lage, mit sich selbst in ein «Selbstverhältnis» zu treten.

Da die Menschen sich ihrer Verletzbarkeit bewusst sind, aber gleichzeitig
nicht wissen, ob und wann sich diese Verletzbarkeit manifestiert und in
eine konkrete Verletzung oder Übertretung umschlägt, sind sie bereit, allen
Menschen die «Erste-Person-Perspektive» und das «Selbstverhältnis» auf
der Grundlage der Gleichheit aller Menschen zuzugestehen, weil dies für
sie die rationalste, klügste und vorteilhafteste Lösung darstellt. Das heißt,
allen Menschen Rechte – also Menschenrechte – zuzugestehen, um sich
selbst und alle anderen zu schützen, denn die Verletzbarkeit beinhaltet auch
die «Erste-Person-Perspektive» und das «Selbstverhältnis». (Dies wird wei‐
ter unten in Unterkapitel 6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte
näher erläutert).

Der Mensch ist also nicht deshalb Träger:in von Menschenrechten, weil
er verletzbar ist, sondern wegen des Prinzips der Verletzbarkeit, das zum
Genuss der Menschenrechte für alle Menschen führt, den Unterschied zur
Verletzbarkeit von Tieren deutlich macht und als differentia specifica dient,
die ein unterschiedliches Verständnis der Verletzbarkeit von Menschen und
der Verletzbarkeit von Tieren begründet. Die Tatsache, dass Verletzbarkeit
Menschen und Tiere betrifft, widerspricht daher nicht der Relevanz des
Prinzips der Verletzbarkeit für die Begründung der Menschenrechte.

Verletzbarkeit, «Erste-Person-Perspektive» und «Selbstverhältnis»: Das
Prinzip der Verletzbarkeit deckt wahrscheinlich das ab, was «Bewusst‐
sein», «Willensfreiheit», «Selbstreflexivität»211 und «Subjektivität»212 als
Unterscheidungsmerkmale zwischen Menschen und Maschinen bzw.
künstlicher Intelligenz vorsehen. Gleichzeitig gehen Verletzbarkeit, «Erste-

210 Honnefelder 2012: 171-172.
211 Misselhorn 2018: 214.
212 Ohly 2019a: 49-72.

3.2 Verletzbarkeit

65

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Person-Perspektive» und «Selbstverhältnis» in ihrer argumentativen Wir‐
kung auf die Unterscheidung zwischen Menschen und Maschinen
(oder künstlicher Intelligenz) über diese Unterscheidungsmerkmale hi‐
naus, weil sie erstens nicht von der Bedingung eines angenommenen
Dualismus zwischen Geist (oder Seele) und Körper abhängen und
es daher erlauben, diese kontroverse Frage zu vermeiden. Zweitens –
und das ist noch wichtiger – schaffen sie kein Potenzial für Diskri‐
minierung. Wenn man «Bewusstsein», «Willensfreiheit», «Selbstreflexivi‐
tät» und «Subjektivität» zu den Merkmalen oder Fähigkeiten unter den vie‐
len menschlichen Merkmalen oder Fähigkeiten macht, die den Menschen
von Maschinen und künstlicher Intelligenz unterscheiden, läuft man Ge‐
fahr, diejenigen Menschen zu diskriminieren, die sich in diesen Merkmalen
oder Fähigkeiten unterscheiden, wie Menschen mit Behinderungen, Koma‐
patient:innen oder Embryonen. Die Gefahr der Diskriminierung bleibt
auch dann bestehen, wenn sie potenziell zur Rechenschaft gezogen wird.
Martha C. Nussbaum zeigt dieses Diskriminierungspotential besonders
deutlich, wenn sie – dieser Argumentationslinie folgend – so weit geht,
Menschen mit Behinderungen ihre Menschlichkeit abzusprechen, weil ih‐
nen bestimmte Fähigkeiten fehlen, ihnen aber dennoch moralische Rele‐
vanz zubilligt, um ihre Argumentation abzuschwächen: «[...] dass bestimm‐
te schwer behinderte Säuglinge niemals Menschen sind, selbst wenn sie
von zwei menschlichen Eltern geboren werden: wiederum solche mit einer
globalen und totalen Sinnesunfähigkeit und/oder ohne Bewusstsein oder
Denken; auch, so denke ich, solche, die überhaupt nicht in der Lage sind,
andere zu erkennen oder eine Beziehung zu ihnen aufzubauen. (Das sagt
natürlich nichts darüber aus, was wir ihnen moralisch schulden, es trennt
diese Frage nur von moralischen Fragen über Menschen.)»213

Das Fehlen des Prinzips der Verletzbarkeit ist ein erstes Argument ge‐
gen die Moralfähigkeit von Maschinen und künstlicher Intelligenz. Das
Fehlen der Verletzbarkeit ist ein Argument dagegen, Maschinen und künst‐
liche Intelligenz als moralbedürftig oder als Wesen mit Moralgeduld zu
betrachten. Als Gegenargument könnte angeführt werden, dass der Status
der Moralbedürftigkeit oder der Moralgeduld von den Menschen in Abhän‐
gigkeit von ihren Beziehungen zu den Maschinen und zur künstlichen
Intelligenz zugewiesen werden sollte.214 Die implizite Willkür, die dieser

213 Nussbaum 1995: 82.
214 Vgl. Coeckelbergh 2012.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

66

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sichtweise entspricht, erfüllt nicht die Anforderungen einer kritischen
rationalen Ethik. Darüber hinaus könnte das Gegenargument angeführt
werden, dass es ethisch besser ist, ein moralisch wertvolles Wesen besser
zu behandeln, als es sein Status verdient, und es nicht als bloßes Objekt
zu behandeln.215 Die Grenze dieses Arguments ist jedoch, dass dies voraus‐
setzen würde, dass Maschinen und künstliche Intelligenz Wesen und mehr
als Objekte sind. Beides konnte bisher nicht nachgewiesen werden.216 Im
Gegenteil, die fehlende Verletzbarkeit und die fehlende Identität217, die
oben dargelegt wurden, widersprechen der Vorstellung, dass Maschinen
und künstliche Intelligenz Wesen sind, und sprechen dafür, sie als Objekte
zu verstehen. Diese Wahrnehmung als Objekte bedeutet nicht automatisch,
dass der Mensch ihnen gegenüber keine ethischen Verpflichtungen hat,218

weil eine Misshandlung eines Objekts das menschliche Subjekt in ethisch
negativer Weise verändern würde219 und weil es nicht ausschließt, dass
Objekte insofern moralische Relevanz haben, als ihr materieller Wert unter
dem Gesichtspunkt der Nachhaltigkeit einschließlich der ökonomischen,
ökologischen und sozialen Dimension betrachtet werden muss.

3.3 Gewissen220

Eine zweite Infragestellung des Begriffs «moralische Technologien» basiert
auf dem Konzept des Gewissens, das für den Menschen und seine Mo‐
ral von zentraler Bedeutung ist. Das Gewissen vereint das, was objektiv
geboten ist, und das, was subjektiv in einer spezifischen und konkreten
Situation, in einem spezifischen Kontext, bei einer einzigartigen Begegnung
mit einzigartigen Menschen erlebt wurde. «Das Gewissen ist ein aktives
Vermögen, das in der Komplexität einer jeden Situation das Gute entdeckt
und erkennt»221. Das Gewissen schafft in einer Person eine Autorität, die
sich a priori, aber auch a posteriori auf eine Handlung auswirkt. Das Gewis‐
sen ist ein Prozess, der einer Handlung vorausgeht, sich aber auch auf die

215 Vgl. LaBossiere 2017.
216 Vgl. zu dieser Frage Gunkel 2018.
217 Vgl. DiGiovanna 2017.
218 Vgl. Bryson 2010.
219 Vgl. Kant 1990.
220 Vgl. Kirchschläger 2017d.
221 Hogan 2004: 86-87.

3.3 Gewissen

67

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kritische Befragung und Prüfung nach einer Handlung bezieht.222 Aber das
Gewissen handelt nicht selbst.223 «Das Gewissen macht man nicht geltend,
wenn es einem in den Kram passt. Das Gewissen macht sich selber geltend,
oft wenn es uns gar nicht in den Kram passt. Was das Gewissen ist, ist
uns nicht im letzten verfügbar. […] Diese Erfahrung hört nicht auf. Daraus
lernen wir, dass das Gewissen im Werden ist, einen Prozess darstellt, der
uns zugleich vorgegeben und aufgegeben ist.»224 Das Gewissen erschließt
also den Unterschied zwischen der Seinsebene und der Sollensebene.225

Als Zeugnis der menschlichen Moralfähigkeit verbindet das Gewissen
die Menschen über Kulturen, Traditionen, Religionen und Weltanschauun‐
gen hinweg. Das Gewissen kann daher auf einer konstituierenden Ebene
des Menschseins verortet werden. Es umfasst das Potenzial, das moralisch
Richtige und Gute zu erkennen und in den jeweils spezifischen Kontext
einzuordnen.226

Darüber hinaus beschreibt das Gewissen eine Wechselwirkung zwischen
dem normativen System, auf dem es beruht, und den inneren Aspekten des
Individuums.227 Ersteres drückt sich auch durch die Einordnung des Indivi‐
duums in einen gesellschaftlichen Kontext mit den daraus resultierenden
Pflichten und der entsprechenden Verantwortung aus.228 Letzteres garan‐
tiert eine kritische Distanz des Individuums gegenüber dem normativen
System einer Gesellschaft.229

Das Selbstverhältnis, die Beziehung zur Normativität und die Beziehung zu
einem normativen System beruhen also auf dem Gewissen oder sind darin
vereint.230 Bei näherer Betrachtung kann das Gewissen verstanden werden als
die «Fähigkeit des menschlichen Geistes zur Erkenntnis der sittlichen Werte,
Gebote und Gesetze (Synderesis), im engeren Sinne aber deren Anwendung
auf  das  eigene,  unmittelbar  zu  vollziehende  Handeln.»231  Das  Gewissen
übernimmt die Rolle einer inneren Stimme des Menschen in moralischen

222 Vgl. auch Holzhey 1975: 7; Schüller 1980: 40-57.
223 Vgl. auch Wolbert 2008: 170.
224 Mieth 1992: 225.
225 Vgl. Reiter 1991: 11.
226 Vgl. Schuster / Kerber 1996: 144.
227 Vgl. Kranich-Strötz 2008: 124.
228 Zum Diskurs über konkrete Gewissensfragen vgl. Schaupp 2014; Höfling 2014;

Martinsen 2004.
229 Vgl. Reiter 1991: 15.
230 Vgl. Kranich-Strötz 2008: 125.
231 Schuster / Kerber 1996: 144; zum philosophischen Diskurs über das «Gewis‐

sen» vgl. Hübsch 1995.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

68

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fragen und Entscheidungen. Diese innere Stimme ist nicht immer eindeutig,
sondern das Gewissen kämpft mit sich und seinen Entscheidungen, wie die
Definition von Immanuel Kant zeigt: «Das Bewusstsein eines inneren Ge‐
richtshofes  im  Menschen  (‚vor  welchem  sich  seine  Gedanken  einander
verklagen oder entschuldigen‘) ist das Gewissen.»232 Anstelle eines heterono‐
men Gewissensverständnisses, bei dem das Gewissen durch etwas bestimmt
wird, das der menschlichen Freiheit und Vernunft fremd ist, verwendet Kant
die Autonomie zur Wahrung der Unabhängigkeit des moralischen Phäno‐
mens  oder  der  Pflicht.  Moral  im  engeren  Sinne  bedeutet,  dass  sie  rein
subjektbezogen  ist.  Sittlichkeit  ist  die  Pflicht,  die  der  Mensch  als  etwas
anerkennt, was ihm seine praktische Vernunft als seine Pflicht vorgibt. Nicht
nur pflichtgemäßes Handeln, sondern Handeln aus Pflichtgefühl ist mora‐
lisch gut und moralisch richtig, denn rein pflichtgemäßes Handeln kann aus
verschiedenen Gründen geschehen, die nichts mit Moral oder gar Unmoral zu
tun haben. Da das Gewissen sich nur an sich selbst misst, ist ein falsches
Gewissen nach Kant unmöglich. Nach seinem Gewissen zu handeln, kann
keine zusätzliche Pflicht  sein,  sonst  bräuchte es  ein Gewissen über dem
Gewissen, das das gesuchte Gewissen wäre. Es ist auch Sache des Gewissens
selbst, zu erkennen, was eine Pflicht ist. Die Pflicht zur Gewissensbildung
ergibt sich aus dem Gewissen selbst. Nur dann ist sie eine moralische Pflicht.
In jedem anderen Fall käme die Pflicht von außen, wäre fremdbestimmt und
daher nicht moralisch, sondern legalistisch.

Die praktische Vernunft ist gewissermaßen der Gegenpol zum Gewissen.
Die praktische Vernunft erinnert uns daran, ob eine Handlung pflichtge‐
mäß ist oder nicht und bestimmt die Objekte, die pflichtgemäß sind. Das
heißt, ihr werden alle inhaltlich bestimmten Funktionen entzogen. Stattdes‐
sen ist das Gewissen die Pflicht an sich. Nicht das Gewissen, sondern die
praktische Vernunft entscheidet über den Inhalt der Pflicht. Das Gewissen
beurteilt nur das Verhältnis des Menschen zu seiner Pflicht wie «eines inne‐
ren Gerichtshofes im Menschen (‚vor welchem sich seine Gedanken einan‐
der verklagen oder entschuldigen‘)»233. Auf der Grundlage der Autonomie
der Moral ist das Gewissen mit einer Selbstverpflichtung des Menschen
gleichzusetzen.

Hilfreich ist auch die von Thomas von Aquin eingeführte Unterschei‐
dung zwischen dem «Urgewissen» (synteresis) – dem natürlichen Habitus,

232 Kant 1997: 572.
233 Kant 1997: 572.

3.3 Gewissen

69

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in dem der Mensch an der ewigen Wahrheit der praktischen Vernunft
teilhat, die auch den obersten Grundsatz des moralischen Gewissens «Du
sollst das Gute tun und das Böse unterlassen» enthält – als Grundlage
des Handelns und dem darauf aufbauenden konkreten Gewissen bzw.
Funktionsgewissen, das in seiner Anwendung auf das konkrete Handeln
(conscientia) besteht.234 «Das Gewissen hilft, in der Gestaltung der Freiheit
realistisch und vernünftig zu sein – ja, auch seine moralischen Grenzen und
Abhängigkeiten zu erkennen. Aber es macht zugleich immer wieder Mut,
nicht zu resignieren und an die Möglichkeit zu glauben, dass man sein Le‐
ben nach moralischen Überzeugungen und Idealen tatsächlich verändern
kann.»235

Darauf aufbauend geht die Unterscheidung des Gewissens in ein «Urge‐
wissen», ein «Wertegewissen» und ein «Situationsgewissen» noch weiter.236

Während sich das «Urgewissen» auf die grundsätzliche Forderung konzen‐
triert, das Gute dem Bösen vorzuziehen und entsprechend zu handeln, ent‐
scheidet das «Situationsgewissen» anhand der konkreten Situation, welche
konkreten Handlungen von moralischem Wert zu setzen sind, und berück‐
sichtigt dabei persönliche Bedürfnisse, natürliche Neigungen, persönliche
Werte, Pflichten und Verantwortlichkeiten. Das «Wertegewissen» vermittelt
zwischen dem «Urgewissen» und dem «Situationsgewissen», indem es die
persönlichen Eindrücke und Einstellungen berücksichtigt. Die Vermittlung
des Gewissens beinhaltet also die verschiedenen Dimensionen der Moral,
die sich auch in der Reifung des Gewissens manifestieren kann. Auf die‐
ser Grundlage lässt sich über das Gewissen Folgendes sagen: «In seinem
Vollzug als Urteil ist es wie das sittliche Urteil ein mannigfach bedingtes,
nämlich mehrfach gestuftes und inhaltlich von höchst vielfältigen Grössen
bestimmtes Geschehen. In dem Anspruch dagegen, den es habituell festhält
und im Urteil zur Geltung bringt, ist es gänzlich unbedingt, kommt doch in
ihm im Modus des Selbstbezugs nichts anderes zum Ausdruck als das, was
Grund sittlicher Verbindlichkeit überhaupt ist, nämlich das Selbstsein des
Menschen als Vernunft- und Freiheitswesen.»237

Das Gewissen verbindet also die Moral oder die Pflicht mit den ver‐
schiedenen Ebenen des Menschen und seiner Existenz. Letztere sind von

234 Thomas von Aquin Summa theologiae 1 q 79 a 12-13; vgl. Anzenbacher 2015; Noichl
1993: 264-274.

235 Römelt 2011: 58.
236 Vgl. Teichtweiter 1976.
237 Honnefelder 1993: 121.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

70

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unterschiedlicher Qualität und Intensität und werden durch individuelle
Entwicklung oder gesellschaftliche Einflüsse geprägt.238 Der Mensch bildet
auch sein bzw. ihr Gegenstück. «Jede Beanspruchung von Gewissen greift
auf Selbstbejahung zurück und wiederholt sie. Wie das Selbst der Bejahung
nichts Einsames ist, so handelt auch das Gewissen nicht lautlos-verschwie‐
gen, verallgemeinerungsunfähig, selbstisch. […] Wiederholt Gewissen im
Rückbezug auf Selbstbejahung den entscheidenden Augenblick der Einlei‐
tung von Individuation und Sozialisation, dann unternimmt es dabei nichts
zur 'einsamen’ und 'nackten' Selbstfindung, Selbstwahl und Selbstverwirkli‐
chung.»239

Darüber hinaus geht es beim Gewissen um Entscheidungen, Handlun‐
gen und Unterlassungen des Menschen in einer einzigen Lebenssituation,
die nicht übersehen werden kann. Alle diese Situationen erheben Anspruch
auf Moral. Der Mensch betrachtet diesen Anspruch auf unterschiedlichste
Art und Weise. Der Gegenstand des moralischen Handelns ist die Gestal‐
tung der eigenen Lebensgeschichte. In die jeweiligen bewussten Entschei‐
dungen werden auch emotionale Momente einbezogen. Weil «nur die Ver‐
nunft das Vermögen sein [kann], das (im Akt des Gewissens) die Vielheit
der Handlungen auf eine letzte Einheit, nämlich auf das Gelingen der
menschlichen Existenz als ganzer bezieht.»240 Diese umfassende Besorgnis
lässt auch viele Wege zur Erkenntnis und Wahrnehmung des Gewissens
zu. «Das Gewissen missrät nur dann nicht zur autoritären Kontrollinstanz,
wenn es sich öffnet, kontextuell agiert und aus eigener – kritisch begleiteter
– Anschauung der Wirklichkeit seine sozialpraktische Sensibilität und Ur‐
teilskraft aufbaut.»241

Zugleich wird der Mensch nachdrücklich dazu angehalten, die objekti‐
ven und subjektiven Bedingungen zu überprüfen, indem er sich seiner ei‐
genen Identität, seines Selbstverständnisses und seiner Selbsteinschätzung
im Gewissen durch die Reflexion über Normen und die Gestaltung und
Setzung von Normen bewusst wird. Das Gewissen stellt sich also in den
Dienst der Verwirklichung des Willens im Menschen, damit dieser sich
dem ersten so weit wie möglich annähert.

Darüber hinaus wirkt sich der Horizont des Gewissens aus, der nicht bei
einer einzigen Entscheidung oder Handlung endet, sondern die gesamte

238 Vgl. Schmitt 2008.
239 Marten 1975: 124.
240 Honnefelder 1982: 32-33; vgl. Honnefelder 1993.
241 Schmitt 2008: 162.

3.3 Gewissen

71

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Existenz des Menschen umfasst. Das Gewissen erweist sich als «der gedul‐
dige Weg der lernenden Freiheit.»242

Die im Gewissen erfahrene moralische Vernunft des Menschen und
sein moralisches Vermögen, zwischen Gut und Böse zu unterscheiden,
macht das Gewissen schließlich zu einer absoluten Herausforderung für
den Menschen – immer wieder, wenn er in einem letzten praktischen
Urteil, das zum Handeln führt, eine Handlung plant und erwägt, und
wenn er nach einer Handlung die Infragestellung dieses Urteils hinsichtlich
seiner Stellung zur moralischen Vernunft, seines Beitrags zum Gelingen des
Menschseins und seines Verhältnisses zu den eigenen Handlungsprinzipien
kritisch überprüft.

Schließlich drückt das Gewissen ein Vertrauen in den einzelnen Men‐
schen aus. Vom einzelnen Menschen wird erwartet, dass er diese innere
Stimme in moralischen Fragen hat, dass er sie erkennt, auf sie hört und
dann verantwortungsvoll handelt. Es wird respektiert und hochgehalten,
dass die Würde des Gewissens dem einzelnen Menschen zukommt.

Auch wenn im Sinne der epistemischen Bescheidenheit einerseits darauf
hingewiesen werden muss, dass die Bestimmung des Gewissens äußerst
komplex ist, und andererseits daran erinnert werden muss, dass man ver‐
sucht, auf der Grundlage des gegenwärtigen Forschungsstandes denkbare
und plausible Aussagen über die Zukunft zu treffen, so lässt sich doch
Folgendes festhalten: Man kann nicht sagen, dass Technologien ein Gewis‐
sen haben. Die Möglichkeiten, die Technologien in Bezug auf ethische
Entscheidungen und Handlungen besitzen, reichen bei weitem nicht an
das menschliche Gewissen heran. Es fehlt ihnen an verschiedenen Ebenen
der Moral oder der Pflicht sowie an einer im Gewissen verankerten Exis‐
tenz in unterschiedlicher Qualität, Intensität und geprägt von individueller
Entwicklung oder gesellschaftlichem Einfluss.243 Daher kann man nicht
sagen, dass Technologien ein Gewissen haben. Wenn man das Gewissen als
wesentlich für die Moral versteht, ist das Fehlen des Gewissens ein zweites
Argument gegen die Moralfähigkeit der Technologien.

Es ist nicht das stärkste Argument, denn im gegenwärtigen Diskurs gerät
das Gewissen sowohl aus psychologischer und soziologischer als auch aus
neurowissenschaftlicher Perspektive unter Druck. In der ersten belassen
sie es bei tiefenpsychologischen Ansätzen, die die Selbstbestimmung zwar

242 Römelt 2011: 58-61.
243 Vgl. Schmitt 2008.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

72

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


noch hochhalten, ihr aber einige Einschränkungen auferlegen. Letztere
beruft sich auf Hinweise auf neuronale Prozesse und chemisch-biologische
Vorgänge, die es nur zulassen, dass die Autonomie des Gewissens tatsäch‐
lich nur vorgetäuscht wird und das Gewissen in empirischer Wahrheit
nichts anderes als das Ergebnis dieser Vorgänge ist.244 Diesen beiden Argu‐
mentationslinien zur Infragestellung des Gewissens kann man im Sinne
einer Analogie zu den Argumenten Immanuel Kants bezüglich der geistigen
Freiheit des Menschen entgegentreten:245 Wenn dies zuträfe, d.h. wenn der
Mensch in seiner Selbstbestimmung eingeschränkt wäre und nichts als che‐
mische und biologische Prozesse wäre, wie wäre es dann zu erklären, dass
sich der Mensch gegen «sinnliche Reize» entscheiden und entsprechend
handeln kann oder dass sich der Mensch von «Bewegursachen, welche nur
von der Vernunft vorgestellt werden»246 leiten lassen?

3.4 Freiheit

Ein  drittes  Fragezeichen hinsichtlich  der  Moralfähigkeit  von  Maschinen
ergibt sich aus der Freiheit. Freiheit ist eine conditio sine qua non für die
Moral, denn erst die Freiheit eröffnet die Möglichkeit, sich für oder gegen das
Gute bzw. das Richtige zu entscheiden. Freiheit ist vieldeutig. Als formale
Beziehung kann Freiheit als «Freiheit von...» und «Freiheit zu...» beschrieben
werden.  Freiheit  bedeutet,  nach  den  eigenen  Wünschen  und  Plänen  zu
handeln. Sie kann die Freiheit umfassen, zu wollen, was man will, und die
Freiheit, zu wollen, was man nicht will. Letzteres bedeutet, dass Freiheit auch
bedeuten kann, das «Gesollte», d.h. das ethisch Gesollte zu wollen, auch wenn
dies nicht den eigenen Wünschen, Bedürfnissen, Vorlieben oder Interessen
entsprechen mag. Damit öffnet sich der soziale Horizont der Freiheit.

Darüber hinaus ist die Freiheit der Ursprung von Wissenschaft, For‐
schung und Technologie. Dieser Aspekt muss in einer Zeit hervorgehoben
werden, in der manche Stimmen die Existenz der Freiheit gänzlich leug‐
nen.247 «Freiheit, die nun verneint wird, hat die Entwicklungen der Wissen‐
schaft, im Namen derer sie nun verneint wird, erst möglich gemacht. In

244 Vgl. Roth 2003.
245 Vgl. auch Nida-Rümelin 2005.
246 Kant 1995a: 675.
247 Zu diesem Diskurs vgl. Holderegger et al. 2007; Fink / Rosenzweig 2006; Fleischer

2012; Bloch 2011; Bauer 2007; Achtner 2010; Guckes 2003.

3.4 Freiheit

73

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Tat hätte es nie eine Wissenschaft gegeben ohne die dem menschlichen
Geist eigene Fähigkeit, zwischen Falsch und Wahr zu unterscheiden und
das Wahre dem Falschen gegenüber vorzuziehen. Falsch und Wahr ergeben
keinen Sinn, wenn nicht für einen freien Geist, der fähig ist, das eine an‐
zustreben und das andere zu verwerfen. Ohne diese wesentliche Vorausset‐
zung bleibt jede Erklärung bloss ein lautstarker, sinnloser Akt. Aus diesem
Grund kann mit Fug und Recht gesagt werden, dass die Wissenschaft das
glanzvollste Denkmal ist, das die Freiheit sich selbst errichtet hat, und dass
wissenschaftliche Forschung ohne Freiheit völlig undenkbar ist.»248

Maschinen haben keine Freiheit. Technologien werden von Menschen
entworfen, entwickelt und gebaut, das heißt, sie werden heteronom pro‐
duziert. Daher wird auch das Erlernen von ethischen Prinzipien und Nor‐
men von Menschen geleitet. In letzter Konsequenz würden Maschinen
immer von außen gesteuert werden. Bildlich gesprochen: Maschinen –
auch selbstlernende Maschinen – werden auf eine erste Codezeile zurück‐
gehen, die immer vom Menschen stammt. Freiheit ist ein drittes, wichtiges
Argument gegen die Moralfähigkeit von Maschinen.

3.5 Verantwortung

Die Freiheit zu wollen, was man nicht will, zeichnet Verantwortung aus.249

Verantwortung gelingt es, die eigene Freiheit mit der Freiheit aller anderen
Menschen zu verbinden und die Menschenwürde aller Menschen zu ach‐
ten. Verantwortung ermöglicht die Freiheit, über die eigenen Bedürfnisse
und Interessen hinaus den Horizont für die Freiheit aller anderen Men‐
schen und für gesellschaftliche Aufgaben und Ziele zu entdecken. «Die Ver‐
antwortung bricht die individualistische und auf eigene Bedürfnisse kon‐
zentrierte Freiheit auf und bindet sie ein in soziale Gefüge, in gemeinsame
Aufgaben und Ziele.»250 Verantwortung ist auch eine conditio sine qua non
für Moral. Um Verantwortung zu tragen oder übertragen zu bekommen
– um ein Subjekt der Verantwortung sein zu können – sind Freiheit und
Rationalität notwendig.

Es stellt sich die Frage, ob Verantwortung von Maschinen übernommen
werden kann. Die Antwort muss negativ ausfallen, denn Maschinen kön‐

248 Hersch 1992: 60-61.
249 Vgl. Kirchschläger 2014a.
250 Holderegger 2006: 401.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

74

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nen kein Verantwortungssubjekt darstellen, weil ihnen die Freiheit fehlt –
ein viertes, wichtiges Argument gegen die Moralfähigkeit von Maschinen.

3.6 Autonomie

Eine fünfte grundsätzliche Frage bezüglich der Zuschreibung von Moral
an Maschinen ergibt sich aus der vom Menschen für sich proklamierten
Autonomie. Immanuel Kant verknüpft die Würde des Menschen mit seiner
Autonomie.251 Der Mensch ist Träger:in der Würde und darf deshalb nicht
instrumentalisiert werden, weil er als vernünftiges Wesen allgemeine mora‐
lische Regeln und Prinzipien für sich selbst erkennt, sie selbst bestimmt
und seinem Handeln zugrunde legt.252 Die Würde des Menschen «als ver‐
nünftiges Wesen, das keinen anderen Gesetzen gehorcht als denen, die
er sich selbst gegeben hat»253, beruht auf der Fähigkeit des Menschen,
sich selbst Vernunftregeln zu setzen. Das bedeutet, dass moralische Regeln
und Prinzipien, die der Mensch in seiner Autonomie formuliert, den fol‐
genden Anforderungen einer kritischen, rationalen Moral genügen müssen,
was ihre Universalität garantiert: Universalität setzt die Erfüllung des Prin‐
zips der Verallgemeinerbarkeit durch die Vorlage rationaler und plausibler
Argumente – «guter Gründe» – voraus. «Gute Gründe» bedeutet, dass es
denkbar sein muss, dass alle Menschen in ihrer effektiven Freiheit und
Autonomie sowie in ihrer vollen Gleichheit diesen Gründen – innerhalb
eines Denkmodells und nicht innerhalb eines realen globalen Referendums
– aus ethischen Gründen zustimmen würden.

Entspricht die Beschreibung der menschlichen Autonomie, die von
Menschen zum Ausdruck gebracht werden kann, dem Potenzial von Tech‐
nologien,254 moralischen Regeln zu folgen, dementsprechend moralische
Entscheidungen zu treffen und entsprechende Handlungen auszuführen?
Hinsichtlich des Begriffs «Autonomie» besteht eine Kluft zwischen Tech‐
nologie und Ethik.255 Während der Mensch allgemeine moralische Regeln
und Prinzipien für sich selbst erkennt, sie für sich selbst festlegt und sein
Handeln daran ausrichtet, ist dies bei Technologien nicht möglich. Techno‐

251 Vgl. Kant 1974: 69.
252 Vgl. Kant 1974: 74.
253 Kant 1974: 67.
254 Vgl. z. B. Decker 2019a; Decker 2019b; Thimm/Bächle 2018.
255 Vgl. Kirchschläger 2017c.

3.6 Autonomie

75

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


logien sind in erster Linie auf ihre Tauglichkeit hin gemacht und können als
selbstlernendes System Regeln aufstellen, zum Beispiel um ihre Effizienz zu
steigern. Aber diese Regeln enthalten keine ethischen Qualität. Maschinen
scheitern an dem oben erwähnten Prinzip der Verallgemeinerbarkeit. Diese
Negation ist ein fünftes, wichtiges Argument gegen den Begriff «moralische
Technologien». Verstärkt wird diese Verneinung noch dadurch, dass Tech‐
nologien ohne Freiheit keine Autonomie haben können.256

 
Was ist mit «selbstlernenden Systemen» und ihrer Moralfähigkeit? Unter

selbstlernenden Systemen versteht man Maschinen, die danach streben,
keinen oder so wenig wie möglich menschlichen Input zu benötigen, um
ein Ziel zu erreichen. «Der Unterschied ist, dass Maschinen nun denken
können, wenn auch limitiert. Sie lösen Probleme, treffen Entscheidungen
und – am wichtigsten: Sie lernen.»257 Wenn sich selbstlernende Systeme
auch ohne menschliches Zutun verbessern könnten, bestünde die Möglich‐
keit, dass sie ethisch besser werden, was letztlich zu ihrer Autonomie füh‐
ren könnte. Selbst im Fall von «selbstlernenden Systemen» würde das Feh‐
len von Verletzbarkeit, Gewissen, Freiheit, Verantwortung und Autonomie,
wie oben gezeigt wurde, ihrer Moralfähigkeit widersprechen. (Dies würde
auch für die künstliche allgemeine Intelligenz gelten.) Da ihr Selbstlernen
auf praktischen Fehlern beruht, kann die Möglichkeit eines solchen morali‐
schen Lernprozesses wegen des Vorrangs des Prinzips der Nichtschädigung
des Menschen grundsätzlich bezweifelt werden.258

Ändert sich diese Einschätzung hinsichtlich der Moralfähigkeit von
Maschinen im Falle der «Superintelligenz»? Unter «Superintelligenz»259

versteht man Systeme, die generell intelligenter sind als der Mensch. Da
Maschinen den Menschen bereits heute in verschiedenen Bereichen der
Intelligenz massiv übertreffen (z.B. Gedächtnis, Umgang mit großen Daten‐
mengen etc.), ist zu erwarten, dass weitere Bereiche der Intelligenz hinzu‐
kommen werden.

Es lassen sich drei Formen von Superintelligenz unterscheiden: Superin‐
telligenz in Bezug auf die Geschwindigkeit (wie menschliche Intelligenz,

256 Dieser Aspekt wurde z.B. auch in der Stellungnahme der European Group on Ethics
in Science and New Technologies to the European Commission berücksichtigt,
vgl. European Group on Ethics in Science and New Technologies to the European
Commission 2018a.

257 Metzler 2016.
258 Vgl. Neuhäuser 2012.
259 Vgl. Bostrom 2014.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

76

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aber viel schneller)260, kollektive Superintelligenz («überlegene Leistung
durch die Zusammenfassung einer großen Zahl kleinerer Intelligenzen»261)
und qualitative Superintelligenz (welche die menschliche Intelligenz bei
einer Geschwindigkeit, die mindestens so hoch ist wie die menschliche
Intelligenz, deutlich übertrifft)262.

Die Frage nach der Moralfähigkeit der «Superintelligenz» erweist sich
als äußerst relevant. «Die Herausforderung, die die Aussicht auf Superintel‐
ligenz darstellt, und die Frage, wie wir am besten darauf reagieren können,
ist möglicherweise die wichtigste und entmutigendste Herausforderung, der
sich die Menschheit je gestellt hat. Und – ob wir Erfolg haben oder nicht
–, es ist wahrscheinlich die letzte Herausforderung, der wir uns jemals
stellen werden.»263 Unter anderem stellt sich die ethische Frage, was mit
den Menschen geschieht, wenn superintelligente technologische Systeme,
die selbstlernend sind, beschließen, sich ihre eigenen Ziele zu setzen.

Aufgrund der obigen Ausführungen kann auch nicht gesagt werden, dass
eine Superintelligenz Verletzbarkeit, Gewissen, Freiheit, Verantwortung
und Autonomie hätte. Daher wäre es auch nicht möglich, bei ihr eine
Moralfähigkeit zu denken.

Dieses technologische Potenzial schafft jedoch die ethische Chance, dass
superintelligente technologische Systeme ethisch bessere Entscheidungen
treffen und ethisch bessere Handlungen vollziehen als Menschen, obwohl
sie beides tun, weil sie die langfristigen Vorteile für sich selbst sehen, die
sich aus ethischen Entscheidungen und ethischem Verhalten ergeben, also
letztlich auf pragmatischen Gründen beruhen. (Dies würde natürlich streng
genommen die ethische Natur ihrer Entscheidungen und ihres Verhaltens
in Frage stellen). Dennoch könnten superintelligente technische Systeme
diese positiven Auswirkungen aus ethischer Sicht haben.

Um einem möglichen Missverständnis vorzubeugen, wenn die Moralfä‐
higkeit von Maschinen negiert wird: Maschinen können mit ethischen
Prinzipien und Regeln programmiert oder trainiert werden, um ethisch
legitime Entscheidungen und Handlungen einer Maschine zu erreichen,264

auch wenn sie selbst diese nicht erkennen und bestimmen können und
auch wenn sie die ethische Qualität von Prinzipien und Regeln mangels
Moralfähigkeit nicht erkennen können.

260 Vgl. Bostrom 2014: 53-54.
261 Bostrom 2014: 54.
262 Vgl. Bostrom 2014: 55-57.
263 Bostrom 2014: vii.
264 Vgl. Wallach / Allen 2009; Moor 2006.

3.6 Autonomie

77

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf dieser Grundlage ist es schließlich notwendig, die bereits vorhan‐
denen Möglichkeiten und Fähigkeiten von Technologien genau zu ord‐
nen und begrifflich zu fassen. Deshalb sollte zum Beispiel im Bereich
der Automatisierung der Mobilität der Begriff «autonomes Fahrzeug» ver‐
mieden und durch «automatisiertes Fahrzeug» oder «selbstfahrendes Fahr‐
zeug» ersetzt werden.265 Es ist beispielsweise zweifelhaft, ob die Behaup‐
tung, dass Roboter, die es geschafft haben, beim Go-Spiel – einem Spiel, das
nicht nur auf logischer Schlussfolgerung, sondern auch auf Intuition266 be‐
ruht – gegen Menschen zu gewinnen, über «Intuition» oder «strategisches
Denken» verfügen, angemessen wäre, oder ob die Phänomene, die bei
Robotern als «Intuition» oder «strategisches Denken» angesehen werden,
nicht in letzter Konsequenz auf Wahrscheinlichkeitsberechnungen beru‐
hen. Es erscheint auch unangemessen, einem Roboter ein «Pokerface» zu‐
zutrauen, wenn er in einem 20-tägigen Pokermarathon gegen menschliche
Spieler gewinnt.267 Realistischerweise könnte dies auf die Fähigkeit zurück‐
geführt werden, mit unvollkommenen Informationen strategisch zu den‐
ken. Ähnlich verhält es sich mit dem Begriff «moralische Technologien».
Roboter werden in erster Linie wegen ihres Nutzens gebaut. Sie können
aber auch in ethischen Regeln geschult oder mit ethischen Regeln program‐
miert werden, um ein aktives Robotersystem in die Lage zu versetzen, auf
ethisch vertretbare Weise zu handeln.268 Dieses Potenzial führt zu dem
Begriff «moralische Technologien». Dabei darf aber Folgendes nicht außer
Acht gelassen werden: «Wenn wir über Roboterethik sprechen, sollten wir
über normative Ethik für den Einsatz von Robotern sprechen, d.h. das
richtige und falsche Verhalten von Robotern liegt in der Verantwortung der
Roboterbenutzer:innen und nicht der Roboter selbst. (...) ein Roboter sollte
nicht von sich aus ethisch sein; er sollte ethisch genutzt werden.»269

Daher wären andere Begriffe als «moralische Technologien» angemes‐
sener, wie «technische Werkzeuge»270, «intelligente Computerschnittstel‐
len»271, «soziotechnische Systeme»272 oder «impliziter ethischer Agent»273.

265 Vgl. Kirchschläger 2017b.
266 Vgl. Natur 2016.
267 Vgl. Spice 2017.
268 Vgl. Wallach/Allen 2009.
269 Krenn 2016: 17.
270 Vgl. Engineering and Physical Sciences Research Council 2011.
271 Vgl. Van Est / Stemerding 2012.
272 Vgl. Manzeschke et al. 2013.
273 Vgl. Krenn 2016.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

78

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der letzte Begriff ist allerdings auch problematisch, da er Roboter
als «Agenten» oder «ethische Agenten» bezeichnen würde, was morali‐
sche Autonomie als Voraussetzung voraussetzen würde.274 Denn «Agen‐
ten» «überlegen, bewerten, wählen und handeln, um das zu erreichen, was
wir als ein gutes Leben für sie ansehen»275.

Eine andere Lösung könnte in der Einführung mehrerer Ebenen
der «Autonomie» (oder der Moral) bestehen: «Autonomie bei Maschinen
und Robotern sollte in einem engeren Sinne als beim Menschen (d.h.
metaphorisch) verwendet werden. Insbesondere kann die Autonomie von
Maschinen und Robotern nicht absolut definiert werden, sondern nur
relativ zu den erforderlichen Zielen und Aufgaben. Natürlich kann es häufig
vorkommen, dass die Ergebnisse der Handlungen einer Maschine/eines
Roboters der menschlichen Designer:in und Operator:in nicht im Voraus
bekannt sind. Das bedeutet jedoch nicht, dass die Maschine/der Roboter
ein (völlig) autonomer und unabhängiger Akteur ist, der selbst entschei‐
det, was zu tun ist. Tatsächlich können Maschinen und Roboter als teilau‐
tonome Agenten betrachtet werden, in diesem Fall können wir mehrere
Ebenen der 'Autonomie' (...) [bzw.] mehrere Ebenen der 'Moral'«276 haben.
Diese Ebenen umfassen die «operationelle Moral» («die moralische Bedeu‐
tung und Verantwortung liegt vollständig bei den Menschen, die an ihrer
Entwicklung und Nutzung beteiligt sind, weit entfernt von einer vollstän‐
digen moralischen Handlungsfähigkeit. Die Computer- und Software-Wis‐
senschaftler:innen und -Ingenieur:innen, die heutige Roboter und Software
entwerfen, können in der Regel alle möglichen Situationen vorhersagen,
mit denen der Roboter konfrontiert wird»277), «funktionelle Moral» («die
Fähigkeit des ethischen Roboters, moralische Urteile zu fällen, wenn er
ohne direkte Anweisungen von oben nach unten eine Handlungsweise
beschließt. In diesem Fall können die Designer:innen die Handlungen des
Roboters und ihre Folgen nicht mehr vorhersagen»278) und «vollständige
Moral» («ein Roboter, der so intelligent ist, dass er seine Handlungen völlig
autonom auswählt und somit voll verantwortlich dafür ist. Tatsächlich
kann die moralische Entscheidungsfindung als natürliche Erweiterung der
technischen Sicherheit für Systeme mit mehr Intelligenz und Autonomie

274 Vgl. Griffin 2001: 311-312.
275 Griffin 2008: 32.
276 Tzafestas 2016: 2.
277 Tzafestas 2016: 73.
278 Tzafestas 2016: 73.

3.6 Autonomie

79

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


betrachtet werden»279). Selbst die Einführung von Autonomiestufen oder
von Moral kann die oben dargelegten grundlegenden Kritikpunkte nicht
ausräumen. Es bleibt problematisch, «Moral» oder «Autonomie» für ein
technologisches System zu verwenden, das heteronom programmiert ist,
um heteronom definierten Prinzipien und Regeln zu folgen, anstatt in der
Lage zu sein, diese autonom für sich selbst zu definieren, autonom zu
entscheiden, sie zu befolgen oder nicht, und sich deren ethischen Qualität
bewusst zu sein. Es bleibt problematisch, «Moral» oder «Autonomie» für
ein technologisches System zu verwenden, dem es an Verletzbarkeit, Gewis‐
sen, Freiheit, Verantwortung und Moralfähigkeit fehlt.

Ein mögliches Gegenargument könnte darin bestehen, auf die Stadien
der moralischen Entwicklung des Menschen – z. B. im Modell von Kohl‐
berg280 – zu verweisen, eine Ähnlichkeit der Stufen mit diesen Stadien zu
behaupten und den Grund abzuleiten, warum, wenn sogar Menschen auf
niedrigeren Stufen der moralischen Entwicklung als «moralisch» gelten,
dies nicht auf die Stufen der «Moral» von Robotern zutreffen sollte. Die‐
ser Herausforderung könnte man begegnen, indem man auf das Potenzial
verweist, das Menschen ergreifen können, um ihre moralischen Fähigkei‐
ten weiterzuentwickeln (was realisiert werden kann oder auch nicht), als
Grundlage für die Angemessenheit des Verständnisses von Menschen auf
niedrigeren Stufen der moralischen Entwicklung als «moralisch».

Während die Definition dieser Ebenen als Ebenen der «Autono‐
mie» und «Moral» kritisiert wird, ohne sie mit «Autonomie» und «Mo‐
ral» zu verbinden und ohne sie als «autonom» und «moralisch» zu verste‐
hen, kann die Unterscheidung dieser Ebenen hilfreich sein, um die ver‐
schiedenen Ebenen der Fähigkeit technischer Systeme zu kategorisieren,
rechtliche und ethische Prinzipien und Regeln zu befolgen und – im Falle
der letzten Ebene – zu unterscheiden, was für technische Systeme aufgrund
ihrer fehlenden «Autonomie» und ihrer fehlenden Moralfähigkeit unmög‐
lich ist.

279 Tzafestas 2016: 73.
280 Vgl. Kohlberg 1981; Kohlberg 1984.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

80

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.7 Ethisches Urteilen von Menschen

Die obige Kritik führt zu der Hauptkonsequenz, dass der Mensch dafür
verantwortlich ist, ethische Entscheidungen zu treffen,281 ethische Prinzipi‐
en sowie ethische und rechtliche Normen festzulegen, den Rahmen, die
Ziele und die Grenzen der digitalen Transformation und des Einsatzes von
künstlicher Intelligenz zu definieren und technologiebasierte Innovationen
aus ethischer Sicht zu untersuchen, zu analysieren, zu bewerten und zu
beurteilen. Aufgabe der Ethik ist es, «die moralischen Instrumente bereit‐
zustellen, die die Gesellschaft und den Einzelnen dazu ermutigen, den
Missbrauch der technologischen Errungenschaften der Robotik gegen die
Menschheit zu verhindern. Die Gesetzgebung sollte wirksame und gerechte
rechtliche Instrumente zur Verfügung stellen, um von einem solchen Miss‐
brauch abzuschrecken und ihn zu verhindern, und die Haftung in Fällen
von Schäden durch Robotermissbrauch und menschliches Fehlverhalten zu
regeln.»282 Es ist notwendig, dass die Menschen einen ständigen ethischen
und rechtlichen Diskurs über den Einsatz, die Prioritäten, die Zusammen‐
hänge und die Grenzen des technologischen Fortschritts führen.283

3.8 Überwindung der Dichotomie «Mensch – Maschine» mit Hilfe des
interaktionistischen Modells

Wenn man diese Verantwortung des Menschen akzeptiert und sie mit der
oben in Kapitel 2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie dargeleg‐
ten Interaktion zwischen Technologie und Ethik verbindet, sollte man den‐
noch eine Unterscheidung zwischen Menschen und Maschinen aufgrund
ihrer wesentlichen Unterschiede treffen, von denen einige eine unmittel‐
bare ethische Relevanz haben, wie sie gerade in diesem Kapitel erörtert
wurde. Gleichzeitig sollte die Dichotomie «Mensch – Maschine» mit dem
oben in Kapitel 2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie vorge‐
stellten interaktionistischen Modell dahingehend aufgelockert werden, dass
der Mensch seiner ausschließlichen Verantwortung gerecht wird, indem er
sich mit den notwendigen Aspekten auseinandersetzt: Der Mensch muss
ethische Prinzipien, ethische und rechtliche Normen sowie einen Rahmen,

281 Vgl. Johnson 2006a; Yampolski 2013.
282 Tzafestas 2016: 2.
283 Vgl. Kirchschläger 2013b.

3.8 Überwindung der Dichotomie «Mensch – Maschine»

81

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ziele und Grenzen für Maschinen, aber vor allem für die Interaktion zwi‐
schen Mensch und Maschine – für die «technologische Begleitung284«–
und für das «hybride sozio-technische System aus Menschen, Maschinen
und Programmen»285 definieren, implementieren und realisieren.

Dies könnte die Kritik hervorrufen, dass die Lockerung der Dichoto‐
mie «Mensch – Maschine» nicht weit genug geht. «Menschen und techni‐
sche Artefakte sind in unserem Alltag so eng miteinander verbunden, dass
sogar unsere moralischen Wahrnehmungen und Entscheidungen techno‐
logisch vermittelt sind. Nur wenn wir diese Verflechtung von Menschen
und Technologien anerkennen, können wir Verantwortung für die Art und
Weise übernehmen, in der sich Technologien auf die Gesellschaft und
die menschliche Existenz auswirken – in den Praktiken des Technologie‐
designs, der Implementierung und der Nutzung.»286 Das Verständnis von
Artefakten als «moralische Einflussfaktoren»287 oder als «moralische Fakto‐
ren» hebt den positiven oder negativen Beitrag eines Artefakts zur Verwirk‐
lichung eines ethischen Grundsatzes in einer Handlung oder einem Ergeb‐
nis288 hervor. Während über die Verflechtung von Menschen und Techno‐
logien völlige Einigkeit besteht, muss zunächst die Frage gestellt werden,
ob die Berufung auf den «Beitrag» nicht zu dem Ergebnis führt, dass je‐
des materielle Objekt zu einer positiven oder negativen Handlung oder
zu einem positiven oder negativen Ergebnis gegenüber einem ethischen
Prinzip beitragen kann. So kann z.B. ein Stein die Handlung, jemanden
zu schlagen, negativ beeinflussen, indem er die Gewalt dieser Handlung
verstärkt, und er kann das Ergebnis des Schlagens negativ beeinflussen, da
der Zustand des Opfers dieser Gewalttat schwer verletzt werden kann. Da
also alles ein moralischer Faktor sein kann, kann man nicht sagen, dass
dies nur für Artefakte gilt. Darüber hinaus stellt sich die Frage, ob die
Bezeichnung «moralischer Faktor» überhaupt eine erkenntnistheoretische
Bedeutung hat.

Zweitens kann die Lockerung der Dichotomie «Mensch – Maschi‐
ne» nicht weiter gehen, weil die «Forderung nach der Bewahrung der Ein‐
heit des Subjektes gegen die drohende Gefahr seiner funktionalen Aufspal‐
tung [besteht]. Es ist wichtig zu sehen, dass diese Forderung nicht selber

284 Verbeek 2011b: 43.
285 Rammert 2003: 15.
286 Verbeek 2014: 76.
287 Moor 2006: 18.
288 Vgl. Brey 2014.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

82

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als moralische missverstanden werden darf. Sie ist – und hinter dieses
‚Paradigma‘ der Kantischen Moralphilosophie kann nicht zurückgegangen
werden – Bedingung der Möglichkeit von Ethik.»289 Es bleibt ein grundle‐
gender Unterschied zwischen Menschen und Technologien in Bezug auf
ethische Subjektivität und moralische Handlungsfähigkeit, denn eine Wir‐
kung oder einen Einfluss zu haben – was der Fall ist: Technologien können
einen Einfluss auf das menschliche Leben haben, einschließlich der ethi‐
schen Dimension – ist nicht gleichbedeutend damit, ethische Subjektivität
oder moralische Handlungsfähigkeit zu besitzen. So kann beispielsweise
das Wetter einen Einfluss auf die Stimmung des Menschen haben, aber
niemand würde behaupten, dass das Wetter moralische Handlungsfähigkeit
hinsichtlich der Stimmung des Menschen hat. Wie oben in diesem Kapitel
gezeigt wurde, gibt es einige Voraussetzungen für ethische Subjektivität und
Moralfähigkeit, die den Technologien fehlen. Daher besitzen Technologien
– obwohl sie eng mit dem Menschen verwoben sind – keine ethische Sub‐
jektivität oder Moralfähigkeit. Die Unterscheidung zwischen der «kausalen
Wirksamkeit von Artefakten bei der Erzeugung von Ereignissen und Zu‐
ständen», dem «Handeln für oder im Namen einer anderen Entität» und
der «moralischen Handlungsfähigkeit»290 bekräftigt diese Position, zumal
es begrifflich nicht notwendig ist, alle drei unter «Handlungsfähigkeit» zu‐
sammenzufassen, während sich die ersten beiden von der Handlungsfähig‐
keit unterscheiden. Betrachtet man schließlich die Verflechtung zwischen
Menschen und Technologien selbst genauer, so führt eine noch intensivere
Form der Verflechtung nicht zur Auflösung des Unterschieds zwischen den
beiden. Wenn zum Beispiel zwei Menschen ineinander verliebt sind, und
zwar so tief wie möglich, und daher die denkbar intensivste Verflechtung
erleben, würde man dennoch nicht für die Auflösung der beiden Individu‐
en in einen Menschen plädieren.

Eine Möglichkeit, dieses Problem zu überwinden und dennoch Tech‐
nologien in ethische Subjektivität und moralisches Handeln hineinzufor‐
cieren, besteht darin, das Verständnis von Moral zu ändern. «Moral ist
weder in den Objekten selbst, noch in autonomen Subjekten zu finden.
Sie kommt nur in den Beziehungen zwischen Subjekten und Objekten
vor, wo die Objekte moralische Bedeutung haben und die Subjekte in
vermittelte Beziehungen mit der Welt treten.»291 Das würde z.B. bedeuten,

289 Mathwig 2000: 288.
290 Vgl. Johnson / Noorman 2014.
291 Verbeek 2014: 87.

3.8 Überwindung der Dichotomie «Mensch – Maschine»

83

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Wetter für die Stimmung der Menschen verantwortlich machen zu
können, obwohl die Stimmung unabhängig vom Wetter sein kann, wie sie
ist. Mit anderen Worten, und das ist ein erstes Gegenargument gegen diese
Anpassung des Moralverständnisses, gibt es auch eine Moral ohne Techno‐
logien. Zweitens: Auch wenn Technologien als Objekte ethisch bedeutsam
sein können, so gehört die Fähigkeit, das ethisch Legitime zu erkennen,
sich entsprechend zu entscheiden und danach zu handeln, nicht ihnen,
sondern dem Menschen als ethischem Subjekt und moralischem Agenten,
und zwar aus dem oben erwähnten Mangel an Verletzbarkeit, Gewissen,
Freiheit, Verantwortung und Autonomie. Drittens können Technologien
als Objekte zwar «unabhängig von den Menschen, die sie geschaffen ha‐
ben, moralisch relevante Handlungen ausführen und 'künstlich Gutes' und
'künstlich Böses' bewirken»292, doch ist dies kein Grund, das Konzept der
moralischen Handlungsfähigkeit so weit auszudehnen, dass Technologien
in dieses Konzept passen.293 Technologien können Gutes und Böses bewir‐
ken, aber sie tun dies, ohne die ethische Qualität dieser Handlungen zu
erkennen, zu kennen oder sich ihrer bewusst zu sein. Es stimmt, dass «ein
Computer Emotionen darstellen kann, ohne selbst Emotionen zu haben,
und dass Computersysteme in der Lage sein können, so zu tun, als ob
sie die Bedeutung von Symbolen verstehen, ohne tatsächlich über das zu
verfügen, was man als menschliches Verständnis bezeichnen würde.»294 In
beiden Fällen mangelt es der Darstellung und dem Funktionieren an Au‐
thentizität, die als wesentlich für Emotionen und Moralfähigkeit angesehen
wird. Mit anderen Worten: Die Darstellung von Emotionen hängt für die
Erfüllung ihrer Aufgabe davon ab, dass die Darstellung emotional ist, und
das Funktionieren hängt für die Erfüllung seiner Aufgabe davon ab, dass
es Moralfähigkeit als Grundlage für dieses Funktionieren besitzt. In beiden
Fällen würden Emotionalität und Moralfähigkeit für Maschinen verneint.

Viertens besitzt nur der Mensch – wie oben ausgeführt – Verletzbarkeit,
Gewissen, Freiheit, Verantwortung, Autonomie und Moralfähigkeit. Des‐
halb sollte man vermeiden, «alles Seiende – sich selbst eingeschlossen – aus
dem Blickwinkel des technisch Machbaren zu sehen. Beispielsweise sind
viele bereit, sich selbst als hochperfektionierte Roboter zu sehen – oder
aber, gemäss der anfänglich gewählten wissenschaftlichen Sehweise, als
Ergebnis von biologisch vererbten Merkmalen. Eine solche Auffassung des

292 Floridi 2014: 187.
293 Vgl. Floridi 2014; zu dieser Frage vgl. auch Torrance 2008; Torrance 2011.
294 Wallach / Allen 2009: 9.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

84

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Selbst hat einen tiefen Einfluss auf das ‚Ich‘. Diejenigen, die sich selbst so
sehen, tendieren dazu, das ‚Ich‘ auf eine Summe von ‚Wirkungen‘ zu redu‐
zieren, deren ‚Ursachen‘ analysiert werden können, damit der Anspruch auf
Freiheit und auf ihre Unbeugsamkeit in der Verantwortung an der Wurzel
zersetzt werden kann.»295

Fünftens ist es ausschließlich Sache des Menschen, Technologien ethi‐
sche Werte, Prinzipien und Normen einzuprogrammieren und/oder ihnen
diese anzutrainieren, die sie zu respektieren haben – auch wenn die Tech‐
nologien deren ethische Qualität nicht erkennen. Dies führt zu der Frage,
welche ethischen Werte, Prinzipien und Normen den Technologien beige‐
bracht werden sollten296 – ein Thema, das weiter unten in Kapitel 6 Instru‐
mente für die ethische Bewertung näher erläutert wird.

Sechstens umfasst die ausschließliche Fähigkeit des Menschen, das
ethisch Legitime zu erkennen, sich entsprechend zu entscheiden und da‐
nach zu handeln, auch die Möglichkeit, sich zu entscheiden, Technologien
gar nicht erst zu schaffen, zu entwerfen, zu produzieren, zu verbreiten
oder als Objekte zu nutzen, oder die Möglichkeit, sich zu entscheiden,
Technologien abzuschaffen oder zu zerstören.

Gleichzeitig könnte diese Überwindung der Dichotomie «Mensch – Ma‐
schine» durch das interaktionistische Modell die Kritik provozieren, dass
die Aufweichung der Dichotomie «Mensch – Maschine» zu weit geht. Das
interaktionistische Modell könnte in der Weise wahrgenommen werden,
dass es den Vorschlag aufgreift, den Ausgangspunkt des Subjekt-Objekt-
Dualismus zu beseitigen, der dann durch die Beendigung des Maschinen‐
denkens überwunden werden soll, indem «Nicht-Maschinen» und «Post-
Maschinen» sowie entsprechende «neue, nicht-moderne Formen der Sub‐
jektivität» postuliert werden.297 Dies ist nicht der Fall, denn das interak‐
tionistische Modell unterscheidet zwischen Menschen als Subjekten und
Maschinen als Objekten und betont die wesentliche gegenseitige Beeinflus‐
sung. «Menschen und andere hoch entwickelte Lebewesen sind keine Ma‐
schinen. Die Natur als Ganzes ist keine Maschine. Viele Mythen seit der
Antike bis ins heutige Hollywood kreisen um dieses Verhältnis Mensch/
Maschine. In manchen Mythen ist der Mensch nur eine Maschine, in
anderen ist die Natur als Ganzes eine Maschine, in anderen unterjochen
Maschinen Menschen, und manche Utopisten glauben, dass das endgültige

295 Hersch 1992: 60.
296 Vgl. Bhargava/Kim 2017.
297 Vgl. Coeckelbergh 2017.

3.8 Überwindung der Dichotomie «Mensch – Maschine»

85

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Reich der Freiheit darin bestehen wird, ausschliesslich Maschinen arbeiten
zu lassen. Ein digitaler Humanismus transformiert den Menschen nicht in
eine Maschine und interpretiert Maschinen nicht als Menschen. Er hält an
der Besonderheit des Menschen und seiner Fähigkeiten fest und bedient
sich der digitalen Technologien, um diese zu erweitern, nicht um diese zu
beschränken.»298

Diese Unterscheidung von Mensch und Technologie aus ethischer Sicht
liefert die Grundlage dafür, dass es aus ethischer Sicht ausgeschlossen ist,
Maschinen und künstlicher Intelligenz Rechte und Rechtspersönlichkeit
zuzusprechen. «Einem Computer Menschenrechte zuzugestehen, würde
die Menschenwürde herabsetzen. Als Saudi-Arabien beispielsweise einem
Roboter namens Sophia die Staatsbürgerschaft verlieh, erhoben menschli‐
che Frauen, darunter auch feministische Wissenschaftler:innen, Einspruch
und stellten fest, dass der Roboter mehr Rechte erhielt, als viele saudische
Frauen haben.»299

Andere Risiken unterstreichen, warum Maschinen und künstliche Intel‐
ligenz keine Träger von Rechten sein sollten. «Zwei weitere Aspekte von
Unternehmen machen die Menschen noch anfälliger für KI-Systeme mit
menschlichen Rechten: Sie sterben nicht, und sie können politischen Kan‐
didaten und Gruppen unbegrenzte Geldbeträge zukommen lassen. Künst‐
liche Intelligenzen könnten Geld verdienen, indem sie Arbeitnehmer aus‐
beuten, Algorithmen zur Preisgestaltung von Waren und zur Verwaltung
von Investitionen einsetzen und neue Wege zur Automatisierung wichti‐
ger Geschäftsprozesse finden. Über lange Zeiträume hinweg könnte sich
dies zu enormen Gewinnen summieren – die niemals unter den Nachkom‐
men aufgeteilt würden. Dieser Reichtum könnte leicht in politische Macht
umgewandelt werden. Politiker:innen, die von algorithmischen Einheiten
finanziell unterstützt werden, wären in der Lage, gesetzgebende Gremien
anzugreifen, Präsidenten anzuklagen und die Ernennung von Aushänge‐
schildern am Obersten Gerichtshof zu unterstützen. Diese menschlichen
Galionsfiguren könnten dazu benutzt werden, die Rechte von Unterneh‐
men zu erweitern oder sogar neue Rechte speziell für Systeme der künstli‐
chen Intelligenz einzuführen – was die Bedrohung der Menschheit noch
weiter ausdehnen würde.»300

298 Nida-Rümelin 2018: 10-11; Zum Humanismus vgl. Mayer-Tasch 2006; Holderegger
et al. 2011.

299 Yampolskiy 2018.
300 Yampolskiy 2018.

3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien delegiert werden?

86

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Angesichts der ethischen Chancen und Risiken der digitalen Transfor‐
mation und der künstlichen Intelligenz ist aus ethischer Perspektive begriff‐
liche Klarheit über den Bereich möglicher Verantwortungssubjekte notwen‐
dig. Innerhalb des interaktionistischen Modells macht diese Unterschei‐
dung von Mensch und Technologie aus ethischer Perspektive einen wesent‐
lichen Unterschied, um der ausschließlichen Verantwortung des Menschen
für die Technologie gerecht zu werden, denn sie macht glasklar, wer das
Sagen hat und wer das Subjekt der Verantwortung für die Technologie ist:
der Mensch.

3.8 Überwindung der Dichotomie «Mensch – Maschine»

87

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748918462-57 - am 16.01.2026, 00:21:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.1 Einführung
	3.2 Verletzbarkeit
	3.3 Gewissen
	3.4 Freiheit
	3.5 Verantwortung
	3.6 Autonomie
	3.7 Ethisches Urteilen von Menschen
	3.8 Überwindung der Dichotomie «Mensch – Maschine» mit Hilfe des interaktionistischen Modells

