
4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität

als Diskurs über Selbstbestimmung

Wie bekannt ist und bereits aufgezeigt wurde, ist der Anarchismus äußerst heterogen.

Wenn das Streben nach Autonomie und das ihm zugrundeliegende paradoxe Politikver-

ständnis, wie im vorherigen Kapitel herausgearbeitet, als Charakteristikum des Anar-

chismus angenommen wird, kann dies zur Verständigung der verschiedenen anarchis-

tischen Strömungen und Gruppierungen beitragen. Ihre Pluralität besteht dabei wei-

terhin –was im Sinne der anarchistischen Synthese auch als erstrebenswert angesehen

wird.Wichtiger als die Differenzen an sich, ist die Art, wie über Unterschiede gedacht und gespro-

chen wird. Darüber hinaus kann die Frage aufgeworfen werden, ob und wie gemeinsa-

mes Handeln gefördert werden kann, insofern dies als sinnvoll und notwendig für den

Erfolg von emanzipatorischen sozialen Bewegungen anzusehen ist. Statt einer einheit-

lichen Grundlage sind Respekt, Streit und Vermittlung gefragt. Deswegen betrachte ich

die Auseinandersetzungen zwischen individualistischen und kollektivistischen Positio-

nen an dieser Stelle hauptsächlich als ethischen Diskurs über den Inhalt und die Ver-

wirklichung von Selbstbestimmung.

Dazu sinddie grundlegendenKontroversen zubetrachten,welche imAnarchismusbestehen. In

ihnen prallen divergierendeWahrnehmungen,Vorstellungen und Interpretationen von sozialen

Phänomenen aufeinander, die durch spezifische gesellschaftliche Bedingungen geprägt

sind. Das paradoxale Politikverständnis und darüber hinaus das paradoxale Denken im

Anarchismus insgesamt stehen in einemWechselverhältnis zur Heterogenität und Plu-

ralität dieser politisch-weltanschaulichen Strömung. Das Zusammendenken von Man-

nigfaltigkeit erzeugt – im besten Fall – Paradoxien, während eine paradoxe Denkweise

vielgestaltige Interpretationen ihrer Grundgedanken ermöglicht und bereit ist, sie ab-

wägend nebeneinander stehen zu lassen.Dies bedeutet nicht, jedenWahrheitsanspruch

aufzugeben. ImGegenteil verbirgt sichdahinter derAnspruch,die erfahrbareWelt in ih-

rer Komplexität als Ganzheit begreifen zu wollen, welche notwendigerweise verworren,

widersprüchlich und oft auch konflikthaft erscheint.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

4.1 Spaltungslinien und Kontroversen im Anarchismus

Mit dieser Herangehensweise werden – wie schon angedeutet – eine Vielzahl von Pa-

radoxien im Anarchismus sichtbar. Sie können ideengeschichtlich und politisch-theo-

retisch u.a. dort verortet werden, wo sich im Anarchismus Schismen finden lassen, die

aus bestimmbaren Spaltungslinien resultieren. Diese lassen sich an Kontroversen fest-

machen, deren bedeutendste ich im Schema (→ Fig. 12) abbilde und im folgenden Exkurs

umreiße. An anderer Stelle könnte ihnen jeweils ausführlicher nachgegangen werden.

Fig. 12: Kontroversen und Spaltungslinien

Prominent vertreten ist erstens die Frage nach demNatur- und Technikverständnis

verschiedener anarchistischerGruppierungen.Mit dem Primitivismus,welchermaßgeb-

lich von John Zerzan beeinflusst und popularisiert wurde (Zerzan 2008, Zerzan 1999),

besteht am Rande des Anarchismus ein zivilisationsfeindlicher Strang. Lange vor der

Entwicklung des modernen Staates, Kapitalismus und Patriarchats wird hierbei das

Grundübel in der Entstehung von Zivilisation überhaupt gesehen (vgl. Scott 2019, López

2011). Demgegenüber gibt es auch im Anarchismus dezidiert technikaffine Gruppie-

rungen und Diskussionen, wie sich insbesondere am anarchistischen Einfluss in der

Hacker-Gemeinschaft zeigen lässt (Ludlow 2001). Grundlegend umstritten ist, ob und

inwiefern man in technologischen und kulturellen Entwicklungen und in technischen

Artefakten emanzipatorisches Potenzial sieht – oder nicht bzw. nicht mehr. Daran

anschließend kann gefragt werden, ob es eine menschliche Natur gibt, die es wieder

zu entdecken oder zu befreien gälte – oder ob Menschen nicht immer schon von ihren

kulturell-technischen Erzeugnissen überformt sind undmöglicherweise gar nicht ohne

diese als »Menschen« bezeichnet werden können. Auch wenn der größte Teil der An-

archist*innen Technologie und kulturelle Entwicklungen keineswegs ablehnt, ist unter

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 241

ihnen zumindest eine Skepsis gegenüber diesen doch weit verbreitet, die sich freilich

auch auf die Frage bezieht, welche sozialen Gruppen die Entwicklung von Technologie

und Kultur prägen und zu welchem Grad sie über diese verfügen können (vgl. capulcu

2022).

Zweitens besteht im Anarchismus eine Spaltungslinie zwischen den Polen von

religiösem oder spirituellem Bedürfnis nach holistischer Verbundenheit und einem

materialistischen Atheismus, der jegliches Sinn-Bedürfnis entweder als belanglos oder

als abgeleitet aus empirisch fassbaren physischen und sozialen Gegebenheiten erklärt.

Zweifellos wurde und wird das Bedürfnis nach der Sinnhaftigkeit des eigenen Lebens

durch den Zustand der Entfremdung hervorgebracht, wie ihn Marx zutreffend be-

schrieben hat (Marx 2008: 28–45). Der Anarchismus beinhaltete seit seiner Genese eine

dezidierte undbisweilen aggressiveKritik anReligion insgesamt, v.a. aber in ihren insti-

tutionalisierten Formen.BakuninsGott undder Staat (1882) oder auchMostsDieGottespest

(1887) sind bekannte Beispiele für eine weit verbreitete anti-klerikale und anti-religiöse

Einstellung,welche zu einemMarkenzeichen des Anarchismuswurde.Dies ist bis heute

der Fall, denktman bspw. an das »Punk-Gebet« der russischen Band »Pussy Riot« (Pussy

Riot 2012), zahlreiche weitere religionsfeindliche Punk- oder Hiphop-Lieder (z.B. Tri-

bade 2018), oder Satanismus als Performance-Form (Vice 2017), in welchen die radikale

Kritik an Religion, Staat,Nation und Patriarchatmiteinander verknüpft werden. Religi-

on wird als Ideologie verstanden, welche die Vernunftbegabung und Selbstbestimmung

von Menschen einschränkt und insbesondere in ihrer institutionalisierten Form eine

tragende Stütze von Herrschaftsordnungen ist. Zugleich soll im Anarchismus niemand

aufgrund der eigenenWeltanschauung diskriminiert und ausgegrenzt werden, so lange

damit wiederum keine anderen Personen in deren Ansichten eingeschränkt werden

(wobei hochgradig umstritten ist, wann dies der Fall ist). Dementsprechend fanden

Personen wie Leo Tolstoi (1911) oder Bart de Ligt (1937) ihren Weg zum Anarchismus

über das Christentum. Der Theologe und Soziologe Jacques Ellul arbeitete eine anar-

chistische Lesart des Christentums aus (Ellul 1991). Und in den sozialen Bewegungen

war es das Catholic Worker Movement, mit seinen prominenten Vorkämpfer*innen

Dorothee Day und Peter Maurin, sowie die Befreiungstheologie, welche anarchistische

Aspekte mit dem Christentum verbanden. Darüber hinaus werden auch Schnittpunkte

zu anderen Religionen gesucht und wurde unter anderem prominent durch Starhawk

(1990) ein anarchistisches Neuheidentum entwickeltInsbesondere in der Begegnung

von weißen Aktivist*innen mit den First Nation People in sozial-ökologischen Kämpfen

der amerikanischen Kontinente wurde deutlich, dass eine Kritik an der Spiritualität

dieser – in vielerlei Hinsicht in ihren Praktiken und Organisationsformen als »anar-

chistisch« zu beschreibenden – indigenen Gruppen eurozentristische Züge aufweist.

Das Spannungsfeld zwischen materialistischem Holismus und Religion/Spiritualität

bleibt daher bestehen und somit eine Kontroverse innerhalb des Anarchismus, in der es

verschiedenste Positionen gibt.

Doch die Frage nach der Religion ist nicht die Gretchenfrage des Anarchismus, son-

dern jene nach der Legitimität eigener Gewaltanwendung, aus der sich ein drittes Schis-

ma ergibt. Welche Haltung zur Gewalt bei Ausschreitungen oder militanten Aktionen

bestehe, wird regelmäßig in öffentlichen Debatten nachgefragt, um die Legitimität op-

positioneller Gruppierungen zu überprüfen. Dies gilt insbesondere für demokratische

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Staaten, in denenOpposition zulässig, parlamentarisch institutionalisiert sowie verfas-

sungsgemäß verbrieft ist. Die Wahl gewaltsamer Mittel führt in vielen Fällen zur Dis-

kreditierung ihrer Anwender*innen in den hegemonialen Diskursen der Mehrheitsge-

sellschaft. Dies gilt imÜbrigen weit stärker bei »linken« als bei »rechten« Akteur*innen,

wie die systematisch abweichenden Strafmaße für politisch motivierte Gewalttäter*in-

nen zeigen. Daraus ergeben sich eine Anzahl strategischer Fragen. Die Spaltung im An-

archismus hinsichtlich der Legitimität eigener Gewaltanwendung vollzieht sich jedoch

anhand der ethischen Standpunkte ihr gegenüber. Da im Anarchismus der Anspruch

der Relation von Mitteln und Zwecken gesetzt wird, ist es offenkundig, dass gewalt-

same Aktionen das Meta-Ziel einer gewaltfreien Gesellschaft untergraben – und zwar

auch ohne die damit verbundene Stigmatisierung und Ausgrenzung, ob durch staatli-

che oder andere Akteur*innen (s. Jochheim 2018, Kalicha 2017). Andererseits kann das

unreglementierte Aufbegehren gegen gewaltsame gesellschaftliche Herrschaftsverhält-

nisse wie auch gegen konkrete Gewalterfahrungen ein Akt der Würde und der Selbst-

bestimmung darstellen (s. Gelderloos 2013). Militantes Handeln vermindere Gewalt, wo

damit gegen ihre Ursachen vorgegangenwerde. Es bewege sich zwar inWidersprüchen,

nicht stärker aber als die gewaltfreie Position, welche impliziere, Ungerechtigkeit, Un-

terdrückung undGewalt zu dulden.Noch deutlicher als bei den vorherigenDivergenzen

kommt es anhand der anarchistischen Gretchenfrage zur Trennung in gewaltfreie und

gewaltrechtfertigende Richtungen, deren Anhänger*innen sich gegenseitig vorwerfen,

den Anarchismus zu verunglimpfen.Weiterhin unterstellen sie sich gegenseitig Gewalt-

freiheit bzw. -rechtfertigung zu fetischisierenund reagierendaraufmitGegenargumen-

ten. Zum Beispiel wird von gewaltfreien Anarchist*innen die Legitimität der Beschädi-

gungoderZerstörungvonWaffenundunrechtmäßigemPrivateigentumnicht abgelehnt

und der passiveWiderstand gegen polizeiliches Gewalthandeln propagiert. Im aufstän-

dischen Anarchismus gibt es selbstkritische Debatten darüber, wann Gewaltausübung

zum Selbstzweck wird und wird die Verletzung von Personen weitgehend vermieden.

In diesem Kapitel wird nun aber die Kontroverse zwischen Individualismus und

Kollektivismus beleuchtet, welche –wie gezeigt wird – ganz grundlegende Konfliktlini-

en beinhaltet, mit welchen der Anarchismus definiert werden kann. Der Widerspruch

zwischen Individuen und Kollektiven ist dabei wiederum einer, der aus einer spezi-

fischen Gesellschaftsform hervorgeht und mit dieser variiert. Im vorherigen Kapitel

wurde gezeigt, dass das Individuum im individualistischen Anarchismus als Referenz-

punkt und anti-politische »Sphäre« der Politik gegenübergestellt wird. Im selben Zuge

werden im mutualistischen/kollektivistischen Anarchismus das Soziale, im anarchisti-

schen Kommunismus die Gesellschaft, im syndikalistischen Anarchismus die Ökonomie

und im anarchistischen Kommunitarismus die Gemeinschaft als anti-politische Sphären

etabliert. Anarchistischer Mutualismus, Kommunismus und Syndikalismus werden an

dieser Stelle unter den kollektivistischen Positionen zusammengefasst (vgl. Oberländer

1972), während der Kommunitarismus aufgrund seiner tendenziellen Beschreibung

des Spannungsfelds als Verwobenheit (→ 4.3.5) gesondert verortet werden muss. Die

Auseinandersetzungen zwischen Individualanarchist*innen und kollektivistischen

Strömungen bestehen seit der Genese des Anarchismus, parallel zum Aufkommen der

industriellen Massengesellschaft. Dass sie bis heute anhalten und in altbekannten oder

neuen Varianten immer wieder vorgetragen werden, ist sowohl Beleg dafür, dass es sich

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 243

unabhängig vom Anarchismus um einen gesellschaftlich konstituierten Widerspruch

handelt, als auch, dass innerhalb des Anarchismus divergierende Umgangsweisen mit

diesem gefunden werden. Mit dem hier entfalteten theoretischen Ansatz kann daher

die Vermutung geäußert werden, dass im Anarchismus ein paradoxes Verständnis von

»Individuum« und »Kollektiv«, von »Einzelnen« und »Gemeinschaften« sowie von den

möglichen und den angestrebten Vermittlungsversuchen dieser Konzepte besteht. Dass

individualistische und kollektivistische Positionen im Anarchismus immer wieder auf-

einanderprallen, zu Irritationen und Unstimmigkeiten führen, wird üblicherweise mit

abweichenden Freiheitsverständnissen, unterschiedlichen Verständnissen der Herr-

schaftsstrukturen und/oder verschiedenen anarchistischen Handlungsmöglichkeiten

gegen diese erklärt. Im Kontext dieser Arbeit wird hingegen davon ausgegangen, dass

diese Divergenzen zwar vorhanden sind, aber der Grund für die Kontroverse noch

dahinter liegt. So handelt es sich möglicherweise um einen Streit darüber, ob das Indivi-

duum oder Formen von Kollektivitäten als primäre Referenzpunkte anarchistischer Anti-

Politik angesehen werden. Damit kann die Kontroverse zwischen Individualismus und

Kollektivismus als abgeleitete Paradoxie aus dem Spannungsfeld zwischen Politik und Anti-

Politik gelten.Dies ändert nichts an der Pluralität des Anarchismus, an den Differenzen

zwischen seinen verschiedenen Strömungen und den damit verbundenen Irritationen

und Konflikten. Was sich aber verschiebt, ist die Perspektive auf die Ursprünge dieser

Spannungen, wodurch neue Formen der Vermittlung zwischen ihnen ermöglicht wer-

den. Mit dieser Überlegung wird in diesem Kapitel zudem die politisch-philosophische

Frage berührt, ob anarchistischesDenken grundsätzlich als paradox zu charakterisieren

ist. ImVergleich zum vorherigen Kapitel geschieht die Unterscheidung der divergieren-

den anarchistischen Standpunkte stärker nach inhaltlichen Positionen zur Problematik,

als nach begrifflich-theoretischen Konzeptionen. Im nächsten Abschnitt wird das Span-

nungsfeld zwischen Kollektivität und Individualität umrissen, um anschließend fünf

Varianten zu skizzieren, wie im Anarchismus mit dem gesellschaftlichen Widerspruch

von Einzelnen und Kollektiven verfahren wird.

4.2 Zur Spezifik des Spannungsfeldes zwischen Kollektivität
und Individualität

In nahezu allen Einführungswerken in den Anarchismus wird seine Vielfältigkeit und

bisweilen seine Widersprüchlichkeit betont, welche bei keinem anderen Aspekt derart

deutlich artikuliert wird, wie beim Verhältnis zwischen Individuen und Kollektiven, beim

Verständnis von Einzelnen und Gemeinschaft/Gesellschaft.1 Bis heute erweisen sich ethi-

sche und strategische Debatten darüber, inwiefern Anarchist*innen einen Fokus auf

1 Für den vorliegenden Zusammenhang wird keine klare Unterscheidung zwischen Gemeinschaft

und Gesellschaft vorgenommen, wie sie etwa Ferdinand Tönnies aufmacht (siehe Fußnote 16). An

dieser Stelle sollen beide Begriffe als zwei Ebenen von Vergemeinschaftung gelten, welche je-

weils eigene Dynamiken aufweisen. Unterhalb dieser wäre zudem noch die Gruppe zu verorten, in

welcher direkte persönliche Beziehungen bestehen. Zwar sind die sozialen Dynamiken von Grup-

pen,GemeinschaftenoderGesellschaften zuunterscheiden. Bei denhier abgebildetenÜberlegungen,

theoretischen Konzeptionen und Diskussionsbeiträgen geschieht die Beschreibung des Verhält-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

die Selbstveränderung, beginnend im unmittelbaren Umfeld, oder auf die Veränderung der

Gesellschaft richten sollten, als immer wiederkehrendes Phänomen, welches deswegen

plausibel als grundlegendes Spannungsfeld im anarchistischen Denken selbst ange-

nommen werden kann. So beschreibt Curran, dass Kontroversen um »social ›versus‹

individual anarchism« als wesentliche Auseinandersetzungen immer wieder geführt

wurden (Curran 2007: 23–29). Jene auf eineHenne-Ei-Frage herunterbrechen zuwollen,

welche Seite zuerst verändert werden sollte,wird der komplexen Problematikmitnichten

gerecht.Bereits Proudhonbeschäftigte sichmit dieserThematik und setzt die Auflösung

des Gegensatzes von Einzelnen und Gemeinschaft zum Ziel anarchistischen Wirkens.

Dabei strebte er an, die kollektive und individuelle Souveränität, innerhalb vonArbeiter-

Assoziationen durch eine Harmonisierung der Einzelinteressen zu realisieren. Diese

sollten zugleich Grundlage der Verwaltung einer neuen Gesellschaft sein (Proudhon

1851/2005). Historisch betrachtet wurde die Kontroverse zwischen Kollektivist*innen

und Individualist*innen stark in Hinblick auf ökonomische Konzeptionen diskutiert.

Für den vorliegenden Zusammenhang ist es jedoch gewinnbringender, sie als ethi-

schen Diskurs übe Selbstbestimmung zu begreifen, die im anarchistischen Denken

mit dem Organisationsprinzip der Autonomie und dem theoretischen Konzept der

Selbstorganisation verbunden ist.

Wenngleich invielenQuellendeutlichePositionierungenamindividualistischenund

am kollektivistischen Pol festzustellen sind, ist die eindeutige Zuordnung aller Beiträge

zu bestimmten Strömungen nicht unbedingt zielführend und greift insbesondere bei

den Quellen, welche von einer Verwobenheit ausgehen, nicht mehr.

Dies lässt sich ebenfalls an bekannten Protagonist*innen des kollektivistischen

Anarchismus festmachen, denkt man bspw. an Bakunins individuelle Empörung. Es

betrifft z.B. auch Goldmans Nietzsche-Rezeption2 wie auch ihre Stellungnahmen ins-

besondere zu Fragen von Sexualität und Geschlechterverhältnis. Malatesta bezeichnete

sich selbst als »individueller Anarchist in einer kommunistischen Schule« (Lundström

2018: 48). Auf der anderen Seite organisierten sich individualistische Anarchist*innen

wie Lev Chernyi – der im Sinne Nietzsches alle Werte der bürgerlichen Gesellschaft

umwerten wollte, das anarch@-kommunistische Konzept freier Kommunen als Bedro-

hung des Individuums ablehnte und zudem von Tucker und Stirner beeinflusst war –

1905 in der Anarchistischen Föderation vonMoskau (Avrich 1980: 180). Der Individualist

Georges Vincey war 1945 an der Neugründung der französischen Fédération Anarchiste

beteiligt und unterstützte die synthetische Organisationsform.

Eine klare Kategorisierung lässt sich in vielen Fällen auch deswegen nicht vor-

nehmen, weil eine vermeintlich exakte Bestimmung suggerieren würde, dass »die«

Individualist*innen sich überhaupt auf einer Ebene mit kollektivistischen Ansätzen

vergleichen ließen. Ungeachtet dessen, dass viele von ihnen abstritten, einer bestimm-

ten Strömung anzugehören oder eine begründen zu wollen, werden sie dennoch als

nisses von Einzelnen zur Gruppe nahezu analog jener zu Gemeinschaften oder Gesellschaften. Auch

deswegen wird der Begriff Kollektiv im Folgenden bevorzugt.

Kerngedanken der folgenden Passagen wurden bereits veröffentlicht in: Eibisch (2019b).

2 Siehe die Dissertation von Dominique Miething (2016).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 245

solche adressiert, sei es für ein Dialogangebot (Faure 1928) oder zu ihrer Ablehnung

(Plattform/Archinoff 1926).

Erste ausführliche Studien unterscheiden zwischen individualistischem, kollek-

tivistischem und »communistischem« Anarchismus (vgl. Zenker 1895) oder zwischen

verschiedenen Theoretiker*innen, die eigenständige, eher individualistische oder kol-

lektivistische Theorien hervorgebracht haben (vgl. Eltzbacher 1900). Sie prägten damit

die weitergehende Rezeption anarchistischer Ideen nach diesem Schema im Alltagsver-

ständnis und wissenschaftlichen Diskurs wesentlich mit, was durch die historischen

Brüche in der anarchistischen Bewegung wiederum auf deren Selbstverständnis zu-

rückwirkte (→ 3.1). Eine andere Perspektive liefert dagegen Max Nettlau, welcher das

Wirken verschiedener Personenkreise, Strömungen und Ereignisse der anarchistischen

Bewegung nachzeichnet und individualistische Ansätze eher zum »Vorfrühling der

Anarchie« zählt, deren eigentliche Geschichte mit der Gründung der Internationalen

Arbeiterassoziation 1864 beginne (Nettlau 1925: 233).Auchwenn er deutlicheUnterschie-

de aufzeigt und eine Spaltung des Anarchismus ausmacht (vgl. Malatesta 1926/2014f:

185) (s.u.), hält Nettlau dennoch fest, obgleich die individualistischen Anarchist*innen

»die vonder Freiheit allein ausgehen zu könnenglauben, […] auch ihnendie Solidarität,

vor der sich ihr Freiheitsbedürfnis zunächst sträubt, nicht fremdund feindlich ist: diese

beiden Richtungen, eminent soziale und eminent freiheitliche Anarchisten, schließen

einander keineswegs aus, sondern ergänzen sich und bilden, von der Zukunft aus ge-

sehen, Vorahnende, die auf verschiedenen Wegen, aber zielsicher sich der künftigen

Freiheit nähern« (Nettlau 1925: 230).

Als Gemeinplatz gilt, dass anarchistischeTheorien – ideengeschichtlich betrachtet – so-

wohl grundlegende Aspekte des Liberalismus als auch des Sozialismus in sich aufge-

nommen haben (Ward 2004: 1, vgl. Senft 2006: 32f.).3 Cantzen verortet den Anarchismus

3 Vor allem wurden Individualismus und Kollektivismus zunächst auch als Unterscheidungen ver-

schiedener ökonomischer Konzeptionen verstanden. Dies stellt auch die Befürworterin eines Anar-

chismus ohne Adjektive, Voltarine de Cleyre, in einem Grundlagentext von 1901 heraus:

»Dementsprechend gibt esmehrere ökonomische Schulen innerhalb des Anarchismus. Es gibt an-

archistischen Individualisten,Mutualisten, Kommunisten und Sozialisten. Früher haben sich diese

verschiedenen Schulen bitter bekämpft und sich sogar geweigert, einander als Anarchisten anzu-

erkennen. Die Engstirnigeren tun dies immer noch; selbstverständlich sehen sie dies nicht als Eng-

stirnigkeit an, sondern einfach als solides Festhalten an der Wahrheit, die keine Toleranz gegen-

über dem Irrtum erlaubt. Das ist zu allen Zeiten die Haltung der Frömmler gewesen, und der An-

archismus ist ebenso wenig wie jede andere neue Bewegung von Frömmlern verschont geblieben.

Jeder dieser fanatischen Anhänger sei es des Kollektivismus oder der Individualismus glaubt dar-

an, dass kein Anarchismusmöglich sei ohne das jeweilige ökonomische System als seine Grundla-

ge, und ist selbstverständlich vom eigenen Standpunkt aus auch völlig gerechtfertigt« (de Cleyre

1901).

Auch Christoph Spehr umkreist das Problem der sozialen Freiheit, wobei (tendenziell) Gleichheit

ohne wirkliche Freiheit im Realsozialismus und Freiheit auf Kosten von Gleichheit im demokra-

tischen Kapitalismus verwirklicht worden sei. Daraufhin kritisiert er den »liberalen« und »mar-

xistischen« »Mainstream« und führt die freie Kooperation in Gleichheit als Konzept zur Realisierung

sozialer Freiheit ein, die er allerdings etwas holzschnittartig entfaltet (Spehr 2003: 19–25).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

eher in Abgrenzung zum Liberalismus einerseits und zum Staatssozialismus anderer-

seits (Cantzen 1997: 24) undbeschäftigt sich ebenfallsmit der Fragenacheiner adäquaten

Vermittlung von Gemeinschaftlichkeit und »individueller Selbstbehauptung« im Sozia-

len (Ebd.: 139–173). SeánM. Sheehan schreibt

»[p]olitically, anarchism’s rejection of state powermay be delineated in terms of an arc

that spans communism and extreme individualism. One boundary is reached where

communist anarchism party company with traditional communism, most crucially

over the role of the state and methods of organizing resistance to the status quo. An-

other equally important boundary is reached when individualist anarchism becomes

indistinguishable from extreme right-wing conservatism and its worship of the free

market« (Sheehan 2003: 38f.).

DieBefreiungkonkreter IndividuenundGruppendurch ihr eigenständigesHandelnwar

und ist das proklamierte Ziel aller Schattierungen im Anarchismus, wofür die soziale,

ökonomische, politische, kulturelle und dignitive Gleichheit als unabdingbare Voraus-

setzung gilt und somit eine grundlegende Veränderung gesellschaftlicher Verhältnisse

für notwendig erachtet wird.

Loick ist der Ansicht, dass die Unstimmigkeiten zwischen individualistischen und

kollektivistischen Strömungen nur verständlich werden, wenn der jeweilige Freiheits-

begriff betrachtet wird. Das Spannungsverhältnis ließe sich demnach damit erklären,

dass im Anarchismus tatsächlich zwei Begriffe von Freiheit verwendet werden: der po-

sitive/soziale und der negative/liberale (Loick 2017: 104ff.). Statt die vorgebliche Synthe-

se aus ihren jeweils »besten Aspekte« in einem »ewigen Balanceakt« fortwährend mit-

einander vermitteln zu müssen – wie es Milstein formuliert (Milstein 2013: 12) –, hät-

te der positive »den negativen Freiheitsbegriff […] überzeugend kritisiert« (Loick 2007:

116).Bisher setzte sich dieUnterscheidung zwischen individualistischenund kollektivis-

tischenTheoretiker*innen und Strömungen des Anarchismus in den Standard-Einfüh-

rungen ungebrochen fort,mit stärkeren Sympathien für erstere (Marshall 2008, Degen/

Knoblauch 2008), letztere (Oberländer 1972, Stowasser 1995, Kinna 2005, Guérin 2005)

oder ohne wahrnehmbare Präferenz (Woodcock 1962, Ward 2004). Daniel Guérin be-

zeichnet einerseits das Individuum, andererseits die Spontaneität derMassen als Quel-

len der revolutionären Energien des Anarchismus im Unterschied zum autoritären So-

zialismus (Guérin 1969: 28–39). April Carter sieht den Begriff der Gesellschaft im anar-

chistischen Denken stark gemacht, welche zudem dem Staat entgegengesetzt werden

würde:

»Die Gesellschaft mag eine Art von Individuen schaffen, die stark verinnerlichte Wer-

te haben und kooperativ und frei, ohne Androhung von Gewalt, leben können. Zwei-

tens legt der Begriff Gesellschaft nahe, daß Menschen schon in einer Art sozialer Ein-

heit leben, so daß soziale Organisation nicht künstlich durch Vertrag gewährleistet ist

und durch Zwang aufrechterhalten wird. Stattdessen könnten dort ›natürliche‹ sozia-

le Einheiten sein, die durch freiwillige Kooperation aufrechterhalten werden« (Carter

1971/1988: 33).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 247

Auch wenn durch dieses spezifische Verständnis mit positiven Konnotationen der Ver-

such gemacht werde, auf theoretischer Ebene eine Vermittlung zwischen Individuen

undGesellschaft zu ermöglichen,bleibedasKonzept oftmals leer und schwammig (Ebd.:

34f.). Über die Feststellung des Vorhandenseins verschiedener Freiheitsbegriffe hinaus,

sind also auch Überlegungen darüber anzustellen, von welchen Menschenbildern und

Verständnissen von Individuum und Gesellschaft die Autor*innen der im Folgenden

zu betrachtenden Quellen ausgehen, um welche Textgattungen es sich handelt, und in

welchen historischen und diskursiven Kontexten diese zu lesen sind.

Auf der anti-politischen (ethischen/utopischen) Seite lässt sich beim individualisti-

schen Anarchismus eine Betonung der Übereinstimmung von Zielen und Mitteln auf-

zeigen.Das konsequente Streben nach der Befreiung und/oder der Entfaltung aller Ein-

zelnen – also die Proklamation des Individualismus in diesem Sinne – legt es nahe, das

selbstbestimmte Handeln und die eigenmächtige Veränderung von Individuen in den

Fokus zu rücken sowie dieses nicht nur zum Flucht-, sondern auch zumAusgangspunkt

zu nehmen. Individualistische Anarchist*innen kritisieren daher jede erzwungene Kol-

lektivität und warnen vor den potenziell erzwingenden, hierarchisierenden und das ei-

gene Denken undWollen relativierenden Aspekten aller sozialen Gruppen, sei es in for-

meller oder informeller Hinsicht, wie bspw. bei der Sogwirkung konformistischen Ver-

haltens.Die Verwirklichung von Individualität kann demnach prinzipiell nie durch Ein-

oder garUnterordnung vonEinzelnen inGemeinschaften gelingen, sondern ausschließ-

lich mittels ihrer freiwilligen Zustimmung, die stets zurückgenommen werden kann.

Die politischen (strategischen/programmatischen) Konsequenzen daraus finden

sich in nahezu allen anarchistischen Absichtserklärungen und organisatorischen Vor-

stellungen wieder. Darüber hinaus wird von individualistischen Anarchist*innen ange-

nommen, dass das Handeln von Einzelnen signifikante Unterschiede in der Gestaltung

des gesamten Zusammenlebens macht, es also der voluntaristischen Adressierung von

Individuen bedarf, um deren Bewusstseinsbildung und selbstbewusstes Handeln zu

ermöglichen. Ferner können Herrschaftsverhältnisse nur überwunden werden, wenn

die psychisch-affektive Abhängigkeit von ihnen durchbrochen wird und an ihrer Stel-

le egalitäre, freiwillige und solidarische Beziehungen gesetzt werden. Diese müssen

sich auf individueller Ebene manifestieren und können nur von den und durch die

Beteiligten selbst gestaltet werden. Für Stirner ist demnach »alle Freiheit wesentlich –

Selbstbefreiung […], d.h. daß Ich nur so viel Freiheit haben kann, als Ich durch meine

Eigenheit Mir verschaffe« (Stirner 2008: 184).

In vielen kollektivistischen Ansätzen des Anarchismuswerden diese Ausgangspunk-

te angenommen und wird die individual-anarchistische Kritik in der Regel – (selten)

ausgesprochen oder (meistens) implizit –adaptiert,wodurch er sich gegenüber anderen

sozialistischen Strömungen unterscheiden lässt. So schreibt auchMühsam, »Freiheit ist

der Inbegriff alles anarchistischenDenkensundWollens. […] Freiheit ist indessennichts,

was gewährt werden kann. Freiheit wird genommen und gelebt« (Mühsam 1933/2010b:

137). Auch Bertrand Russell grenzt auf diese Weise die britischen (syndikalistischen) In-

dustrialUnionists undGuildSocialists vonmarxistischenStrömungenab, indemer fest-

hält: »Sie glauben, daß es nicht genügend Freiheit für den einzelnen geben kann, solan-

ge der Staat allmächtig ist, auch wenn es sich um einen sozialistischen Staat handelt«

(Russell 1918/1971: 40). Mit den sozialistischen Vorstellungen teilen alle Ansätze der kol-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

lektivistischen Anarchismen die Grundannahme, dass Menschen als durch und durch

sozialeWesen anzusehen sind.Kropotkin formuliert, derMensch habe »die Gesellschaft

nicht geschaffen; die Gesellschaft ist älter als derMensch« (Kropotkin 1896/2008: 16).Mit

diesem sozialen Bewusstsein,welches durch ein historisches Bewusstsein ergänzt wird,

kann der Blick auf das Ganze der Gesellschaft (humanistisch verstanden: bis hin zur

»Menschheit« oder dem »Gattungswesen«) gerichtet werden. Nur durch ihre grundle-

gende gesellschaftliche Transformation können die vereinzelten Individuen der bürger-

lichen Gesellschaft zu wirklichen Einzelnen befreit werden.Diese immer schon vorhan-

denen und tief verankerten sozialen Bindungen zeichnen menschliche Wesen aus und

ermöglichen ihnen erst gesellschaftliche Individuen zu sein. Ihrem vollen Umfang nach

sind derartige anti-politische Vorstellungen durchaus utopisch und motivieren Indivi-

duen undGruppen, sich nach ethischen Prinzipien solidarisch zu verhalten und egalitär

zu organisieren.

Für kollektivistische Anarchist*innen beinhalten politische Ansätze, Strategie und

Programme zweifellos eine umfassende Gesellschaftsveränderung und insbesondere

auch eine Vergesellschaftung der Produktionsmittel, um die als wünschenswert postu-

lierten menschlichen Seins- und Verhaltensweisen im Sinne eines sozialen Fortschritts

allgemein zu verwirklichen. Die Erlangung von Handlungsfähigkeit und Souveränität

durch Individuen wird dahingehend als Ziel und Weg angesehen, welche nicht etwa

an der Freiheit anderer ihre Grenze fände (Bakunin 1882/1969: 45), sondern nur als

Prozess kollektiver Ermächtigung verstandenwerden kann.Wenngleich die Gewinnung

von Distanz zu herrschaftsförmigen Strukturen und Verhältnissen als notwendiger

Bestandteil im Aufbau und der Entwicklung von erstrebenswerten Institutionen und

Beziehungen betrachtet wird, wird ein rein individuell gedachtes Austreten aus ihnen

für den Abbau vonHerrschaftsverhältnissen insgesamt entweder als Illusion angesehen

oder als Strategie verstanden, die niemals massentauglich sein kann.

4.3 Umgangsweisen mit dem Spannungsfeld
Individualismus – Kollektivismus

ImFolgendenwerde ich verschiedene anarchistischeQuellentexte entweder dem Indivi-

dualismus oder demKollektivismus zuordnen4 und nach der in ihnen formuliertenUm-

4 Die Unterscheidung von Individualismus und Kollektivismus wird hier – im Unterschied zu Kapitel 3

– nach inhaltlichen Aussagen und Positionierungen vorgenommen.

Unter kollektivistische Positionen fallen in der Regel die anarch@-kommunistischen und -syndika-

listischen.Wie sich zeigen wird, gibt es vereinzelt jedoch auch in diesen dezidiert individualistische

Positionen, die in Abgrenzungen zu staatssozialistischen Strömungen und/oder zur Sympathiege-

winnung der Individualanarchist*innen bezogen werden. Viele mutualistischen und kollektivisti-

schen Ansätze fallen darunter, auch wenn ersteren oftmals unterstellt wird, sie würden in »ökono-

mischer« Hinsicht einem Individualismus folgen. Auch einige anarchistisch-kommunitaristische

Beiträge sind hier zu verorten, wobei sie oftmals eher bei der Umgangsweise der »Verwobenheit«

zu finden und damit nicht in diesem Schema zuordenbar sind.

Auf der Seite des Individualismus lassen sich (a) rationalistisch-aufklärerischer, (b) egoistischer Anar-

chismus und c) transzendentaler/mystischer Anarchismus sowie d) anarchistischer Ultra-Liberalismus

ausmachen. Diese Stränge sind auch relativ eindeutig voneinander abgrenzbar.Wie erwähnt, gibt

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 249

gangsweisemit dem Spannungsfeld zwischen beiden Polen betrachten.Diese geben die

Reihenfolge vor und bestehen in der Ignorierung, einseitigen Auflösungen, Versuchen wech-

selseitiger Vermittlung oder der Herstellung einer Synthese bis zur Verwobenheit des Span-

nungsfeldes.Dazu habe ich als paradigmatisch anzusehendeQuellen ausmöglichst ver-

schiedenen historischen Phasen5 des Anarchismus herangezogen.Ganz amEnde dieses

Kapitels halte ich dieQuellenanordnunggrafisch fest, umdie Positionender zahlreichen

Autor*innen zu rekapitulieren (→ Fig. 13).

4.3.1 Individualistische Gesellschaftsvergessenheit und der blinde Fleck

der Gemeinschaft

IgnoriertwirddasSpannungsfeld zwischen IndividuumundGesellschaft vonHenryDa-

vidThoreau,der nebenRalphWaldoEmersonund anderen zur spezifischenAusprägung

desunitarisch beeinflussten »AmerikanischenTranszendentalismus« zählt. InDiePflicht

zumUngehorsamgegenüberdenStaat formuliertThoreaudiePrinzipienvon freiwilligerZu-

stimmung und freier Vereinbarung: »Nur eine einzelne Verpflichtung bin ich berech-

tigt einzugehen, und das ist, jederzeit zu tun, was mir recht erscheint. Man sagt, daß

vereinte Masse kein Gewissen hat – und das ist wahr genug; gewissenhafte Menschen

aber verbinden sich zu einer Vereinigung mit Gewissen« (Thoreau 1849/2010: 9). Dass

moralische Empörung und selbstbestimmtes Handeln stets möglich wären, ist Thore-

aus Grundannahme in Hinblick auf die Nicht-Anerkennung der Regierung und eines

Staates, in welchem Sklaverei besteht, die sich – weitergedacht – auf das Untertanen-

verhältnis insgesamt beziehe (Ebd.: 10f.).Die Demokratie sei ein Fortschritt in Richtung

der Achtung des Individuums, meint Thoreau und fragt dennoch weiter, ob die Men-

schenrechte nicht eigentlich erst ohne jede Regierung vollständig »anerkannt und ko-

difiziert« werden könnten, denn nie werde »es einen wirklich freien und aufgeklärten

Staat geben, solange sich der Staat nicht bequemt, das Individuum als größere und un-

abhängige Macht anzuerkennen, von welcher all seine Macht und Gewalt sich ableitet,

und solange er den Einzelmenschen nicht entsprechend behandelt« (Ebd.: 34ff.). Wer

es auch individualistische Positionierungen aus dem Lager der Anarchist*innen, welche politisch-

theoretisch, von ihrer Ideologie und ihren Praktiken her, sonst eher kollektivistischen Strängen

zuzurechnen sind.

5 Als historische Phasen werden in Weiterführung von Graham (2005, 2009, 2012) angesehen:

(a) Anfänge (ca. 1840–1890), (b) dritte Generation (ca. 1890–1939), (c) neuer Anarchismus (ca.

1945–1980), (d) globaleNeuordnungundAnti-Globalisierungsbewegung (ca. 1980–2008), (e)mul-

tiple Krise und autoritäre Reaktion (ab ca. 2008).

Die Kontextualität und Historizität der ausgewählten Quellen sind insbesondere zu beachten, da

es sich beim untersuchten Spannungsfeld zwischen Individualismus und Kollektivismus keines-

wegs um eine ahistorische Gegenüberstellung auf rein terminologischer Ebene handeln soll, son-

dern eigentlich die historisch-spezifischen und kontext-variablen gesellschaftlichen Verhältnis-

se interessieren, welche diese Gegenüberstellung hervorrufen. Die wahrgenommene Kontrover-

se zwischen Kollektiven und Individuen, insbesondere auch zwischen »Gesellschaft« und Einzel-

nen, hat in der westeuropäischenModerne, in der sich Nationalstaaten bildeten, das neuzeitliche,

bürgerliche Individuum entstand und das liberale Denken hegemonial war, eine ganz spezifische

Ausformung. Die ausgewählten Quellentexte reagieren damit bewusst oder unbewusst zu einem

gewissen Grad immer auf diese kontingente gesellschaftliche Grundbedingung.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

denKrieg ablehne,müsse folgerichtigdie bestehendeRegierungablehnen (Ebd.: 15), sich

aber auch aktiv gegen sie wenden und individuell das Gesetz übertreten, bspw. indem

das Steuerzahlen verweigert wird, anstatt nutzlose Bittschriften zu formulieren (Ebd.:

18–21). Denn es »scheint, daß eine bewußte und aktive Verleugnung ihrer Staatsgewalt

der einzige Angriff ist, auf den die Regierung nicht gefasst war; oder warum hat sie da-

für keine angemessene Strafe eingeführt?« (Ebd.: 17). Thoreau begründet diese Appelle,

wie auch seine Ablehnung von Mehrheitsentscheidungen, mit dem ethischen Vorrang

des Gewissens und einer Verpflichtung auf Gerechtigkeit anstatt eines falschen Respekts

vor Gesetzen. Gerechtigkeitsfragen seien nicht nach ihrer Zweckdienlichkeit entscheid-

bar (Ebd.: 9–12). Mit seiner Betonung von Tugendhaftigkeit geht es ihm weniger um eine

politische Entscheidung in Hinblick auf die Sklavenhaltung, als vielmehr um ein ande-

res Verhalten gegenüber der Regierung und untereinander (Ebd.: 14).Dementsprechend

hält er es auch für konsequenter und gerechter, ins Gefängnis zu gehen, statt Unrecht zu

erdulden (Ebd.: 20). Die spezifischen Voraussetzungen, welche ihm selbst solches Han-

deln ermöglichen und die gesellschaftliche Position, in welcher ihm die Regierung sehr

viel eher egal sein kann, als Menschen, die direkter von dieser unterdrückt und krimi-

nalisiert werden, siehtThoreau allerdings nicht. »Wenn die Regierung vormir steht und

sagt: ›Geld oder Leben‹, warum sollte ich mich beeilen, mein Geld herauszurücken? […]

Ich binnicht dafür verantwortlich,daßdieMaschine derGesellschaft richtig funktionie-

re« (Ebd.: 25). Die Regierung interessiere ihn eben nicht besonders und darum denke er

sowenigwiemöglich an sie, zumal er überhaupt nur seltenmit ihr in Kontakt käme und

darumweithin frei in seinen Gedanken sein könne (Ebd.: 31).

Irritierender gestaltet sich der voluntaristische Appell Luigi Galleanis, der sei-

nen Text The End of Anarchism? Mit einer Beschreibung des libertären Kommunismus

beginnt, welcher nicht einfach von sozialem Wert sei, sondern den ethischen Forde-

rungen nach der Verwirklichung von Gleichheit und Gerechtigkeit entspreche, wobei

die Bestimmung und Befriedigung von Bedürfnissen nur durch die Betreffenden selbst

erfolgen könne (Galleani 1907/2009: 111f.). Im Verlauf zeigt sich allerdings, dass Galleani

keineswegs ein kommunistischer Anarchist ist, sondern sich konsequent gegen die »Or-

ganisationalisten« (u.a.Malatesta) wendet, die eine anarchistische politische Partei und

Arbeiterorganisationenorganisierenwollenwürden.Diese lehnt er ab,damit jederForm

politischer Organisierung entfremdende Repräsentation, festlegende Programme, bü-

rokratische Abläufe, also Hierarchien, Disziplin und Ausschlüsse einhergehen müssten

(Ebd.: 121). Bei der Lektüre wird deutlich, dass die einleitend ausgeführten anarch@-

kommunistischen Vorstellungen lediglich als ins Imaginäre projizierte Ideale dienen,

ihnen aber keine spezifischenOrganisationsformen oder Strategien entsprechen sollen.

Anstatt sich an Politik zu beteiligen, sollten Anarchist*innen ihren Prinzipien treu blei-

ben, sich verweigern, keine Avantgarde bilden und keine Kompromisse eingehen. Der

Syndikalismus sei aus denselben Gründen abzulehnen (Ebd.: 122f.). Galleani ignoriert

das Spannungsfeld zwischen den Polen von Individualismus undKollektivismus,weil er

blind dafür ist, dass spezifisches Handeln stets voraussetzungsvoll ist und verschiedene

gesellschaftlichen Positionen unterschiedliche Interessen und Bewusstseinsformenmit

sich bringen, die es zu verändern gilt, wenn gesamtgesellschaftliche Veränderungen

angestrebt werden. So schreibt er: »We, ourselves, have to start the revolution from

within ourselves, by discarding old superstitions, selfishness, self-imposed ignorance,

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 251

foolish vanities and moral deficiencies« (Ebd.: 123). Dazu wäre es die »unveränderbare

Aufgabe«, ausschließlich auf dem anarchistischen Standpunkt zu beharren, die Flamme

in den Geistern des Proletariats und die Flamme der Idee zu entfachen, »to kindle in their

hearts faith in liberty and in justice: to give to their anxiously stretched out arms a torch and an

axe.« (Ebd.: 124) Ein Programm bräuchte es dafür nicht.

Mit eher philosophischemHintergrund formuliert JohnHenryMackay seinen ultra-

liberalen Individualanarchismus in der SchriftDer Freiheitssucher im Stil eines Traktates

zur spirituellen Erbauung. Seiner Ansicht nach wäre die Bezeichnung »individualisti-

scher Anarchismus« eigentlich ein Pleonasmus, dieser aber in Abgrenzung zum seiner

Ansicht nachüberholten, »utopischen«und schwärmerischemanarchistischenKommu-

nismus so zu benennen (Mackay 1921: 149). Schlimmer als seine Assoziierungmit chaoti-

schen Zuständen, sei demnach, dass dasWort Anarchie »von den Anhängern einer Rich-

tung der sozialen Bewegung zur Bezeichnung einerWeltanschauung angenommenwar

und geführt wurde, die selbst zugleich erklärten und zugaben, Kommunisten zu sein«

(Ebd.: 143). Nichts erschiene dem Protagonisten in seiner Schrift, Ernst Förster, so un-

vereinbar

»mit wahrer Freiheit, als was sich Kommunismus nannte und irgendwie mit Kommu-

nismus zusammenhing. Die Anhänger dieser Richtung, die Kommunisten, mußten

wohl das Wort zu Unrecht führen: entweder waren sie wirklich Kommunisten und

dann konnten sie unmöglich einen Zustand der Herrschaftslosigkeit, der Anarchie,

erstreben; oder sie waren Anarchisten, und dann konnten sie ebenso unmöglich Kom-

munisten sein. Der Name mit dem sie sich nannten: ›kommunistische Anarchisten‹,

war demnach ein Widerspruch in sich selbst« (Ebd. 143).

Der echte Anarchismusmüsse stattdessen das Individuum zumZentrum nehmen, sehe

keinenGegensatz zwischenAltruismusundEgoismus, trete fürdie freieMeinungsäuße-

rung, die freie Vereinbarung und den Erhalt des vollen Arbeitsertrages ein, wende sich

gegen Gewaltanwendung, aber auch gegen festgesetzte Moralkodexe jeglicher Art und

begrüße das individuelle Streben nach Glück, wie auch die Konkurrenz (Ebd.: 149–166).

Tatsächlich liegt Mackays Überlegungen das bürgerliche Verständnis des selbstbezügli-

chen, sich selbst begründendenundgenügenden Individuumszugrundeund so schreibt

er:

»Unter der Gleichheit konnte es keine Freiheit geben; es gab nur eine Gleichheit un-

ter der Gewalt – das Ideal der Demokratie; Gleichheit in der Freiheit – das Ideal der

Anarchie. Das Erstere eine Utopie; die Letztere eine Nothwendigkeit. Denn gerade in

der Ungleichheit der Individuen lag die Nothwendigkeit der Freiheit begründet; und

Verschiedenheit, nicht Gleichheit, hieß das Wort, das über ihren Thoren stand« (Ebd.:

185).

Demnach könne auch ein »völliger Sieg des demokratischen, des ›Gleichheits-Princips‹,

[…] nichts Anderes bedeuten, als den völligen Untergang des Individuums. Je mehr die

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Menschen künstlich gleich gemacht wurden, um so unfreier wurden sie« (Ebd.: 186).6

Die Frage nach einer angemessenen Umgangsweise mit dem Spannungsfeld stellt sich

für Mackay nicht, da er im Grunde genommen keine Gesellschaft kennt.

Von Simone Weil kann dies nicht behauptet werden und dennoch ignoriert sie das

Spannungsfeld auf dieWeise einer fatalistischen Vergeistigung. In ihrenReflexionen über

dieUrsachederFreiheit und sozialenUnterdrückung setzt sie ihre Idealvorstellung vonKollek-

tivität derart hoch an, dass diese sich faktisch nicht verwirklichen lassen kann, und ver-

fällt in den Umkehrschluss, dass Kollektivität an sich repressivwirke (Weil 1934/1975: 196f.).

Ihr mystischer, nach innen gerichteter, Individualismus, verwirkliche sich vor allem im

Geis.AuchwennermaterielleVoraussetzungenhabe (Ebd.: 213), tritt er als intellektueller

Protest gegendie totalitärenAspektedermodernenMassengesellschaft auf.Gesellschaft

selbstwäre–als FortsetzungderHerrschaft derNatur–einengend (Ebd.: 195), vor allem,

weil Individuen durch verschiedene intransparente Instanzen kontrolliert werden wür-

den (Ebd.: 218). Freiheit giltWeil als intellektuelleKapazität,wäre aber ebenfalls ein exis-

tenzielles Bedürfnis (Ebd.: 199), wobei sie – vor demHintergrund einer totalitärenMas-

sengesellschaft – einen extremen Individualismus vertritt: »Der Mensch ist weder dazu

geschaffen, das Spielzeug einer blindenNatur zu sein, noch dazu, das Spielzeug blinder

Kollektive, die ermit Seinesgleichen bildet […]« (Ebd.: 212). InsofernWeil Vergesellschaf-

tung per se und nicht ihre spezifischen Formen als Herrschaft ansieht, ignoriert sie das

Spannungsfeld und setzt der Möglichkeit von anderen, nicht-verdinglichten Beziehun-

gen endlos hohe Hürden (Ebd.: 215). Ihr Streben nach kosmischer Verbundenheit spie-

gelt eine solipsistischeHaltungalsmutmaßlichenemotionalenSelbstschutzwider.Den-

noch lassen sich in ihrer Argumentation auch direkt politische Momente herausfiltern,

wie bspw.einPlädoyer für überschaubareGruppen (Ebd.: 214) sowiedieErkenntnis,dass

Menschen in allen gesellschaftlichenPositionen vonHerrschaft deformiert sind, aber ih-

re Unterdrückung vielfach bejahen (Ebd.: 233f.).

Oftmals sind es die poetisch gehaltenen Texte, in welchen Spannungsfelder igno-

riert werden. Beim kollektivistischen Pol kann dies in Erich Mühsams verbreiteter

Schrift (→ 2.4.3) aufgezeigt werden. Seine Positionierung beinhaltet, dass soziale Gleich-

heit über Fragen materieller Produktion und Güterverteilung weit hinausgehe und

die Selbstverantwortlichkeit sowie jene für das Gemeinsame umfasse. Zwar sei der

individuelle Wille durch die Umgebung geprägt, aber keineswegs durch diese determi-

niert. Die Gesellschaft wäre der »Ursprung des Lebens«, sein Sinn und Inhalt (Mühsam

1933/2010b: 127–131). Mit einem Paradebeispiel einer tautologischen Erklärung hält er

fest:

»Es gibt keine Freiheit der Gesellschaft, wenn dieMenschen in Unfreiheit leben. Es gibt

keine Freiheit der Menschen, wenn die Gesellschaft unfrei, zentralistisch, staatlich,

6 Hierbei lässt sich auch eine erwähnenswerte Parallele zum liberalenDenken in der Linie vonAlexis

de Tocqueville feststellen, der schreibt: »Es gibt in der Tat eine männliche und berechtigte Lei-

denschaft für die Gleichheit; alle wollen gleich stark und geachtet sein. Diese Leidenschaft erhebt

wohl die Niedrigen zum Range der Höheren; aber wir finden immenschlichen Herzen auch einen

verderbten Gleichheitstrieb, der bewirkt, daß die Schwachen die Starken zu sich herunterziehn

wollen und daß die Menschen die Gleichheit in Knechtschaft der Ungleichheit in Freiheit vorzie-

hen« (de Tocqueville 1835/2006: 44).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 253

machtmäßig organisiert ist. Die Freiheit der Anarchie ist die freie Verbündung freier

Menschen zu einer freien Gesellschaft. Frei ist der Mensch, welcher freiwillig handelt,

der alles, was er tut, aus der eigenen Einsicht der Notwendigkeit oder Wünschbarkeit

seiner Tat verrichtet« (Ebd.: 137).

Die Koppelung von Freiheit an die Notwendigkeit undWünschbarkeit von Handlungen

wäre individualistischen Anarchist*innen eine große Anfechtung. Denn wer legt diese

fest,wie kommen sie zu Stande undwas geschieht,wennEinzelne diesen gesetztenVor-

stellungen nicht entsprechen? Trotz anders klingender Formulierungen führt dieser Ge-

danke also zu einer Begrenzung, Bewertung und Einhegung individuellen Wollens und

Handelns. Sehr blumig klingt auch Mühsams Beschreibung von Menschen als gesell-

schaftliche Wesen, welche untrennbar miteinander verstrickt wären. Zwischen Gesell-

schaft und Mensch bestünde kein Widerspruch und soziale Abhängigkeit wird von ihm

keineswegs als etwas Negatives betrachtet (Ebd.: 132). Mit der Annahme, die Spaltung

zwischen IndividuumundGesellschaft sei erst (und ausschließlich) durch denKapitalis-

mus und den modernen Staat entstanden, offenbart sich ein ahistorisches Verständnis

vonbeiden Instanzen,mit demdieVorstellung eines eigentlichorganischenZusammen-

hangs korrespondiert,welcher (wieder) in ein optimales Gleichgewicht gebrachtwerden

müsse, dass weder Liberalismus noch Marxismus herstellen könnten (Ebd.: 130). Dage-

gen lehne der »kommunistische Anarchismus […] die Unterscheidung zwischen Gesell-

schaft und Persönlichkeit ab. Er betrachtet die Gesellschaft als Summe von Einzelmen-

schen unddie Persönlichkeit als unlöslichesGlied derGesellschaft« (130f.).Mit dieser or-

ganischen Aufhebung wird das bereits festgestellte Spannungsfeld mit der Behauptung

ignoriert, gewissermaßen schon der Begriff des kommunistischen Anarchismus löse es

auf, da er diese »natürliche Verbindung von Persönlichkeit und Gesellschaft mit Gleich-

berechtigung, gegenseitiger Unterstützung und Selbstverantwortlichkeit aller Einzel-

nen im Bewußtsein der Gesamtverbindlichkeit und gemeinsamen Verantwortung fürs

Ganze wieder zur Lebensform auch der Menschheit werden lassen« (Ebd.: 132) wolle.7

Obschon es sich beiMühsams und zuvor Galleanis Text umAgitationsschriften handelt,

die nicht dem Anspruch gerecht werden, das Spannungsfeld umfassend auf theoreti-

scher Ebene zu bearbeiten, muss doch jeweils von dessen absichtlicher Ignorierung ge-

sprochenwerden,da sie die jeweils andere Position benennen, tatsächlich allerdings nur

oberflächlich auf sie eingehen.

Ähnliches lässt sich auch für GoldmansDer Anarchismus – wofür er wirklich steht nach-

weisen. Darin schreibt sie, der Ausgangs- und Zielpunkt des Anarchismus sei die Ent-

faltung des Individuums (Goldman 1911/2013a: 41), bezieht sich auf Emersons subjekti-

vistischen Begriff der »Seele« (Ebd.: 41), auf das Ideal freiwilliger, kreativer Tätigkeit von

Oscar Wilde (Ebd.: 44) und aufThoreau (Ebd.: 45; 51) und endet mit einem Aufruf zu in-

dividuellem Handeln mit einem Hinweis auf Stirner (Ebd.: 53). Dennoch tritt Goldman

7 Die theoretische Figur einer Auflösung des Gegensatzes von Individuum und Gemeinschaft wie

sie Mühsam hier formuliert, ist dabei eindeutig auch von Landauer beeinflusst. Letzterer wurde

hier der Umgangsform der Verwobenheit zugeordnet (s.u.), weil er das Spannungsfeld gedank-

lich zu durchdringen versucht. Dagegen setzt Mühsam (1933) die Auflösung als gegeben voraus,

weswegen sein Text – auch mit der Querverbindung – an dieser Stelle zugeordnet wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

für den anarchistischen Kommunismus ein, propagiert die Umwälzung der Produkti-

onsverhältnisse (Ebd.: 44), die Abschaffung des Staates (Ebd.: 49) und stellt einen »ver-

bitterte[n] Konflikt zwischen zwei Elementen« fest,welche sich »zwar nicht als einander

feindlich gegenüberstehende, sondern eng verknüpfte und tatsächlichmiteinander har-

monisierende Elemente [erweisen], wenn sie nur in die passende Umgebung gebracht

werden« (Ebd.: 40). So hätten »Individuum und Gesellschaft […] seit Ewigkeiten einen

unbarmherzigen, blutigen Kampf um die Vormachtstellung geführt, da jede Seite blind

für denWert und die Bedeutung der jeweils anderenwar« (Ebd.), doch der Anarchismus

bringe individuelle und gesellschaftliche Bestrebungen zusammen. Zunächst legt dies

die Vermutung nahe, dass Goldman eine Vermittlung der beiden Tendenzen vornehmen

will.Bei nähererBetrachtungmussdies allerdings verneintwerden,denn siemeint, zwi-

schen »Mensch und gesellschaftlichen Impulsen gibt es keinerlei Konflikt, wie es auch

keinerlei Konflikt zwischenHerz und Lunge gibt« (Ebd.: 41). Statt das bereits konstatier-

te Spannungsfeld zu vermitteln, zieht sich Goldman auf die bloße Behauptung zurück,

Anarchismus sei »die großartige Kraft, die den Menschen von den Phantomen befreit,

vondenenergefangengehaltenwurde;Anarchismus schlichtetdenKampfzwischenden

beiden Mächten, schafft Frieden und damit individuelle und gesellschaftliche Harmo-

nie« (Ebd.: 41).

Die Feststellung, dass zwischen Individuen und Gesellschaft ein zu klärendes Ver-

hältnis steht, welches der Anarchismus kitten würde, sparen sich die Plattformisten im

Gegensatz zu Galleani, Mühsam und Goldman gleich ganz. Die Gruppe russischer Anar-

chisten im Ausland veröffentlichte 1926 das Papier Organisationsplattform der Allgemeinen

Anarchistischen Union, in welchem sie die Desorganisation der anarchistischen Bewe-

gung anprangert, die in der »verkehrten Vorstellung des individualistischen Prinzips

im Anarchismus, in seiner Gleichsetzung mit Verantwortungslosigkeit« (Plattform/

Archinoff 1926) begründet läge. Gegen die »Freunde der vergnügungssüchtigen Autono-

mie […] [als] hartnäckige Befürworter des chaotischen Zustandes der anarchistischen

Bewegung« (Ebd.), läge die »einzige Methode, die zur Lösung des allgemeinen organi-

satorischen Problems […] [führe, in der] Vereinigung der anarchistischen Aktivisten auf

demBoden bestimmter ideologischer, taktischer und organisatorischer Positionen, d.h.

auf der Grundlage eines mehr oder minder abgeschlossenen einheitlichen Programms«

(Ebd.). Auch organisatorisch sollten sich dieMitglieder der anarchistischen Kadergrup-

pen (die jedoch keine Avantgarde-Organisationen wären), freiwillig der Einheit der

Ideologie, einheitlicher Taktik und kollektivemHandeln, kollektiver Verantwortung und

dem Föderalismus (Ebd.) verpflichten. Fortgesetzt und weiterentwickelt wird dies im

»Especifismo«, wie ihn die Federação Anarquista Gaúcha aus Brasilien im Jahr 2000

beschreibt, um sich vom Individualismus und Anarch@-Syndikalismus abzugrenzen.

Wenngleich verschiedene Formen der Unterdrückung – neben der Klassenzugehö-

rigkeit, auch auf der Basis von Geschlecht, ethnischer Zugehörigkeit oder sexueller

Präferenz – gesehen werden (FA Gaúcha 2012: 23), geht es in dieser politischen Analyse

im vorliegenden Zusammenhang um das, was explizit nicht geschrieben wird: um das

Spannungsfeld zwischen individueller und gesellschaftlicher Veränderung. Dies ist

nicht allgemein, sondern im Kontext der Betrachtung von anarchistischen Texten von

Interesse, da der hierbei mitschwingende umfassende Kollektivismus sich am Rande

von noch als anarchistisch zu bezeichnenden Vorstellungen bewegt. Hier finden wir

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 255

also aus Sicht Galleanis die anarchistische »politische Partei«, welche die Individualität

verletzt oder gar negiert.

4.3.2 Die Eingliederung der Einzelnen oder ihre unbedingte Entfaltung

Anhänger*innendesanarchistischenKommunismussehen inderkollektivenOrganisie-

rung von Individuen ein Spannungsfeld und lösen es indes bisweilen einseitig auf, wie

Carlo Cafiero in seiner programmatischen Schrift Anarchist Communism. Jener trete ein

für die umfassende und vollständige Freiheit »of the individual who, freely and driven

only by his needs, by his tastes and his sympathies, unites with other individuals in a

group or association; free development of the association,which is federatedwith others

in the commune or the district; free development of the communes which are federated

in the region; and so on – the regions in the nation; the nations in humanity« (Cafiero

1880/2005: 109). Charakteristisch für die anarch@-kommunistische Position ist hierbei

die Zielsetzung einer umfangreichen Befreiung der Individuen,welche unmittelbarmit

spezifischen organisatorischen Vorstellungen verbunden wird. Damit wird das Freier-

Werdenkonkreter Individuen einerseits als Ergebnis ökonomischerundpolitischerUm-

strukturierung angesehen, andererseits in die Sphäre eines fernen Ideals verschoben.

Abgrenzend zu anderen kommunistischen Strängen werden die potenziell autoritären

Tendenzen und jene, die Individuen einengenden, negativen Effekte von Kollektiven ge-

sehen, insofern»thepeople,humanity, isnot the sameas the individualswhomanaged to

seize the wealth and hold it in their hands, some have tried to conclude from this« (Ebd.:

110). Und dennoch handelt es sich hier eher um eine Art Erinnerung oder Mahnung, die

darauf abzielt, eine Art libertären Sozialismus mit menschlichen Antlitz zu entwerfen.

Die Ambivalenzen innerhalb der anarchistischen Tradition zeigen sich oft auch

bei ihren Protagonist*innen selber, wie der Text Die Masse von Goldman verdeutlicht.

In diesem übt sie indirekt eine scharfe Kritik an kommunistischen und sozialdemo-

kratischen Strömungen, hinsichtlich deren Anrufung der Masse, ihrer Praktizierung

des Repräsentations- und dem Mehrheitsentscheidungsprinzip. Goldmans anarch@-

kommunistischen Überzeugungen widerspricht dies nicht und dennoch kann dieser

Text am Pol des Individualismus verortet werden. Die landläufige Behauptung, wir

lebten in Zeiten des Individualismus stimme Goldman zu Folge nicht, weil ein Großteil

der Menschen heute eben keine Möglichkeiten hätte, um sich selbst zu verwirklichen.

Nicht nur sozial, auch intellektuell und ästhetisch verkümmerten die Menschen, ge-

rade weil sie – auch von den Sozialist*innen – als Masse adressiert werden würden

(Goldman 1911/2013b: 56). »Vorkämpfer der Befreiung« wären dagegen niemals träge,

»unbewegliche«, »betrogene« Massen von Menschen, sondern stets kleine Gruppen

von entschlossenen Radikalen gewesen (Ebd.: 60). Ganz entgegen dem verbreiteten

Vorurteil, der Anarchismus beruhe auf blindem Vertrauen in die Spontaneität und

Selbstorganisationsfähigkeit derMassen, äußerst sichGoldman an dieser Stelle äußerst

skeptisch, denn »Autorität, Zwang und Abhängigkeit beruhen auf der Masse, niemals

jedoch Freiheit und die freie Entfaltung des Individuums, niemals die Geburt einer

freien Gesellschaft« (Ebd.: 62) Sie spricht aus eigener Erfahrung, weil sie

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

»so deutlich […] [sieht], dass die Mehrheit als kompakte Masse niemals für Gerechtig-

keit oder Gleichheit gestanden hat. Sie hat die menschliche Stimme unterdrückt, den

menschlichenGeist unterworfen, denmenschlichenKörper in Ketten gelegt. AlsMasse

war ihr Ziel stets, das Leben uniform, grau undmonoton zumachen wie dieWüste. Als

Masse wird sie stets das Ende der Individualität, der freien Initiative, der Originalität

bedeuten. […] Ich möchte ihnen nichts gewähren, sondern sie drillen, spalten, aufbre-

chen, Individuen aus ihnen herausziehen« (Ebd.: 62f.).

In einer anderenTradition,nämlichwiederumderdesultra-liberalenAnarchismus steht

Tucker, der chronologisch als Bindeglied zwischen Josiah Warren von dem bereits er-

wähntenMackay gelten kann. Ähnlichwie diese wendet er sich in seinemAufsatz Staats-

sozialismusundAnarchismus vehement gegendie erste Richtungund tritt für einen indivi-

dualistischen Anarchismus ein (Tucker 1888/1972: 101–105).8 Tucker begreift die Freiheit

des Individuumsund seine Selbstbestimmung als fundamentales Recht, fordert die Ver-

fügungüber die eigenenErzeugnisse, tritt für religiöse Toleranz, für die freie Liebe, freie

Kindererziehung und eigene Gesundheitsversorgung ein und wendet sich gegen vorge-

schriebeneMoralkodexe (Ebd.: 113ff.).

»Gemäß dieser Anschauung betrachten die Anarchisten alle Versuche, das Laster zu

unterdrücken, als an und für sich verbrecherisch. Sie glauben, daß sich die Freiheit und

der ihr entspringende sozialeWohlstand als sichereHeilmittel gegen alle Laster erwei-

senwerden. Aber sie erkennendasRecht des Trunkenbolds, des Spielers, desWüstlings

und der Dirne an, ihr eigenes Leben zu führen, bis sie sich aus freien Stücken dazu ent-

schließen, ihren Lebenswandel zu ändern« (Ebd.: 115).

Mit diesem, auf das Soziale angewandte, Laissez-faire-Prinzip richtet sich Tucker auch

gegen den kommunistischen Anarchismus (namentlich gegen Most und Kropotkin),

weil dessen Forderungennach der EnteignungundVergesellschaftung der Produktions-

mittel notwendigerweise mit Gewaltanwendung einhergehen müssten (Ebd.: 116), und

legt damit seiner Konzeption – entgegen seiner Behauptung –moralische Prinzipien zu

Grunde. Nach dem hier angewandten Schema löst Tucker das Spannungsfeld zwischen

Kollektivität und Individualität in Richtung Letzterer auf. Ihm ist bewusst, dass die Ver-

wirklichung umfassender Selbstbestimmungsrechte des Individuums die Aufhebung

wirtschaftlicher Abhängigkeit voraussetzt, er propagiert dahingehend jedoch allein die

individuelle Verantwortung des »anarchistischen sozialen Ideals« (Ebd.: 116). Mit dem

Abbau der Monopole auf Kapital, Grund und Boden, Patente und Tarife, wäre demnach

schon Entscheidendes getan, um im Sinne einer negativen Freiheit »jeden in Stand zu

setzen, auf seine eigeneWeise glücklich zu sein« (Ebd.: 117).

Damit wende ich mich einem anderen Strang des Individualanarchismus zu, deren

Anhänger*innen sich explizit einer solchen Strömung zugehörig fühlen und damit –

8 Von seiner Argumentation her, kann Tucker inhaltlich imhier betrachteten Zusammenhang auf der

Seite des Individualismus verortet werden. Nach der Unterscheidung der Tendenzen des Strebens

nach Autonomie (→ Fig. 8) ist er jedoch aufgrund seiner ökonomischen Vorstellungen, seinem Ge-

sellschaftsverständnis und den befürworteten Praktiken demMutualismus zuzurechnen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 257

wenig überraschend – jeweils ihre ganz eigenen Wege gehen. Die Rede ist vom egoisti-

schen Strang, der mit Max Stirner beginnt, dessen Hauptwerk Der Einzige und sein Eigen-

tum ebenso starke Faszination auf sich zog wie es auch große Abscheu hervorrief und

sicherlich zu jenen (pseudo)anarchistischen Schriften gehört, die am stärkstenmissver-

standen wurden. Auf die von Marx geprägte Fehlinterpretation – sowie deren endlose,

unkritische Reproduktion durch Marxist*innen –, Stirner entfalte in seinem Werk le-

diglich die extreme Form eines bürgerlichen Individualismus (MEW 3: 101–168), soll an

dieser Stelle nicht eingegangen werden. Vielmehr wird davon ausgegangen, dass er mit

seinem Egoismus das abstrakte Individuum ad absurdum führt.9 Freilich geht es Stir-

ner um eine grundsätzliche Kritik an jeglicher Religion, Metaphysik, Ideologie, die sie

rechtfertigendenund imAlltagsbewusstsein verinnerlichtenhierarchischenStrukturen,

damit also um eine egoistischeGesellschaftskritik.Das AbstraktumGesellschaft kritisiert er

– insbesondere in ihren Formen als Staat und Familie – aufgrund ihres erzwingenden,

die konkreten Menschen ignorierenden, verblendenden und unterwerfenden Charak-

ters und wünscht an ihrer Stelle »freie Vereine«. Interessant für den vorliegenden Zu-

sammenhang ist nun, dass Stirner keineswegs etwas per se gegen Vergemeinschaftung

hat, sondern lediglich äußerst kritisch ihremetaphysischen und hierarchischen Aspekte

angreift, wie im folgenden Zitat deutlich wird:

»In der Gesellschaft, der Sozietät, kann höchstens die menschliche Forderung befrie-

digt werden, indes die egoistische stets zu kurz kommen muß. Weil es kaum Jemand

entgehen kann, daßdieGegenwart für keine Frage einen so lebendigenAnteil zeigt, als

für die ›soziale‹, so hatman auf die Gesellschaft besonders sein Augenmerk zu richten.

Ja, wäre das daran gefaßte Interesse weniger leidenschaftlich und verblendet, so wür-

demanüber dieGesellschaft nicht so sehr die Einzelnendarin aus denAugen verlieren,

und erkennen, daß eine Gesellschaft nicht neu werden kann, solange diejenigen, die

sie ausmachen und konstituieren, die alten bleiben« (Stirner 1845/2011: 231).

Weit entfernt davon, liberal zu sein (Ryley 2018: 227) – tatsächlich kritisiert Stirner den

Liberalismus ausgiebig (Stirner 2011 107–127) –, richtet er sich gegen die Philosophie der

Aufklärung als Grundlage moderner Herrschaftsideologie und -ordnung, ohne deswe-

gen anti-aufklärerisch oder anti-modern zu argumentieren. Für ihn zielen

»die BestrebungenderNeuzeit […] dahin, das Ideal des ›freienMenschen‹ aufzustellen.

Könnte man’s finden, gäb’s eine neue – Religion, weil ein neues Ideal, gäbe ein neues

9 Hier trifft sich Stirner interessanterweisemit Bakunin (s.u.) in Bezug auf die »Fiktion« des abstrak-

ten Individuums, wie sie zugleich grundlegend entfernt sind in ihrer Annahme, die Grundlage der

Moral in vereinzelten oder vereinigten Individuen zu verorten. (Das Bindeglied stellen vermutlich

die Debatten in linkshegelianischen Kreisen dar.) Bakunin schreibt: »Der allgemeine und funda-

mentale Irrtum aller Idealisten, der allerdings eine sehr logische Folge ihres ganzen Systems ist,

ist der, die Grundlage der Moral im isolierten Individuum zu suchen, während sie sich nur finden

kann und findet in den vereinigten Individuen. Um dies zu beweisen, müssen wir ein für allemal

mit dem vereinzelten oder absoluten Individuum der Idealisten aufräumen. Dieses einsame und

abstrakte Individuum ist eine Fiktion, gleich der Gottes […]« (Bakunin 1969: 53).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Sehnen, ein neues Abquälen, eine neue Andacht, eine neue Gottheit, eine neue Zer-

knirschung. Mit dem Ideal der ›absoluten Freiheit‹, wird dasselbe Unwesen getrieben,

wie mit allem Absoluten […]« (Ebd.: 269).

Anstatt hier weiter auf Stirner einzugehen, scheint es mir sinnvoll die von ihm beein-

flussten Autoren Renzo Novatore und Émile Armand zu betrachten. Der subversive No-

vatore feiert in seinendrängendenVersendasBilddesVagabunden,die IdeenderPerfek-

tibilität und –mit Anleihen beim Futurismus – des Heroismus aller Individuen aus sich

selbst heraus. Selbst Nietzsche hätte Angst vor dem Übermenschen gehabt und ließ ihn

sterben, dochNovatorewolle ihn »wirklich« befreien undwendet sich dazu gegenMora-

lismus und Humanismus (Novatore 1919/2012b: 73ff.), was ihn schließlich zum Illegalis-

mus führt.Die Figur der rastlosenRebellin sei das »most beautiful and themost comple-

te being« (Novatore 1922/2012e: 203), weil diese wisse, wie sie sich selbst bestimme, für

sich sorge und sich zerstören könne. Anarchistische Individuen stünden (auf existenzi-

elle Weise) im unendlichen Kampf gegen die Gesellschaft. Nur in der Revolte kämen sie

mit den rebellierenden Massen punktuell zusammen, nicht als Demagogen oder Apos-

tel, hingegen als »living, effective, destructive force«, die nach der Errichtung einer neu-

enGesellschaft dannwiederum an deren Ränder zurückkehren und als noble Kriminelle

lebenwürden (Novatore 1919/2012b: 75).Gegenbürgerliche undproletarischeMenschen-

herden setzt Novatore seinen »extremen Individualismus«, da sich heutzutage fast alle

als Individualist*innenbezeichneten.Er »lacht«überdieSozialist*innen,welchedieUn-

vereinbarkeit von individualistischen und kollektivistischen Ideen betonen, dann aber

wieder behaupten, die Befreiung der Individuen anzustreben. Gegen derartige Verein-

nahmungen wehrt er sich, richtet sich gegen den anarchistischen Kommunismus und

Syndikalismus (Novatore 1920/2012c: 127f.) und formuliert: »Individualism, as I feel, un-

derstand andmean it, has neither socialism, nor communism,nor humanity for an end.

Individualism is its own end« (Ebd.:128). Und an anderer Stelle: »No future and no hu-

manity, no communism and no anarchy is worthy of the sacrifice of my life. From the

day that I discoveredmyself, I have consideredmyself as the supreme PURPOSE« (Nova-

tore 1921/2012d: 176). An dieser Stelle kann nicht weiter auf die ethischen Implikationen

und philosophischen Aspekte einer quasi-religiösen Sprache der Vervollkommnung,Er-

lösung oder Leere eingegangenwerden. Für die spezifischeUmgangsweise zu erwähnen

ist, dass Novatore die anarchistischen Debatten seiner Zeit kennt, sich an ihnen betei-

ligt und die Soziale Revolution dennoch primär als Versuch der Selbstbefreiung ansieht,

jede Anrufung und politische Organisierung der Masse ablehnt (Novatore 1919/2012b:

75) und das festgestellte Spannungsfeld somit einseitig auflöst. Der Sozialismus ver-

bliebe demnach als »gefährliche und unpraktische« Brücke zwischen demTyrannen und

demSklaven.Er verbindedenBruchzwischen IndividualismusundKollektivismusnicht

wirklich, weil er die ihnen jeweils zugrundeliegenden Prinzipien auf unzulässige Weise

vermische (Novatore 1917/2012a: 30). Folglich seien die Diskussionen um das Verhältnis

von Individuum und Gesellschaft auch irreführend, denn, »[t]he anarchist who aspires

to communism and the individualist who aspires to Anarchy don’t notice that they are

gripped, violently, in the shackles of castrating sociology and in the jaws of the human-

ism that is a slimyblendof individual non-will andpseudo-christianmorality« (Novatore

1921/2012d: 175f.). Novatore versteht unter Anarchie im Grunde genommen keine sozia-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 259

le Bewegung, sondern vor allem eine Haltung, eine spezifische Bezugnahme zum Selbst

und zum Leben (vgl. Palante 1909, Palante 1914). Tatsächlich leugnet er das Spannungs-

feld nicht, sondern begrüßt es imGegenteil als fruchtbaren philosophischen Gegensatz,

d.h. als eine Art existenzielle Bedingung der lebendigen Auseinandersetzung:

»There are those who maintain that the human being is by nature a social being. Oth-

ers maintain that the human being is by nature anti-social. Well, I admit that I have

never been able to clearly understand what they meant by their ›by nature‹, but I have

understood that both sides are wrong, since the human being is social and anti-so-

cial at the same time. Need, want, affection, love, and sympathy are the elements that

push him toward sociability and union. The craving for independence and the desire

for freedom push her toward solitude and individualism. […] But, while the individual

is necessary to society, this in its turn is necessary to him. Individualism couldn’t pos-

sibly exist if there were no society against which it could affirm itself and live, expand

itself and rejoice« (Novatore 1922/2012e: 204).

Auch für Armand ist die Einzelne Ausgangs- und Fluchtpunkt seiner Überlegungen, al-

lerdings weniger als stürmische Rebellin, eher als empfindsamer Sonderling. Armand

geht von einem ausgeprägten negativen Freiheitsbegriff aus, welchen er – im Zuge der

Verschärfung der politischen Lage – weit ausdehnt. Die uneingeschränkten Rechte der

Individuen, welche eine deutliche Grenze hätten, wo sie in die Freiheit anderer eingrei-

fen und diese verletzten würden (Armand 1945), ist hierbei als ein Aufschrei gegen die

totalitäreMassengesellschaft seiner Zeit zu verstehen. Für ihn gibt es keine Gesellschaft

ohne Individuen: »Society is a product of individual additions« (Armand 1926).Anarchis-

mus sei die fundamentale Antithese zumSozialismus,weil mit ihm das Recht abgelehnt

und mit den Normen und Identitäten der Gesellschaft fundamental gebrochen würde

(Ebd.). Der anarchistische Individualismus wäre demnach das praktische Konzept der

anarchistischen Philosophie. Damit übt Armand eine immanente Kritik an selbstver-

walteten Kollektiven, deren vermeintlich selbst-regierte Mitglieder dennoch weiterhin

isoliert seien und die bürgerliche Individualität nicht automatisch überwinden würden

(Armand 1926).Dies kann so gedeutetwerden,dass er die Entwicklung anderer (respekt-

voller, freier, gleichberechtigter, solidarischer, liebevoller etc.) Beziehungen für zentral

hält und nicht darauf vertraut, dass jene mit anderen Strukturen von selbst entstehen.

In diesem Sinne schreibt er:

»The religious consider the individual to be a manifestation of divinity’s designs; the

legalists consider the individual as a function of the law; the socialists consider the in-

dividual as needing proper administration, as an instrument, as a kind of machine of

production and consumption; the revolutionaries consider the individual to be a sol-

dier of the revolution. They all tend to forget the individual as him or her self, outside

of all authority. They ignore the individual as an individual unity, subtracted from all

domination and coercion of all kinds. This is the empty space anarchism fills« (Ebd.).

Armand sieht das Spannungsfeld, weil er von kollektiven Voraussetzungen für die In-

dividualität ausgeht. Tatsächlich kritisiert er Gesellschaft gerade aufgrund der wahrge-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

nommen Ungleichheitsverhältnisse, vornehmlich des Klassengegensatzes, wenn er for-

muliert:

»Who will ever precisely express the unfinished battle between private interests and

collective needs? The sentiments of individuals and the logic of generalities? All of this

makes up current society, and none of this suffices to describe it. Aminority which pos-

sesses the faculty to produce and consume and the possibility to parasitically exist in

a thousand different forms: fixed and movable property, capital as tools or as funds,

capital as teaching and capital as education« (Armand 1925).

Dies führt ihn am Ende des zitierten Artikels zur Ablehnung dieser sogenannten Gesell-

schaft und so fordert er die Lesenden auf, ein selbstkritisches und reflektiertes Verhalten

zu entwickeln, sich zu distanzieren und eigene Wege zu gehen, anstatt auf eine evolu-

tionäre oder revolutionäre Entwicklung hin zu einer harmonischen und besseren Ge-

sellschaftsform zu hoffen oder nihilistisch zu werden (Ebd.). Dagegen kämpften Anar-

chist*innen für einen freien Zugang zumateriellenMitteln, damitMenschen ihre Leben

ohne Autoritäten selbst gestalten können. Individualist*innen seien nicht zwangsläufig

Einzelgänger*innen, sondern ihrVerhältnis zuGruppen richte sich–naheliegenderwei-

se–letztendlichnach ihremjeweiligen individuellenStandpunkt.Damitgeht esArmand

nicht um die prinzipielle Verweigerung sozialer Gemeinschaft, indessen um Reflexion

und Skepsis als hohe Werte des Individualismus (Armand 1926, vgl. Arrigoni 1930). In

diesem Sinne kann die Individualistin nicht »be considered simply as a personal denier

of authority, but as a personal negator of exploitation.The individualist does not want to

be an exploiter, nor does he or she want to be exploited« (Ebd.).

Die individual-anarchistischen Stränge innerhalb der anarch@-kommunistischen

Tradition (Goldman, Malatesta), eines »transzendentalen« und mystischen individua-

listischen Anarchismus (Thoreau und Weil), des ultra-liberalen Anarchismus (Tucker,

Mackay), des von Stirner undNietzsche beeinflussten Egoismus in den Varianten des Il-

legalismus und der pazifistischen Empfindsamkeit (Novatore und Armand) setzten sich

fort und bleiben weiterhin – fortwährend diskutierte – Bestandteil des Anarchismus

insgesamt. Dass sie zum Teil seit den 1970er und 1980er Jahren vom Rechts-Libertaris-

mus kooptiert wurden, was zur Diskreditierung des Anarchismus und Verwirrung über

diesen beitrug, braucht für den Argumentationsgang nichtThema zu sein (→ 2.3.2).

Um eine Variante herauszugreifen, lässt sich ihre Fortschreibung bspw. in der Strö-

mung des Insurrektionalismus nachzeichnen. Darum betrachte ich nun Texte von Al-

fredo Bonanno und Wolfi Landstreicher, die als aktuelle und vielfach gelesene Autoren

des Insurrektionalismus gelten. Ganz im Sinne des oben zitierten Novatore sieht der

Autor sasha k die Unterscheidung zwischen Individuum und Gesellschaft, zwischen In-

dividualismus und Kommunismus als »falsches Problem« an, richtet sich damit aller-

dings zugleich gegen die kollektivistische Tradition (sasha k 2018) und verdeutlicht so-

mit, wie diese Denkweise fortgeschrieben wird. Bonanno beschreibt in einer Abhand-

lung über das Affinitätsgruppen-Konzept, dass diese (individualistische) autonome Or-

ganisationsform lediglich eine unter verschiedenen sei (Bonanno 1999/2014: 170),welche

er damit implizit befürwortet. Der Entdeckung vorab vorhandener Affinitäten oder ih-

rer gemeinsamen Entwicklung und Vertiefung, liegt die Vorstellung eines potenziell au-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 261

tonomen Individuums zugrunde. Dies zeigt sich auch daran, dass die Affinitätsgruppe

kein Selbstzweck, sondern anti-politische Form ist, ein taktischer, punktueller Zusam-

menschluss für bestimmte Zwecke unter Vermeidung dauerhafter oder fixer Struktu-

ren (Ebd.: 175f.). Wenngleich Bonanno hier eine spezifische Taktik (und nicht etwa ei-

ne Weltanschauung oder einen Subjektbegriff) beschreibt, fußen seine Überlegungen

dennoch auf einem bestimmten Verständnis des Individuums,wie es sicherlich auch je-

ne teilen, welche sie ansprechend finden. Mit seiner Positionierung gegen offene und

integrierende Gruppen und para-gewerkschaftliche Organisationen grenzt er sich zu-

demgegendenkommunistischenunddensyndikalistischenAnarchismusab (Ebd.: 180),

was die Ebene der Taktik übersteigt und auf grundsätzliche Prämissen verweist. Gerade

das Insistieren darauf, dass die Affinitätsgruppen nicht vorrangig der Selbstverwirkli-

chung oder Selbstbestätigung dienen, sondern vielmehr eine (militante) Organisations-

form darstellen sollen – wobei die eigenen sozialen Bedürfnisse als legitim angesehen

werden (Ebd.: 171) – steht dafür, dass die Suche nach Kollektivitäten ganz von Einzel-

nen her gedacht wird und infolgedessen eine einseitige Auflösung des Spannungsfeldes

Richtung Individualität stattfindet.

Landstreicher äußert sich dahingehend deutlicher: Dass Individuum sei von ent-

scheidender Bedeutung für die »anarchistische Revolution«, welche eine umfassende

Erhebungdarstelle, in der die Einzelnen allerdings nicht untergehendürften (Landstrei-

cher 2016b: 123), wobei Anarchist*innen den »Vorrang des tatsächlichen, lebenden Indi-

viduums« (Ebd.: 124) erkennen sollen. Landstreicher schreibt, das Ziel dieser Revolution

sei

»die Beseitigung jeder sozialen Begrenzung, die Individuen davon abhält ihre eige-

nen Leben unter den Bedingungen ihrer eigenen Bedürfnisse und Träume zu kreieren,

und zu ermitteln, welche Beziehungen sie schaffenwollen umdies zu bewerkstelligen.

Aber ein solches Ziel impliziert ebenso andere Ziele. Das gesellschaftliche System des

Kapitals trennt die meisten Menschen von den Existenzbedingungen ab. Dies zwingt

die gewaltige Mehrheit dazu die Vermittlungen von Arbeit und Warenkonsum zu ak-

zeptieren, um ein Existenzminimum auf Kosten ihrer Leben, Bedürfnisse und Träume

– ihrer Individualität – beizubehalten« (Landstreicher 2016a: 50).

Der Term »Proletarier« ist für Landstreicher eine Negativ-Definition, weil (subalterne)

gesellschaftliche Positionen –und die damit verknüpften Identitäten – zugewiesen und

den Betreffenden die Entfaltung ihrer Individualität verunmöglicht werde (Landstrei-

cher 2016c: 234). Aus dieser Analyse heraus ergibt sich der revolutionäre Prozess vorran-

gig als eineNegation des Bestehenden undwerden auch liberale oder linke Identitätspo-

litiken abgelehnt (Ebd.: 238). Bei der weitergehenden Lektüre wird ersichtlich, dass der

Autor durchaus gesamtgesellschaftlicheVeränderungsprozesse anstrebt unddafür auch

kollektive Organisationsformen für notwendig hält:

»Wenn alle Individuen wirklich frei sein sollen ihre Leben und Beziehungen so zu ge-

stalten wie sie verlangen, ist es notwendig eineWelt zu kreieren, in der die Gleichheit

des Zugangs zu Existenzmitteln und -bedingungen Realität ist. Dies erfordert die to-

tale Zerstörung der Ökonomie – das Ende des Eigentums, dem Austausch von Waren

und der Arbeit. Somit sehen wir, dass die generalisierte Realisierung von individueller

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

FreiheitHand inHandmit denbestenAspektender anarcho-kommunistischen Idealen

[sic!] geht und nur durch die revolutionäre Transformation ausgeführt werden kann«

(Landstreicher 2016a: 51).

Unabhängig davon, dass eine anarch@-kommunistische Programmatik nicht auf die

»totale Zerstörung derÖkonomie«, sondern auf derenÜberwindung alsHerrschaftsver-

hältnis durch ihre strukturelle Transformation abzielt, findet sich in dieser Bezugnahme

eine bereits bekannte Figur: Landstreicher versteht die Vorstellungen des anarchisti-

schen Kommunismus genau wie schon Galleani als »Ideale«, im buchstäblichen Sinne

also idealistisch. Auch hier zeigt sich die Auflösung des Spannungsfeldes in Richtung

einer Seite: Bei der Ablehnung der bestehenden Gesellschaft als Ganzes, wären laut

Landstreicher Versuche der Distanzierung zu ihr ein erster Schritt, sollten jedoch

nicht zu einer Isolierung der Individuen führen. Die individuelle Revolte gegen die

gesellschaftliche Ordnung sei vielmehr als essentieller Bestandteil einer revolutionären

Perspektive zu begreifen, die allerdings –wie erwähnt – die Erfüllung von Bedürfnissen

und Erfüllung von Träumen konkreter Individuen zum Ziel habe (Ebd.: 51f.)

Wie dargestellt wurde, ließe sich der individualistische Anarchismus in mindestens

vier bis fünf Stränge untergliedern. Gegen diese gesamte Tradition wendet sich Murray

Bookchinmit seiner scharf zurechtweisendenAltersschriftSocialAnarchismorLifestyleAn-

archism. Laut ihm würden Individualanarchist*innen vom Begriff des abstrakten Indi-

viduums ausgehen, betonten zu Unrecht die (individuelle) Autonomie als wesentliches

MerkmaldesAnarchismus–wie esSusanL.Brown tue (Bookchin 1995: 12–18)–undwür-

den sie, wie Hakim Bey mit seinem ontologischen Anarchismus, für Chaos eintreten (Ebd.:

19–26). Sie würden Mystik und Irrationalismus abfeiern, wie Autor*innen der Zeitung

FifthEstate (Ebd.: 26–28),hätten–inAnschluss anLewisMumfort–ein falschesTechnik-

verständnis, wären zivilisationsfeindlich (Ebd.: 26–35) und mystifizierten das Primitive

wie John Zerzan (Ebd.: 35–49). Um diesen Varianten des zerstörerischen postmodernen

»Lifestyle-Anarchismus« etwas entgegen zu setzen, empfiehlt Bookchin schließlich sein

Konzept des »demokratischen Kommunalismus« als Gegenmodell (Ebd.: 56–61), gewis-

sermaßenumsein Erbe selbst zu verteidigen.Schon in der Einleitungmacht er deutlich,

dassAnarchist*innenesnicht geschafft hätten,eine ernsthafte gesellschaftlicheAlterna-

tive zu entwickeln. Der populäre »Lifestyle-Anarchismus« könne nicht mehr als sozia-

listisch beschrieben werden, fröne hingegen mit seiner Forderung nach »individueller

Autonomie« einem »dekadentem Personalismus« und ihm fehle die Vorstellung von ei-

ner umfassenden sozialen Revolution. Letztendlich bestehe die Gefahr, dass der Begriff

Anarchie im kommenden Jahrhundert zu einem radical chic im bürgerlichen Vokabular

verkomme (Ebd.: 1–3). Dem Individualanarchismus unterstellt er (auf unzulässigeWei-

se, J.E.), keinen Einfluss auf die Arbeiterbewegung gehabt zu haben, bürgerlich zu sein,

inmarginalen Bohème-Szenen von Großstädten zu versumpfen und sich hauptsächlich

auf das Thema der »Freien Liebe« konzentriert zu haben. Seine Anhänger*innen seien

wesentlich für die Attentate der Jahrhundertwende verantwortlich und betrachteten auf

»postmoderne« Weise – analog zur Psychotherapie – Individuen isoliert vom Sozialen

(Ebd.: 5–8). So naheliegend das Bauchgefühl von Bookchins Kritik ist, so schwach ist bei

näherer Betrachtung seine Argumentation,weil sie denGegenstand der Kritik als Stroh-

puppe aufbaut unddamit völlig verfehlt.Dass Spannungsfeld zwischen Individualismus

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 263

und Kollektivismus ist ihm bewusst und er bewertet es als negativ. Seine Umgangswei-

se damit besteht in seiner einseitigen Auflösung, worüber das längere Zitat Aufschluss

gibt:

»For Some Two Centuries, anarchism – a very ecumenical body of anti-authoritarian

ideas – developed in the tension between two basically contradictory tendencies: a

personalistic commitment to individual autonomy and a collectivist commitment to

social freedom. These tendencies have by no means been reconciled in the history of

libertarian thought. Indeed, for much of the last century, they simply coexisted within

anarchism as aminimalist credo of opposition to the State rather than as amaximalist

credo that articulated the kind of new society that had to be created in its place […]. An-

archism’s failure to resolve this tension, to articulate the relationship of the individual

to the collective, and to enunciate the historical circumstances that would make pos-

sible a stateless anarchic society produced problems in anarchist thought that remain

unresolved to this day« (Ebd.: 4).

Der Punkt ist, dass Bookchinmit seiner unzulässigen Kritik am individualistischen An-

archismus, seiner Verleumdung und Forderung nach einer Ausgrenzung desselben, um

vieles hinter dem zurückfällt,was in den anarchistischen Auseinandersetzungen umdie

Umgangsweise mit diesem Spannungsfeld schon entwickelt worden war. Eine wechsel-

seitige Vermittlung, die nicht relativistisch ist, wurde dagegen insbesondere auch von

kollektivistischer Seite angestrebt.

4.3.3 Ohne Zwang gemeinschaftlich werden

Zunächst ist hierbei die einflussreiche strategische Schrift von Sébastien Faure Die

anarchistische Synthese zu nennen, welcher auf den oben erwähnten Grundlagentext des

Plattformismus reagiert. Der Auszug spricht selbst am besten für die vermittelnde

Umgangsweise und bedarf eigentlich keiner weiteren Kommentierung:

»In Frankreich, wie in den meisten anderen Ländern, unterscheidet man deutlich drei

große anarchistische Strömungen, die sich folgendermaßen klassifizieren lassen: Der

Anarcho-Syndikalismus; der freiheitliche Kommunismus; der anarchistische Indivi-

dualismus. […] Sicherlich sagen sich die Anhänger aller drei Richtungen: es ist recht

bedauerlich, daß die anderen beiden Richtungen bestehen; sie vermindern unsere

Kräfte, und wären sie nicht vorhanden, so bestände nur eine anarchistische Bewegung

– unsere, die in diesem Falle viel zahlreicher wäre und sich besser durchsetzen könnte.

[…] [Doch jede] dieser drei Richtungen verkörpert in sich eine Kraft, die auszuschalten

weder möglich noch wünschenswert wäre. Um sich davon zu überzeugen, genügt es,

daßman sich als Anarchist und nichts weiter die ganze gigantische Größe der Aufgabe

vor Augen führt, das Prinzip der Autorität in Trümmer zu schlagen. Erst dann begreift

man, wie unumgänglich es ist, daß sich die drei Richtungen im allgemeinen Kampfe

gegenseitig ergänzen und unterstützen müssen. Denn sie unterscheiden sich zwar

voneinander, aber es bestehen keinerlei innere Gegensätze zwischen ihnen« (Faure

1928: 53ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Im Folgenden beschreibt Faure in der Form von Fragen die Eigenheiten der jeweiligen

Strömungen, um schließlich ihre Existenz als begrüßenswerte Tatsache und strategi-

schenVorteil herauszustellen.Für einewirklicheVerbindungmüsste zwar eine tiefer ge-

hende Beschäftigung der jeweiligen Lager miteinander stattfinden, durch die auch Un-

vereinbarkeiten offenbart werden würden. Doch eine Vermittlung wird hier zweifellos

angestrebt.

WährendNettlau –wie oben erwähnt – eine Spaltung imAnarchismuswahrnimmt,

welche er aus derUnvereinbarkeit zweier ökonomischerTheorien herleitet, reagiertMa-

latesta auf dessenWahrnehmung und entgegnet ihr pragmatisch.Der trotz unermüdli-

chemEinsatz geringe Erfolg der anarchistischen Bewegung läge auch an den Bedingun-

genderGesellschaft selbst und zudemander Tatsache,dass Anarchist*innen bestimmte

RegionenundBevölkerungsschichtenüberhauptnicht erreichen.So spieledie »Spaltung

zwischen Kommunisten und Individualisten […] nur eine geringe Rolle, denn sie betrifft

nur diejenigen, die bereits Anarchisten sind und jene kleine Minderheit, die in der La-

ge ist, es zu werden« (Malatesta 2014g: 186). In seiner herausragenden Fähigkeit, sich in

verschiedene Gruppen hineinzuversetzen, verbunden mit der energischen Bestrebung,

sie zu einem gemeinsamen Verständnis anzuregen, scheint es Malatesta zunächst not-

wendigmit einigenVorurteilen aufzuräumen. InsofernalleAnarchist*innen fürdie freie

Assoziation von Individuen eintreten und Zwangskollektive ablehnen, »könnte man sa-

gen, dass wir alle Individualisten sind« (Ebd.: 187), doch die

»Anarchisten, die sich als Kommunisten bezeichnen (und dazu zähle ich auch mich

selbst), sind nicht deshalb Kommunisten, weil sie den anderen ihre spezielle Sichtwei-

se aufzwingen wollen oder weil sie glauben, dass es außerhalb dieser kein Heil gibt,

sondern weil sie bis zum gegenteiligen Beweis überzeugt sind, dass Wohlstand und

Freiheit eines jeden umso größer sind, je mehr die Menschen sich verbrüdern und je

enger sie in ihrem Streben nach demWohle aller assoziierten Menschen zusammen-

arbeiten« (Ebd.: 187f.).

Zweifellos sei es der Fall, dass die Verwirklichung des anarchistischen Kommunismus

vor ungeheuren Schwierigkeiten stehe,woraus aber nicht der Schluss zu ziehen sei, sich

dem autoritären Sozialismus anzuschließen (um das Spannungsfeld auf diese Weise

aufzulösen).Die Individualist*innenwürden Freiheit oftmals zu abstrakt verstehen und

zuwenig erkennen oder betonen, dass sie sozial voraussetzungsvoll sei und »von Solida-

rität, Brüderlichkeit und freiwilliger Kooperation« (Ebd.: 189) abhänge.Dabei stimme es

nicht, dass sie sich isolieren und abschotten wollten, was sie unweigerlich dahin führen

müsste, dass auch sie eine Form des Kommunismus benötigen würden (Ebd.: 189f.).

Sich einerseits gegen unsolidarische, egoistische Formen des Individualismus, als auch

andererseits gegen autoritäre Formen des Kommunismus wendend,möchte Malatesta

»nur von denen sprechen, die ich als wahre Anarchisten betrachte. Diese sind in vielen

wichtigen und aktuellen Fragen geteilter Meinung und bezeichnen sich – im allgemei-

nen aus Tradition – als Kommunisten und Individualisten, ohne dass die Dinge, die sie

tatsächlich voneinander trennen, etwas mit den Fragen der zukünftigen Gesellschaft

zu tun haben. […] Über diese […] Fragen gilt es sich zu einigen, oder […] sich gegensei-

tig zu tolerieren. Man muss gemeinsam arbeiten, wenn man sich einig ist und wenn

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 265

nicht, jedem die Freiheit lassen, nach Gutdünken zu handeln, ohne sich gegenseitig zu

behindern« (Ebd. 191f.).

Eine derart (seltene) weitherzige und selbstkritische Haltung legte Johann Most nicht

an den Tag, teilte aber schon ihre strategische Absicht, denn nur durch »Zusammen-

und Ineinanderwirken mehrerer [können] überhaupt erwünschte, lebenszweckdienli-

che Dinge zu Stande kommen« (Most 1903/2006b: 147). Während sich der kommunis-

tische Anarchismus erst als moderne Entwicklung formiert, wäre sein Sieg theoretisch

schon gewonnen,müsste sich praktisch allerdings erst noch in revolutionären Kämpfen

erweisen (Ebd.: 148f.). Um individuelle Bedürfnisse in einer anderen, künftigen Gesell-

schaftsform zu verwirklichen, dürfe Individualität nicht verneint werden und müssten

konkrete Menschen die neue Gesellschaft aufbauen, wofür wiederum die Kollektivie-

rung des Eigentums die Voraussetzung darstelle (Most 1905/2006c: 192f.). Gegen Indi-

vidualistenwie Tucker,Mackay und Stirner einerseits und gegen Sozialdemokrat*innen

andererseits, erläutert Most das Konzept des kommunistischen Anarchismus, für wel-

chen er eintritt. Dass die Möglichkeiten zur Entfaltung von Individualität an die Ver-

fügung über Privateigentum gekoppelt wird, rege zumWiderstand an. Dieser dürfe in-

dessennicht in einen »abstrakten Individualismus« zurückfallen,da solcher letztendlich

nicht zu Freiheit, sondern zur Isoliertheit führe, weil er dann – auch aufgrund der Ab-

scheu vormautoritärenKommunismus–indie Falle derPrivateigentumsordnung tappe

(Most 1899/2006a: 21–25). Mit seinen Ausführungen dürfte sich ergeben haben

»daß Individualismus und Kommunismus keine unversöhnlichen Gegensätze sind,

sondern daß nur bei Einführung des letzteren die individuelle Freiheit aller gewahrt

werden kann, sodaß also diese beiden Prinzipien eigentlich mit einander stehen und

fallen. Der Genuß der individuellen Freiheit bedeutet Anarchie. Diese ist nicht denk-

bar, wenn ein Verhältnis des Privateigentums existiert; ihre Vorbedingung ist also der

Kommunismus. Umgekehrt kann kein kommunistisches System auf die Dauer existie-

ren, bei welchem nicht die Freiwilligkeit bei allem Tun und Lassen den maßgebenden

Faktor bildet« (Ebd.: 27).

In dieser BeschreibungMosts spiegelt sich die Etablierungdes anarchistischenKommu-

nismus wider. Zuvor war der ökonomische Kollektivismus das dominierende Konzept

zur gesellschaftlichen Umstrukturierung (innerhalb der anarchistischen Bewegung),

welches gleichwohl auf die Abschaffungdes individuellenEigentumsunddie »Umwand-

lung des Privateigentums in Gemeinbesitz« (Schwitzguébel 1880/1972: 196) abziele, wie

Adhémar Schwitzguébel beschreibt. In einer Linie mit Bakunin stehend und zugleich

syndikalistische Aspekte verarbeitend, formuliert er in einem sozialistischen Programm

die Prinzipien, Taktik und Konzeption der Neuordnung der Gesellschaft sowie die

Pflichten der Sozialist*innen. Leitende Prämisse ist ihm dabei das Prinzip der Auto-

nomie, ob auf individueller Ebene, bei der kommunalen Selbstverwaltung oder bei den

Berufsgruppen, welche die Angelegenheiten des öffentlichen Lebens regeln sollen. Dass

Gemeinschaften Eigendynamiken aufweisen, sich mitunter neue Hierarchien etablie-

ren oder die Bedürfnisse von Individuen übergangen werden, sieht Schwitzguébel und

schreibt, »der Kollektivismus erscheint uns als die allgemeine Form einer neuen Gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

schaft, aber wir arbeitenmit all unseren Kräften dafür, daß seine Organisation und sein

Handeln frei seinwerden« (Ebd.: 209).Unter Eindruck der deutschen Sozialistengesetze

von 1878 stehend, wendet er sich entschieden gegen den bürgerlichen Staat, aber auch

vehement gegen den »autoritären Sozialismus«,mit welchem das

»gesamte Problem der Verwirklichung dermenschlichen Freiheit – in seiner weitesten

Bedeutung – […] bestehen [bleibt], weil der Staat auf Grund seiner Verfassung und sei-

ner praktischen Politik denMenschen nicht freimacht, sondern verschlingt;mehr noch

als der bürgerliche Staat würde der kommunistische Staat das Individuum vernichten

und mit Gewalt herrschen. Für uns umfaßt die Lösung des sozialen Problems nicht al-

lein eine möglichst vollständige Verwirklichung des materiellenWohlstands der Mas-

sen, sondern auch, für alle und für jeden einzelnen, die umfassendste Eroberung der

Freiheit« (Ebd.: 201).

Demgemäß legt er auch Wert darauf, Volk nicht als etwas Abstraktes, sondern als »ein

Gefüge von Gruppen und Persönlichkeiten« (Ebd.: 209) zu begreifen, und wehrt sich ge-

gen familiäre, lokale und patriotische Borniertheit.Die Bildung vonBerufsgruppen dür-

fe nur völlig freiwillig geschehen und niemand dürfe gezwungen werden ihnen anzuge-

hören – was sich nach der Ansicht Schwitzguébels praktisch auch nicht als Problem er-

weisen werde. Mögen sich doch, schreibt er, die »Egoisten und diejenigen, die sich aus

persönlicher Neigung heraus isolieren, […] wie es ihnen gefällt, vom allgemeinen Leben

fernhalten. Das gilt nicht nur für den einzelnen, sondern auch für Gruppen, Kommu-

nen und Föderationen« (Ebd.: 211).Diese Toleranz entspringt seiner tiefenÜberzeugung

von der Überlegenheit des kollektivistischenModells, bei welchem Freiwilligkeit gerade

seine Attraktivität begründe (Ebd.: 212). Sollten individuelle Bestrebungen den kollekti-

ven innerhalb der »Partei« (gemeint sind die anarchistischen Föderationen) widerspre-

chen, wechselt Schwitzguébel allerdings auf eine Ebene der ethischen Haltung von Tu-

gend, Standhaftigkeit, Hingabe und Selbstverleugnung. Zutiefst von kollektivistischen

Vorstellungen überzeugt, propagiert er diese und schließt mit dem »edlen Gefühl« der

»Liebe zur Menschheit«, denn wir müssten »begreifen, daß das Individuum alleine gar

nichts ist unddaßesnurdurchdasKollektiv eineChancehat; kämpfenwir also energisch

gegen eitle und von persönlichem Ehrgeiz geleitete Anmaßungen« (Ebd.: 215).

Doch nach Vermittlungsmöglichkeiten zwischen Individualismus und Kollektivis-

mus wird ebenfalls von Seiten der frühen individualistischen Anarchist*innen gesucht.

Es klingt als wäre es eine direkte Antwort an Malatesta und Most, wenn etwa Giusep-

pe Ciancabilla, die Unterstellung zurückweist, der individualistische Anarchismus laufe

auf die Rücksichtslosigkeit Einzelner hinaus:

»Wir also, die nicht nur Sozialisten, sondern vor allem Anarchisten sind, sollten eben

die Erlangung des grösst möglichen Regimes der Freiheit anstreben, welches mit den

sozialen Verhältnissen vereinbar ist, die vom Verlangen des Individuums bestimmt

werden, frei und glücklich für sich zu sein und gleichzeitig die Freiheit und das Glück

für die anderen zu wollen. Und dies nicht aus einem sogenannten altruistischen Ge-

fühl des bequemen Humanitarismus, sondern aus der egoistischen logischen Über-

zeugung, dass es die eigene Freiheit und den eigenenWohlstand ohne die Freiheit und

den Wohlstand der anderen nicht geben kann. Und um in einem sozialistischen Re-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 267

gime die grösst mögliche Freiheit zu erlangen, ist es unerlässlich, dass die Individuen,

die in solchen Regimes leben werden, heute bereits heftig und drängend den Anreiz,

den Ansporn, den entschlossenenWillen verspüren, frei zu sein und gegen jeden Ver-

such eines Übergriffs auf die eigene Freiheit zu reagieren« (Ciancabilla 1899).

Zwar nicht im engeren Sinne dem Anarchismus zugehörig, aber aufgrund der Sympa-

thien des Autoren und dem Einfluss seiner Schriften, kann auch die Schrift Die Seele des

Menschen im Sozialismus von Oscar Wilde als Beispiel dienen. Dies wird schon im ersten

Satz deutlich, da fürWilde der größte Nutzen der sozialistischen Gesellschaftsordnung

zweifellos darin läge, »dass der Sozialismus uns von der schmutzigen Notwendigkeit,

für andere zu leben, befreite, die beim jetzigen Stand der Dinge so schwer auf fast allen

Menschen lastet. Es entgeht ihr in der Tat fast niemand« (Wilde 1891/2015: 3). Nach ei-

ner Kritik des Altruismus, erläutert Wilde, weswegen der Sozialismus das soziale Elend

abschaffen werde und »der Sozialismus einfach deshalb von Wert […] [sei], weil er zum

Individualismus führt« (Ebd.: 4). Die Vergesellschaftung der Produktionsmittel, die Ab-

schaffung des Privateigentums und die kooperative Produktion ermöglichten allen, sich

als Individuen zu entfalten.Denn das »Privateigentumhat denwahren Individualismus

vernichtet und einen falschen hingestellt. Durch Aushungern hat es einem Teil der Ge-

meinschaft die Möglichkeit, individuell zu sein, benommen« (Ebd.: 9). Die Entfaltung

der Individuen sei wiederum die Voraussetzung zur Abwehr eines »autoritären Sozia-

lismus«. Wilde wären viele sozialistische Anschauungen begegnet, die »tatsächlich mit

Zwang behaftet […] [sind.] Autoritäre Gewalt und Zwang können natürlich nicht in Fra-

ge kommen. Alle Vereinigung muss ganz freiwillig sein. Nur in freiwilligen Vereinigungen

ist der Mensch schön.« (Ebd.: 8). Die gesellschaftliche Entwicklung würde sich zum wah-

ren Individualismus, einer Vervollkommnung der Seele, hinbewegen, in demMaße,wie

sozialistische Verhältnisse verwirklicht werdenwürden.Er richte sich gegen »Selbstauf-

opferung« und »Selbstverstümmelung«,würde aber trotzdem »selbstlos und aufrichtig«

sein (wieChristus es vorgelebthätte) (Ebd.: 34).Wildebeendet seine schwärmerischeund

widersprüchliche Abhandlung damit, dass der »neue Individualismus, in dessen Diens-

ten der Sozialismus, ob er es will oder nicht, am Werk ist […] vollkommene Harmonie

sein [wird]. […] Erwird vollständig sein, und durch ihnwird jederMensch zu seiner Voll-

endung kommen« (Ebd.: 39f.). DassWilde einen vermittelnden Umgangmit dem Span-

nungsfeld pflegt, zeigt sich an seinem klaren Standpunkt des Individualismus mit der

Erkenntnis, dass für jenen eine sozialistische Gesellschaftsordnung notwendig sei.

Diese Ansicht teilt auch Leo Tolstoi, der beschreibt, wie die Abschaffung des Feuda-

lismus zugunsten von Lohnarbeitsverhältnissen in einer politisch durchgesetzten kapi-

talistischenWirtschaftsordnung zu einer neuen Formder Sklaverei führt.Demnach tritt

er für eine gewaltfreie Überwindung der bestehenden Herrschaftsordnung durch Ver-

weigerung ein und wendet sich gegen den Staatssozialismus, der propagiert, »daß die

Arbeitsteilung die Menschheit kommunistisch verbindet. Das ist richtig, aber nur eine

freie Arbeitsteilung, d.h. eine solche, bei der die Menschen sich freiwillig in eine Arbeit

teilen, verbindet die Menschheit« (Tolstoi 1904/2007: 35). Der Staat müsse abgeschafft

werden, denn nicht in der Gesetzgebung (zur Einrichtung und Aufrechterhaltung einer

feudalistischen oder kapitalistischen Gesellschaftsordnung) liege dasWesen der Sklave-

rei begründet, »sondern darin, daß es überhaupt Gesetze gibt, daß es Menschen gibt,

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

die die Möglichkeit haben, Gesetze zu schaffen, die für sie vorteilhaft sind. Und solange

dieMenschen dieseMöglichkeit habenwerden,wird es auch Sklaverei geben« (Ebd.: 51).

Innerhalb dieses Stranges ist auch Aldous Huxley mit seiner Abhandlung Ends and

Means, einer »Überlegung zu Idealen und Methoden zu ihrer Verwirklichung«, zu ver-

orten. Statt Potenzial zur Veränderung der Gesellschaft in ökonomischen Reformen, in

der militärisch abgesicherten Hegemonie einer Nation oder in einer bewaffneten Revo-

lution mit der Diktatur einer bestimmten Klasse zu suchen, gäbe es Menschen, »who

approach the problem from the opposite end, and believe that desirable social changes

can be brought about most effectively by changing the individuals who compose socie-

ty« (Huxley 1937: 1). Die Bezugnahme auf Individuen meine er explizit nicht behavio-

ristisch, psychoanalytisch oder in der Form einer religiösen Erleuchtung, noch gehe er

von einem ideellen liberalenMenschenbild aus, sondern seheMenschenbilder und Idea-

le stets als Produkte bestimmter Umstände an (Ebd.: 3). Individuelle Freiheit habe für

Huxley selbstverständlich gesellschaftliche Voraussetzungen, stelle daneben allerdings

ebenfalls ein Selbstverhältnis dar. »Freie Personen« orientierten sich demnach an einer

Ethik des »non-attachment«,welche in verschiedensten religiösen und philosophischen

Überlegungen stets ein Kernthema war.10 Die individuelle Haltung der Nicht-Verhaftung

richte sich nicht zuletzt gegen eine Vereinnahmung und Korrumpierung radikaler Kon-

zepte durch »realpolitik« (deutsch im Original). Sich insbesondere gegenMilitarisierung

und Nationalismus wendend, erläutert Huxley wie Privatpersonen und unabhängige,

außerparlamentarische kleine Gruppen, überzeugende Reformvorschläge popularisie-

ren können, wobei er auch individuelle Handlungsmöglichkeiten für Einzelne aufzeigt

(Huxley 1937: 127ff.). Das Spannungsfeld zwischen Individuen und Kollektiven möchte

er in überschaubaren (radikalen) Gruppen und Gemeinschaften vermitteln, welche ge-

meinsame Bildung, Verantwortung, Loyalität und Rücksichtnahme ermöglichen. Dazu

gälte es das Prinzip unbedingter gegenseitiger Verpflichtung zu akzeptieren sowie Be-

sitz und Einkommen vollständig zu kollektivieren (Ebd.: 128–132). Insofern der Prozess

der Gesellschaftsveränderung mit jenem der Selbstveränderung verschränkt sei, brau-

che es dennoch Assoziationen, umdie notwendigen Veränderungen anzustoßen, einzu-

leiten und zu gestalten (Ebd.: 137f.).

Eine sehr ähnliche Perspektive wieHuxley nimmtDavidDellinger ein, der – von den

Einzelnen (und ihrerpsychischenDeformation inder bestehendenHerrschaftsordnung)

ausgehend–Überlegungen zur »community recreation« anstellt, d.h. zurNeuschaffung

kommunaler Gemeinschaften, die ökonomische, intellektuelle, ästhetische und spiri-

tuelle Veränderungen anstreben und verwirklichen (Dellinger 1954/2009: 233ff.). Dazu

bräuchte es keineswegs eine Orientierung an religiösen Gruppen, vor allem eher an den

individuellen Bedürfnissen der Mitglieder, welche aber nicht mit den »falschen« der

Konsumgesellschaft zu verwechseln wären. Entscheidend sind für Dellinger freiwillige,

persönliche,wechselseitige Verpflichtungen, ohne zu verlangen, dass die Einzelnen sich

unterordnen. Grundlage einer freien Gemeinschaft sei, dass sie die Trennung zwischen

gegenseitiger Hilfe, Verantwortung und Freude aufhebe (Ebd.: 234f.). Dazu wäre es

10 Für die neuere Zeit und den vorliegenden Zusammenhang kann dies mit dem Konzept der Sat-

yagraha von Gandhi parallelisiert werden, den Huxley auch erwähnt (Huxley 1937: 146). Vgl. auch

Clark (2013: 217–245).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 269

erforderlich, sich möglichst umfangreich zu vergemeinschaften, um gleichberechtigte,

freie und liebevolle Beziehungen zu ermöglichen.Doch die »communal vision is not just

a product of thought and imagination and community discussion. Is must be fed from

the actual experience of new social relations« (Ebd.: 236).

Ebenfalls um den Aufbau von Gemeinschaften geht es Giancarlo de Carlo im Euro-

pa der Nachkriegszeit. Die miserablen Lebensumstände in Frankreich und Italien, ins-

besondere auch bei der Frage verfügbaren und lebenswerten Wohnraumes, sorgten di-

rekt für eine hoheKindersterblichkeit,Krankheiten und soziale Spannungen.Die gerin-

ge persönliche Unabhängigkeit binde die Menschen wiederum an den Staat. Durch die

räumliche Separation werde das Leben in Bereiche fragmentiert, was dazu führe, dass

der Lebensraum nicht mehr zur Regeneration dienen könne. Abgesehen davon, dass im

Kapitalismus der Bau qualitativ guter Wohnungen für Arme nicht profitabel sei, kön-

ne der Staat keine konkreten Individuen sehen, sondern behandle sie als Abstraktio-

nen. Entsprechend ließe sich die Situation nur durch die Gründung nicht-staatlicher

Wohnungsgenossenschaften und selbstorganisierterNetzwerke zur gegenseitigenHilfe

lösen, wobei Hausbesetzungen zumindest als Taktiken einen effektiven Beitrag leisten

könnten (de Carlo 1948/2009: 95–98). Denn in der Anordnung des Wohnraumes selbst

kommedasVerhältnis vonGesellschaft und Individuen zumAusdruck.Beimangelndem

Wohnraum zusammengepfercht, fände tatsächlich eine enorme Vereinzelung statt, wo

gemeinschaftliche Beziehungen größtenteils zerstört seien. Dahingehend könnte eine

andere, selbstbestimmte Stadtplanung von konkreten Menschen ausgehen und die so-

ziale Ordnung anders reproduzieren. Denn die Befreiung aus schlechten Lebensbedin-

gungen sei die Voraussetzung für die soziale Revolution (Ebd.: 98ff.).Deutlichwird,dass

de Carlo von der Situation konkreter Individuen ausgeht, die er aus den gesellschaft-

lichen Verhältnisse ableitet. Weil er statt Sozialpolitik zu fordern für eine kommunale

Selbstorganisation eintritt, welche auf die Einzelnen einzugehen im Stande ist, zeigt

sich ein vermittelnder Umgangmit dem Spannungsverhältnis.

Dies war auch bei Bookchin in seinen früheren Werken der Fall, was darauf hin-

deutet, dass seine Versuche der Ausgrenzung der Individualanarchist*innen zu einem

gewissen Grad auch eine Wende gegen seine eigenen Entwicklungen darstellen. 1970

schreibt er im Vorwort einer Aufsatzsammlung: »Material scarcity provided the historic

rationale for the development of the patriarchal family, private property, class domina-

tion and the state; it nourished the great divisions in hierarchical society that pitted town

against country, mind against sensuousness, work against play, individual against soci-

ety, and, finally, the individual against himself« (Bookchin 1970/1986a: 11). Bookchin legt

damit also durchausWert auf die Betrachtung von Individuenund sieht das Spannungs-

feld von ihnen zur Gesellschaft als historisch-spezifisch an. »[A] libertarian society can

be achievedonly by a libertarian revolution.Freedomcannot be ›delivered‹ to the individ-

ual as the ›end-product‹ of a ›revolution‹« (Bookchin 1968/1986b: 68). Dies bedeutet, dass

soziale und politische Kämpfe für gesellschaftliche Umwälzungen – obwohl Bedingung

für die Befreiung der Individuen – deren Anteil am Befreiungsprozess nicht abnehmen

können. Voller Sympathie schreibt er in den Vorwehen der 68er-Bewegung über die ju-

gendliche Generation. Deren Naturverbundenheit, unkonventionellen Kleidungs- und

Verhaltensweisen, Vorliebe für direkte Aktionen, die Tendenz zum Aussteigen und zur

Verweigerung von Wettbewerb »reflects a growing anger towards the mindless indus-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

trial routine bred by modern mass manufacture in the factory, the office or the univer-

sity. Their intense individualism is, in its own elemental way, a de facto decentraliza-

tion of social life – a personal withdrawal frommass society« (Bookchin 1965/1986c: 92).

Die Entfaltung der Individuen sei demnachwie die kommunale Solidarität ein eindeutiger

Bestandteil des Anarchismus. Ein Netzwerk sich selbst versorgender und verwaltender,

föderierter Gemeinschaften »would create a new matrix for individual and communal

development – a oneness with the surroundings that would vitalize the community«

(Ebd. 102f.). Befreiungsprozesse wären fundamental soziale Akte und würden Fragen

nach der Gestaltung sozialer Formen als Modi der Beziehungen zwischen Individuen

aufwerfen. Dementsprechend verlangt das Verhältnis »between the social and the indi-

vidual […] special emphasis in our own time, for never before have personal relations be-

come so impersonal and never before have social relations become so asocial« (Bookchin

1968/1986d: 166). Es zeigt sich insofern, dass Bookchin in seinen früheren Überlegungen

zu Aspekten des libertären Kommunalismus aus einer kollektivistischen Perspektive ex-

plizit nachMöglichkeitenderVermittlungdesSpannungsfeldes zwischenEinzelnenund

Gemeinschaften gesucht hat und diese Frage für ihn von zentraler Bedeutung war.

DemVerständnis vonMichaelWilk nach ist »Emanzipation im libertären Sinne« pri-

mär ein individueller Vorgang, der aber nicht auf einzelne Personen zu reduzieren ist.

Damit meint er, dass Emanzipationsprozesse im Sinne einer Selbstveränderung erfah-

ren werdenmüssten, um als solche gelten zu können (Wilk 1999: 36). Anders gesagt sind

für ihn emanzipative Prozesse, »die das Ziel verfolgen, Herrschaftsverhältnisse abzu-

bauen und die Gesellschaft menschlicher zu machen […] nicht denkbar, ohne dass dies

bei den einzelnen Beteiligten zu einem gestärkten Selbstwertgefühl und zu einer ver-

änderten Selbstwahrnehmung, zu einer Bemächtigung der Individuen durch sich selbst

führt« (Wilk 1999: 49).

Damit will er wie CindyMilstein individuelle und kollektivistische bzw. liberale und

kommunistische Aspekte innerhalb des Anarchismus in einem nie endenden »Balance-

akt« vermitteln.11 D.h., Milstein konstatiert eine permanente Spannung zwischen indi-

vidueller und gesellschaftlicher Freiheit, die sie aber als kreativ und anregend ansieht,

weil gerade durch den Anarchismus beides ineinandergreifend gedacht werden würde.

Denn der »Liberalismus will ein emanzipiertes Leben für alle Individuen, der Kommu-

nismus kollektive Strukturen gegenseitiger Hilfe. Beides ist wichtig. Freiheit kann nie

bloß auf die eine oder andere Weise erreicht werden: nie bloß über die Individuen oder

bloß über die Gesellschaft« (Ebd.: 11). Demnach sei zu fragen: »Wie können Menschen

ihr Leben organisieren, um sich individuell so starkwiemöglich zu entfalten und gleich-

zeitig ihr größtmögliches kollektives Potenzial zu verwirklichen?« (Milstein 2013: 12). Im

Idealfall mache »das Streben des Anarchismus nach einer freienGesellschaft freier Indi-

viduen deutlich, woraus produktive und harmonische Vielfalt besteht: nämlich daraus,

Wegezufinden,umtrotzallerDifferenzenmiteinander lebenund individuelleEigenhei-

ten entfalten zu können. Anarchist_innen schaffen Möglichkeiten eines menschlichen

und partizipatorischenMiteinanders« (Ebd.: 13).Die Antwort, dass der Anarchismus die

11 Diese Grundproblematik erhoffte sich freilich schon Proudhon durch die soziale Revolution und

seine Konzeption »freiwilliger Assoziationen« aufzulösen, indem er eine Identität individueller

und kollektiver Souveränität anstrebte (s.o., vgl. Proudhon 1851/2005: 51–58).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 271

Lösung für das wahrgenommene Spannungsfeld zwischen Gesellschaft und Individuen

wäre, wird von ihr allerdings unbegründet vorausgesetzt und ähnelt dem Argumentati-

onsgang vonMühsam (1933) oder Goldman (1911). Da es sich bei Milsteins Text absichts-

voll wie bei jenen um eine Agitationsschrift handelt, kann diese nicht als Ort für eine

tiefgehende theoretische Auseinandersetzung angesehen werden. So betrachtet ist ihre

Betonung der Notwendigkeit einer Vermittlung des Spannungsfeldes fortgeschrittener

alsMühsamsKonzeption einer eigentlich »organischen« oderGoldmansVorstellung von

einer zukünftigen, »harmonischen« Gesellschaft.

Eine ganz andere, philosophische Begründung eines sozialen Individualismus legt

Crispin Sartwell mit Against the State vor. Explizit knüpft er mit seinem individualisti-

schenAnarchismus anEmerson,Thoreauund insbesondereWarrenunddessenKonzept

der »self-sovereignty«12 an (Sartwell 2008: 14f., → 3.2). Für den vorliegenden Zusammen-

hang können Sartwells scholastische Definitionen und seine Kritik an Sozialvertrags-

theorien, utilitaristischen und juristischen Rechtsfertigungsmustern zur Legitimation

des Staates, übersprungen werden, um zum letzten Teil des Buches zu kommen, der

»Silhouette einesAnarchismus«.Darin legt erneunprogrammatischePunkte vor, inwel-

chen deutlich wird, dass er Individuen zum Ausgangs- und Zielpunkt des Anarchismus

setzt. Diese bestehen (1) in der Idee der Selbst-Souveränität, (2) des Bewusstseins, der

Identität, Entscheidungsfähigkeit und Verantwortung von Individuen und (3) der An-

nahme,dass jeglichekollektiveEntitätendurchdie aus ihnenbestehenden Individuenzu

erklären seien. Weiterhin (4) sehe der Anarchismus Individuen nicht hauptsächlich als

selbstbezogenundegoistischan, (5) definiere sienichtprimärdurchökonomischeBezie-

hungen, sondern durch eine Vielfalt von Motiven, (6) sehe soziale Beziehungen als kon-

stitutiv für Individualität, diese aber wiederum als Ausgangspunkt für Beziehungen an,

(7) begreife sie auch in Verbindung mit und konstituiert durch nicht-menschlicheWelt,

(8) sei nicht amoralisch, sondern bewusst und selbst-diszipliniert undwürde schließlich

(9) alle sozialen Vereinbarung der freiwilligen Entscheidung von Individuen überlassen

(Sartwell 99–115). Interessant hierbei und Zeichen für einen vermittelnden Umgang ist,

dass Sartwell gängige Kritikpunkte an Ausprägungen des Individualanarchismus auf-

greift, sich mit ihnen auseinandersetzt und ihnen mit einer ethischen Konzeption be-

gegnet. Dass es sich hierbei um eine philosophische Konstruktion handelt, welche eher

eine Absichtserklärung darstellt, hängt stärkermit demCharakter der (politischen) Phi-

losophie zusammen, als dass darin eine Ablenkung von fehlenden Verbindlichkeiten zu

sehen wäre. In diesem Zusammenhang stellt Sartwell allerdings auch selbstkritisch und

ironisch fest, dass sein Beitrag zu diesem Zeitpunkt ein rein intellektueller sei (Ebd.: 4).

Gleichwohl folgt er mit diesem Ansatz seinen Vorgänger*innen im Strang des ultra-li-

beralen Anarchismus, indem er die Entscheidung für die Ausrichtung der Einzelnen an

ethischen Prämissen und deren Auslegung diesen selbst überlässt.

12 Ryley schreibt, dass Warren das liberale Konzept der »self-ownership« auf die »self-sovereignty«

ausweitet. Dies ist ein weiteres Argument um diesen Strang als »ultra-liberal« zu bezeichnen. Auf

diese Auslegung beziehe sich auch Voltarine de Cleyre, um sich grundsätzlich gegen die Abhän-

gigkeit von Frauen zu wenden und ihre Unabhängigkeit einzufordern.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

4.3.4 Die dritte Freiheit und gemeinschaftliche Individualität

Wie gezeigt gibt es verschiedenste (theoretische, strategische, ethische, politisch-prak-

tische) Versuche der Vermittlung des Spannungsfeldes zwischen Individualismus und

Kollektivismus, die zugleich wichtige Debatten im Anarchismus abbilden. Bei Versu-

chen, eine Synthese herzustellen, wird von dem ausgegangen oder auf das zurückge-

gangen, was viele für das Herz anarchistischen Denkens halten. Folgt man der Aussage

Walter Benjamins, dass es seit Bakunin »in Europa keinen radikalen Begriff von Freiheit

mehr gegeben« (Benjamin 1991: 306f.) hat, lohnt es sich zu diesem mit der Vermutung

zurückzugehen, dass es tatsächlich die radikalen Elemente liberalen und sozialistischen

Denkens sind, welche im anarchistischen Denken synthetisiert werden.13 Wie oben er-

wähnt sieht Bakunin die Freiheit der Einzelnen nicht durch Andere begrenzt, vielmehr

bedingt. Er formuliert zugespitzt: »Nur dann bin ichwahrhaft frei,wenn alleMenschen,

die mich umgeben, Männer und Frauen, ebenso frei sind wie ich« (Bakunin 1882/1969:

44). Die Versklavung vieler Menschen verneine die Freiheit aller, wozu ihm als ethischer

Bezugspunkt die Vorstellung vonMenschenwürde dient, welche er so weit auffasst, »daß

ich keinem anderenMenschen gehorche undmeine Handlungen nur durchmeine eige-

nen Überzeugungen bestimmen lasse, widergespiegelt in dem gleichmäßig freien Be-

wußtsein aller […] [undmirdiese] durchallgemeineAnerkennungbestätigtwird« (Ebd.).

Bakunin begreift soziale Freiheit demnach als intersubjektiv geteilt und individuell er-

fahrbar,positioniert sichaberklar aufderkollektivistischenSeite,wenner festhält: »Man

sieht, daß die Freiheit, so wie sie von den Materialisten aufgefasst wird, eine sehr posi-

tive, sehr vollständige und vor allem eine äußerst soziale Sache ist, weil sie nur in der

Gesellschaft und nur in der strengsten Gleichheit und Solidarität aller verwirklicht wer-

den kann« (Ebd.). Freiheit bestehe aus drei Elementen, nämlich erstens der sozialen Frei-

heit,welchemateriell bedingt ist, zweitens, der negativen als die Empörung gegenReligi-

on, Staat und gesellschaftliche Normen, Traditionen und Vorurteile in der öffentlichen

Meinung bzw. dem Alltagsverstand (Ebd.: 45–49). Das dritte Element entwickelt er aus

seiner Erkenntnis der Freiheit in-und-gegen-die-Gesellschaft heraus, doch benennt er

es nicht explizit.Weil seine folgendenÜberlegungen gerade umdiese Leerstelle kreisen,

zeigt sich,dassBakuninauf ein echtes theoretischesProblemgestoßen ist:Wiekannsich

das Individuum gegen gesellschaftliche Herrschaftsverhältnisse empören, wenn diese

seine gesamte individuelle Sozialisation, sein vollständiges kulturelles Umfeld, all seine

sozialen Beziehungen und sein intellektuelles Bewusstsein tiefgehend prägen? So sei

»die Empörung des Individuums gegen die Gesellschaft […] eine weit schwierigere Sa-

che als die gegen den Staat. Der Staat ist eine geschichtliche, vorübergehende Ein-

richtung, eine verschwindende Form der Gesellschaft, wie die Kirche […]. [Doch der]

Mensch entsteht in der Gesellschaft, mindestens von dem Augenblick an, wo er den

ersten Schritt zumMenschentum tat, wo er angefangen hat, einmenschliches, d.h. ein

sprechendes undmehr oder weniger denkendesWesen zu sein […]. [Er] wählt sie nicht,

13 In diesem Zusammenhang steht auch die Verschränkung von Freiheit und Gleichheit im Anarchis-

mus, welche Étienne Balibar in abgeschwächter Version für den radikal-demokratischen Ansatz

neu thematisierte (Balibar 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 273

er ist im Gegenteil ihr Produkt […]. [Demnach wäre eine] radikale Empörung gegen die

Gesellschaft […] für den Menschen demnach ebenso unmöglich wie ein Auflehnen ge-

gen die Natur […]« (Ebd.: 47f.).

Entgegen des Klischees, die frühen Anarchist*innen wären allgemein von einem posi-

tiven Menschenbild und der Vorstellung einer »guten«, »natürlichen« Gesellschaft aus-

gegangen, hält Bakunin fest, dass es absurd sei, zu fragen, ob die Gesellschaft »gut«

oder »schlecht« wäre. Vielmehr stelle sie ein unumgängliches Verhältnis dar, aus dem es

sinnlos sei zu entfliehen. Im Unterschied zur Natur wäre Gesellschaft jedoch von Men-

schen geformt und daher nicht vollständig determiniert. Eben der »unwiderstehliche«

Einfluss der Gesellschaft auf die einzelnen Menschen beweise deren »sozialen Charak-

ter« (Ebd.: 52). Dahingehend müsste man sich eher wundern, weswegen einzelne Per-

sönlichkeiten dennoch gegen die Gesellschaft insgesamt aufbegehren könnten, um sie

zu bekämpfen. Emanzipation ist nach Bakunin nicht nur in der Dialektik zwischen ge-

samtgesellschaftlichen und partiellen Befreiungsprozessen sozialer Gruppen zu verste-

hen (MEW 1: 347–376.), sondern hat ebenso eine individuelle Dimension. Dies erkennend

wendet sich Bakunin anschließend vehement gegen den bürgerlichen Individualismus.

Mit jenem würden Moralvorstellungen auf die idealistische Abstraktion eines isolierten

Individuums gegründet, wodurch konkrete Menschen in sozialen Beziehungen negiert

und als Fiktion an die Stelle Gottes gesetzt werden würden (Bakunin 1882/1969: 53–56).

Damit würden letztendlich Konkurrenz, Ausbeutung und anti-soziales Verhalten ent-

stehen, verschleiert und legitimiert werden.

»Deshalb betrachtet jeder, wenn er die soziale Solidarität flieht, sie als eine der vol-

len Freiheit seiner Seele angelegte Fessel, während er sie als notwendiges Mittel zur

Unterhaltung seines Leibes sucht, er betrachtet sie nur vom Gesichtspunkt ihrer mate-

riellen Nützlichkeit aus und bringt ihr, gibt ihr nur, was unbedingt nötig ist, nicht nur

das Recht, sondern nur die Macht zu haben, sich dieser Nützlichkeit für sich selbst zu

versichern« (Ebd. 56).

Letztendlich seien demnach Kapitalismus und Staat »unvermeidliche Folge jener bür-

gerlichen Doktrin, welche die Freiheit und die Moral der Individuen außerhalb der so-

zialen Solidarität sucht […] [und führe zur] Sklaverei der großen Mehrheit, für alle aber

bedeutet sie die Verneinung jeder Sittlichkeit und Freiheit« (Ebd.: 58). Es scheint, alswä-

re damit Loicks gutgemeinter Ratschlag hinfällig, der in seiner Argumentation hinsicht-

lich des anarchistischen Freiheitsverständnisses lediglich zum Ursprung der prägends-

ten anarchistischen Diskussion um das Verhältnis von Individuen und Kollektiven zu-

rückgekehrt. Laut ihm biete der Anarchismus

»hier das Potenzial für die Entwicklung eines dritten Freiheitsbegriffs, den man als äs-

thetische Freiheit bezeichnen könnte. Dies ist die Freiheit einer Sozialität, die ihrer eige-

nen Überschreitung einen inhärenten Wert zuschreibt. […] Der Unterschied zwischen

der ästhetischen und der positiven Freiheit besteht darin, dass die ästhetische Frei-

heit nicht auf eine Übereinstimmungmit allgemein validiertenWerten hofft, sondern

ihren Beitrag zur Gesellschaft gerade in der Differenzproduktion erblickt. Praktisch er-

gibt sich daraus die Aufgabe, eine anarchistische Gesellschaft zu denken, die ihre eige-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

ne beständige Kontestation erlaubt, ohne dabei einen Rückfall in die Herrschaft oder

ihre eigene Dissoziation zu riskieren« (Loick 2017: 117).

Zweifellos ist es genau jenes umfassende Zusammendenken im Anarchismus, was als

schwierig zu erfassen oder als strategisch wenig brauchbar gilt, aber eine starke Anzie-

hungskraft ausübt.

Ähnliches kann auch für Kropotkin gesagt werden. In seiner aus »Naturgesetzen«

und Evolutionstheorie abgeleiteten, rationalen Ethik geht er davon aus,

»dass für den Menschen aus der Beobachtung der Natur und der Erforschung der ei-

genen richtig aufgefassten Geschichte das Vorhandensein zweier Bestrebungen erhellt:

einerseits das Verlangen nach Geselligkeit, andererseits aber nach der aus ihr entste-

henden, größeren Intensität des Lebens, folglich auch das Glücks für die Persönlichkeit

und ihres beschleunigten Fortschritts in körperlicher, geistiger und sittlicher Hinsicht«

(Kropotkin 1902/2013: 35).

Wie Individualität und Kollektivität in der spezifisch-historischen Gesellschaftsforma-

tion zusammen gedacht werden können, sei also die

»wichtigste heute der Ethik gestellteAufgabe […] [, um] bei der philosophischenDurch-

dringung der Materie das Gemeinsame zweier Reihen entgegengesetzter Gefühle im

Menschen zu finden und so den Menschen zu helfen, nicht einen Kompromiss, nicht

eine Abmachung zwischen ihnen, sondern ihre Synthese, ihre Verallgemeinerung zu

finden. Einige dieser Gefühle treiben denMenschen dazu, sich in seinem persönlichen

Interesse andereMenschen untertan zumachen, während andere Gefühle ihn zur Ver-

einigung mit den Menschen veranlassen, ummit vereinten Kräften gegebene Ziele zu

erreichen« (Ebd.: 37).

Interessant hieran ist, dass Kropotkin Menschen zwar als natürlicherweise zur Koope-

ration bzw. gegenseitigen Hilfe befähigt und veranlagt ansieht, deren historische Ent-

faltung aber nicht als Zwangsläufigkeit, sondern als prozesshafte soziale Evolution be-

greift, umdie es soziale Kämpfe zu führen gilt. ImUnterschied zurMoral der herrschen-

den Klassen, ziele die anarchistische Ethik (vgl. Kropotkin 1969: 72–95, → 6.3) nicht primär

darauf ab, Einzelne zu adressieren, ihnen ein schlechtes Gewissen einzureden und sich

somit auf eine explizite oder implizite Gesetzgebung zu berufen. Bei ihr handelt es sich

vielmehr um die kollektive Verantwortungsübernahme, durch das Erkennen und Emp-

finden der Verwobenheit von einzelnen Personen und ihrer (sozialen) Umwelt (Ebd.: 40).

Dahermüsse eine aktuelleTheorie derEthikdieGrundbedingungerfüllen, »die Selbsttä-

tigkeit des Einzelnen nicht [zu] hemmen, sogar nicht im Namen eines so hohen Zieles,

wie es das Wohl der Menschheit oder der Art ist« (Ebd.: 42). Denn die »ungenügende,

zumHerdentrieb führende Entwickelung der Persönlichkeit und derMangel an persön-

licher schöpferischer Kraft und Unternehmungsgeist bilden unstreitig eine der größten

UnzulänglichkeitenunsererZeit.Derwirtschaftliche Individualismushat seineVerspre-

chungen nicht eingelöst: er schenkte uns keine hervorragende Entfaltung der Persön-

lichkeit« (Ebd. 43). Indessen fördere er mit seiner Sittenlehre die Unterwürfigkeit der

Menschen. Anstatt wie in der Vergangenheit, Tugend individuell zu verstehen, gelte es

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 275

gemeinsamethischeVereinbarung zu schließen und also Selbstveränderung undGesell-

schaftsveränderung als miteinander verschränkt zu betrachten. Für Kropotkin wächst

der »Gedanke, dass die persönlichen Rechte jedes Einzelnen ebenso unantastbar sind,

wie die natürlichen Rechte eines jeden Zweiten, […] in demselben Maße, wie die Klas-

senunterschiede verschwinden. Und dieser Gedanke wird zur weitverbreiteten Ansicht,

wenn die Institutionen der Gemeinschaft einer entsprechenden Umgestaltung unter-

worfenwerden« (Ebd.: 44).Die Veränderung der subjektivenBezugnahme von Individu-

en zu Kollektiven kann demnach zugleich als Voraussetzung wie auch als Ergebnis des

gesamtgesellschaftlichenTransformationsprozesses hin zurVerwirklichung vonGleich-

heit und Gerechtigkeit begriffen werden (vgl. Ramus 1909).

Tatsächlich lassen sich in späteren historischen Phasen nur wenige Quellen fin-

den, die für Versuche einer Synthese des Spannungsfeldes sprechen. Entweder galten

die »Klassiker« soweit als überzeugend, wurde das Spannungsfeld einseitig aufgelöst

oder zu vermitteln versucht. Dass es im Anarchismus einen spezifisch synthetisieren-

den Umgang damit gibt, arbeitet allerdings Alan Ritter heraus und bezeichnet diese

»communal individuality« als eigentliches Ideal anarchistischer Theorie und Praxis.

Aufgrund der synthetischen Herangehensweise einerseits, dem wissenschaftlichen

Charakter andererseits, kann eine eindeutige Zuordnung zur individualistischen oder

kollektivistischen Seite bei Ritter nicht vorgenommen werden. Zu Beginn seiner Studie

schreibt er:

»Anarchists are portrayed in the following analysis as seeking to combine the greatest

individual development with the greatest communal unity. Their goal is a society of

strongly separate personswho are strongly bound together in a group. In a full-fledged

anarchy, individual and communal tendencies, now often contradictory, become mu-

tually reinforcing and coalesce. By serving the anarchists as a goal and inspiration, this

ideal of communal individuality, as it will here be called, does much to control the

structure of their argument« (Ritter 1980: 3).

In der Synthese der gemeinschaftlichen Individualität läge die Stärke und sogar der ge-

meinsame Nenner des Anarchismus, wenngleich es selbstredend unterschiedliche Aus-

legungen von ihr gibt. Ritter betrachtet dazu Godwin, Proudhon, Bakunin und Kropot-

kin. Kennzeichnend sei das gemeinsame, reziproke Bewusstsein (»awareness«), also die

Gegenseitigkeit, wie auch die Selbst-Entfaltung der Individuen, welche sich in den ge-

meinschaftlichen Beziehungen widerspiegelt (Ebd. 26f.). Anarchistische Debatten um

Freiheit bewegten sich laut Ritter dahingehend im Grunde genommen an der Oberflä-

che der eigentlichen Problematik, denn »[i]ndividuality and community, understood as

self-development and reciprocal awareness, are not merely possible goals of anarchism.

They, and not freedom, are the goals anarchists really seek« (Ebd.: 27). Dies will Ritter

in seiner Untersuchung nachweisen, um zu kritisieren, dass Freiheit »is prized by an-

archists more as a means to individuality and community than as a final end« (Ebd.).

Ein Zusammenhang bestehe ebenfalls mit den anarchistischen Gesellschaftskonzeptio-

nen, dennwo ein reziprokes Bewusstsein füreinander und das Gemeinsame ausgeprägt

sei, würden Vertrauen und dementsprechend Wohlwollen wachsen. Dies könne keine

Regierung einrichten, welche daher im selben Zuge überflüssig werden würde (Ebd.:

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

36).Demnach sei die gemeinschaftliche Individualität imanarchistischenDenkendirekt

mit der Ablehnung des Staates, Überlegungen und Anstrengungen zu seiner Überwin-

dung verknüpft: »To redeem society on the strength of rational, spontaneous relations,

while slaying the leviathanwho offersminimal protection – this is the anarchist’s daring

choice« (Ebd.: 133).

Solche grundlegenden anarchistischen Vorstellungen und Entwicklungen möchte

auch BobBlackmit seiner ausgiebigenKritik an Bookchin (1995) verteidigen undwendet

sich gegen dessen (oben beschriebene) Konstruktion des Individualanarchismus. Zwar

ist seiner Schrift Anarchy after Leftism deutlich anzumerken, dass Black seine Argumente

gegen den selbstgefällig auftretenden, belehrenden und rückwärtsgewandten »Book-

chinism« mit Freude am bösen Witz vorträgt, doch geht es ihm – wie der Titel verrät

– um eine weitergehende Auseinandersetzung in diesem historischen-spezifischen

Kontext. Sie dreht sich darum, ob Anarchist*innen weiterhin in den Fußstapfen linker

sozialer Bewegungen verbleiben bzw. sich an diese halten und wenden, oder, ob sie sich

von diesen distanzieren und als explizit anarchistische Szene organisieren sollen. Black

verdeutlicht, dass die von Bookchin vorgenommene Unterscheidung »that individual

autonomy and social liberation are not just in tension but basically contradictory […]

[darauf hinausliefe, dass] anarchy is impossible, as anti-anarchists have always main-

tained« (Black 1997: 31), womit er nebenbei seinen früheren Aussagen klar widerspräche

und deutlich hinter die Vorstellungen bspw. Kropotkins zurückfalle. Stattdessen dürfe

der Begriff soziale Freiheit keine leereHülle sein, sondernmüssemit Inhalten gefüllt wer-

den.DasKonzept der individuellenAutonomie führe somit entweder zumLiberalismus,

in welchem ein Teil der persönlichen Freiheit wieder abgegeben werdenmüsste, oder zum

Anarchismus – und damit zu einem Dilemma (Ebd.: 32f.). Anstatt einen Widerspruch

zwischen individueller und kollektiver Freiheit zu sehen, lehne der Anarchismus diese

Dichotomie als falsch ab; »maybe not false as existing society is constituted, but false

in its supposed fatality. In an anarchist society the individual gains freedom, not at the

expense of others, but in cooperation with them. A person who believes that this con-

dition – Anarchy – is possible and desirable is called an anarchist. A person who thinks

it is not possible or not desirable is a statist« (Ebd.: 33). Ohne weiter auf die detaillierte

und erheiternde Kritik Blacks einzugehen, genügt an dieser Stelle, dass dieser aufzeigt,

dass der Individualismus immer ein (heterogener) Strang des Anarchismus war, diesen

entscheidend inspirierte, mit kollektivistischen Ansätzen zwar keineswegs unvereinbar

sei, aber die Dynamiken und Strukturen von Kollektiven dennoch notwendigerweise

immer wieder kritisiere. Die von Bookchin konstruierte Unterscheidung zwischen

»lifestyle or social anarchism« sei auf theoretischer Ebene unsinnig und widerspreche

auch der anarchistischenGeschichte (Ebd.: 48). Somit kanndavon ausgegangenwerden,

dass Black – von einem klar individual-anarchistischen Standpunkt aus – die Synthese

verteidigt.

Gabriel Kuhn, der sich für eine »individualpolitische Praxis wider Individuen und

Staat« (Kuhn2007: 123) ausspricht,denKommunitarismus angreift und sich zu einer au-

tonomenPolitik »bekennt« (Ebd.: 139–155), versucht eine Synthese des Spannungsfeldes,

indemer eine »Skizze einer antiindividualistischen Individualität« entwickelt (Ebd.: 89).

Gefragt werden kann hierbei, ob er damit nicht hinter jene – von Ritter skizzierten –

»communal individuality« zurückfällt. Kuhns Herangehensweise ist, imUnterschied zu

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 277

Ritter,die einer postanarchistischenDekonstruktionbürgerlicher Individualität,die ihn

jedoch zur Neuerfindung einer inhärent paradoxen Variante von Individualität führt,

welche die Bürgerlichkeit hinter sich gelassen haben soll und »anti-bourgeoise Lebens-

formen« (Ebd.) einfordere, denn allein dieWiederentdeckung von Individualität ermög-

liche noch kein anderes Verhältnis zu Kollektiven, respektive auch die Transformation

derselben. Zu sehen ist aus welchem (oder für welchen?) stark individual-anarchisti-

schemHintergrund Kuhn festhält:

»Wenn die Einzelnen in einem konkreten kollektiven Zusammenhang leben, gehen sie

zwar in diesem auf, sie lösen sich aber nicht in ihm auf. […] [Deswegenmüsse] den Ein-

zelnen in einer kollektiven Lebensgemeinschaft einWert zukommen […], der gerade in

ihrer Individualität besteht, und dass deshalb eine antiindividualistische Gruppe nicht

kein Verständnis von Individualität braucht, sondern ein antiindividualistisches.« (Ebd.:

90).

Dazu gelte es, »die bürgerliche Unterscheidung zwischen Individuum und Gesellschaft

zu überwinden« (Ebd.) und stattdessen eine »Individualität und Kollektivität jenseits von

Staat und verstaatlichten Individuum« zu verwirklichen (Ebd.: 91), um die Dichotomie zu

unterlaufen. Dazu stellt Kuhn fest, dass der klassische Anarchismus gerade dort die

Grenze zum autoritären Sozialismus gezogen hätte, wo Konzeptionen von Kollektivität

die Individualität übergehen würden (Ebd.: 92). »Individualität als sozialer Wert hat mit

dem modernen Individuum nichts zu tun. Letzteres ist eine starre Entität. Ersteres

ein dynamisches Prinzip. Beide stehen damit in Opposition zueinander« (Ebd.: 93).

Antiindividualistische Individualität gründe auf Verantwortlichkeit, Selbstrespekt,

Selbsterkenntnis, Kreativität, Schutz vor Totalisierung, Pluralität und Soziale Dynamik

(Ebd.: 94–102). »Antiindividualistische Praxis will nicht die Befreiung des Individuums vom

Staat, sondern richtet sich gegen die Erzeugung des Individuums durch den Staat« (Ebd.:

105), weswegen sie von anderen individualistischen Ansätzen und Strömungen wie

dem rechten Libertarianismus klar abgegrenzt werden könne. Im Hintergrund von

Kuhns Überlegungen liegt dabei die theoretische Figur der sozialen Singularität, wie sie

Emmanuel Levinas geprägt hat (vgl. Day 2005: 180–204).

Jene ist auch ein theoretischer Eckstein, auf den Newman seine Überlegungen zum

Verhältnis von Individualität und Kollektivität gründet. In The Politics of Postanarchism

schreibt er, die utopische Dimension im Anarchismus sei zu begrüßen, weil anarchisti-

sche Politik mit dieser radikal werden würde. Darunter versteht Newman eine inhären-

te Infragestellung der Demokratie und ihre Überschreitung, da Freiheit und Gleichheit

im eigentlichen Sinne nicht staatlich gewährleistet und reguliertwerden könnten.Darin

bestünde das Potenzial, Anarchie als »Demokratie der Singularitäten« zu verwirklichen

(Newman 2010: 2f.), also verschiedene, nicht-staatliche und nach Autonomie strebende,

Gemeinschaften zu formieren, inwelchen der gesellschaftlicheWiderspruch von Indivi-

dualität und Kollektivität weitgehend aufgehoben werden könnte. In seiner Frühschrift

von 2001 formuliert Newman eine postanarchistische Kritik am von ihm konstruierten

»klassischen Anarchismus« und bezieht sich dazu wesentlich auf seine Auslegung Stir-

ners (Newman 2007: 55–72; vgl. Newman 2011; Newman 2016: 39–66). Auch in seinem

jüngsten Buch zu dieserThematik schreibt er im Vorwort, dass er sichmit dieser Schrift

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

vielmehr Stirner, Sorel und de La Boëtie verpflichtet fühlt, als etwa Bakunin, Kropotkin

oder Proudhon.Während der klassische Anarchismus den Staat zerschlagenwollte, gin-

ge es demPostanarchismus vielmehr um eine Verwirklichung von Anarchie imHier und

Jetzt, ohne sich dazu revolutionärer Meta-Narrative zu bedienen (Newman 2016: Vor-

wort). Um dies zu ermöglichen, verleiht Newman derTheoretisierung von Subjektivität

einen zentralenStellenwert.Er tendiert dazu,Selbstveränderung alsGesellschaftsverän-

derung zu konzipieren.WennMenschen grundlegendeVeränderungen anstreben,müs-

se Widerständigkeit im Individuum selbst verortet werden, stattfinden und individuelle

Rebellion als Prozess desWerdens verstanden werden. Newman schreibt dazu:

»Insurrection does not aim at overthrowing political institutions themselves. It is

aimed at the individual, in a sense overthrowing his own identity – the outcome of

which is, nevertheless, a change in political arrangements. Insurrection is therefore

not about becoming what one is – becoming human, becoming man, as the anarchist

argues – but about becoming what one is not« (Newman 2007: 67).

In diesem – als »revolutionär« angesehenen – Transformationsprozess des Selbst ginge

es um »continually reinventing one’s own self – an anarchism of subjectivity, rather than

an anarchism based on subjectivity« (Ebd.). Ethische Aspekte und Überlegungen spie-

len in diesem Zusammenhang eine wichtige Rolle (Newman 2007: 166ff., Newman 2016:

3, 116, Newman 2010: 55–57, 67, 160), insbesondere, da sie in konstitutiver Spannung

mit Politik stehen (Newman 2010: 6). Jene gründe sich auf Kollektivitäten und formie-

re Identitäten, was aus individual-anarchistischer Perspektive der sozialen Singularitä-

ten zumindest immer auch kritisch betrachtet werden müsse. Damit ginge es nicht um

die Ablehnung einer Vorstellung vonGesellschaft oder kollektiver Identitäten überhaupt

(und auch nicht um Nihilismus, Irrationalismus oder moralischen Relativismus), son-

dern lediglich darum, diese grundsätzlich als kontingent und diskursiv konstruiert an-

zusehen (Newman2010: 141).EbensobetrachtederPostanarchismusnicht Interaktionen

vermeintlich unabhängiger Individuenwie in der liberalen Vorstellung, eher Begegnun-

gen zwischen Singularitäten, die offen füreinander sind und bezieht sich also auf eine

Konzeption vonFreiheit inBeziehungzuAnderen,nicht inWettbewerbundAnfechtung,

sondern in solidarischer Gemeinschaftlichkeit (Newman 2010: 56). Festgestellt werden

kann, dass Newman mit seiner Betrachtung des Verhältnisses von Einzelnen und Ge-

meinschaft versucht, eine Synthese zu entwickeln, und dies für ihn ein –wenn nicht das

–, Thema seiner Theoriebildung insgesamt ist. Kreisten seine Überlegungen dahinge-

hend 2010noch stark umdas Potenzial vonDemokratie zu ihrer eigenenÜberschreitung

jenseits ihrer staatlichen Begrenzung und Vereinnahmung (Newman 2010: 19, 31–35, 67,

96, 160), um soziales Singulär-Sein zu ermöglichen, hält er dagegen 2016 gerade diesbe-

züglich fest: »Democratic sovereignty and autonomy are […] two very different princi-

ples: the first is collectivist and absorbs the individual into a spectral body of the People,

which tends to be a figure of state sovereignty; the second is singular and embodies the

possibility of ethical and political difference which may at times go against the will of

People« (Newman 2016: 134).

Damit gelangt diese Darstellung des Verhältnisses von Individuum und Gemein-

schaft/Gesellschaft wieder beim Grundthema anarchistischer Diskussionen an und

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 279

wird auf der kollektivistischen Seite fortgesetzt, zum Beispiel von den Beiträgen von

Chiara Bottici und Banu Bargu im SammelbandThe Anarchist Turn. Bottici geht wieder-

um sehr grundlegend vom Freiheitsverständnis Bakunins aus, stellt fest, dass es auch

Marx letztendlich um die Befreiung von Individuen bzw. dieser zur Individualität ging,wobei

Stirner einen wichtigen Beitrag dazu geliefert hätte. Der egoistische Individualismus

sei allerdings als bürgerlich zu kritisieren und der vermeintlicheWiderspruch zwischen

Individuen und Gesellschaft ergäbe sich vorrangig dort, wo Ersteres abstrakt gefasst

werden würde anstatt von einer Pluralität konkreter, miteinander grundlegend sozial

verbundener Einzelner auszugehen (Bottici 2013: 11ff.). Die Vorstellung der unteilbaren

Freiheit in Gleichheit erscheine paradox aufgrund unserer spezifischen historischen,

sozialen und kognitiven Position heraus, eben weil sie sich vom hegemonialen liberalen

Alltagsbewusstsein unterscheide. An Castoriadis anschließend könne demnach fest-

gestellt werden, dass Menschen, indem sie imaginäre Signifikanten einer spezifischen

Gesellschaft internalisieren, jene zugleich instituieren. Das Gesellschaftliche werde

somit kontinuierlich durch Individuen neu geschaffen, welche dennoch weitestgehend

als ihre Produkte zu verstehen seien (Bottici 2013: 14f.). Deswegen führe Bakunin den

Begriff der Anerkennung zur Realisierung von sozialer Freiheit ein, welche durch die

Institutionen der Herrschaft nicht gewährleistet werden könne: »In order to recognize

freedom you need themediation of the imaginary significations of society. Freedom im-

plies recognition, to be recognized and to recognize the other as free« (Ebd.: 15). Darauf

aufbauend interpretiert Bottici (den oben diskutierten Text von) Bakunin dahingehend,

dass anarchistisches Handeln darauf abziele, Beziehungen, Verknüpfungen und Ver-

bindungen herzustellen, die damit realisierte Freiheit ginge weit über die Konzeption

individueller Autonomie hinaus, überlappe sich aber dennoch mit dieser (Ebd.: 17ff.).

Marxismus und Anarchismus – der kollektiv zu denkende und zu erkämpfende Zusam-

menhang sowie der individuell konkretisierende und vollziehende Prozess der sozialen

Revolution – seien »wechselseitige Gegengifte«, um soziale Freiheit (synthetisch) zu

verwirklichen (Ebd.: 20–24),was gerade unter heutigen gesellschaftlichen Bedingungen

hoch aktuell sei (Ebd.: 24–29).

Um das werdende Gemeinsame zu beschreiben, bedient sich Bargu des Neologis-

mus »commensality«. Statt eines Schutzes des Privaten vor der sich ausdehnenden

Öffentlichkeit der Massengesellschaft (wie er von Arendt gefordert wird), gelänge eine

Wiedergewinnung des Politischen durch die Arbeit am individuell Gemeinsamen, durch ge-

meinschaftliche Praktiken und sozialen Beziehungen (Bargu 2013: 35ff.). Landläufig

als unpolitisch oder anti-politisch verstandene Sphären des sozialen Lebens bildeten

demnach die Keimzelle für kritische und autonome politische Kultur, in welchen das

Gemeinsame kontinuierlich erzeugt werden würde und nicht erst abstrakt imaginiert

werden müsste (Ebd.: 40ff.). Die Reproduktion des Gemeinsamen sei diesem Verständ-

nis nach nichts per se Gutes oder Wünschenswertes, sondern müsse mit spezifischen

Werten und Zielvorstellungen verknüpft werden, um sie zu verändern. Was Bargu

stattdessen interessiert, »is the function of commensality to build a common life of

egalitarian participation on an everyday basis, with subversive political implications for

any social order based on hierarchy, inequality and exclusion« (Ebd.: 46). Commoning,

d.h. Kommunalisierung, sei dabei Modell und Praxis zur Erzeugung des Gemeinsamen

im hier verstandenen Sinne, welches ebenfalls andere Eigentumsordnungen, Subjekti-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

vitäten undEthiken beinhalte, imanarchistischenKommunismus gewissermaßen seine

Verallgemeinerung fände (Ebd.: 46–52) und somit eine Synthese des Spannungsfeldes

darstellt.

Diese versucht auch John Clark inThe Impossible Community. Realizing Communitarian

Anarchismmit einemAnsatz des dialektischenAnarchismus zu generieren.Schonder Ti-

tel desBuches lässt erahnen,dassderAutor sichausgiebigmitdemSpannungsverhältnis

von Individuum und Gemeinschaft auseinandersetzt. Die darin angestrebte Entfaltung

eines libertären Kommunitarismus wirke unter heutigen Bedingungen widersprüchlich

und rufe Skepsis hervor, könne sich aber tatsächlich auf eine lange Tradition beziehen.

Um diese zu rekonstruieren, wendet sich Clark u.a. einer neuen Lektüre von Landauer

zu (Clark 2013.: 78–91). Auch der Term »freie Gemeinschaft« (als Gemeinschaft von ein-

zelnen Freien) sei in sich paradox und dementsprechend als unmöglicher Fluchtpunkt

zu begreifen, der nichtsdestotrotz sinnvoll diskutiert werden könne. Anschließend an

Hegel sieht Clark die »freie Gemeinschaft« als Konkretisierung des Universellen an,mit

welcher gemeinschaftliche Subjekte (»communal subjects«) korrespondieren würden

(Clark 2013: 1–3). Daraus ergibt sich die Kernfrage: Wie können gemeinschaftliche

Wesen Formen des gemeinschaftlichen Seins entwickeln? Im Unterschied zu anderen

Formen des Kommunitarismus sei gemeinschaftliches Sein »the irreducible, wholly

gratuitous activity of free communal self-creation. It has nothing to do with essence,

in the sense of a common quality that can be abstracted from beings or instantiated in

them. It is, in fact, the very antithesis of the concept of an abstract universality (whether

ethnic, racial, cultural, religious, or political) that infects essentialist communitari-

anism« (Ebd.: 3). Somit müsse also jeder Versuch, die angestrebte Gemeinschaft als

»organische« zu verwirklichen, scheitern. Doch auch die Vorstellung der partikularen

Verwirklichung eines ethischen Lebens führe zur Verneinung von Subjektivität als

Bedingung der Moderne undmüsse deswegen regressiv werden. Entscheidend sei also,

dass eine freie, sich selbst bestimmendeGemeinschaft nicht auf Essenz beruhe, sondern

sich selbst kollektiv im kreativen Prozess des sozialen Imaginären schaffe. Dieser per se

unabgeschlossene, offene und transformative Vorgang bräuchte dennoch auchMomen-

te seiner positiven Gründung, welche darin bestünden, dass sich Individuen freiwillig

assoziieren und Gemeinschaft leben (Ebd.: 4f.). Sich auf Kropotkin, Reclus, Mauss,

Graeber und Michael Tomasello beziehend, formuliert Clark, der kommunitaristische

Anarchismus spekuliere auf dieHoffnung, »that there are deep-seated aspects of human

nature that can be revived and regeneratedwhen the opportunity for cooperation arises,

and especially when extraordinary or extreme conditions cry out for mutual aid and

solidarity« (Ebd.: 10). In den folgenden Kapiteln verdeutlicht Clark mit verschiedenen

Schwerpunkten seine Konzeption eines kommunitaristischen Anarchismus, wobei ins-

besondere mit einem »dritten« Freiheitskonzept (Kapitel 3), bei der Besprechung von

Graswurzelorganisationen (Kapitel 6) und persönlicher Transformation durch soziales

Handeln in anarchistischen Praktiken (Kapitel 7) deutlich wird, dass er auf eine Synthe-

se des Spannungsverhältnisses von Individualität und Kollektivität, damit verbunden

jedoch von partikularer und gesamtgesellschaftlicher Transformation abzielt.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 281

4.3.5 Verwobenheiten aushalten

Als letzte Möglichkeit der Umgangsweise mit dem Spannungsfeld gibt es schließ-

lich auch Ansätze, in welchen dieses gewissermaßen ausgehalten wird, es als in einer

unlösbarenVerwobenheit angesehenunddargestellt wird. InBezug auf dieseUmgangs-

weise wäre es irreführend noch weiterhin von der Wahrnehmung eines Widerspruchs

zwischen Individualität und Kollektivität bei den Autor*innen auszugehen, wenn-

gleich er gesellschaftlich weiter besteht. Eine Zuordnung zu einer der beiden Seiten

vorzunehmen, würde ihre Denkweise schlichtweg nicht einfangen.

Als fruchtbar erweisen sich dahingehend die Texte Gustav LandauersDurch Absonde-

rung zurGemeinschaft (Landauer 1900) sowie Aufruf zumSozialismus (Landauer 1911), deren

Titel schon auf ihre Weise paradox sind. Die Lektüre ist lohnenswert, um eine spezifi-

sche Sicht auf dieThematik nachzuvollziehen. Landauer geht von seinen (bescheidenen)

Erfahrungenmit Siedlungsversuchen zur Jahrhundertwende aus,wenn er schreibt, dass

die Absonderung der Gemeinschaften Entschlossener und ihre Selbst-Versenkung stra-

tegisch Sinn ergäbe, insofern stets nur Einzelne wirklich progressiv sein könnten. Diese

gälte es zu sammeln und mit ihnen der Zwangsgemeinschaft des Staates zu entfliehen.

Jene Kommunen bergen dennoch den Keim einer »werdenden« neuen Gesellschaft, da

Individuen selbst »Funktion oder Erscheinungsform des unendlichen Weltalls« (Land-

auer 1900) seien. Noch deutlich von seiner Beschäftigung mit der Mystik beeinflusst,

geht es Landauer um eine »Entäußerung« der Individuen, die etwas durchaus anderes

als bürgerliche Innerlichkeit ist. Zum Ausdruck kommt dies in Sätzen wie: »Der Weg,

denwir gehenmüssen, um zurGemeinschaftmit derWelt zu kommen, führt nicht nach

außen, sondern nach innen. Es muß uns endlich wieder einfallen, daß wir ja nicht bloß

Stücke der Welt wahrnehmen, sondern daß wir selbst ein Stück Welt sind« (Landauer

1900). Zugespitzt formuliert seien Individuen nur »Durchgangspunkte« und »Erschei-

nungsformen«. Stirner wandte sich gegen jegliche Abstraktionen, so auch gegen das In-

dividuumundhätte dieses dabei dennoch andie Stelle Gottes gesetzt (s.o.).Daherwerde

es jetzt an der »Zeit zu der Einsicht, daß es keinerlei Individuum, sondern nur Zusam-

mengehörigkeiten und Gemeinschaften gibt« (Landauer 1900). Ferner schreibt Landau-

er: »Treten wir von außen an dieWelt heran, dann sehen und tasten, riechen, hören und

schmeckenwir Individuen.Kehrenwir aber bei uns selber ein,dannkann es uns schließ-

lich gelingen, über das autonome Individualgefühl hinauszukommen« (Landauer 1900)

und zu echter Gemeinschaft zu gelangen. Denn erst

»diese in der Abgrundstiefe wurzelnde Individualität – das ist eben schon die Gemein-

schaft, das Menschtum, das Göttliche. Und wenn erst einzelne Individuen sich selbst

zur Gemeinschaft umgeschaffen haben, dann sind sie reif zu den neuen Gemeinschaf-

ten der sich berührenden Individuen, zu denGemeinschaften derer, die sich vomOber-

flächenbrei abzusondern den Mut und die Not gefunden haben« (Landauer 1900).

Ausführlicher beschreibt Landauer seinen eigenwilligen Ansatz des gelebten Sozialis-

mus später als »die Gesellschaft aus Gesellschaften, die Gemeinsamkeit aus Freiwillig-

keit« (Landauer 1911/1919: 5).Die Frage,wie Einzelne aus ihrer Vereinzelungheraustreten

und sich zusammenschließen können, ist für ihn insofern sinnlos,weil kein Individuum

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

vor der (bzw. unabhängig von der) Gesellschaft gedacht werden kann (Ebd.: 6). Das

menschliche Wesensmerkmal »Geselligkeit« hätte bisher seinen Ausdruck vor allem

in religiösen Symbolen, Formen und auch Institutionen gefunden, welche wiederum

dahin tendieren, Verbindendes zu erzwingen, und somit die Selbstverständlichkeit

unterminieren, aus der sich diese Sozialität ergeben könnte, »die aus den einzelnen

strömt und sie zumBunde führt« (Ebd.). Staaten undNationen sieht Landauer dagegen

als »Ersatzmittel für Volks- und Gemeinschaftsgeist, der nicht da ist« (Ebd.: 19) an, d.h.,

sie verhindern eine freie Vergemeinschaftung von gesellschaftlichen Individuen und

setzen sich zum Selbstzweck. Die Einzelnen bildeten eine »Individualgemeinschaft«

(Ebd.: 20), hätten also ›wirkliche‹ Gemeinschaft verinnerlicht. Die »Gesellschaft der

Gesellschaften« ist darum als Metapher für plurale, heterogene, multiple und fluide

Formen der Vergemeinschaftung zu verstehen, deren vielfältige Gruppen dennoch

ineinandergreifen und von Staat und Kapitalismus als »geistlose« (d.h. sinnentleerte),

gewaltsame und arme Pseudo-Gemeinschaften klar zu unterscheiden seien (Ebd.: 55).

Die Ebene des individuell Vorstellbaren würde darum auch lediglich Gesellschaftli-

ches widerspiegeln, sei also »Gestalt gewordener Geist« (Ebd.: 100). Es brauche keine

künstliche Erfindung vonGemeinschaftlichkeit, umden Bezug der Individuen zu dieser

herzustellen, sondern eine Entdeckung des veranlagten Gemeinsinns im Sinne der

historisch gewordenen Gesellschaftlichkeit innerhalb der Einzelnen (Ebd.). So seien

es gerade die »Individualerscheinungen« des Gesellschaftlichen, die »Getrenntheiten«

der einzelnen Einheiten, welche auf ihre Zusammengehörigkeit verweisen würden,

wodurch sich »Einzelmenschen« zum »Menschenbunde, zur Körperschaft, zur verbin-

denden Gestalt« (Ebd.: 101) zusammenschließen und eine neue Epoche ermöglichen

könnten. Auch die Identitäten der Individuen stünden in Wechselwirkung mit »identi-

scher Gemeinschaft«14, demGegenteil von abstrakter Kollektivität. In ihnen sei (jeweils)

die Menschheit »konzentriert«, welche nur aus Einzelnen erwachsen könnte (Ebd.:

114). Sozialist*innen wollen »Gemeinden« schaffen bzw. in solche eintreten, ohne auf

die »Menschheit« insgesamt zu warten, was möglich sei, weil sie das »Menschtum« in

sich selbst auffinden und neu schaffen könnten. Paradoxerweise kann deswegen gesagt

werden: »Vom Individuum beginnt alles; und am Individuum liegt alles« (Ebd.: 145).

Sozialismus sei die »ungeheuerste Aufgabe, die sich Menschen je gestellt haben« (Ebd.)

und weder allein durch Gewalt noch durch Klugheit zu erreichen, sondern lediglich

durch einen umfassenden gesellschaftlichen Transformationsprozess. Landauers sehr

eigener Ansatz kann zutreffend als paradox beschrieben werden.15

14 Der Ausdruck »identische Gemeinschaft« hat in Verbindung mit Landauers Rede von »Volk«,

»Volksgenossen«, »lebendigem Volk«, »Volksgeist«, »Volksbereitschaft« der Aussage, »das Indivi-

duum ist das Volk, der Geist ist die Gemeinschaft, die Idee ist der Bund« (Landauer 1919: 115) oder

sogar der Zugehörigkeit zu einer »Blutgemeinde« (Landauer 1900), in einer post-nationalsozialis-

tischen Zeit einen faden Beigeschmack. Auf jeden Fall können die gegebenen Begriffe auch heute

gehörig fehlinterpretiert werden. Und in der Tat verwendet Landauer keineswegs einen protofa-

schistischen Volksbegriff, sondern einen, den er einerseits dem Judentum entlehnt und welcher

andererseits von der spinozistischen Gedankenfigur der »Einheitmit demGanzen derWelt« inspi-

riert ist. Zur Spinoza-Rezeption Landauers s. Rolletschek 2018.

15 Er ignoriert eine mögliche Konfliktualität zwischen Individuum und Kollektiv nicht wie bspw.

Goldman, Mühsam, die Plattformisten, Galleani oder Mackay. Vielmehr bezieht er einen distan-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 283

Das Denken der Verwobenheit wird fortgesetzt in Pfade in Utopia,16 dem politi-

schenWerk von Martin Buber, mit dem dieser sich dem utopischen Sozialismus (Buber

1950: 33–44), dann Proudhon (Ebd.: 46–67), Kropotkin (Ebd.: 68–80) und Landauer

(Ebd.: 81–98) widmet, um sich damit kritisch an frühsozialistischen Versuchen (Ebd.:

100–136), amMarxismus (Ebd.: 137–167) und demBolschewismus Lenins (Ebd.: 168–215)

abzuarbeiten und schließlich für einen neuen experimentellen sozialistischen Aufbruch

in der hebräischen Kibbuz-Bewegung zu plädieren (Ebd.: 217–233). Für Buber ist die

»Schau des Seinsollenden […], so unabhängig vom persönlichen Willen sie auch zu-

weilen erscheint, doch von einem kritischen Grundverhältnis zu der gegenwärtigen

Beschaffenheit der Menschenwelt nicht zu trennen. Das Leiden an einer sinnwidrigen

Ordnung bereitet die Seele für die Schau, und was sie in dieser empfängt, verstärkt

und vertieft die Einsicht in die Verkehrtheit des Verkehrten. Die Sehnsucht nach der

Verwirklichung des Geschauten gestaltet das Bild« (Ebd.: 20).

Diese im besten Sinne utopische Herangehensweise beschreibt Buber als prophetische

Eschatologie, welche er dem »apokalyptischen« Denken im Marxismus entgegensetzt

(→ 5.3.1). Letzteres würde alle grundlegenden Veränderungen nach der sozialen Revo-

lution verorten, während ersteres die »Wandlung aller Dinge« als ihre Vorbedingung

ansehe (Ebd.: 29). Aus diesem Grund wendet er sich dem Verhältnis von Individuum

und Kollektivität zu. Die kapitalistische Gesellschaft sei »strukturarm«, d.h. arm an

echter Gemeinschaft. Dennoch fände man überall das

»Zellengewebe ›Gesellschaft‹, d.h. ein lebensmäßiges Zusammengetansein, ein weit-

gehend autonomes, sich von innen her ausformendes und umformendes Miteinander

von Menschen. Gesellschaft besteht ihrem Wesen nach eben nicht aus losen Indivi-

duen, sondern aus Gesellungseinheiten und ihren Gesellungen. Dieses ihr Wesen ist

durch den Zwang der kapitalistischenWirtschaft und ihres Staates fortschreitend aus-

gehöhlt worden, so dass der moderne Individualisierungsprozess sich als Atomisie-

rungsprozess vollzog. Dabei blieben die alten organischen Formen großenteils in ih-

rem äußeren Bestande gewahrt, aber sie wurden hohl an Sinn und Seele: zerfallendes

Gewebe« (Ebd.: 30).

zierten und zugleichweltgewandten Standpunkt, welcher lineare Zeitlichkeit übersteigt. Dagegen

ist Weil, die ja ebenfalls einen ›mystischen‹ Einfluss aufweist, nach dem angelegten Schema der

›einseitigen Auflösung‹ zuzuordnen, da sie – im Unterschied zu Landauer – zum Schluss kommt,

dass Kollektivität und Vergesellschaftung an sich repressiv wirke.

16 Der liberale Soziologe Ralf Dahrendorf lehnt die Überschrift eines Beitrag, der weit rezipiert wur-

de, an Buber an, wobei die gesamte Aufsatzsammlung diesen Titel erhielt. In Pfade aus Utopia. Zu

einer Neuorientierung der soziologischen Analyse argumentiert er gegen die unterstellte Geschichts-

losigkeit, Homogenität, Konfliktlosigkeit und dagegen, soziale Systeme konstruieren zu wollen.

Aus dem mit utopischen Konstruktionen verbundenen Wahrheitsanspruch müsse notwendiger-

weise Zwang ausgeübt und sozialer Wandel unterbunden werden (Dahrendorf 1958/1986). In Ka-

pitel 5 wird gezeigt, dass im Anarchismus ein Begriff von konkreter Utopie Verwendung findet, auf

welchen die Kritik Dahrendorfs nicht zutrifft, weil in ihm die genannten Kritikpunkte bereits (viel

früher) aufgenommen wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Statt rückwärtsgewandter Gemeinschaftstümelei brauche es »dezentralistische Gegen-

tendenzen, [die] aber auch im Bunde mit der langsam in der Tiefe der Menschensee-

le wachsenden innerlichsten aller Auflehnungen, der Auflehnung gegen die massierte

oder kollektivierte Einsamkeit« (Ebd.: 31) stehen. Der letzte Teilsatz ist hierbei zu beto-

nen, da er schon die Kritik an Zwangskollektiven und damit eine Betonung von Indivi-

dualität in Gemeinschaft beinhaltet. Diesbezüglich ist Bubers interessierte Suche nach ei-

nem alternativen Sozialismus zu sehen: Schon von Fourier stammt die Vorstellung, dass

in neuen Ordnungen, Individualismusmit Kollektivismus in gemeinschaftlichen sozia-

len Einheiten zu verknüpfen sind (Ebd.: 38). Proudhon halte dem Staat nicht das Indi-

viduum, sondern das »Individuum im organischen Zusammenhang seiner Gruppe, die

Gruppe als freiwilliger Zusammenschluss der Individuen« (Ebd.: 52) entgegen und trete

damit für ein Ausbalancieren des Spannungsfeldes zwischen Individuen und Gruppen

durch die Prinzipien von Autonomie und Föderation ein. Um die Existenz der Individu-

en zu sichern, denkt Buber Kropotkin dahin weiter, dass die »Gegensätze zwischen In-

dividuen und zwischen Gruppen […] wohl nie aufhören [werden] und […] es auch nicht

[sollen]; sie müssen ausgetragen werden; aber anstreben können undmüssen wir einen

Zustand, wo sich die Einzelkonflikte weder auf unbeteiligte große Gesamtheiten aus-

dehnen, noch zur Begründung zentralistisch-unbedingter Herrschaft verwenden las-

sen« (Ebd.: 72).Wie bereits dargelegt, setzt Landauer seine Vorstellung des »Geistes« als

MediumzurVerbindungmultiplerundheterogenerGemeinschafteneinundsiehtdaher

die eigeneZeit als (geistlose)Übergangsphase an (Ebd.: 93f.).Anschließendkritisiert Bu-

ber den Bolschewismus vor allem deswegen, weil er die Individualität in jeglicher Hin-

sicht negiert und Menschen in paranoide und bürokratische Zwangskollektive zusam-

menschweißt, was den sozialistischen Vorstellungen grundlegend widerspreche (Ebd.:

197–210). In einer historischenPhase,woGesellschaft fast vollständig atomisiert sei, sei-

en auch Genossenschaften aufgrund ihres funktionalen und partiellen Charakters nicht

ausreichend, umKeimzellen einer neuen Gesellschaft zu bilden. Solcher aber bedürfe es

um eine (progressive) Restrukturierung der Gesellschaft zu ermöglichen (Ebd.: 217ff.).

Wie erwähnt sieht Buber die Kibbuz-Bewegung wohlwollend als ein mögliches Modell

dafür an,weil sie neueGemeinschaften schaffe, ohne sich indes auf starre Programme zu

beziehen, weil sie starken sozialen Zusammenhalt ermögliche, ohne deswegen Intimi-

tät vorauszusetzen.Dazumuss eineBereitschaft zurpersönlichenVeränderunggegeben

sein, deren Entwicklung damit gleichwohl auch angestoßen und gefördert wird. Zudem

könnten unterschiedliche Kibbuzim, verschiedene »Menschentypen« mit deren sozia-

len Eigenarten ansprechen und somit durch ihre Achtung oder gar Betonung der Indi-

vidualität eine nicht-repressive Vergemeinschaftung ermöglichen (Ebd.: 223–228). Die-

se habe andererseits eine entschieden gesamtgesellschaftliche Dimension, da einzelne

Gemeinschaften keineswegs isoliert, sondern verbunden und föderiert gedacht werden,

wenngleich Buber einräumt, dass es ein zähes Ringen um das Werden einer »commu-

nitas communitatum« sei (Ebd.: 231). Echte Gemeinschaft gründe sich auf funktionale

Selbständigkeit, wechselseitige Anerkennung und gegenseitige Verantwortung, sowohl

individuell als auch kollektiv (Ebd.: 236). Diese autonome Kollektivität auf persönlicher

Basis setzt Buber der (verständlichen) Sehnsucht nach Abgabe eigener Verantwortung

an einen abstrakten »Gemeinschaftskörper«, als »Zahnrad in der ›Kollektiv‹-Maschine«

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 285

(Ebd.: 239) entgegen, da Gemeinschaft stets aktiv zu schaffen sei und nicht zumDogma

erstarren dürfe (Ebd. 241f.).

Eine Umgangsweisemit dem Spannungsfeld als Verwobenheit wird später ebenfalls

von Rolf Cantzen stark gemacht. Zur hier betrachtetenThematik schreibt er:

»In der gegenwärtigen Diskussion um den Gemeinschaftsbegriff bleibt neben dem

Aspekt der Gemeinschaftlichkeit der individualistisch-kritische Aspekt präsent. Und

dies aus gutem Grund: Denn selbst dort, wo der Gemeinschaftsbegriff kritisch auf

überschaubare Menschenmengen angewandt wird, haftet ihm ohne individualisti-

sches Korrektiv ein totalitärer Beigeschmack an und erinnert etwa an die repressive

Integration des einzelnen in eine Volksgemeinschaft während des Nationalsozialis-

mus. Das Spannungsverhältnis von individualistischer Selbstbehauptung bzw. von

individualistischem Widerstand gegen solche Zwangsintegration und den von Anar-

chisten angestrebten sozial-integrativen, gemeinschaftlichen Strukturen bestimmt

die folgende Darlegung der sozialen Alternativen im Anarchismus« (Cantzen 1997:

140f.).

Um konkrete Gemeinschaftlichkeit und individualistische Selbstbehauptung auf sinn-

voll zusammen denken zu können, betrachtet Cantzen beide Aspekte als zwei Pole ei-

nes Spannungsverhältnisses (wie er selbst schreibt). Auf Seite der Gemeinschaftlichkeit

sieht er es als gegeben an, dass individuelle und soziale Emanzipation das Kriterium

für Fortschritt seien und somit auch soziale Integration in eine Gemeinschaft selbstbe-

stimmter Individuen bedeuten würden. Derartige gemeinschaftliche Lebensformen könn-

ten wiedergewonnen werden, was die anarchistische Kritik an Anonymisierung, Büro-

kratisierung, die Auflösung sozialer Strukturen und die Unterwerfung unter staatliche

und kapitalistische Verhältnisse begründe. Dagegen bezieht sich auch Cantzen auf ei-

nen umfassenden Begriff von »Gesellschaft«, die vielfältig, nicht-hierarchisch, selbst-

verwaltet und freiheitlich gestaltet werden und auf Solidarität und gegenseitiger Hilfe

beruhen könne (Ebd.: 140ff.). Damit ginge »in den anarchistischen Gesellschaftsbegriff

sowohl derAspektder individualistischenSelbstbehauptungein als auchder einer sozia-

len Integration der Individuen in eineGemeinschaft« (Ebd.: 143).Nach Landauer sei eine

herrschende Ideologie in einer freiheitlich-dezentralenGesellschaft zu ihrer Integration

nichtmehr notwendig.Umder »Totalisierung des Gemeinschaftsgedankens« entgegen-

zuwirken, könne die »Forderung nach ›neuer‹ Gemeinschaftlichkeit […] nur dann eman-

zipatorische Bedeutung für sich reklamieren, wenn der Weg zu ihr über eine Emanzi-

pation des Individuums führt und die freie Vereinbarung autonomer Individuenmeint«

(Ebd.).AufderSeite der »individualistischenSelbstbehauptung« stellt Cantzen fest,dass

diese nicht notwendig wäre, wenn Kollektive nicht zur Genüge ihre autoritären Eigen-

dynamiken und repressiven Tendenzen bewiesen hätten. Die Betonung des Individu-

ums und von Individualität als »kleinbürgerlich« abzutun, sei dahingehend lediglich ei-

ne Rechtfertigung für realsozialistische und demokratisch-republikanische Herrschaft

(Ebd.: 144). Ein Bezug auf den individualistischen Anarchismus – bspw. auf Stirner –

könne sinnvoll sein, denn dieser wende »sich gegen jegliche Vereinnahmung des Indivi-

duums zugunsten eines imaginärenGemeinwohls und gegen eine Instrumentalisierung

des einzelnen alsMittel zumZweck der Errichtung einer herrschaftsfreienGesellschaft«

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

(Ebd.: 145). Wiederum an Landauer anschließend, aber auch auf Goldman (s.o.) Bezug

nehmend, formuliert Cantzen:

»Nichts enthebt das Individuum von der Verantwortung für sein Denken und Handeln

– weder dessen Sozialisation noch die materiellen gesellschaftlichen Verhältnisse. So

ist das Individuum einerseits belastet mit der Aufgabe einer Organisation lebenswer-

ter gesellschaftlicher Zustände, andererseits trägt es selbst Verantwortung für die er-

littene Ausbeutung und die ertragene Herrschaft« (Ebd.: 145).

Anstatt sich in pseudo-radikalen Forderungen zu verlieren, entwickelt Cantzen Grund-

züge eines pragmatischenAnarchismusunter denStichworten »EntstaatlichungderGe-

sellschaft« und »Vergesellschaftung des Staates«, tritt also für einen prozesshaften Ab-

bau von Herrschaftsstrukturen ein, welche im selben Zuge durch dezentrale, selbstver-

waltete, egalitäre Institutionen und veränderte soziale Beziehungen zu ersetzen wären

(Ebd.: 165–169).

Eine zeitgenössische Autorin, deren Umgangsweise mit dem Spannungsfeld zwi-

schen Individualität und Kollektivität als paradox verstanden werden kann, ist Laura

Portwood-Stacer. In ihrem Buch Lifestyle-Politics and Radical Activism begegnet sie schon

mit dem Titel der oben dargestellten – und schon von Black ausführlich kritisierten –

Behauptung Bookchins, zwischen Lifestyle-Politik und sozialemAnarchismus bestünde eine

unüberbrückbare Kluft. Es sei nicht nur so, dass Bookchin (1995) hinter seinen eigenen

früheren Erkenntnissen (Bookchin 1968/1986d) zurückbleibe. Vielmehr verkenne er (und

mit ihm alle,welche derartige, vermeintlich eindeutige,Dualismen konstruieren) die ei-

gentliche Herausforderung, nämlich die Widersprüche, mit denen eine Politik der Le-

bensführung im neoliberalen Kontext konfrontiert ist und umzugehen hat (Portwood-

Stacer 2013: 132ff.). Dass Individualität im anarchistischen Denken in allen Strömun-

gen ein Selbstwert ist, der als Protest gegen Zwang, Ungleichheit, Entwürdigung und

Herrschaft insgesamt ins Feld geführt wird, weil sich wirkliche Emanzipation (auch) an

der Befreiung konkreter Individuen messen lässt und durch sie (ihre Transformation,

als auch ihr Handeln) vollzogen werden muss, sieht Portwood-Stacer damit als gege-

ben an. Was aber, wenn eine herrschende Ideologie und ein spezifisches Regieren der

sozio-ökonomischen Gesellschaftsformation gerade Individuen als selbst-interessiert,

selbst-reflexiv, selbst-reguliert (selbst-bestimmtusw.) adressierenund formen,wennsie

fast ausschließlich Einzelne als abgeschlossene politische Einheiten ansehen und diesen

Partizipation ermöglichen?17 Portwood-Stacer konstatiert deswegen, »[r]adical lifestyle

tactics are so problematic as a form of activism because they are a product of neoliberal

conditions while at the same time representing resistance against many of the political

projects of neoliberalism« (Ebd.: 133). Politische Aktivist*innenmüssenmit den gegebe-

nen gesellschaftlichen Bedingungen (man könnte dies erweitern: auchmit dem vorhan-

denen Alltagsverstand) arbeiten undmachen dabei potenziell die Erfahrung, dass Takti-

ken, die auf Lebensstile setzen, sich als durchaus geeignet erweisen, um Individuen für

17 Zu einer ausführlichen Betrachtung der Subjektivierung und Regierung von Individuen aus gou-

vernementalitätstheoretischer Sicht siehe Ulrich Bröckling (2007).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 287

bestimmte Zielsetzungen zu erreichen und zumobilisieren. Gleichzeitig würden »radi-

kale Aktivist*innen« den possessiven Individualismus ablehnen, welcher mit der neoli-

beralen kapitalistischen Logik Hand in Hand gehe und kollektive soziale Formationen

delegitimiere. Demnach erscheine eine »activist strategy based on lifestyle tactics […]

disturbingly inadequate for the contemporary radical leftist project,which seeks broader

social reorganization« (Ebd.). Festzuhalten sei, dass das Verhältnis zwischen dem Persönli-

chenunddemPolitischenäußerst kompliziert sei undunter neoliberalenBedingungen eine

besondere Form annehme, wobei Portwood-Stacer insbesondere die Individualisierung

von Verantwortung für gesellschaftliche Problemlagen, die Privatisierung eigentlich po-

litischer Bestrebungen und ihre Kommodifizierung anspricht (Ebd.: 141f.). Dies führe

(zunächst) zu einer frustrierenden Einstellung gegenüber anarchistischen Handlungs-

möglichkeiten:

»Anarchist fantasies of living outside of capitalism, patriarchy, and the rest are nearly

always frustrated by the overarching power of these systems. To transcend these sys-

tems as a society by disinvesting in them as individuals proves impossible, since each

half of this strategy is a precondition for the other. The endurance of hegemonic ide-

ologies of dominationmeans that provisional practices of resistance, undertaken in the

name of subverting domination as best one can, are subject to a kind of creeping in of

dominant ideologies and power dynamics at every turn« (Ebd. 142).

Als Ergebnis ihrer Studie betont Portwood-Stacer allerdings,dass fast alle der von ihr be-

fragten Befürworter*innen von Politiken der Lebensstile sich der Begrenztheit ihrer in-

dividuellenHandlungsmöglichkeiten bewusst seien und auch nicht der Illusion erlägen,

damit allein oder vorrangig Veränderungen der gesamtgesellschaftlichen Verhältnisse

zu bewirken. Stattdessen ginge es ihnen umeine ernsthafte Verbindung vonMikro- und

Makropolitiken. Dies führe allerdings zu einer der grundlegenden Spannungen im an-

archistischen Denken selbst zurück, nämlich jener zwischen Individualismus und Kol-

lektivismus,die durchdieDiskussionenum ›Lifestyle-Politics‹ neuherausgestelltwerde,

»because it is a tactic that has both individualist and collectivist aspects. It seems to re-

quire the individual to take responsibility for one’s own behavior and to attempt to gen-

erate change through personal habits« (Ebd.). Nur, wenn die kollektiven Aspekte nicht

wahrgenommen und einbezogen werden, werde ein (politischer) Lebensstil tatsächlich

vonneoliberalenPraktikenununterscheidbar.DerunschätzbareGewinnderartigerPoli-

tikformen liege in ihrer Aufforderung an »activist communities to generate and cultivate

cultural norms that encourage collective shifts in ways of living that both align with rad-

ical ideals and establish more just relations in the here and now« (Ebd.: 143).

Abschließend kann für eine Verwobenheit des Spannungsfeldes von Individualität

und Kollektivität ein Beitrag von Laurence Davis angeführt werden. Mit der gängigen

Behauptung, der Anarchismus sei aufgrund seiner Parallelität des individualistischen

und kommunalistischen Strangs keine »kohärente politische Ideologie«, will Davis auf-

räumen, denn

»the coexistence within it of well-developed and very different individualist and com-

munalist strands is a primary source of its ideological distinction and political strength.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Far from being a weakness or a sign of incoherence, efforts by anarchists to maximise

individuality and community highlight anarchism’s pluralistic and contested character,

and its ideologically unique balancing of individuality and community in a dynamic

and creative tension« (Davis 2018: 48).

Um das Ineinandergreifen und miteinander verknüpfte Verhältnis von Individualität

undGemeinschaft zu beschreiben, greift er dabei auf den vonRitter (s.o.) entfaltetenBe-

griff der ›communal individuality‹ zurück. ImUnterschied zu anderen politischen Strö-

mungen stelle sich anarchistischesDenkendemwahrgenommenenSpannungsfeld,was

geradezu als sein Merkmal gelten kann. So hätten sich bspw. selbst die Individualisten

Tucker und Henry Seymour als Sozialisten verstanden. Dass zwischen Individuen und

Gemeinschaften Konflikte aufkommen können, leugnet Davis keineswegs, wendet sich

allerdings gegen daraus folgende Fehlschlüsse, der Vorstellung einer prinzipiellen Un-

vereinbarkeit beider einerseits und der Idee einer vollständigen Versöhnung anderer-

seits (Ebd.: 49f.),was seine Betrachtung der Verwobenheit des Phänomens deutlichwer-

den lässt. Es sei eben die Stärke anarchistischenDenkens, revolutionäre Lebensstile und

gesamtgesellschaftliche Transformation zu verknüpfen und von einer Wechselwirkung

zwischen beiden auszugehen. Somit stelle auch die Individuation der Masse zu selbst-be-

wusstenEinzelnen einTeil des sozial-revolutionärenProzesses dar,wobei Individualismus

sogar meistens egalisierende Effekte hätte (Ebd.: 52). Die Debatte um die Vereinbarkeit

von Individuum und Gemeinschaft sei enorm wichtig, offen zu halten und prozesshaft

weiterzuspinnen. Analog zur Spannung zwischenDemokratie und Anarchie sei es nicht

zielführend (undnachDavis’Dafürhalten–so ließe er sichweiterdenken–implizit auch:

»nicht anarchistisch«), sich auf eine der Seiten zu schlagen (Ebd.: 58ff.). Anschließend

geht Davis dazu über, das Spannungsverhältnis im berühmten Roman vonUrsula LeGu-

inTheDispossed als zentralesThema nachzuweisen und dadurch wiederum seine Bedeu-

tung im anarchistischen Denken insgesamt zu verdeutlichen (Ebd.: 60ff.). Davis fasst

zusammen, dass die

»sometimes competing demands of individuality and society can never be fully and

perfectly reconciled, even in an ›ideal anarchy‹, and that this seeming limitation of an-

archism is actually one of its greatest strengths. Anarchist theory and practice […] are

truest to the ideology’s core value of communal individuality when they steer a careful

course between the Scylla of presuming an unbridgeable chasm between individual

and community and the Charybdis of striving for a perfect and complete reconciliation

between the two« (Ebd.: 63).

4.4 Das Spannungsfeld von Kollektivismus und Individualismus als
bedeutende Kontroverse

In diesem Unterkapitel nachgewiesen und mit vielen Quellen belegt wurde, dass das

Spannungsfeld zwischen Individualismus undKollektivismus als immerwiederkehren-

de und wesentliche Kontroverse in anarchistischen Debatten, anarchistischer Theorie

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 289

und somit innerhalb anarchistischer Denkweisen selbst gelten kann. Hierbei kann an-

genommen werden, dass im Hintergrund eigentlich ein ethischer Diskurs darum ge-

führt wird, was Selbstbestimmung ist und wie sie realisiert werden kann. Dafür wur-

den43 Quellentexte aus verschiedenenhistorischenPhasendesAnarchismus exzerpiert,

kontextualisiert, auf ihre Kernargumente und ihren Argumentationsgang in Bezug auf

das vorliegende Spannungsfeld hin befragt. 19 Texte wurden individualistischen, 18 kol-

lektivistischen Strömungen zugeordnet,18 wobei sich zudem deren jeweilige inhärente

Vielfalt zeigte.SechsQuellentextewurdenkeiner Strömungzugeordnet.Vondiesen ent-

sprachen fünf der Umgangsweise »Verwobenheit«.Mit der unten stehendenGrafikwird

die Anordnung der Quellentexte verdeutlicht (→ Fig. 13).

Einen deutlichen Überhang der individual-anarchistischen Quellen gab es bei der

Umgangsweise einseitige Auflösungmit sieben zugeordneten Texten, denen nur zwei kol-

lektivistische Texte gegenüberstehen. Dies bildet einen Trend ab, weil Individualanar-

chist*innen zumTeil gesellschaftliche Verhältnisse sehen,Verantwortlichkeit aber allein

auf einerEbenederpersönlichenEntscheidungverortenwieTucker,vorallemeineKritik

an den (potenziell) repressiven, hierarchischen, das Individuum einschränkenden Ten-

denzen jeglicher Kollektivität formulieren wie Stirner, Novatore und Armand, oder von

ihrer (lebensweltlichen) Erfahrung einer gegebenen atomisierten Individualität ausge-

hen, der sie jedoch auch positive Aspekte abgewinnen, wie Bonanno und Landstreicher.

Umgekehrt besteht bei der Umgangsweise wechselseitige Vermittlung ein Überhang

von acht Quellen des Kollektivismus zu fünf des Individualismus und bei Versuchen der

Synthese von fünf kollektivistischen zu drei individualistischen Quellentexten. Auch hier

kann (nach ihrer Lektüre) zumindest von einem leichten Trend ausgegangen werden,

zum einen, weil Autor*innen wie Malatesta und Most oder auch Milstein den anarchis-

tischen Kommunismus als (anti-)politische Bewegung strategisch in Abgrenzung zum

bürgerlichen Individualismus bzw. Liberalismus, zum autoritären Kommunismus, wie

auch zur Sozialdemokratie platzieren wollen. Zum anderen haben bspw. das Freiheits-

verständnis Bakunins oder das Menschenbild Kropotkins tatsächlich weite Verbreitung

gefunden bzw. erwiesen sich als anschlussfähige Artikulationen von Grundgefühlen

und -überzeugungen, welche im sozial-revolutionären Lager ohnehin verbreitet waren

bzw. sind. Dahingehend erweisen sich Wildes Abhandlung als schöngeistige Inspira-

tion und Sartwells Schrift als politisch-philosophische Konstruktion, die oberflächlich

bleiben. Andererseits gehen Huxley und Dellinger gerade von Erfahrungen in kleinen

Gruppen vonweltanschaulichÜberzeugten aus und befinden sich damit auf einer Ebene

konkreter sozialer Beziehungen.

Insgesamt die meisten Quellen wurden bei der Umgangsweise wechselseitige Vermitt-

lung gefunden (13). Es folgen die einseitige Auflösung gleichauf mit der Synthese (je 9), die

Ignorierung (7) und die Verwobenheit (5). Da es sich um eine intendierte Quellenauswahl

handelt,kanndiesenicht als repräsentativ gelten.Dennochwurdenwie erwähnt zahlrei-

che Unterströmungen des Anarchismus abgebildet und ergibt sich – wenn es sich auch

18 Es ist davon auszugehen, dass diese Auswahl nicht der empirisch festzustellenden Selbstbeschrei-

bung (eigener Verortung in verschiedenen explizit individualistischen oder kollektivistischen

Strömungen) proportional entspricht.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

nicht um eine Gesamtaufnahme handelt – ein fundierter undweiter Überblick über Äu-

ßerungen von anarchistischen Autor*innen zumSpannungsfeld zwischen Individualis-

mus und Kollektivismus.

Was die Überzeugungskraft der jeweils angeführten Argumente angeht schwankt

diese offensichtlich stark. Dies braucht für die hier angelegte Untersuchung aber des-

wegen nicht näher interessieren, da versucht wurde,weitgehend neutral auf die Quellen

zu blicken und ihren Gehalt vor ihren jeweiligen Hintergründen erschließen. D.h. ein

Quellentext, dessen Argumentation auf eine einseitige Auflösung des Spannungsfeldes

abzielt, kann bspw. ebenso inspirierend wirken (z.B. Novatore 2012) oder Wahrheitsge-

halt zugeschrieben bekommen (z.B. Cafiero 2005), wie andererseits die Verwobenheit

selbst wieder auf unhinterfragbaren Setzungen beruht (z.B. Landauer 1911). Eine wech-

selseitige Vermittlung kann ebenso von kollektivistischer Seite her strategisch überzeu-

gen (z.B.Malatesta 2014g),wie sie auf individualistischer Seite ethischwertvolle Anstöße

geben kann (z.B.Wilde 2015). Nicht zuletzt kann die Kritik der jeweils anderen Position

äußerst gelungen sein und zu einer sinnvollen Umgangsweise mit dem Spannungsfeld

beitragen (z.B. Black 1997), wie sie politisch-strategisch auch in Sackgassen führen kann

(z.B. Galleani 2009). Anzumerken ist an dieser Stelle, dass die ausgewählten Quellen-

texte zwar nicht für das Denken der jeweiligen Autor*in insgesamt gelten können, sie

andererseits jedoch oft –weil sie als paradigmatisch angesehenwerden–durchaus tiefe

Einblicke in ihre Denkweisen gewähren.

In fast allen Quellen kommen politische und anti-politische Momente und Ebenen

parallel und miteinander vermischt vor. Es kann begründet angenommen werden, dass

dies bei anarchistischen Texten besonders hervorsticht, da Anarchismus zugleich als so-

zialewie politische Bewegung verstandenwird. ImVerhältnis zu anderenAspektenwer-

den in manchen Quellentexten insbesondere die anti-politische ethische (Goldman 2013,

Armand 1926, Milstein 2013) und utopische Dimension (Buber 1950, Novatore 2014, Weil

1975) oder die politisch-strategische (Plattform/Archinoff 1926,Most 2006, Bonanno 2014)

und programmatische Dimension (Schwitzguébel 1972, de Carlo 2009) betont. Eine Ver-

mutung, individualistische Ansätze tendierten eher zur anti-politischen Seite – etwa

weil sie sich um ethische Begründungen des Wertes der Individualität und dessen Ein-

forderung kreisten, während es Kollektivist*innen hauptsächlich darum ginge, politi-

sche Überlegungen anzustellen, weil sie Veränderungen gesamtgesellschaftlich denken

würden – kann deswegen so nicht bestätigt werden.

So stimmt es zwar, dass Thoreau das Individuum sowohl zum Ausgangs- als auch

Fluchtpunkt seiner Überlegungen nimmt und dies ethisch begründet. Dennoch folgen

daraus dezidiert politische Aufforderungen, auch wenn er sie nicht etwa in ein kollek-

tives Vorhaben zu überführen gedenkt. Schwieriger gestaltet sich die Einschätzung bei

Novatore, da ermit seiner poetischen Kritik einen (klar anti-politischen) extremen Indi-

vidualismus formuliert.Wenngleich er jegliche Programmatik verwirft, blitzendennoch

immer wieder strategische Aufforderungen auf. Bakunin oder Cafiero sind als kollekti-

vistische Sozialrevolutionäre politische Figuren ihrer Zeit, beziehen ihre radikalen Ein-

stellungen jedoch aus ihrer tiefen ethischenÜberzeugung von derMenschenwürde.Wie

Kropotkin legtMilstein als politisch aktive Anarcha-Kommunistin gerade einen Schwer-

punkt auf die anarchistische Ethik, während Tucker oder Landstreicher sich aus indivi-

dualistischer Perspektive insbesondere politischen Aspekten zuwenden.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 291

Doch um eine Einschätzung der jeweiligen Argumentationen in Bezug auf eine der

Umgangsweisen mit dem Spannungsfeld Individualismus/Kollektivismus geben zu

können, sind auch Eindrücke zwischen den Zeilen zu lesen. So kann eine oberflächliche

Betrachtung des Textes von Bonanno bspw. schnell darüber hinwegtäuschen, dass sein

Organisationskonzept eigentlich auf autonomen (im Sinne von zunächst isolierten)

Individuen gründet. Bei Galleani liegt es in eigenen Erfahrungen begründet, weshalb

er derart allergisch auf Versuche zur politischen Organisierung in der anarchistischen

Bewegung reagiert. Seine Bezugnahme auf den Anarch@-Kommunismus stellt sich als

reines und darum unerfüllbares Ideal heraus – im Unterschied zu seiner Konzipierung

durch die pragmatischeren Anarch@-Kommunist*innen. Zwar führt er das strategi-

sche Argument an, mit der politischen Organisierung würden die Anarchist*innen ihre

Prinzipien aufgeben und darum auch ihre Besonderheit und Orientierung verlieren

(und in der Folge als sozial-revolutionäre Strömung irrelevant werden). Im historischen

und diskursiven Kontext kann jedoch fast eher behauptet werden, Galleani verteidige

vehement und dogmatisch eine Praxis individueller Militanz, die ihre Zeit längst überlebt

und sich als strategisch fatal erwiesen hat. Denn dieses Eingeständnis müsste bei ihm

sicherlich starke Selbstzweifel hervorrufen und sein Verhältnis zu kollektivistischen

Ansätzen überdenken lassen. In diesem Zusammenhang lässt sich zum Beispiel auch

auf Schwitzguébels kollektivistischen Text zurückkommen. Die abschließend von ihm

thematisierten »Pflichten der Sozialisten« (für jede linke Gruppierung ein heute unvor-

stellbares Schlusswort!) sind immerhin nicht als Reminiszenz an die gute alte Zeit in der

Klandestinität zu verstehen. Vielmehr ist sich Schwitzguébel bewusst, dass eine revolu-

tionäre Organisation, die kein Papiertiger bleiben, sondern politisch wirksam werden

soll, vonMitgliedern getragen werdenmuss, die ein revolutionäres Bewusstsein und ei-

ne entsprechende Moral aufweisen. Doch setzt er die Tugenden der Selbstaufopferung,

zur Selbstbildung und Solidarität (etc.) als abrufbar voraus, anstatt sich die Frage zu

stellen,wie eine kollektive Organisationsform insgesamt gestaltet werdenmüsste, um–

über Organisationsprinzipien der Freiwilligkeit und Autonomie hinaus – individuellen

Bestrebungen und Eigenheiten zu entsprechen. So vergleichsweise fortschrittlich der

Text (im historischen Kontext) in dieser Hinsicht ist, wirkt der moralisierende Appell

am Ende damit eher wie ein Surrogat für eine ausgiebigere Beschäftigung mit einem

adäquaten Verhältnis von Kollektivität und Individualität. Als aktuelles Beispiel der

unbewussten Vermischung von anti-politischen und politischen Aspekten kann auch

der Text von Bargu (2013) betrachtet werden. Dessen Einführung des Begriffs »com-

mensality« klingt in einer philosophischen Abhandlung zwar schön, wäre bei kritischer

Betrachtung aber durchaus ausbaufähig und mit weiterem Inhalt zu füllen. Wie genau

er die Synthese zwischen Individualismus und Kollektivismus bildet, bleibt nämlich

offen.

Leichter erscheint es dagegen, das Spannungsverhältnis einfach zu ignorieren und

wie Thoreau davon auszugehen, man könne den Staat weitestgehend ausblenden; wie

Mühsam zumeinen, dass (eigentlich) kein Konflikt zwischenGesellschaft und Individu-

um bestünde, weil dieser in einer organischen Gemeinschaft aufgelöst werden würde;

wie Mackay durch dieWelt zu spazieren und die Augen vor den gesellschaftspolitischen

Fragen seiner Zeit einfach zu verschließen; oder die andere Seite des Spannungsfeldes

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

einfach vollständig zu ignorieren, wie es die Plattformisten tun (Plattform/Archinoff

1926, Gaucha AF 2012).

Bisher in dieser Nachbetrachtung ausgespart wurden Quellentexte, die der Um-

gangsweise Verwobenheiten zugeordnet wurden. Zunächst hat dies den Grund, das

erwünschte Ergebnis nicht vorwegzunehmen und etwa diese Umgangsweise als Lösung

des Spannungsfeldes zu präsentieren. Das Denken in Paradoxien würde dies zwar

nahelegen, gleichzeitig aber die Suche nach paradoxen Denkweisen im Anarchismus

vorzeitig abkürzen.Zudemscheint es aber auch ungemein schwieriger bis nicht zielfüh-

rend,die jeweilige Bezugnahme zu Individualismus oderKollektivismus einzuschätzen,

wenn das Spannungsfeld selbst als paradox eingeschätzt wird. Dies bedeutet (wie dar-

gestellt) wiederum nicht, dass die Autor*innen die in modernen Gesellschaftsformen

angelegte Konfliktualität einfach ignorieren.

Für Landauer (1911) birgt die Einzelne in sich gewissermaßen die gesamte Gesell-

schaft (imGegensatz zumabstrakten Individuum),wie auch authentischeGesellschaft der

Gesellschaften nur eine sein kann,welche aus konkreten Einzelnen besteht (imGegensatz

zu abstrakterKollektivität).Dieses Ineinandergreifengälte es kognitiv undemotional als

angelegt und vorhanden zu erfassen, zu spüren, zu entdecken und in experimentellen

Gemeinschaftsformen prozesshaft zu verwirklichen.Weitergedacht scheint genau dies

Landauers Antwortversuch auf die historischen Herausforderungen von bürgerlichem

Individualismus und Zwangsgemeinschaften zu sein. Bubers Bezugnahme auf die pro-

phetische Eschatologie lässt die Utopie einer Versöhnung der Gegensätze konkret werden

und sieht diese als zarte Pflänzchen statt bereits umfassend imWerden an. Auch Cant-

zen bleibt pragmatisch und deutet eher eine mögliche Richtung der tendenziellen Ver-

ringerung der Kontroverse an, denkt diese allerdings gesamtgesellschaftlich. Die »indi-

vidualistische Selbstbehauptung« sei leider weiterhin notwendig, solange die autoritäre

Vergemeinschaftungdominant sei.Portwood-Stacerweist sowohl auf dieVerkomplizie-

rung der Problematik unter neoliberalen Bedingungen als auch darauf hin, dass »radi-

kale Aktivist*innen« sich durchaus der Paradoxität der Vereinbarkeit von individualisti-

schen und kollektivistischen Aspekten bewusst sind, damit aber auch einen aktivenUm-

gangsuchen.DieAussagevonDavis,es sei geradederparadoxeUmgangmit Individuali-

tät undKollektivität,welcher anarchistischesDenken insgesamt auszeichne, ist vor dem

Hintergrundder hier ausgeführtenDarstellung zunächst eher als eigene Stellungnahme

und Aufforderung zu verstehen. Plausibilität gewinnt sie gleichwohl, weil in allen (oder

zumindest vielen bzw. den als paradigmatisch geltenden) Quellen eine paradoxe Denk-

weise aufgezeigt werden kann.Nach der ausführlichen Darstellung und Argumentation

kann dies als gegeben angesehen werden. Die teilweise so unterschiedlichen Umgangs-

weisen mit dem Spannungsfeld sind jeweils als eigene Versuche zu seiner Auflösung zu

begreifen. Viele der Autor*innen ringen offensichtlich bewusst oder unbewusst darum,

Individualismus und Kollektivismus in ein für ihren jeweiligen Standpunkt annehmba-

res Verhältnis zu bringen. Dort, wo sie dieses mit ihren eigenen Prinzipien und Vorstel-

lungen in Übereinstimmung sehen, zeigt sich, dass sie wichtige Aspekte ausblenden,

relativieren oder mit ideologischen Phrasen übertünchen.

Wichtig ist zudem, dass zahlreiche Autor*innen auf die (ausgesprochenen oder an-

tizipierten) Argumente der mit ihren Ansichten konkurrierenden Vorstellungen Bezug

nehmen.Dies hängt damit zusammen,dass sichdie vorgefundeneProblematiknicht aus

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualität 293

dem Diskurs innerhalb des Anarchismus, sondern aus den spezifischen gesellschaftli-

chenVerhältnissenergibt. IndiesemZusammenhangerscheint eineweitereTheoretisie-

rung, z.B.mit demvon Levinas aufgegriffenenBegriff der sozialenSingularitäten, sinnvoll

und weist in eine Richtung, wie das postulierte Spannungsfeld sinnvoll erfasst werden

und als gesellschaftlich bedingtes Phänomen begriffen werden kann. Analog dazu theo-

retisiert Jean-Luc Nancy die menschliche Koexistenz als Mit-sein, als singulär plural sein

(Nancy 2004: 57–72).

Bezeichnend für den Anarchismus ist daran anknüpfend dessen inhärent pluralis-

tischer, heterogener, offener und fluider Charakter, mit welchem die Widersprüchlich-

keit gesellschaftlicher Verhältnisse zunächst widergespiegelt, dann aber in vielen Fällen

inhaltliche und praktische Antworten gesucht werden. Da dem Anarchismus (anhand

der Interpretation der gegebenen Beispiele) trotz – bzw. eigentlich: wegen – der unter-

schiedlichenUmgangsweisen einparadoxerCharakter nachgewiesenwerdenkann, liegt

die Vermutung nahe, jenen nicht lediglich mit seiner inhärenten Pluralität zu erklären.

Vielmehr kann begründet von einem paradoxen Gehalt in anarchistischen Denkformen

selbst ausgegangen werden. Auf der politisch-theoretischen Ebene spiegelt sich dieses

Denken in Paradoxien im Spannungsfeld zwischen Anti-Politik und Politik wider. Dass

die inner-anarchistische Debatte zur Erfassung des gesellschaftlichen Spannungsfeldes

zwischen Kollektivismus und Individualismus, wie auch die Kontroverse um einen ad-

äquaten anarchistischen Umgangmit diesem so vehement und anhaltend geführt wird,

verweist darauf, dass es sich dabei um Auseinandersetzungen handelt, welche den Cha-

rakter des Anarchismus selbst betreffen.

Im Nachgang dieses Kapitels kann argumentiert werden, dass der Konflikt um die

Frage geführt wird, welche Sphären die entscheidenden Referenzpunkte der anarchis-

tischen Anti-Politik sind. Handelt es sich um die Individuen selbst? Oder sind soziale

Zusammenhänge – die Gesellschaft, die Gewerkschaften oder neue Gemeinschaften –

jene Kollektivsubjekte, welchen auch für die Emanzipation der Einzelnen als (anti-)poli-

tische Kollektive jenseits und gegen die Zwangsgemeinschaften von Nationalstaat, bür-

gerlicher Familie oder Religionsgemeinschaft entgegengestrebtwird? Politische und an-

ti-politische Aspekte sind dabei jeweils in individualistischen und kollektivistischen Po-

sitionen und Strängen vorhanden. Im anarchistischen Denken stehen demnach politi-

sche (strategische und programmatische) Aspekte vermischt mit anti-politischen (ethi-

schen und utopischen) AnnahmenundAussagen in einempermanenten und unauflösli-

chen paradoxen Spannungsverhältnis.Wenngleich dies für alle politisch-weltanschauli-

che Ideologien zu einemgewissenGrad gilt,würde einVergleich ergeben,dass der Anar-

chismus in einemsohohenMaßvonparadoxenFigurengeprägt ist,dassdieserUmstand

es erlaubt, diese zu seinem Charakteristikum zu erklären.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Fig. 13: Überblick der Quellenanordnung imKapitel 4

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

