4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat
als Diskurs iber Selbstbestimmung

Wie bekannt ist und bereits aufgezeigt wurde, ist der Anarchismus dufierst heterogen.
Wenn das Streben nach Autonomie und das ihm zugrundeliegende paradoxe Politikver-
stindnis, wie im vorherigen Kapitel herausgearbeitet, als Charakteristikum des Anar-
chismus angenommen wird, kann dies zur Verstindigung der verschiedenen anarchis-
tischen Stromungen und Gruppierungen beitragen. Ihre Pluralitit besteht dabei wei-
terhin — was im Sinne der anarchistischen Synthese auch als erstrebenswert angesehen
wird. Wichtiger als die Differenzen an sich, ist die Art, wie iiber Unterschiede gedacht und gespro-
chen wird. Dariiber hinaus kann die Frage aufgeworfen werden, ob und wie gemeinsa-
mes Handeln geférdert werden kann, insofern dies als sinnvoll und notwendig fiir den
Erfolg von emanzipatorischen sozialen Bewegungen anzusehen ist. Statt einer einheit-
lichen Grundlage sind Respekt, Streit und Vermittlung gefragt. Deswegen betrachte ich
die Auseinandersetzungen zwischen individualistischen und kollektivistischen Positio-
nen an dieser Stelle hauptsichlich als ethischen Diskurs iiber den Inhalt und die Ver-
wirklichung von Selbstbestimmung.

Dazu sind die grundlegenden Kontroversen zu betrachten, welche im Anarchismus bestehen. In
ihnen prallen divergierende Wahrnehmungen, Vorstellungen und Interpretationen von sozialen
Phinomenen aufeinander, die durch spezifische gesellschaftliche Bedingungen gepragt
sind. Das paradoxale Politikverstindnis und dariiber hinaus das paradoxale Denken im
Anarchismus insgesamt stehen in einem Wechselverhiltnis zur Heterogenitit und Plu-
ralitat dieser politisch-weltanschaulichen Strémung. Das Zusammendenken von Man-
nigfaltigkeit erzeugt — im besten Fall — Paradoxien, wihrend eine paradoxe Denkweise
vielgestaltige Interpretationen ihrer Grundgedanken erméglicht und bereit ist, sie ab-
wagend nebeneinander stehen zu lassen. Dies bedeutet nicht, jeden Wahrheitsanspruch
aufzugeben. Im Gegenteil verbirgt sich dahinter der Anspruch, die erfahrbare Welt in ih-
rer Komplexitit als Ganzheit begreifen zu wollen, welche notwendigerweise verworren,
widerspriichlich und oft auch konflikthaft erscheint.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus
4.1 Spaltungslinien und Kontroversen im Anarchismus

Mit dieser Herangehensweise werden — wie schon angedeutet — eine Vielzahl von Pa-
radoxien im Anarchismus sichtbar. Sie konnen ideengeschichtlich und politisch-theo-
retisch u.a. dort verortet werden, wo sich im Anarchismus Schismen finden lassen, die
aus bestimmbaren Spaltungslinien resultieren. Diese lassen sich an Kontroversen fest-
machen, deren bedeutendste ich im Schema (» Fig. 12) abbilde und im folgenden Exkurs
umreife. An anderer Stelle konnte ihnen jeweils ausfithrlicher nachgegangen werden.

Fig. 12: Kontroversen und Spaltungslinien

Individuum / sy s
Individicalismuss *‘\ (1) Verhaltnis von Selbst
i und Gesellschaft

Zivilisationsfeindlichkeit / | Gewaltablelg,/
Sy A”f"ChO'P“Z’ﬁsm“S ~_ (2) Legitimierung von

Gewaltanwendung

Ablehnung

von Spiritualitit / Bejahung von Spiritualitit /
materialistischer &> religiose und spirituelle

Atheismus Anarchismen

\_ (3) Umgang
L Technikaffinitit /  mit Entfremdung
Gewaltlegitimierung / Cyberanarchismus

Insurrektionalismus

“~____ (4) Natur- und

Kollektiv / Technikverstindnis

Kollektivismus, Anarcho-
Kommunismus

Prominent vertreten ist erstens die Frage nach dem Natur- und Technikverstindnis

verschiedener anarchistischer Gruppierungen. Mit dem Primitivismus, welcher mafigeb-
lich von John Zerzan beeinflusst und popularisiert wurde (Zerzan 2008, Zerzan 1999),
besteht am Rande des Anarchismus ein zivilisationsfeindlicher Strang. Lange vor der
Entwicklung des modernen Staates, Kapitalismus und Patriarchats wird hierbei das
Grundiibel in der Entstehung von Zivilisation iberhaupt gesehen (vgl. Scott 2019, Lpez
2011). Demgegeniiber gibt es auch im Anarchismus dezidiert technikaffine Gruppie-
rungen und Diskussionen, wie sich insbesondere am anarchistischen Einfluss in der
Hacker-Gemeinschaft zeigen lisst (Ludlow 2001). Grundlegend umstritten ist, ob und
inwiefern man in technologischen und kulturellen Entwicklungen und in technischen
Artefakten emanzipatorisches Potenzial sieht — oder nicht bzw. nicht mehr. Daran
anschlief}end kann gefragt werden, ob es eine menschliche Natur gibt, die es wieder
zu entdecken oder zu befreien gilte — oder ob Menschen nicht immer schon von ihren
kulturell-technischen Erzeugnissen iberformt sind und méglicherweise gar nicht ohne
diese als »Menschen« bezeichnet werden kénnen. Auch wenn der grofite Teil der An-
archist*innen Technologie und kulturelle Entwicklungen keineswegs ablehnt, ist unter

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

ihnen zumindest eine Skepsis gegeniiber diesen doch weit verbreitet, die sich freilich
auch auf die Frage bezieht, welche sozialen Gruppen die Entwicklung von Technologie
und Kultur prigen und zu welchem Grad sie tiber diese verfiigen konnen (vgl. capulcu
2022).

Zweitens besteht im Anarchismus eine Spaltungslinie zwischen den Polen von
religidsem oder spirituellem Bediirfnis nach holistischer Verbundenheit und einem

materialistischen Atheismus, der jegliches Sinn-Bediirfnis entweder als belanglos oder
als abgeleitet aus empirisch fassbaren physischen und sozialen Gegebenheiten erklart.
Zweifellos wurde und wird das Bediirfnis nach der Sinnhaftigkeit des eigenen Lebens

durch den Zustand der Entfremdung hervorgebracht, wie ihn Marx zutreffend be-
schrieben hat (Marx 2008: 28—45). Der Anarchismus beinhaltete seit seiner Genese eine
dezidierte und bisweilen aggressive Kritik an Religion insgesamt, v.a. aber in ihren insti-
tutionalisierten Formen. Bakunins Gott und der Staat (1882) oder auch Mosts Die Gottespest
(1887) sind bekannte Beispiele fiir eine weit verbreitete anti-klerikale und anti-religiése
Einstellung, welche zu einem Markenzeichen des Anarchismus wurde. Dies ist bis heute
der Fall, denkt man bspw. an das »Punk-Gebet« der russischen Band »Pussy Riot« (Pussy
Riot 2012), zahlreiche weitere religionsfeindliche Punk- oder Hiphop-Lieder (z.B. Tri-
bade 2018), oder Satanismus als Performance-Form (Vice 2017), in welchen die radikale
Kritik an Religion, Staat, Nation und Patriarchat miteinander verkniipft werden. Religi-
on wird als Ideologie verstanden, welche die Vernunftbegabung und Selbstbestimmung
von Menschen einschrinkt und insbesondere in ihrer institutionalisierten Form eine
tragende Stiitze von Herrschaftsordnungen ist. Zugleich soll im Anarchismus niemand
aufgrund der eigenen Weltanschauung diskriminiert und ausgegrenzt werden, so lange
damit wiederum keine anderen Personen in deren Ansichten eingeschrinkt werden
(wobei hochgradig umstritten ist, wann dies der Fall ist). Dementsprechend fanden
Personen wie Leo Tolstoi (1911) oder Bart de Ligt (1937) ihren Weg zum Anarchismus
iiber das Christentum. Der Theologe und Soziologe Jacques Ellul arbeitete eine anar-
chistische Lesart des Christentums aus (Ellul 1991). Und in den sozialen Bewegungen
war es das Catholic Worker Movement, mit seinen prominenten Vorkimpfer*innen
Dorothee Day und Peter Maurin, sowie die Befreiungstheologie, welche anarchistische
Aspekte mit dem Christentum verbanden. Dariiber hinaus werden auch Schnittpunkte
zu anderen Religionen gesucht und wurde unter anderem prominent durch Starhawk
(1990) ein anarchistisches Neuheidentum entwickeltInsbesondere in der Begegnung
von weifSen Aktivist*innen mit den First Nation People in sozial-6kologischen Kimpfen
der amerikanischen Kontinente wurde deutlich, dass eine Kritik an der Spiritualitit
dieser — in vielerlei Hinsicht in ihren Praktiken und Organisationsformen als »anar-
chistisch« zu beschreibenden - indigenen Gruppen eurozentristische Ziige aufweist.
Das Spannungsfeld zwischen materialistischem Holismus und Religion/Spiritualitit
bleibt daher bestehen und somit eine Kontroverse innerhalb des Anarchismus, in der es
verschiedenste Positionen gibt.

Doch die Frage nach der Religion ist nicht die Gretchenfrage des Anarchismus, son-
dernjene nach der Legitimitit eigener Gewaltanwendung, aus der sich ein drittes Schis-

ma ergibt. Welche Haltung zur Gewalt bei Ausschreitungen oder militanten Aktionen
bestehe, wird regelmifig in 6ffentlichen Debatten nachgefragt, um die Legitimitit op-
positioneller Gruppierungen zu iiberpriifen. Dies gilt insbesondere fir demokratische

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

241


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Staaten, in denen Opposition zulissig, parlamentarisch institutionalisiert sowie verfas-
sungsgemifd verbrieft ist. Die Wahl gewaltsamer Mittel fithrt in vielen Fillen zur Dis-
kreditierung ihrer Anwender*innen in den hegemonialen Diskursen der Mehrheitsge-
sellschaft. Dies gilt im Ubrigen weit stirker bei »linken« als bei »rechten« Akteur*innen,
wie die systematisch abweichenden Strafmaf3e fiir politisch motivierte Gewalttiter*in-
nen zeigen. Daraus ergeben sich eine Anzahl strategischer Fragen. Die Spaltung im An-
archismus hinsichtlich der Legitimitit eigener Gewaltanwendung vollzieht sich jedoch
anhand der ethischen Standpunkte ihr gegeniiber. Da im Anarchismus der Anspruch
der Relation von Mitteln und Zwecken gesetzt wird, ist es offenkundig, dass gewalt-
same Aktionen das Meta-Ziel einer gewaltfreien Gesellschaft untergraben — und zwar
auch ohne die damit verbundene Stigmatisierung und Ausgrenzung, ob durch staatli-
che oder andere Akteur*innen (s. Jochheim 2018, Kalicha 2017). Andererseits kann das
unreglementierte Aufbegehren gegen gewaltsame gesellschaftliche Herrschaftsverhalt-
nisse wie auch gegen konkrete Gewalterfahrungen ein Akt der Wiirde und der Selbst-
bestimmung darstellen (s. Gelderloos 2013). Militantes Handeln vermindere Gewalt, wo
damit gegen ihre Ursachen vorgegangen werde. Es bewege sich zwar in Widerspriichen,
nicht stirker aber als die gewaltfreie Position, welche impliziere, Ungerechtigkeit, Un-
terdriickung und Gewalt zu dulden. Noch deutlicher als bei den vorherigen Divergenzen
kommt es anhand der anarchistischen Gretchenfrage zur Trennung in gewaltfreie und
gewaltrechtfertigende Richtungen, deren Anhinger*innen sich gegenseitig vorwerfen,
den Anarchismus zu verunglimpfen. Weiterhin unterstellen sie sich gegenseitig Gewalt-
freiheit bzw. -rechtfertigung zu fetischisieren und reagieren darauf mit Gegenargumen-
ten. Zum Beispiel wird von gewaltfreien Anarchist*innen die Legitimitit der Beschidi-
gung oder Zerstérung von Waffen und unrechtmifligem Privateigentum nicht abgelehnt
und der passive Widerstand gegen polizeiliches Gewalthandeln propagiert. Im aufstin-
dischen Anarchismus gibt es selbstkritische Debatten dariiber, wann Gewaltausitbung
zum Selbstzweck wird und wird die Verletzung von Personen weitgehend vermieden.
In diesem Kapitel wird nun aber die Kontroverse zwischen Individualismus und
Kollektivismus beleuchtet, welche — wie gezeigt wird — ganz grundlegende Konfliktlini-
en beinhaltet, mit welchen der Anarchismus definiert werden kann. Der Widerspruch
zwischen Individuen und Kollektiven ist dabei wiederum einer, der aus einer spezi-
fischen Gesellschaftsform hervorgeht und mit dieser variiert. Im vorherigen Kapitel
wurde gezeigt, dass das Individuum im individualistischen Anarchismus als Referenz-
punkt und anti-politische »Sphire« der Politik gegeniibergestellt wird. Im selben Zuge
werden im mutualistischen/kollektivistischen Anarchismus das Soziale, im anarchisti-
schen Kommunismus die Gesellschaft, im syndikalistischen Anarchismus die Okonomie
und im anarchistischen Kommunitarismus die Gemeinschaft als anti-politische Sphiren
etabliert. Anarchistischer Mutualismus, Kommunismus und Syndikalismus werden an
dieser Stelle unter den kollektivistischen Positionen zusammengefasst (vgl. Oberlinder
1972), wihrend der Kommunitarismus aufgrund seiner tendenziellen Beschreibung
des Spannungsfelds als Verwobenheit (> 4.3.5) gesondert verortet werden muss. Die
Auseinandersetzungen zwischen Individualanarchistinnen und kollektivistischen
Stromungen bestehen seit der Genese des Anarchismus, parallel zum Aufkommen der
industriellen Massengesellschaft. Dass sie bis heute anhalten und in altbekannten oder
neuen Varianten immer wieder vorgetragen werden, ist sowohl Beleg dafiir, dass es sich

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

unabhingig vom Anarchismus um einen gesellschaftlich konstituierten Widerspruch
handelt, als auch, dass innerhalb des Anarchismus divergierende Umgangsweisen mit
diesem gefunden werden. Mit dem hier entfalteten theoretischen Ansatz kann daher
die Vermutung geiuflert werden, dass im Anarchismus ein paradoxes Verstindnis von
»Individuum« und »Kollektiv«, von »Einzelnen« und »Gemeinschaften« sowie von den
moglichen und den angestrebten Vermittlungsversuchen dieser Konzepte besteht. Dass
individualistische und kollektivistische Positionen im Anarchismus immer wieder auf-
einanderprallen, zu Irritationen und Unstimmigkeiten fithren, wird iiblicherweise mit
abweichenden Freiheitsverstindnissen, unterschiedlichen Verstindnissen der Herr-
schaftsstrukturen und/oder verschiedenen anarchistischen Handlungsmoglichkeiten
gegen diese erklirt. Im Kontext dieser Arbeit wird hingegen davon ausgegangen, dass
diese Divergenzen zwar vorhanden sind, aber der Grund fir die Kontroverse noch
dahinter liegt. So handelt es sich méglicherweise um einen Streit dariiber, ob das Indivi-
duum oder Formen von Kollektivititen als primire Referenzpunkte anarchistischer Anti-
Politik angesehen werden. Damit kann die Kontroverse zwischen Individualismus und
Kollektivismus als abgeleitete Paradoxie aus dem Spannungsfeld zwischen Politik und Anti-
Politik gelten. Dies dndert nichts an der Pluralitit des Anarchismus, an den Differenzen
zwischen seinen verschiedenen Stromungen und den damit verbundenen Irritationen
und Konflikten. Was sich aber verschiebt, ist die Perspektive auf die Urspriinge dieser
Spannungen, wodurch neue Formen der Vermittlung zwischen ihnen erméglicht wer-
den. Mit dieser Uberlegung wird in diesem Kapitel zudem die politisch-philosophische
Frage beriihrt, ob anarchistisches Denken grundsitzlich als paradox zu charakterisieren
ist. Im Vergleich zum vorherigen Kapitel geschieht die Unterscheidung der divergieren-
den anarchistischen Standpunkte stirker nach inhaltlichen Positionen zur Problematik,
als nach begrifflich-theoretischen Konzeptionen. Im nichsten Abschnitt wird das Span-
nungsfeld zwischen Kollektivitit und Individualitit umrissen, um anschliefRend funf
Varianten zu skizzieren, wie im Anarchismus mit dem gesellschaftlichen Widerspruch
von Einzelnen und Kollektiven verfahren wird.

4.2 Zur Spezifik des Spannungsfeldes zwischen Kollektivitat
und Individualitat

In nahezu allen Einfithrungswerken in den Anarchismus wird seine Vielfiltigkeit und
bisweilen seine Widerspriichlichkeit betont, welche bei keinem anderen Aspekt derart
deutlich artikuliert wird, wie beim Verhiltnis zwischen Individuen und Kollektiven, beim
Verstindnis von Einzelnen und Gemeinschaft/Gesellschaft." Bis heute erweisen sich ethi-
sche und strategische Debatten dariiber, inwiefern Anarchist*innen einen Fokus auf

1 Fir den vorliegenden Zusammenhang wird keine klare Unterscheidung zwischen Cemeinschaft
und Cesellschaft vorgenommen, wie sie etwa Ferdinand Tonnies aufmacht (siehe FuRnote 16). An
dieser Stelle sollen beide Begriffe als zwei Ebenen von Vergemeinschaftung gelten, welche je-
weils eigene Dynamiken aufweisen. Unterhalb dieser wiare zudem noch die Gruppe zu verorten, in
welcher direkte personliche Beziehungen bestehen. Zwar sind die sozialen Dynamiken von Grup-
pen, Gemeinschaften oder Gesellschaften zu unterscheiden. Bei den hierabgebildeten Uberlegungen,
theoretischen Konzeptionen und Diskussionsbeitragen geschieht die Beschreibung des Verhalt-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

243


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

244

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

die Selbstverinderung, beginnend im unmittelbaren Umfeld, oder auf die Verinderung der
Gesellschaft richten sollten, als immer wiederkehrendes Phinomen, welches deswegen
plausibel als grundlegendes Spannungsfeld im anarchistischen Denken selbst ange-
nommen werden kann. So beschreibt Curran, dass Kontroversen um »social >versus«
individual anarchism« als wesentliche Auseinandersetzungen immer wieder gefithrt
wurden (Curran 2007: 23-29). Jene auf eine Henne-Ei-Frage herunterbrechen zu wollen,
welche Seite zuerst verindert werden sollte, wird der komplexen Problematik mitnichten
gerecht. Bereits Proudhon beschiftigte sich mit dieser Thematik und setzt die Auflésung
des Gegensatzes von Einzelnen und Gemeinschaft zum Ziel anarchistischen Wirkens.
Dabei strebte er an, die kollektive und individuelle Souverinitit, innerhalb von Arbeiter-
Assoziationen durch eine Harmonisierung der Einzelinteressen zu realisieren. Diese
sollten zugleich Grundlage der Verwaltung einer neuen Gesellschaft sein (Proudhon
1851/2005). Historisch betrachtet wurde die Kontroverse zwischen Kollektivist*innen
und Individualist*innen stark in Hinblick auf 6konomische Konzeptionen diskutiert.
Fir den vorliegenden Zusammenhang ist es jedoch gewinnbringender, sie als ethi-
schen Diskurs iibe Selbstbestimmung zu begreifen, die im anarchistischen Denken
mit dem Organisationsprinzip der Autonomie und dem theoretischen Konzept der
Selbstorganisation verbunden ist.

Wenngleich in vielen Quellen deutliche Positionierungen am individualistischen und
am kollektivistischen Pol festzustellen sind, ist die eindeutige Zuordnung aller Beitrige
zu bestimmten Stromungen nicht unbedingt zielfithrend und greift insbesondere bei
den Quellen, welche von einer Verwobenheit ausgehen, nicht mehr.

Dies lisst sich ebenfalls an bekannten Protagonist®innen des kollektivistischen
Anarchismus festmachen, denkt man bspw. an Bakunins individuelle Empérung. Es
betrifft z.B. auch Goldmans Nietzsche-Rezeption* wie auch ihre Stellungnahmen ins-
besondere zu Fragen von Sexualitit und Geschlechterverhiltnis. Malatesta bezeichnete
sich selbst als »individueller Anarchist in einer kommunistischen Schule« (Lundstrém
2018: 48). Auf der anderen Seite organisierten sich individualistische Anarchist*innen
wie Lev Chernyi — der im Sinne Nietzsches alle Werte der birgerlichen Gesellschaft
umwerten wollte, das anarch@-kommunistische Konzept freier Kommunen als Bedro-
hung des Individuums ablehnte und zudem von Tucker und Stirner beeinflusst war —
1905 in der Anarchistischen Féderation von Moskau (Avrich 1980:180). Der Individualist
Georges Vincey war 1945 an der Neugriindung der franzésischen Fédération Anarchiste
beteiligt und unterstiitzte die synthetische Organisationsform.

Eine klare Kategorisierung lisst sich in vielen Fillen auch deswegen nicht vor-
nehmen, weil eine vermeintlich exakte Bestimmung suggerieren wiirde, dass »die«
Individualist*innen sich tiberhaupt auf einer Ebene mit kollektivistischen Ansitzen
vergleichen lief}en. Ungeachtet dessen, dass viele von ihnen abstritten, einer bestimm-
ten Stromung anzugehoren oder eine begriinden zu wollen, werden sie dennoch als

nisses von Einzelnen zur Gruppe nahezu analog jener zu Gemeinschaften oder Gesellschaften. Auch
deswegen wird der Begriff Kollektivim Folgenden bevorzugt.
Kerngedanken der folgenden Passagen wurden bereits veroffentlicht in: Eibisch (2019b).

2 Siehe die Dissertation von Dominique Miething (2016).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

solche adressiert, sei es fiir ein Dialogangebot (Faure 1928) oder zu ihrer Ablehnung
(Plattform/Archinoff 1926).

Erste ausfiithrliche Studien unterscheiden zwischen individualistischem, kollek-
tivistischem und »communistischem« Anarchismus (vgl. Zenker 1895) oder zwischen
verschiedenen Theoretiker*innen, die eigenstindige, eher individualistische oder kol-
lektivistische Theorien hervorgebracht haben (vgl. Eltzbacher 1900). Sie prigten damit
die weitergehende Rezeption anarchistischer Ideen nach diesem Schema im Alltagsver-
stindnis und wissenschaftlichen Diskurs wesentlich mit, was durch die historischen
Briiche in der anarchistischen Bewegung wiederum auf deren Selbstverstindnis zu-
riickwirkte (» 3.1). Eine andere Perspektive liefert dagegen Max Nettlau, welcher das
Wirken verschiedener Personenkreise, Stromungen und Ereignisse der anarchistischen
Bewegung nachzeichnet und individualistische Ansitze eher zum »Vorfrithling der
Anarchie« zihlt, deren eigentliche Geschichte mit der Griitndung der Internationalen
Arbeiterassoziation 1864 beginne (Nettlau 1925: 233). Auch wenn er deutliche Unterschie-
de aufzeigt und eine Spaltung des Anarchismus ausmacht (vgl. Malatesta 1926/2014f:
185) (s.u.), hilt Nettlau dennoch fest, obgleich die individualistischen Anarchist*innen

»dievon der Freiheitallein ausgehen zu kénnen glauben, [...] auch ihnen die Solidaritat,
vordersichihr Freiheitsbedirfnis zundchst straubt, nicht fremd und feindlich ist: diese
beiden Richtungen, eminent soziale und eminent freiheitliche Anarchisten, schliefien
einander keineswegs aus, sondern ergianzen sich und bilden, von der Zukunft aus ge-
sehen, Vorahnende, die auf verschiedenen Wegen, aber zielsicher sich der kiinftigen
Freiheit ndhern« (Nettlau 1925: 230).

Als Gemeinplatz gilt, dass anarchistische Theorien — ideengeschichtlich betrachtet - so-
wohl grundlegende Aspekte des Liberalismus als auch des Sozialismus in sich aufge-
nommen haben (Ward 2004:1, vgl. Senft 2006: 32f.).> Cantzen verortet den Anarchismus

3 Vor allem wurden Individualismus und Kollektivismus zunéchst auch als Unterscheidungen ver-

schiedener dkonomischer Konzeptionen verstanden. Dies stellt auch die Befiirworterin eines Anar-
chismus ohne Adjektive, Voltarine de Cleyre, in einem Grundlagentext von 1901 heraus:
»Dementsprechend gibt es mehrere 6konomische Schulen innerhalb des Anarchismus. Es gibt an-
archistischen Individualisten, Mutualisten, Kommunisten und Sozialisten. Frither haben sich diese
verschiedenen Schulen bitter bekdmpft und sich sogar geweigert, einander als Anarchisten anzu-
erkennen. Die Engstirnigeren tun dies immer noch; selbstverstandlich sehen sie dies nicht als Eng-
stirnigkeit an, sondern einfach als solides Festhalten an der Wahrheit, die keine Toleranz gegen-
Uber dem Irrtum erlaubt. Das ist zu allen Zeiten die Haltung der Frommler gewesen, und der An-
archismus ist ebenso wenig wie jede andere neue Bewegung von Frommlern verschont geblieben.
Jeder dieser fanatischen Anhanger sei es des Kollektivismus oder der Individualismus glaubt dar-
an, dass kein Anarchismus moglich sei ohne das jeweilige 6konomische System als seine Grundla-
ge, und ist selbstverstindlich vom eigenen Standpunkt aus auch vollig gerechtfertigt« (de Cleyre
1901).
Auch Christoph Spehr umkreist das Problem der sozialen Freiheit, wobei (tendenziell) Gleichheit
ohne wirkliche Freiheit im Realsozialismus und Freiheit auf Kosten von Gleichheit im demokra-
tischen Kapitalismus verwirklicht worden sei. Daraufhin kritisiert er den »liberalen« und »mar-
xistischen«»Mainstream« und fithrt die freie Kooperation in Gleichheit als Konzept zur Realisierung
sozialer Freiheit ein, die er allerdings etwas holzschnittartig entfaltet (Spehr 2003: 19-25).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

245


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

eher in Abgrenzung zum Liberalismus einerseits und zum Staatssozialismus anderer-
seits (Cantzen 1997: 24) und beschiftigt sich ebenfalls mit der Frage nach einer adiquaten
Vermittlung von Gemeinschaftlichkeit und »individueller Selbstbehauptung« im Sozia-
len (Ebd.:139-173). Sedn M. Sheehan schreibt

»[plolitically, anarchism’s rejection of state power may be delineated in terms of an arc
that spans communism and extreme individualism. One boundary is reached where
communist anarchism party company with traditional communism, most crucially
over the role of the state and methods of organizing resistance to the status quo. An-
other equally important boundary is reached when individualist anarchism becomes
indistinguishable from extreme right-wing conservatism and its worship of the free
market« (Sheehan 2003: 38f.).

Die Befreiung konkreter Individuen und Gruppen durch ihr eigenstindiges Handeln war
und ist das proklamierte Ziel aller Schattierungen im Anarchismus, wofiir die soziale,
dkonomische, politische, kulturelle und dignitive Gleichheit als unabdingbare Voraus-
setzung gilt und somit eine grundlegende Verinderung gesellschaftlicher Verhiltnisse
fir notwendig erachtet wird.

Loick ist der Ansicht, dass die Unstimmigkeiten zwischen individualistischen und
kollektivistischen Stromungen nur verstindlich werden, wenn der jeweilige Freiheits-
begriff betrachtet wird. Das Spannungsverhaltnis lieRe sich demnach damit erklaren,
dass im Anarchismus tatsichlich zwei Begriffe von Freiheit verwendet werden: der po-
sitive/soziale und der negative/liberale (Loick 2017: 104ff.). Statt die vorgebliche Synthe-
se aus ihren jeweils »besten Aspekte« in einem »ewigen Balanceakt« fortwihrend mit-
einander vermitteln zu miissen — wie es Milstein formuliert (Milstein 2013: 12) —, hit-
te der positive »den negativen Freiheitsbegriff [..] iiberzeugend kritisiert« (Loick 2007:
116). Bisher setzte sich die Unterscheidung zwischen individualistischen und kollektivis-
tischen Theoretiker*innen und Stréomungen des Anarchismus in den Standard-Einfith-
rungen ungebrochen fort, mit stirkeren Sympathien fiir erstere (Marshall 2008, Degen/
Knoblauch 2008), letztere (Oberlinder 1972, Stowasser 1995, Kinna 2005, Guérin 2005)
oder ohne wahrnehmbare Priferenz (Woodcock 1962, Ward 2004). Daniel Guérin be-
zeichnet einerseits das Individuum, andererseits die Spontaneitit der Massen als Quel-
len der revolutiondren Energien des Anarchismus im Unterschied zum autoritiren So-
zialismus (Guérin 1969: 28-39). April Carter sieht den Begriff der Gesellschaft im anar-
chistischen Denken stark gemacht, welche zudem dem Staat entgegengesetzt werden
wiirde:

»Die Gesellschaft mag eine Art von Individuen schaffen, die stark verinnerlichte Wer-
te haben und kooperativ und frei, ohne Androhung von Gewalt, leben kénnen. Zwei-
tens legt der Begriff Gesellschaft nahe, daft Menschen schon in einer Art sozialer Ein-
heit leben, so dafi soziale Organisation nicht kiinstlich durch Vertrag gewdhrleistet ist
und durch Zwang aufrechterhalten wird. Stattdessen kdnnten dort >natirliche«sozia-
le Einheiten sein, die durch freiwillige Kooperation aufrechterhalten werden« (Carter
1971/1988: 33).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

Auch wenn durch dieses spezifische Verstindnis mit positiven Konnotationen der Ver-
such gemacht werde, auf theoretischer Ebene eine Vermittlung zwischen Individuen
und Gesellschaft zu ermdglichen, bleibe das Konzept oftmals leer und schwammig (Ebd..:
34f.). Uber die Feststellung des Vorhandenseins verschiedener Freiheitsbegriffe hinaus,
sind also auch Uberlegungen dariiber anzustellen, von welchen Menschenbildern und
Verstindnissen von Individuum und Gesellschaft die Autor*innen der im Folgenden
zu betrachtenden Quellen ausgehen, um welche Textgattungen es sich handelt, und in
welchen historischen und diskursiven Kontexten diese zu lesen sind.

Auf der anti-politischen (ethischen/utopischen) Seite lisst sich beim individualisti-
schen Anarchismus eine Betonung der Ubereinstimmung von Zielen und Mitteln auf-
zeigen. Das konsequente Streben nach der Befreiung und/oder der Entfaltung aller Ein-
zelnen - also die Proklamation des Individualismus in diesem Sinne — legt es nahe, das
selbstbestimmte Handeln und die eigenmichtige Verinderung von Individuen in den
Fokus zu riicken sowie dieses nicht nur zum Flucht-, sondern auch zum Ausgangspunkt
zu nehmen. Individualistische Anarchist*innen kritisieren daher jede erzwungene Kol-
lektivitit und warnen vor den potenziell erzwingenden, hierarchisierenden und das ei-
gene Denken und Wollen relativierenden Aspekten aller sozialen Gruppen, sei es in for-
meller oder informeller Hinsicht, wie bspw. bei der Sogwirkung konformistischen Ver-
haltens. Die Verwirklichung von Individualitit kann demnach prinzipiell nie durch Ein-
oder gar Unterordnung von Einzelnen in Gemeinschaften gelingen, sondern ausschlief3-
lich mittels ihrer freiwilligen Zustimmung, die stets zuriickgenommen werden kann.

Die politischen (strategischen/programmatischen) Konsequenzen daraus finden
sich in nahezu allen anarchistischen Absichtserklirungen und organisatorischen Vor-
stellungen wieder. Dariiber hinaus wird von individualistischen Anarchist*innen ange-
nommen, dass das Handeln von Einzelnen signifikante Unterschiede in der Gestaltung
des gesamten Zusammenlebens macht, es also der voluntaristischen Adressierung von
Individuen bedarf, um deren Bewusstseinsbildung und selbstbewusstes Handeln zu
ermoglichen. Ferner konnen Herrschaftsverhiltnisse nur iiberwunden werden, wenn
die psychisch-affektive Abhingigkeit von ihnen durchbrochen wird und an ihrer Stel-
le egalitire, freiwillige und solidarische Beziehungen gesetzt werden. Diese miissen
sich auf individueller Ebene manifestieren und kénnen nur von den und durch die
Beteiligten selbst gestaltet werden. Fiir Stirner ist demnach »alle Freiheit wesentlich —
Selbstbefreiung [...], d.h. daf} Ich nur so viel Freiheit haben kann, als Ich durch meine
Eigenheit Mir verschaffe« (Stirner 2008:184).

Invielen kollektivistischen Ansidtzen des Anarchismus werden diese Ausgangspunk-
te angenommen und wird die individual-anarchistische Kritik in der Regel — (selten)
ausgesprochen oder (meistens) implizit — adaptiert, wodurch er sich gegeniiber anderen
sozialistischen Stromungen unterscheiden lisst. So schreibt auch Mithsam, »Freiheit ist
der Inbegriff alles anarchistischen Denkens und Wollens. [...] Freiheitistindessen nichts,
was gewihrt werden kann. Freiheit wird genommen und gelebt« (Mithsam 1933/2010b:
137). Auch Bertrand Russell grenzt auf diese Weise die britischen (syndikalistischen) In-
dustrial Unionists und Guild Socialists von marxistischen Stromungen ab, indem er fest-
halt: »Sie glauben, daB es nicht geniigend Freiheit fiir den einzelnen geben kann, solan-
ge der Staat allmichtig ist, auch wenn es sich um einen sozialistischen Staat handelt«
(Russell 1918/1971: 40). Mit den sozialistischen Vorstellungen teilen alle Ansitze der kol-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

247


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

lektivistischen Anarchismen die Grundannahme, dass Menschen als durch und durch
soziale Wesen anzusehen sind. Kropotkin formuliert, der Mensch habe »die Gesellschaft
nicht geschaffen; die Gesellschaft ist dlter als der Mensch« (Kropotkin 1896/2008:16). Mit
diesem sozialen Bewusstsein, welches durch ein historisches Bewusstsein erginzt wird,
kann der Blick auf das Ganze der Gesellschaft (humanistisch verstanden: bis hin zur
»Menschheit« oder dem »Gattungswesen«) gerichtet werden. Nur durch ihre grundle-
gende gesellschaftliche Transformation kénnen die vereinzelten Individuen der biirger-
lichen Gesellschaft zu wirklichen Einzelnen befreit werden. Diese immer schon vorhan-
denen und tief verankerten sozialen Bindungen zeichnen menschliche Wesen aus und
ermoglichen ihnen erst gesellschaftliche Individuen zu sein. IThrem vollen Umfang nach
sind derartige anti-politische Vorstellungen durchaus utopisch und motivieren Indivi-
duen und Gruppen, sich nach ethischen Prinzipien solidarisch zu verhalten und egalitir
zu organisieren.

Fiir kollektivistische Anarchist*innen beinhalten politische Ansitze, Strategie und
Programme zweifellos eine umfassende Gesellschaftsverinderung und insbesondere
auch eine Vergesellschaftung der Produktionsmittel, um die als witnschenswert postu-
lierten menschlichen Seins- und Verhaltensweisen im Sinne eines sozialen Fortschritts
allgemein zu verwirklichen. Die Erlangung von Handlungsfihigkeit und Souveranitit
durch Individuen wird dahingehend als Ziel und Weg angesehen, welche nicht etwa
an der Freiheit anderer ihre Grenze finde (Bakunin 1882/1969: 45), sondern nur als
Prozess kollektiver Ermichtigung verstanden werden kann. Wenngleich die Gewinnung
von Distanz zu herrschaftsformigen Strukturen und Verhiltnissen als notwendiger
Bestandteil im Aufbau und der Entwicklung von erstrebenswerten Institutionen und
Beziehungen betrachtet wird, wird ein rein individuell gedachtes Austreten aus ihnen
fiir den Abbau von Herrschaftsverhiltnissen insgesamt entweder als Illusion angesehen
oder als Strategie verstanden, die niemals massentauglich sein kann.

4.3 Umgangsweisen mit dem Spannungsfeld
Individualismus - Kollektivismus

Im Folgenden werde ich verschiedene anarchistische Quellentexte entweder dem Indivi-
dualismus oder dem Kollektivismus zuordnen* und nach der in ihnen formulierten Um-

4 Die Unterscheidung von Individualismus und Kollektivismus wird hier —im Unterschied zu Kapitel 3
—nach inhaltlichen Aussagen und Positionierungen vorgenommen.
Unter kollektivistische Positionen fallen in der Regel die anarch@-kommunistischen und -syndika-
listischen. Wie sich zeigen wird, gibt es vereinzeltjedoch auch in diesen dezidiert individualistische
Positionen, die in Abgrenzungen zu staatssozialistischen Stromungen und/oder zur Sympathiege-
winnung der Individualanarchist*innen bezogen werden. Viele mutualistischen und kollektivisti-
schen Ansatze fallen darunter, auch wenn ersteren oftmals unterstellt wird, sie wiirden in »6kono-
mischer« Hinsicht einem Individualismus folgen. Auch einige anarchistisch-kommunitaristische
Beitrage sind hier zu verorten, wobei sie oftmals eher bei der Umgangsweise der »Verwobenheit«
zu finden und damit nicht in diesem Schema zuordenbar sind.
Auf der Seite des Individualismus lassen sich (a) rationalistisch-aufkldrerischer, (b) egoistischer Anar-
chismus und c) transzendentaler/mystischer Anarchismus sowie d) anarchistischer Ultra-Liberalismus
ausmachen. Diese Strange sind auch relativ eindeutig voneinander abgrenzbar. Wie erwihnt, gibt

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

gangsweise mit dem Spannungsfeld zwischen beiden Polen betrachten. Diese geben die
Reihenfolge vor und bestehen in der Ignorierung, einseitigen Auflosungen, Versuchen wech-
selseitiger Vermittlung oder der Herstellung einer Synthese bis zur Verwobenheit des Span-
nungsfeldes. Dazu habe ich als paradigmatisch anzusehende Quellen aus moglichst ver-
schiedenen historischen Phasen® des Anarchismus herangezogen. Ganz am Ende dieses
Kapitels halte ich die Quellenanordnung grafisch fest, um die Positionen der zahlreichen
Autor*innen zu rekapitulieren (> Fig. 13).

4.3.1 Individualistische Gesellschaftsvergessenheit und der blinde Fleck
der Gemeinschaft

Ignoriert wird das Spannungsfeld zwischen Individuum und Gesellschaft von Henry Da-
vid Thoreau, der neben Ralph Waldo Emerson und anderen zur spezifischen Ausprigung
des unitarisch beeinflussten »Amerikanischen Transzendentalismus« zdhlt. In Die Pflicht
zum Ungehorsam gegeniiber den Staat formuliert Thoreau die Prinzipien von freiwilliger Zu-
stimmung und freier Vereinbarung: »Nur eine einzelne Verpflichtung bin ich berech-
tigt einzugehen, und das ist, jederzeit zu tun, was mir recht erscheint. Man sagt, daf3
vereinte Masse kein Gewissen hat — und das ist wahr genug; gewissenhafte Menschen
aber verbinden sich zu einer Vereinigung mit Gewissen« (Thoreau 1849/2010: 9). Dass
moralische Empérung und selbstbestimmtes Handeln stets moglich wiren, ist Thore-
aus Grundannahme in Hinblick auf die Nicht-Anerkennung der Regierung und eines
Staates, in welchem Sklaverei besteht, die sich — weitergedacht — auf das Untertanen-
verhiltnis insgesamt beziehe (Ebd.: 10f.). Die Demokratie sei ein Fortschritt in Richtung
der Achtung des Individuums, meint Thoreau und fragt dennoch weiter, ob die Men-
schenrechte nicht eigentlich erst ohne jede Regierung vollstindig »anerkannt und ko-
difiziert« werden konnten, denn nie werde »es einen wirklich freien und aufgeklirten
Staat geben, solange sich der Staat nicht bequemt, das Individuum als grofRere und un-
abhingige Macht anzuerkennen, von welcher all seine Macht und Gewalt sich ableitet,
und solange er den Einzelmenschen nicht entsprechend behandelt« (Ebd.: 34ff.). Wer

es auch individualistische Positionierungen aus dem Lager der Anarchist*innen, welche politisch-
theoretisch, von ihrer Ideologie und ihren Praktiken her, sonst eher kollektivistischen Stringen
zuzurechnen sind.

5 Als historische Phasen werden in Weiterfiihrung von Graham (2005, 2009, 2012) angesehen:

(a) Anfinge (ca. 1840—1890), (b) dritte Generation (ca. 1890—1939), (c) neuer Anarchismus (ca.
1945-1980), (d) globale Neuordnung und Anti-Globalisierungsbewegung (ca.1980—2008), (e) mul-
tiple Krise und autoritare Reaktion (ab ca. 2008).
Die Kontextualitdt und Historizitat der ausgewahlten Quellen sind insbesondere zu beachten, da
es sich beim untersuchten Spannungsfeld zwischen Individualismus und Kollektivismus keines-
wegs um eine ahistorische Gegeniiberstellung auf rein terminologischer Ebene handeln soll, son-
dern eigentlich die historisch-spezifischen und kontext-variablen gesellschaftlichen Verhaltnis-
se interessieren, welche diese Gegeniiberstellung hervorrufen. Die wahrgenommene Kontrover-
se zwischen Kollektiven und Individuen, insbesondere auch zwischen »Gesellschaft« und Einzel-
nen, hatin der westeuropdischen Moderne, in der sich Nationalstaaten bildeten, das neuzeitliche,
birgerliche Individuum entstand und das liberale Denken hegemonial war, eine ganz spezifische
Ausformung. Die ausgewihlten Quellentexte reagieren damit bewusst oder unbewusst zu einem
gewissen Grad immer auf diese kontingente gesellschaftliche Grundbedingung.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

249


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

den Krieg ablehne, miisse folgerichtig die bestehende Regierung ablehnen (Ebd.:15), sich
aber auch aktiv gegen sie wenden und individuell das Gesetz tibertreten, bspw. indem
das Steuerzahlen verweigert wird, anstatt nutzlose Bittschriften zu formulieren (Ebd.:
18-21). Denn es »scheint, dafs eine bewuf3te und aktive Verleugnung ihrer Staatsgewalt
der einzige Angriff ist, auf den die Regierung nicht gefasst war; oder warum hat sie da-
fiir keine angemessene Strafe eingefiithrt?« (Ebd.: 17). Thoreau begriindet diese Appelle,
wie auch seine Ablehnung von Mehrheitsentscheidungen, mit dem ethischen Vorrang
des Gewissens und einer Verpflichtung auf Gerechtigkeit anstatt eines falschen Respekts
vor Gesetzen. Gerechtigkeitsfragen seien nicht nach ihrer Zweckdienlichkeit entscheid-
bar (Ebd.: 9-12). Mit seiner Betonung von Tugendhaftigkeit geht es ihm weniger um eine
politische Entscheidung in Hinblick auf die Sklavenhaltung, als vielmehr um ein ande-
res Verhalten gegeniiber der Regierung und untereinander (Ebd.: 14). Dementsprechend
hilt er es auch fiir konsequenter und gerechter, ins Gefingnis zu gehen, statt Unrecht zu
erdulden (Ebd.: 20). Die spezifischen Voraussetzungen, welche ihm selbst solches Han-
deln erméglichen und die gesellschaftliche Position, in welcher ihm die Regierung sehr
viel eher egal sein kann, als Menschen, die direkter von dieser unterdriickt und krimi-
nalisiert werden, sieht Thoreau allerdings nicht. »Wenn die Regierung vor mir steht und
sagt: >Geld oder Lebens, warum sollte ich mich beeilen, mein Geld herauszuriicken? [...
Ich bin nicht dafiir verantwortlich, da die Maschine der Gesellschaft richtig funktionie-
re« (Ebd.: 25). Die Regierung interessiere ihn eben nicht besonders und darum denke er
so wenig wie moglich an sie, zumal er itberhaupt nur selten mit ihr in Kontakt kime und
darum weithin frei in seinen Gedanken sein kénne (Ebd.: 31).

Irritierender gestaltet sich der voluntaristische Appell Luigi Galleanis, der sei-
nen Text The End of Anarchism? Mit einer Beschreibung des libertiren Kommunismus
beginnt, welcher nicht einfach von sozialem Wert sei, sondern den ethischen Forde-
rungen nach der Verwirklichung von Gleichheit und Gerechtigkeit entspreche, wobei
die Bestimmung und Befriedigung von Bedirfnissen nur durch die Betreffenden selbst
erfolgen konne (Galleani 1907/2009: 111f.). Im Verlauf zeigt sich allerdings, dass Galleani
keineswegs ein kommunistischer Anarchist ist, sondern sich konsequent gegen die »Or-
ganisationalisten« (u.a. Malatesta) wendet, die eine anarchistische politische Partei und
Arbeiterorganisationen organisieren wollen wiirden. Diese lehnt er ab, da mitjeder Form
politischer Organisierung entfremdende Reprisentation, festlegende Programme, bii-
rokratische Abliufe, also Hierarchien, Disziplin und Ausschliisse einhergehen miissten
(Ebd.: 121). Bei der Lektiire wird deutlich, dass die einleitend ausgefithrten anarch@-
kommunistischen Vorstellungen lediglich als ins Imaginire projizierte Ideale dienen,
ihnen aber keine spezifischen Organisationsformen oder Strategien entsprechen sollen.
Anstatt sich an Politik zu beteiligen, sollten Anarchist*innen ihren Prinzipien treu blei-
ben, sich verweigern, keine Avantgarde bilden und keine Kompromisse eingehen. Der
Syndikalismus sei aus denselben Griinden abzulehnen (Ebd.: 122f.). Galleani ignoriert
das Spannungsfeld zwischen den Polen von Individualismus und Kollektivismus, weil er
blind dafiir ist, dass spezifisches Handeln stets voraussetzungsvoll ist und verschiedene
gesellschaftlichen Positionen unterschiedliche Interessen und Bewusstseinsformen mit
sich bringen, die es zu verindern gilt, wenn gesamtgesellschaftliche Verinderungen
angestrebt werden. So schreibt er: »We, ourselves, have to start the revolution from
within ourselves, by discarding old superstitions, selfishness, self-imposed ignorance,

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

foolish vanities and moral deficiencies« (Ebd.: 123). Dazu wire es die »unverinderbare
Aufgabe«, ausschliefilich auf dem anarchistischen Standpunkt zu beharren, die Flamme
in den Geistern des Proletariats und die Flamme der Idee zu entfachen, »to kindle in their
hearts faith in liberty and in justice: to give to their anxiously stretched out arms a torch and an
axe.« (Ebd.: 124) Ein Programm brduchte es dafiir nicht.

Mit eher philosophischem Hintergrund formuliert John Henry Mackay seinen ultra-
liberalen Individualanarchismus in der Schrift Der Freiheitssucher im Stil eines Traktates
zur spirituellen Erbauung. Seiner Ansicht nach wire die Bezeichnung »individualisti-
scher Anarchismus« eigentlich ein Pleonasmus, dieser aber in Abgrenzung zum seiner
Ansicht nach iiberholten, »utopischen« und schwirmerischem anarchistischen Kommu-
nismus so zu benennen (Mackay 1921:149). Schlimmer als seine Assoziierung mit chaoti-
schen Zustinden, sei demnach, dass das Wort Anarchie »von den Anhingern einer Rich-
tung der sozialen Bewegung zur Bezeichnung einer Weltanschauung angenommen war
und gefithrt wurde, die selbst zugleich erklirten und zugaben, Kommunisten zu sein«
(Ebd.: 143). Nichts erschiene dem Protagonisten in seiner Schrift, Ernst Forster, so un-
vereinbar

»mit wahrer Freiheit, als was sich Kommunismus nannte und irgendwie mit Kommu-
nismus zusammenhing. Die Anhanger dieser Richtung, die Kommunisten, mufiten
wohl das Wort zu Unrecht fiihren: entweder waren sie wirklich Kommunisten und
dann konnten sie unméglich einen Zustand der Herrschaftslosigkeit, der Anarchie,
erstreben; oder sie waren Anarchisten, und dann konnten sie ebenso unmaéglich Kom-
munisten sein. Der Name mit dem sie sich nannten: s kommunistische Anarchisteng,
war demnach ein Widerspruch in sich selbst« (Ebd. 143).

Der echte Anarchismus miisse stattdessen das Individuum zum Zentrum nehmen, sehe
keinen Gegensatz zwischen Altruismus und Egoismus, trete fiir die freie Meinungsaufle-
rung, die freie Vereinbarung und den Erhalt des vollen Arbeitsertrages ein, wende sich
gegen Gewaltanwendung, aber auch gegen festgesetzte Moralkodexe jeglicher Art und
begriifie das individuelle Streben nach Gliick, wie auch die Konkurrenz (Ebd.: 149-166).
Tatsichlich liegt Mackays Uberlegungen das biirgerliche Verstindnis des selbstbeziigli-
chen, sich selbst begriindenden und geniigenden Individuums zugrunde und so schreibt
er:

»Unter der Gleichheit konnte es keine Freiheit geben; es gab nur eine Gleichheit un-
ter der Gewalt — das Ideal der Demokratie; Gleichheit in der Freiheit — das Ideal der
Anarchie. Das Erstere eine Utopie; die Letztere eine Nothwendigkeit. Denn gerade in
der Ungleichheit der Individuen lag die Nothwendigkeit der Freiheit begriindet; und
Verschiedenheit, nicht Gleichheit, hieR das Wort, das liber ihren Thoren stand« (Ebd.:
185).

Demnach kénne auch ein »volliger Sieg des demokratischen, des >Gleichheits-Principss,
[...] nichts Anderes bedeuten, als den vélligen Untergang des Individuums. Je mehr die

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

251


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Menschen kiinstlich gleich gemacht wurden, um so unfreier wurden sie« (Ebd.: 186).°
Die Frage nach einer angemessenen Umgangsweise mit dem Spannungsfeld stellt sich
fiir Mackay nicht, da er im Grunde genommen keine Gesellschaft kennt.

Von Simone Weil kann dies nicht behauptet werden und dennoch ignoriert sie das
Spannungsfeld auf die Weise einer fatalistischen Vergeistigung. In ihren Reflexionen iiber
die Ursache der Freiheit und sozialen Unterdriickung setzt sie ihre Idealvorstellung von Kollek-
tivitit derart hoch an, dass diese sich faktisch nicht verwirklichen lassen kann, und ver-
fallt in den Umkehrschluss, dass Kollektivitit an sich repressiv wirke (Weil 1934/1975: 196f.).
Thr mystischer, nach innen gerichteter, Individualismus, verwirkliche sich vor allem im
Geis. Auch wenn er materielle Voraussetzungen habe (Ebd.: 213), tritt er als intellektueller
Protest gegen die totalitiren Aspekte der modernen Massengesellschaft auf. Gesellschaft
selbst wire — als Fortsetzung der Herrschaft der Natur — einengend (Ebd.:195), vor allem,
weil Individuen durch verschiedene intransparente Instanzen kontrolliert werden wiir-
den (Ebd.: 218). Freiheit gilt Weil als intellektuelle Kapazitit, wire aber ebenfalls ein exis-
tenzielles Bediirfnis (Ebd.: 199), wobei sie — vor dem Hintergrund einer totalitiren Mas-
sengesellschaft — einen extremen Individualismus vertritt: »Der Mensch ist weder dazu
geschaffen, das Spielzeug einer blinden Natur zu sein, noch dazu, das Spielzeug blinder
Kollektive, die er mit Seinesgleichen bildet [...]« (Ebd.: 212). Insofern Weil Vergesellschaf-
tung per se und nicht ihre spezifischen Formen als Herrschaft ansieht, ignoriert sie das
Spannungsfeld und setzt der Moglichkeit von anderen, nicht-verdinglichten Beziehun-
gen endlos hohe Hiirden (Ebd.: 215). Ihr Streben nach kosmischer Verbundenheit spie-
gelteine solipsistische Haltung als mutmafilichen emotionalen Selbstschutz wider. Den-
noch lassen sich in ihrer Argumentation auch direkt politische Momente herausfiltern,
wie bspw. ein Plidoyer fiir iiberschaubare Gruppen (Ebd.: 214) sowie die Erkenntnis, dass
Menschen in allen gesellschaftlichen Positionen von Herrschaft deformiert sind, aber ih-
re Unterdriickung vielfach bejahen (Ebd.: 233f.).

Oftmals sind es die poetisch gehaltenen Texte, in welchen Spannungsfelder igno-
riert werden. Beim kollektivistischen Pol kann dies in Erich Mithsams verbreiteter
Schrift (» 2.4.3) aufgezeigt werden. Seine Positionierung beinhaltet, dass soziale Gleich-
heit iiber Fragen materieller Produktion und Giiterverteilung weit hinausgehe und
die Selbstverantwortlichkeit sowie jene fiir das Gemeinsame umfasse. Zwar sei der
individuelle Wille durch die Umgebung geprigt, aber keineswegs durch diese determi-
niert. Die Gesellschaft wire der »Ursprung des Lebens, sein Sinn und Inhalt (Mithsam
1933/2010b: 127-131). Mit einem Paradebeispiel einer tautologischen Erklirung hilt er
fest:

»Es gibt keine Freiheit der Gesellschaft, wenn die Menschen in Unfreiheit leben. Es gibt
keine Freiheit der Menschen, wenn die Gesellschaft unfrei, zentralistisch, staatlich,

6 Hierbeilasstsich auch eine erwdahnenswerte Parallele zum liberalen Denken in der Linie von Alexis
de Tocqueville feststellen, der schreibt: »Es gibt in der Tat eine mannliche und berechtigte Lei-
denschaft fir die Gleichheit; alle wollen gleich stark und geachtet sein. Diese Leidenschaft erhebt
wohl die Niedrigen zum Range der Héheren; aber wir finden im menschlichen Herzen auch einen
verderbten Cleichheitstrieb, der bewirkt, daR die Schwachen die Starken zu sich herunterziehn
wollen und da die Menschen die Gleichheit in Knechtschaft der Ungleichheit in Freiheit vorzie-
hen« (de Tocqueville 1835/2006: 44).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

machtmafiig organisiert ist. Die Freiheit der Anarchie ist die freie Verbiindung freier
Menschen zu einer freien Gesellschaft. Frei ist der Mensch, welcher freiwillig handelt,
der alles, was er tut, aus der eigenen Einsicht der Notwendigkeit oder Wiinschbarkeit
seiner Tat verrichtet« (Ebd.: 137).

Die Koppelung von Freiheit an die Notwendigkeit und Wiinschbarkeit von Handlungen
ware individualistischen Anarchist*innen eine grofie Anfechtung. Denn wer legt diese
fest, wie kommen sie zu Stande und was geschieht, wenn Einzelne diesen gesetzten Vor-
stellungen nicht entsprechen? Trotz anders klingender Formulierungen fithrt dieser Ge-
danke also zu einer Begrenzung, Bewertung und Einhegung individuellen Wollens und
Handelns. Sehr blumig klingt auch Mithsams Beschreibung von Menschen als gesell-
schaftliche Wesen, welche untrennbar miteinander verstrickt wiren. Zwischen Gesell-
schaft und Mensch bestiinde kein Widerspruch und soziale Abhingigkeit wird von ihm
keineswegs als etwas Negatives betrachtet (Ebd.: 132). Mit der Annahme, die Spaltung
zwischen Individuum und Gesellschaft sei erst (und ausschlieRlich) durch den Kapitalis-
mus und den modernen Staat entstanden, offenbart sich ein ahistorisches Verstindnis
von beiden Instanzen, mit dem die Vorstellung eines eigentlich organischen Zusammen-
hangs korrespondiert, welcher (wieder) in ein optimales Gleichgewicht gebracht werden
miisse, dass weder Liberalismus noch Marxismus herstellen konnten (Ebd.: 130). Dage-
gen lehne der »kommunistische Anarchismus [..] die Unterscheidung zwischen Gesell-
schaft und Personlichkeit ab. Er betrachtet die Gesellschaft als Summe von Einzelmen-
schen und die Personlichkeit als unlosliches Glied der Gesellschaft« (130f.). Mit dieser or-
ganischen Authebung wird das bereits festgestellte Spannungsfeld mit der Behauptung
ignoriert, gewissermaflen schon der Begriff des kommunistischen Anarchismus l6se es
auf, da er diese »natiirliche Verbindung von Personlichkeit und Gesellschaft mit Gleich-
berechtigung, gegenseitiger Unterstiitzung und Selbstverantwortlichkeit aller Einzel-
nen im Bewufitsein der Gesamtverbindlichkeit und gemeinsamen Verantwortung fiirs
Ganze wieder zur Lebensform auch der Menschheit werden lassen« (Ebd.: 132) wolle.”
Obschon es sich bei Mithsams und zuvor Galleanis Text um Agitationsschriften handelt,
die nicht dem Anspruch gerecht werden, das Spannungsfeld umfassend auf theoreti-
scher Ebene zu bearbeiten, muss doch jeweils von dessen absichtlicher Ignorierung ge-
sprochen werden, da sie die jeweils andere Position benennen, tatsichlich allerdings nur
oberflichlich auf sie eingehen.

Ahnliches lisst sich auch fiir Goldmans Der Anarchismus —wofiir er wirklich steht nach-
weisen. Darin schreibt sie, der Ausgangs- und Zielpunkt des Anarchismus sei die Ent-
faltung des Individuums (Goldman 1911/2013a: 41), bezieht sich auf Emersons subjekti-
vistischen Begriff der »Seele« (Ebd.: 41), auf das Ideal freiwilliger, kreativer Tatigkeit von
Oscar Wilde (Ebd.: 44) und auf Thoreau (Ebd.: 45; 51) und endet mit einem Aufruf zu in-
dividuellem Handeln mit einem Hinweis auf Stirner (Ebd.: 53). Dennoch tritt Goldman

7 Die theoretische Figur einer Auflésung des Cegensatzes von Individuum und Gemeinschaft wie
sie Mithsam hier formuliert, ist dabei eindeutig auch von Landauer beeinflusst. Letzterer wurde
hier der Umgangsform der Verwobenheit zugeordnet (s.u.), weil er das Spannungsfeld gedank-
lich zu durchdringen versucht. Dagegen setzt Mithsam (1933) die Auflésung als gegeben voraus,
weswegen sein Text —auch mit der Querverbindung —an dieser Stelle zugeordnet wurde.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

253


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

fiir den anarchistischen Kommunismus ein, propagiert die Umwilzung der Produkti-
onsverhiltnisse (Ebd.: 44), die Abschaffung des Staates (Ebd.: 49) und stellt einen »ver-
bitterte[n] Konflikt zwischen zwei Elementen« fest, welche sich »zwar nicht als einander
feindlich gegeniiberstehende, sondern eng verkniipfte und tatsichlich miteinander har-
monisierende Elemente [erweisen], wenn sie nur in die passende Umgebung gebracht
werden« (Ebd.: 40). So hitten »Individuum und Gesellschaft [..] seit Ewigkeiten einen
unbarmherzigen, blutigen Kampf um die Vormachtstellung gefiihrt, da jede Seite blind
fiir den Wert und die Bedeutung der jeweils anderen war« (Ebd.), doch der Anarchismus
bringe individuelle und gesellschaftliche Bestrebungen zusammen. Zunichst legt dies
die Vermutung nahe, dass Goldman eine Vermittlung der beiden Tendenzen vornehmen
will. Bei ndherer Betrachtung muss dies allerdings verneint werden, denn sie meint, zwi-
schen »Mensch und gesellschaftlichen Impulsen gibt es keinerlei Konflikt, wie es auch
keinerlei Konflikt zwischen Herz und Lunge gibt« (Ebd.: 41). Statt das bereits konstatier-
te Spannungsfeld zu vermitteln, zieht sich Goldman auf die blof3e Behauptung zuriick,
Anarchismus sei »die grofiartige Kraft, die den Menschen von den Phantomen befreit,
von denen er gefangen gehalten wurde; Anarchismus schlichtet den Kampfzwischen den
beiden Michten, schafft Frieden und damit individuelle und gesellschaftliche Harmo-
nie« (Ebd.: 41).

Die Feststellung, dass zwischen Individuen und Gesellschaft ein zu klirendes Ver-
hiltnis steht, welches der Anarchismus kitten wiirde, sparen sich die Plattformisten im
Gegensatz zu Galleani, Mithsam und Goldman gleich ganz. Die Gruppe russischer Anar-
chisten im Ausland veroffentlichte 1926 das Papier Organisationsplattform der Allgemeinen
Anarchistischen Union, in welchem sie die Desorganisation der anarchistischen Bewe-
gung anprangert, die in der »verkehrten Vorstellung des individualistischen Prinzips
im Anarchismus, in seiner Gleichsetzung mit Verantwortungslosigkeit« (Plattform/
Archinoft'1926) begriindet lige. Gegen die »Freunde der vergniigungssiichtigen Autono-
mie [...] [als] hartnickige Befturworter des chaotischen Zustandes der anarchistischen
Bewegung« (Ebd.), lige die »einzige Methode, die zur Losung des allgemeinen organi-
satorischen Problems [...] [fithre, in der] Vereinigung der anarchistischen Aktivisten auf
dem Boden bestimmter ideologischer, taktischer und organisatorischer Positionen, d.h.
auf der Grundlage eines mehr oder minder abgeschlossenen einheitlichen Programms«
(Ebd.). Auch organisatorisch sollten sich die Mitglieder der anarchistischen Kadergrup-
pen (die jedoch keine Avantgarde-Organisationen wiren), freiwillig der Einheit der
Ideologie, einheitlicher Taktik und kollektivem Handeln, kollektiver Verantwortung und
dem Fdderalismus (Ebd.) verpflichten. Fortgesetzt und weiterentwickelt wird dies im
»Especifismo«, wie ihn die Federagio Anarquista Gatcha aus Brasilien im Jahr 2000
beschreibt, um sich vom Individualismus und Anarch@-Syndikalismus abzugrenzen.
Wenngleich verschiedene Formen der Unterdriickung — neben der Klassenzugeho-
rigkeit, auch auf der Basis von Geschlecht, ethnischer Zugehorigkeit oder sexueller
Priferenz — gesehen werden (FA Gatcha 2012: 23), geht es in dieser politischen Analyse
im vorliegenden Zusammenhang um das, was explizit nicht geschrieben wird: um das
Spannungsfeld zwischen individueller und gesellschaftlicher Verinderung. Dies ist
nicht allgemein, sondern im Kontext der Betrachtung von anarchistischen Texten von
Interesse, da der hierbei mitschwingende umfassende Kollektivismus sich am Rande
von noch als anarchistisch zu bezeichnenden Vorstellungen bewegt. Hier finden wir

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

also aus Sicht Galleanis die anarchistische »politische Partei«, welche die Individualitit
verletzt oder gar negiert.

4.3.2 Die Eingliederung der Einzelnen oder ihre unbedingte Entfaltung

Anhinger*innen des anarchistischen Kommunismus sehen in der kollektiven Organisie-
rung von Individuen ein Spannungsfeld und Idsen es indes bisweilen einseitig auf, wie
Carlo Cafiero in seiner programmatischen Schrift Anarchist Communism. Jener trete ein
fiir die umfassende und vollstindige Freiheit »of the individual who, freely and driven
only by his needs, by his tastes and his sympathies, unites with other individuals in a
group or association; free development of the association, which is federated with others
in the commune or the district; free development of the communes which are federated
in the region; and so on — the regions in the nation; the nations in humanity« (Cafiero
1880/2005: 109). Charakteristisch fiir die anarch@-kommunistische Position ist hierbei
die Zielsetzung einer umfangreichen Befreiung der Individuen, welche unmittelbar mit
spezifischen organisatorischen Vorstellungen verbunden wird. Damit wird das Freier-
Werden konkreter Individuen einerseits als Ergebnis 6konomischer und politischer Um-
strukturierung angesehen, andererseits in die Sphire eines fernen Ideals verschoben.
Abgrenzend zu anderen kommunistischen Stringen werden die potenziell autoritiren
Tendenzen und jene, die Individuen einengenden, negativen Effekte von Kollektiven ge-
sehen, insofern »the people, humanity, is not the same as the individuals who managed to
seize the wealth and hold it in their hands, some have tried to conclude from this« (Ebd.:
110). Und dennoch handelt es sich hier eher um eine Art Erinnerung oder Mahnung, die
darauf abzielt, eine Art libertiren Sozialismus mit menschlichen Antlitz zu entwerfen.

Die Ambivalenzen innerhalb der anarchistischen Tradition zeigen sich oft auch
bei ihren Protagonist*innen selber, wie der Text Die Masse von Goldman verdeutlicht.
In diesem {ibt sie indirekt eine scharfe Kritik an kommunistischen und sozialdemo-
kratischen Stromungen, hinsichtlich deren Anrufung der Masse, ihrer Praktizierung
des Reprisentations- und dem Mehrheitsentscheidungsprinzip. Goldmans anarch@-
kommunistischen Uberzeugungen widerspricht dies nicht und dennoch kann dieser
Text am Pol des Individualismus verortet werden. Die landliufige Behauptung, wir
lebten in Zeiten des Individualismus stimme Goldman zu Folge nicht, weil ein Grofteil
der Menschen heute eben keine Moglichkeiten hitte, um sich selbst zu verwirklichen.
Nicht nur sozial, auch intellektuell und dsthetisch verkitmmerten die Menschen, ge-
rade weil sie — auch von den Sozialist*innen — als Masse adressiert werden wiirden
(Goldman 1911/2013b: 56). »Vorkimpfer der Befreiung« wiren dagegen niemals trige,
»unbewegliche«, »betrogene« Massen von Menschen, sondern stets kleine Gruppen
von entschlossenen Radikalen gewesen (Ebd.: 60). Ganz entgegen dem verbreiteten
Vorurteil, der Anarchismus beruhe auf blindem Vertrauen in die Spontaneitit und
Selbstorganisationsfihigkeit der Massen, duflerst sich Goldman an dieser Stelle duf3erst
skeptisch, denn »Autoritit, Zwang und Abhingigkeit beruhen auf der Masse, niemals
jedoch Freiheit und die freie Entfaltung des Individuums, niemals die Geburt einer
freien Gesellschaft« (Ebd.: 62) Sie spricht aus eigener Erfahrung, weil sie

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

255


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

»so deutlich [..] [sieht], dass die Mehrheit als kompakte Masse niemals fiir Gerechtig-
keit oder Gleichheit gestanden hat. Sie hat die menschliche Stimme unterdriickt, den
menschlichen Geist unterworfen, den menschlichen Korperin Ketten gelegt. Als Masse
war ihr Ziel stets, das Leben uniform, grau und monoton zu machen wie die Wiiste. Als
Masse wird sie stets das Ende der Individualitat, der freien Initiative, der Originalitat
bedeuten. [..] Ich mdchte ihnen nichts gewéhren, sondern sie drillen, spalten, aufbre-
chen, Individuen aus ihnen herausziehen« (Ebd.: 62f.).

In einer anderen Tradition, nimlich wiederum der des ultra-liberalen Anarchismus steht
Tucker, der chronologisch als Bindeglied zwischen Josiah Warren von dem bereits er-
wihnten Mackay gelten kann. Ahnlich wie diese wendet er sich in seinem Aufsatz Staats-
sozialismus und Anarchismus vehement gegen die erste Richtung und tritt fiir einen indivi-
dualistischen Anarchismus ein (Tucker 1888/1972: 101-105).® Tucker begreift die Freiheit
des Individuums und seine Selbstbestimmung als fundamentales Recht, fordert die Ver-
fiigung tiber die eigenen Erzeugnisse, tritt fiir religiose Toleranz, fiir die freie Liebe, freie
Kindererziehung und eigene Gesundheitsversorgung ein und wendet sich gegen vorge-
schriebene Moralkodexe (Ebd.: 113fF.).

»Gemafs dieser Anschauung betrachten die Anarchisten alle Versuche, das Laster zu
unterdriicken, als an und fiir sich verbrecherisch. Sie glauben, dafd sich die Freiheit und
derihrentspringende soziale Wohlstand als sichere Heilmittel gegen alle Laster erwei-
senwerden. Abersie erkennen das Recht des Trunkenbolds, des Spielers, des Wiistlings
und der Dirne an, ihr eigenes Leben zu fithren, bis sie sich aus freien Stiicken dazu ent-
schlieflen, ihren Lebenswandel zu andern« (Ebd.: 115).

Mit diesem, auf das Soziale angewandte, Laissez-faire-Prinzip richtet sich Tucker auch
gegen den kommunistischen Anarchismus (namentlich gegen Most und Kropotkin),
weil dessen Forderungen nach der Enteignung und Vergesellschaftung der Produktions-
mittel notwendigerweise mit Gewaltanwendung einhergehen miissten (Ebd.: 116), und
legt damit seiner Konzeption — entgegen seiner Behauptung — moralische Prinzipien zu
Grunde. Nach dem hier angewandten Schema l6st Tucker das Spannungsfeld zwischen
Kollektivitit und Individualitit in Richtung Letzterer auf. Ihm ist bewusst, dass die Ver-
wirklichung umfassender Selbstbestimmungsrechte des Individuums die Aufhebung
wirtschaftlicher Abhingigkeit voraussetzt, er propagiert dahingehend jedoch allein die
individuelle Verantwortung des »anarchistischen sozialen Ideals« (Ebd.: 116). Mit dem
Abbau der Monopole auf Kapital, Grund und Boden, Patente und Tarife, wire demnach
schon Entscheidendes getan, um im Sinne einer negativen Freiheit »jeden in Stand zu
setzen, auf seine eigene Weise gliicklich zu sein« (Ebd.: 117).

Damit wende ich mich einem anderen Strang des Individualanarchismus zu, deren
Anhinger*innen sich explizit einer solchen Strémung zugehérig fithlen und damit -

8 Von seiner Argumentation her, kann Tucker inhaltlich im hier betrachteten Zusammenhang aufder
Seite des Individualismus verortet werden. Nach der Unterscheidung der Tendenzen des Strebens
nach Autonomie (> Fig. 8) ist er jedoch aufgrund seiner 6konomischen Vorstellungen, seinem Ge-
sellschaftsverstandnis und den beflirworteten Praktiken dem Mutualismus zuzurechnen.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

wenig iiberraschend — jeweils ihre ganz eigenen Wege gehen. Die Rede ist vom egoisti-
schen Strang, der mit Max Stirner beginnt, dessen Hauptwerk Der Einzige und sein Eigen-
tum ebenso starke Faszination auf sich zog wie es auch grofie Abscheu hervorrief und
sicherlich zu jenen (pseudo)anarchistischen Schriften gehort, die am stirksten missver-
standen wurden. Auf die von Marx gepragte Fehlinterpretation — sowie deren endlose,
unkritische Reproduktion durch Marxist*innen —, Stirner entfalte in seinem Werk le-
diglich die extreme Form eines biirgerlichen Individualismus (MEW 3:101-168), soll an
dieser Stelle nicht eingegangen werden. Vielmehr wird davon ausgegangen, dass er mit
seinem Egoismus das abstrakte Individuum ad absurdum fiihrt.” Freilich geht es Stir-
ner um eine grundsitzliche Kritik an jeglicher Religion, Metaphysik, Ideologie, die sie
rechtfertigenden und im Alltagsbewusstsein verinnerlichten hierarchischen Strukturen,
damit also um eine egoistische Gesellschaftskritik. Das Abstraktum Gesellschaft kritisiert er
— insbesondere in ihren Formen als Staat und Familie — aufgrund ihres erzwingenden,
die konkreten Menschen ignorierenden, verblendenden und unterwerfenden Charak-
ters und wiinscht an ihrer Stelle »freie Vereine«. Interessant fiir den vorliegenden Zu-
sammenhang ist nun, dass Stirner keineswegs etwas per se gegen Vergemeinschaftung
hat, sondern lediglich duflerst kritisch ihre metaphysischen und hierarchischen Aspekte
angreift, wie im folgenden Zitat deutlich wird:

»In der Gesellschaft, der Sozietit, kann hochstens die menschliche Forderung befrie-
digt werden, indes die egoistische stets zu kurz kommen muf3. Weil es kaum Jemand
entgehen kann, daR die Gegenwart fiir keine Frage einen so lebendigen Anteil zeigt, als
fiir die>soziales, so hat man auf die Gesellschaft besonders sein Augenmerk zu richten.
Ja, wire das daran gefafite Interesse weniger leidenschaftlich und verblendet, so wiir-
de man lberdie Gesellschaft nichtsosehrdie Einzelnen darin aus den Augen verlieren,
und erkennen, daf eine Cesellschaft nicht neu werden kann, solange diejenigen, die
sie ausmachen und konstituieren, die alten bleiben« (Stirner 1845/2011: 231).

Weit entfernt davon, liberal zu sein (Ryley 2018: 227) — tatsichlich kritisiert Stirner den
Liberalismus ausgiebig (Stirner 2011107-127) —, richtet er sich gegen die Philosophie der
Aufklirung als Grundlage moderner Herrschaftsideologie und -ordnung, ohne deswe-
gen anti-aufklirerisch oder anti-modern zu argumentieren. Fiir ihn zielen

»die Bestrebungen der Neuzeit[..] dahin, das Ideal des>freien Menschen<aufzustellen.
Koénnte man’s finden, gib'’s eine neue — Religion, weil ein neues Ideal, gibe ein neues

9 Hier trifft sich Stirner interessanterweise mit Bakunin (s.u.) in Bezug auf die »Fiktion« des abstrak-
ten Individuums, wie sie zugleich grundlegend entfernt sind in ihrer Annahme, die Grundlage der
Moral in vereinzelten oder vereinigten Individuen zu verorten. (Das Bindeglied stellen vermutlich
die Debatten in linkshegelianischen Kreisen dar.) Bakunin schreibt: »Der allgemeine und funda-
mentale Irrtum aller Idealisten, der allerdings eine sehr logische Folge ihres ganzen Systems ist,
ist der, die Grundlage der Moral im isolierten Individuum zu suchen, wihrend sie sich nur finden
kann und findet in den vereinigten Individuen. Um dies zu beweisen, mussen wir ein fiir allemal
mit dem vereinzelten oder absoluten Individuum der Idealisten aufraumen. Dieses einsame und
abstrakte Individuum ist eine Fiktion, gleich der Gottes [..]« (Bakunin 1969: 53).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

257


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Sehnen, ein neues Abquélen, eine neue Andacht, eine neue Gottheit, eine neue Zer-
knirschung. Mit dem Ideal der>absoluten Freiheit¢, wird dasselbe Unwesen getrieben,
wie mit allem Absoluten [..]« (Ebd.: 269).

Anstatt hier weiter auf Stirner einzugehen, scheint es mir sinnvoll die von ihm beein-
flussten Autoren Renzo Novatore und Emile Armand zu betrachten. Der subversive No-
vatore feiert in seinen dringenden Versen das Bild des Vagabunden, die Ideen der Perfek-
tibilitit und — mit Anleihen beim Futurismus — des Heroismus aller Individuen aus sich
selbst heraus. Selbst Nietzsche hitte Angst vor dem Ubermenschen gehabt und lief} ihn
sterben, doch Novatore wolle ihn »wirklich« befreien und wendet sich dazu gegen Mora-
lismus und Humanismus (Novatore 1919/2012b: 73ff.), was ihn schliefilich zum Illegalis-
mus fithrt. Die Figur der rastlosen Rebellin sei das »most beautiful and the most comple-
te being« (Novatore 1922/2012¢: 203), weil diese wisse, wie sie sich selbst bestimme, fiir
sich sorge und sich zerstoren kénne. Anarchistische Individuen stiinden (auf existenzi-
elle Weise) im unendlichen Kampf gegen die Gesellschaft. Nur in der Revolte kimen sie
mit den rebellierenden Massen punktuell zusammen, nicht als Demagogen oder Apos-
tel, hingegen als »living, effective, destructive force«, die nach der Errichtung einer neu-
en Gesellschaft dann wiederum an deren Rinder zuriickkehren und als noble Kriminelle
leben wiirden (Novatore 1919/2012b:75). Gegen biirgerliche und proletarische Menschen-
herden setzt Novatore seinen »extremen Individualismusc, da sich heutzutage fast alle
als Individualist*innen bezeichneten. Er »lacht«iiber die Sozialist“innen, welche die Un-
vereinbarkeit von individualistischen und kollektivistischen Ideen betonen, dann aber
wieder behaupten, die Befreiung der Individuen anzustreben. Gegen derartige Verein-
nahmungen wehrt er sich, richtet sich gegen den anarchistischen Kommunismus und
Syndikalismus (Novatore 1920/2012¢: 127f.) und formuliert: »Individualism, as I feel, un-
derstand and mean it, has neither socialism, nor communism, nor humanity for an end.
Individualism is its own end« (Ebd.:128). Und an anderer Stelle: »No future and no hu-
manity, no communism and no anarchy is worthy of the sacrifice of my life. From the
day that I discovered myself, I have considered myself as the supreme PURPOSE« (Nova-
tore 1921/2012d: 176). An dieser Stelle kann nicht weiter auf die ethischen Implikationen
und philosophischen Aspekte einer quasi-religiosen Sprache der Vervollkommnung, Er-
16sung oder Leere eingegangen werden. Fiir die spezifische Umgangsweise zu erwihnen
ist, dass Novatore die anarchistischen Debatten seiner Zeit kennt, sich an ihnen betei-
ligt und die Soziale Revolution dennoch primir als Versuch der Selbstbefreiung ansieht,
jede Anrufung und politische Organisierung der Masse ablehnt (Novatore 1919/2012b:
75) und das festgestellte Spannungsfeld somit einseitig auflést. Der Sozialismus ver-
bliebe demnach als »gefihrliche und unpraktische« Briicke zwischen dem Tyrannen und
dem Sklaven. Erverbinde den Bruch zwischen Individualismus und Kollektivismus nicht
wirklich, weil er die ihnen jeweils zugrundeliegenden Prinzipien auf unzulissige Weise
vermische (Novatore 1917/2012a: 30). Folglich seien die Diskussionen um das Verhiltnis
von Individuum und Gesellschaft auch irrefithrend, denn, »[t]he anarchist who aspires
to communism and the individualist who aspires to Anarchy don't notice that they are
gripped, violently, in the shackles of castrating sociology and in the jaws of the human-
ism thatis a slimy blend of individual non-will and pseudo-christian morality« (Novatore
1921/2012d: 175f.). Novatore versteht unter Anarchie im Grunde genommen keine sozia-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

le Bewegung, sondern vor allem eine Haltung, eine spezifische Bezugnahme zum Selbst
und zum Leben (vgl. Palante 1909, Palante 1914). Tatsichlich leugnet er das Spannungs-
feld nicht, sondern begriifit es im Gegenteil als fruchtbaren philosophischen Gegensatz,
d.h. als eine Art existenzielle Bedingung der lebendigen Auseinandersetzung:

»There are those who maintain that the human being is by nature a social being. Oth-
ers maintain that the human being is by nature anti-social. Well, | admit that | have
never been able to clearly understand what they meant by their>by nature, but | have
understood that both sides are wrong, since the human being is social and anti-so-
cial at the same time. Need, want, affection, love, and sympathy are the elements that
push him toward sociability and union. The craving for independence and the desire
for freedom push her toward solitude and individualism. [..] But, while the individual
is necessary to society, this in its turn is necessary to him. Individualism couldn’t pos-
sibly exist if there were no society against which it could affirm itself and live, expand
itself and rejoice« (Novatore 1922/2012e: 204).

Auch fiir Armand ist die Einzelne Ausgangs- und Fluchtpunkt seiner Uberlegungen, al-
lerdings weniger als stitrmische Rebellin, eher als empfindsamer Sonderling. Armand
geht von einem ausgeprigten negativen Freiheitsbegriff aus, welchen er — im Zuge der
Verschirfung der politischen Lage — weit ausdehnt. Die uneingeschrinkten Rechte der
Individuen, welche eine deutliche Grenze hitten, wo sie in die Freiheit anderer eingrei-
fen und diese verletzten wiirden (Armand 1945), ist hierbei als ein Aufschrei gegen die
totalitire Massengesellschaft seiner Zeit zu verstehen. Fiir ihn gibt es keine Gesellschaft
ohne Individuen: »Society is a product of individual additions« (Armand 1926). Anarchis-
mus sei die fundamentale Antithese zum Sozialismus, weil mit ihm das Recht abgelehnt
und mit den Normen und Identititen der Gesellschaft fundamental gebrochen wiirde
(Ebd.). Der anarchistische Individualismus wire demnach das praktische Konzept der
anarchistischen Philosophie. Damit itbt Armand eine immanente Kritik an selbstver-
walteten Kollektiven, deren vermeintlich selbst-regierte Mitglieder dennoch weiterhin
isoliert seien und die biirgerliche Individualitit nicht automatisch itberwinden wiirden
(Armand 1926). Dies kann so gedeutet werden, dass er die Entwicklung anderer (respekt-
voller, freier, gleichberechtigter, solidarischer, liebevoller etc.) Beziehungen fiir zentral
hilt und nicht darauf vertraut, dass jene mit anderen Strukturen von selbst entstehen.
In diesem Sinne schreibt er:

»The religious consider the individual to be a manifestation of divinity’s designs; the
legalists consider the individual as a function of the law; the socialists consider the in-
dividual as needing proper administration, as an instrument, as a kind of machine of
production and consumption; the revolutionaries consider the individual to be a sol-
dier of the revolution. They all tend to forget the individual as him or her self, outside
of all authority. They ignore the individual as an individual unity, subtracted from all
domination and coercion of all kinds. This is the empty space anarchism fills« (Ebd.).

Armand sieht das Spannungsfeld, weil er von kollektiven Voraussetzungen fiir die In-
dividualitit ausgeht. Tatsichlich kritisiert er Gesellschaft gerade aufgrund der wahrge-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

259


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

nommen Ungleichheitsverhiltnisse, vornehmlich des Klassengegensatzes, wenn er for-
muliert:

»Who will ever precisely express the unfinished battle between private interests and
collective needs? The sentiments of individuals and the logic of generalities? All of this
makes up current society, and none of this suffices to describe it. A minority which pos-
sesses the faculty to produce and consume and the possibility to parasitically exist in
a thousand different forms: fixed and movable property, capital as tools or as funds,
capital as teaching and capital as education« (Armand 1925).

Dies fithrt ihn am Ende des zitierten Artikels zur Ablehnung dieser sogenannten Gesell-
schaft und so fordert er die Lesenden auf, ein selbstkritisches und reflektiertes Verhalten
zu entwickeln, sich zu distanzieren und eigene Wege zu gehen, anstatt auf eine evolu-
tiondre oder revolutionire Entwicklung hin zu einer harmonischen und besseren Ge-
sellschaftsform zu hoffen oder nihilistisch zu werden (Ebd.). Dagegen kimpften Anar-
chist*innen fiir einen freien Zugang zu materiellen Mitteln, damit Menschen ihre Leben
ohne Autorititen selbst gestalten konnen. Individualist*innen seien nicht zwangsliufig
Einzelginger*innen, sondern ihr Verhiltnis zu Gruppen richte sich — naheliegenderwei-
se —letztendlich nach ihremjeweiligen individuellen Standpunkt. Damit geht es Armand
nicht um die prinzipielle Verweigerung sozialer Gemeinschaft, indessen um Reflexion
und Skepsis als hohe Werte des Individualismus (Armand 1926, vgl. Arrigoni 1930). In
diesem Sinne kann die Individualistin nicht »be considered simply as a personal denier
of authority, but as a personal negator of exploitation. The individualist does not want to
be an exploiter, nor does he or she want to be exploited« (Ebd.).

Die individual-anarchistischen Stringe innerhalb der anarch@-kommunistischen
Tradition (Goldman, Malatesta), eines »transzendentalen« und mystischen individua-
listischen Anarchismus (Thoreau und Weil), des ultra-liberalen Anarchismus (Tucker,
Mackay), des von Stirner und Nietzsche beeinflussten Egoismus in den Varianten des II-
legalismus und der pazifistischen Empfindsambkeit (Novatore und Armand) setzten sich
fort und bleiben weiterhin — fortwihrend diskutierte — Bestandteil des Anarchismus
insgesamt. Dass sie zum Teil seit den 1970er und 1980er Jahren vom Rechts-Libertaris-
mus kooptiert wurden, was zur Diskreditierung des Anarchismus und Verwirrung iiber
diesen beitrug, braucht fiir den Argumentationsgang nicht Thema zu sein (s 2.3.2).

Um eine Variante herauszugreifen, lisst sich ihre Fortschreibung bspw. in der Stré-
mung des Insurrektionalismus nachzeichnen. Darum betrachte ich nun Texte von Al-
fredo Bonanno und Wolfi Landstreicher, die als aktuelle und vielfach gelesene Autoren
des Insurrektionalismus gelten. Ganz im Sinne des oben zitierten Novatore sieht der
Autor sasha k die Unterscheidung zwischen Individuum und Gesellschaft, zwischen In-
dividualismus und Kommunismus als »falsches Problem« an, richtet sich damit aller-
dings zugleich gegen die kollektivistische Tradition (sasha k 2018) und verdeutlicht so-
mit, wie diese Denkweise fortgeschrieben wird. Bonanno beschreibt in einer Abhand-
lung iiber das Affinititsgruppen-Konzept, dass diese (individualistische) autonome Or-
ganisationsform lediglich eine unter verschiedenen sei (Bonanno 1999/2014: 170), welche
er damit implizit befiirwortet. Der Entdeckung vorab vorhandener Affinititen oder ih-
rer gemeinsamen Entwicklung und Vertiefung, liegt die Vorstellung eines potenziell au-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

tonomen Individuums zugrunde. Dies zeigt sich auch daran, dass die Affinititsgruppe
kein Selbstzweck, sondern anti-politische Form ist, ein taktischer, punktueller Zusam-
menschluss fir bestimmte Zwecke unter Vermeidung dauerhafter oder fixer Struktu-
ren (Ebd.: 175f.). Wenngleich Bonanno hier eine spezifische Taktik (und nicht etwa ei-
ne Weltanschauung oder einen Subjektbegriff) beschreibt, fuflen seine Uberlegungen
dennoch auf einem bestimmten Verstindnis des Individuums, wie es sicherlich auch je-
ne teilen, welche sie ansprechend finden. Mit seiner Positionierung gegen offene und
integrierende Gruppen und para-gewerkschaftliche Organisationen grenzt er sich zu-
dem gegen den kommunistischen und den syndikalistischen Anarchismus ab (Ebd.:180),
was die Ebene der Taktik iibersteigt und auf grundsitzliche Primissen verweist. Gerade
das Insistieren darauf, dass die Affinititsgruppen nicht vorrangig der Selbstverwirkli-
chung oder Selbstbestitigung dienen, sondern vielmehr eine (militante) Organisations-
form darstellen sollen — wobei die eigenen sozialen Bediirfnisse als legitim angesehen
werden (Ebd.: 171) — steht dafiir, dass die Suche nach Kollektivititen ganz von Einzel-
nen her gedacht wird und infolgedessen eine einseitige Auflosung des Spannungsfeldes
Richtung Individualitit stattfindet.

Landstreicher duflert sich dahingehend deutlicher: Dass Individuum sei von ent-
scheidender Bedeutung fiir die »anarchistische Revolution«, welche eine umfassende
Erhebung darstelle, in der die Einzelnen allerdings nicht untergehen diirften (Landstrei-
cher 2016b: 123), wobei Anarchist*innen den »Vorrang des tatsichlichen, lebenden Indi-
viduums« (Ebd.: 124) erkennen sollen. Landstreicher schreibt, das Ziel dieser Revolution
sei

»die Beseitigung jeder sozialen Begrenzung, die Individuen davon abhilt ihre eige-
nen Leben unter den Bedingungen ihrer eigenen Bediirfnisse und Traume zu kreieren,
und zu ermitteln, welche Beziehungen sie schaffen wollen um dies zu bewerkstelligen.
Aber ein solches Ziel impliziert ebenso andere Ziele. Das gesellschaftliche System des
Kapitals trennt die meisten Menschen von den Existenzbedingungen ab. Dies zwingt
die gewaltige Mehrheit dazu die Vermittlungen von Arbeit und Warenkonsum zu ak-
zeptieren, um ein Existenzminimum auf Kosten ihrer Leben, Bedirfnisse und Traume
—ihrer Individualitat — beizubehalten« (Landstreicher 2016a: 50).

Der Term »Proletarier« ist fiir Landstreicher eine Negativ-Definition, weil (subalterne)
gesellschaftliche Positionen — und die damit verkniipften Identititen — zugewiesen und
den Betreffenden die Entfaltung ihrer Individualitit verunmoglicht werde (Landstrei-
cher 2016c: 234). Aus dieser Analyse heraus ergibt sich der revolutiondre Prozess vorran-
gig als eine Negation des Bestehenden und werden auch liberale oder linke Identitatspo-
litiken abgelehnt (Ebd.: 238). Bei der weitergehenden Lektiire wird ersichtlich, dass der
Autor durchaus gesamtgesellschaftliche Verinderungsprozesse anstrebt und dafiir auch
kollektive Organisationsformen fiir notwendig hilt:

»Wenn alle Individuen wirklich frei sein sollen ihre Leben und Beziehungen so zu ge-
stalten wie sie verlangen, ist es notwendig eine Welt zu kreieren, in der die Gleichheit
des Zugangs zu Existenzmitteln und -bedingungen Realitét ist. Dies erfordert die to-
tale Zerstérung der Okonomie — das Ende des Eigentums, dem Austausch von Waren
und der Arbeit. Somit sehen wir, dass die generalisierte Realisierung von individueller

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

261


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Freiheit Hand in Hand mit den besten Aspekten der anarcho-kommunistischen Idealen
[sic!] geht und nur durch die revolutionére Transformation ausgefiihrt werden kann«
(Landstreicher 2016a: 51).

Unabhingig davon, dass eine anarch@-kommunistische Programmatik nicht auf die
»totale Zerstdrung der Okonomie«, sondern auf deren Uberwindung als Herrschaftsver-
hiltnis durch ihre strukturelle Transformation abzielt, findet sich in dieser Bezugnahme
eine bereits bekannte Figur: Landstreicher versteht die Vorstellungen des anarchisti-
schen Kommunismus genau wie schon Galleani als »Ideale«, im buchstiblichen Sinne
also idealistisch. Auch hier zeigt sich die Auflgsung des Spannungsfeldes in Richtung
einer Seite: Bei der Ablehnung der bestehenden Gesellschaft als Ganzes, wiren laut
Landstreicher Versuche der Distanzierung zu ihr ein erster Schritt, sollten jedoch
nicht zu einer Isolierung der Individuen fithren. Die individuelle Revolte gegen die
gesellschaftliche Ordnung sei vielmehr als essentieller Bestandteil einer revolutioniren
Perspektive zu begreifen, die allerdings — wie erwihnt — die Erfiillung von Bediirfnissen
und Erfillung von Triumen konkreter Individuen zum Ziel habe (Ebd.: 51f.)

Wie dargestellt wurde, lieRe sich der individualistische Anarchismus in mindestens
vier bis finf Stringe untergliedern. Gegen diese gesamte Tradition wendet sich Murray
Bookchin mit seiner scharf zurechtweisenden Altersschrift Social Anarchism or Lifestyle An-
archism. Laut ihm wiirden Individualanarchist*innen vom Begriff des abstrakten Indi-
viduums ausgehen, betonten zu Unrecht die (individuelle) Autonomie als wesentliches
Merkmal des Anarchismus — wie es Susan L. Brown tue (Bookchin 1995:12—-18) — und wiir-
den sie, wie Hakim Bey mit seinem ontologischen Anarchismus, fiir Chaos eintreten (Ebd.:
19-26). Sie wiirden Mystik und Irrationalismus abfeiern, wie Autor*innen der Zeitung
Fifth Estate (Ebd.: 26—28), hitten — in Anschluss an Lewis Mumfort — ein falsches Technik-
verstindnis, wiren zivilisationsfeindlich (Ebd.: 26-35) und mystifizierten das Primitive
wie John Zerzan (Ebd.: 35-49). Um diesen Varianten des zerstorerischen postmodernen
»Lifestyle-Anarchismus« etwas entgegen zu setzen, empfiehlt Bookchin schliefilich sein
Konzept des »demokratischen Kommunalismus« als Gegenmodell (Ebd.: 56—-61), gewis-
sermaflen um sein Erbe selbst zu verteidigen. Schon in der Einleitung macht er deutlich,
dass Anarchist*innen es nicht geschafft hitten, eine ernsthafte gesellschaftliche Alterna-
tive zu entwickeln. Der populire »Lifestyle-Anarchismus« kénne nicht mehr als sozia-
listisch beschrieben werden, frone hingegen mit seiner Forderung nach »individueller
Autonomie« einem »dekadentem Personalismus« und ihm fehle die Vorstellung von ei-
ner umfassenden sozialen Revolution. Letztendlich bestehe die Gefahr, dass der Begriff
Anarchie im kommenden Jahrhundert zu einem radical chic im birgerlichen Vokabular
verkomme (Ebd.:1-3). Dem Individualanarchismus unterstellt er (auf unzulissige Wei-
se, J.E.), keinen Einfluss auf die Arbeiterbewegung gehabt zu haben, biirgerlich zu sein,
in marginalen Bohéme-Szenen von Grof3stidten zu versumpfen und sich hauptsichlich
auf das Thema der »Freien Liebe« konzentriert zu haben. Seine Anhinger*innen seien
wesentlich fiir die Attentate der Jahrhundertwende verantwortlich und betrachteten auf
»postmoderne« Weise — analog zur Psychotherapie — Individuen isoliert vom Sozialen
(Ebd.:5-8). So naheliegend das Bauchgefiihl von Bookchins Kritik ist, so schwach ist bei
niherer Betrachtung seine Argumentation, weil sie den Gegenstand der Kritik als Stroh-
puppe aufbaut und damit vollig verfehlt. Dass Spannungsfeld zwischen Individualismus

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

und Kollektivismus ist ihm bewusst und er bewertet es als negativ. Seine Umgangswei-
se damit besteht in seiner einseitigen Auflosung, woriiber das lingere Zitat Aufschluss
gibt:

»For Some Two Centuries, anarchism — a very ecumenical body of anti-authoritarian
ideas — developed in the tension between two basically contradictory tendencies: a
personalistic commitment to individual autonomy and a collectivist commitment to
social freedom. These tendencies have by no means been reconciled in the history of
libertarian thought. Indeed, for much of the last century, they simply coexisted within
anarchism as a minimalist credo of opposition to the State rather than as a maximalist
credo thatarticulated the kind of new society that had to be created inits place [...]. An-
archism’s failure to resolve this tension, to articulate the relationship of the individual
to the collective, and to enunciate the historical circumstances that would make pos-
sible a stateless anarchic society produced problems in anarchist thought that remain
unresolved to this day« (Ebd.: 4).

Der Punkt ist, dass Bookchin mit seiner unzulissigen Kritik am individualistischen An-
archismus, seiner Verleumdung und Forderung nach einer Ausgrenzung desselben, um
vieles hinter dem zuriickfillt, was in den anarchistischen Auseinandersetzungen um die
Umgangsweise mit diesem Spannungsfeld schon entwickelt worden war. Eine wechsel-
seitige Vermittlung, die nicht relativistisch ist, wurde dagegen insbesondere auch von
kollektivistischer Seite angestrebt.

4.3.3 Ohne Zwang gemeinschaftlich werden

Zunichst ist hierbei die einflussreiche strategische Schrift von Sébastien Faure Die
anarchistische Synthese zu nennen, welcher auf den oben erwidhnten Grundlagentext des
Plattformismus reagiert. Der Auszug spricht selbst am besten fir die vermittelnde
Umgangsweise und bedarf eigentlich keiner weiteren Kommentierung:

»In Frankreich, wie in den meisten anderen Lindern, unterscheidet man deutlich drei
grofie anarchistische Strémungen, die sich folgendermafen klassifizieren lassen: Der
Anarcho-Syndikalismus; der freiheitliche Kommunismus; der anarchistische Indivi-
dualismus. [..] Sicherlich sagen sich die Anhdnger aller drei Richtungen: es ist recht
bedauerlich, daR die anderen beiden Richtungen bestehen; sie vermindern unsere
Kréafte, und wiren sie nicht vorhanden, so bestdnde nur eine anarchistische Bewegung
—unsere, die in diesem Falle viel zahlreicher wére und sich besser durchsetzen kdénnte.
[..] [Doch jede] dieser drei Richtungen verkérpert in sich eine Kraft, die auszuschalten
weder méglich noch wiinschenswert wire. Um sich davon zu Giberzeugen, geniigt es,
daf® man sich als Anarchist und nichts weiter die ganze gigantische GrofRe der Aufgabe
vor Augen flihrt, das Prinzip der Autoritat in Triimmer zu schlagen. Erst dann begreift
man, wie unumganglich es ist, dafd sich die drei Richtungen im allgemeinen Kampfe
gegenseitig ergdnzen und unterstiitzen missen. Denn sie unterscheiden sich zwar
voneinander, aber es bestehen keinerlei innere Gegensitze zwischen ihnen« (Faure
1928: 53ff.).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

263


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Im Folgenden beschreibt Faure in der Form von Fragen die Eigenheiten der jeweiligen
Strémungen, um schliellich ihre Existenz als begriifienswerte Tatsache und strategi-
schen Vorteil herauszustellen. Fiir eine wirkliche Verbindung miisste zwar eine tiefer ge-
hende Beschiftigung der jeweiligen Lager miteinander stattfinden, durch die auch Un-
vereinbarkeiten offenbart werden wiirden. Doch eine Vermittlung wird hier zweifellos
angestrebt.

Wihrend Nettlau — wie oben erwihnt — eine Spaltung im Anarchismus wahrnimmt,
welche er aus der Unvereinbarkeit zweier 6konomischer Theorien herleitet, reagiert Ma-
latesta auf dessen Wahrnehmung und entgegnet ihr pragmatisch. Der trotz unermidli-
chem Einsatz geringe Erfolg der anarchistischen Bewegung lige auch an den Bedingun-
gen der Gesellschaft selbst und zudem an der Tatsache, dass Anarchist*innen bestimmte
Regionen und Bevolkerungsschichten itberhaupt nicht erreichen. So spiele die »Spaltung
zwischen Kommunisten und Individualisten [...] nur eine geringe Rolle, denn sie betrifft
nur diejenigen, die bereits Anarchisten sind und jene kleine Minderheit, die in der La-
ge ist, es zu werden« (Malatesta 2014g: 186). In seiner herausragenden Fihigkeit, sich in
verschiedene Gruppen hineinzuversetzen, verbunden mit der energischen Bestrebung,
sie zu einem gemeinsamen Verstindnis anzuregen, scheint es Malatesta zunichst not-
wendig mit einigen Vorurteilen aufzurdumen. Insofern alle Anarchist*innen fiir die freie
Assoziation von Individuen eintreten und Zwangskollektive ablehnen, »kénnte man sa-
gen, dass wir alle Individualisten sind« (Ebd.: 187), doch die

»Anarchisten, die sich als Kommunisten bezeichnen (und dazu zihle ich auch mich
selbst), sind nicht deshalb Kommunisten, weil sie den anderen ihre spezielle Sichtwei-
se aufzwingen wollen oder weil sie glauben, dass es aufierhalb dieser kein Heil gibt,
sondern weil sie bis zum gegenteiligen Beweis iiberzeugt sind, dass Wohlstand und
Freiheit eines jeden umso grofler sind, je mehr die Menschen sich verbriidern und je
enger sie in ihrem Streben nach dem Wobhle aller assoziierten Menschen zusammen-
arbeiten« (Ebd.: 187f).

Zweifellos sei es der Fall, dass die Verwirklichung des anarchistischen Kommunismus
vor ungeheuren Schwierigkeiten stehe, woraus aber nicht der Schluss zu ziehen sei, sich
dem autoritiren Sozialismus anzuschliefen (um das Spannungsfeld auf diese Weise
aufzuldsen). Die Individualist*innen wiirden Freiheit oftmals zu abstrakt verstehen und
zu wenig erkennen oder betonen, dass sie sozial voraussetzungsvoll sei und »von Solida-
ritit, Briderlichkeit und freiwilliger Kooperation« (Ebd.:189) abhinge. Dabei stimme es
nicht, dass sie sich isolieren und abschotten wollten, was sie unweigerlich dahin fithren
miisste, dass auch sie eine Form des Kommunismus bendtigen wiirden (Ebd.: 189f.).
Sich einerseits gegen unsolidarische, egoistische Formen des Individualismus, als auch
andererseits gegen autoritire Formen des Kommunismus wendend, mdchte Malatesta

»nurvon denen sprechen, die ich als wahre Anarchisten betrachte. Diese sind in vielen
wichtigen und aktuellen Fragen geteilter Meinung und bezeichnen sich—im allgemei-
nen aus Tradition —als Kommunisten und Individualisten, ohne dass die Dinge, die sie
tatsachlich voneinander trennen, etwas mit den Fragen der zukiinftigen Gesellschaft
zu tun haben. [..] Uber diese [..] Fragen gilt es sich zu einigen, oder [..] sich gegensei-
tig zu tolerieren. Man muss gemeinsam arbeiten, wenn man sich einig ist und wenn

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

nicht, jedem die Freiheit lassen, nach Gutdiinken zu handeln, ohne sich gegenseitig zu
behindern« (Ebd. 191f.).

Eine derart (seltene) weitherzige und selbstkritische Haltung legte Johann Most nicht
an den Tag, teilte aber schon ihre strategische Absicht, denn nur durch »Zusammen-
und Ineinanderwirken mehrerer [kénnen] iiberhaupt erwiinschte, lebenszweckdienli-
che Dinge zu Stande kommen« (Most 1903/2006b: 147). Wihrend sich der kommunis-
tische Anarchismus erst als moderne Entwicklung formiert, wire sein Sieg theoretisch
schon gewonnen, milisste sich praktisch allerdings erst noch in revolutioniren Kimpfen
erweisen (Ebd.: 148f). Um individuelle Bediirfnisse in einer anderen, kiinftigen Gesell-
schaftsform zu verwirklichen, diirfe Individualitit nicht verneint werden und miissten
konkrete Menschen die neue Gesellschaft aufbauen, wofiir wiederum die Kollektivie-
rung des Eigentums die Voraussetzung darstelle (Most 1905/2006c: 192f.). Gegen Indi-
vidualisten wie Tucker, Mackay und Stirner einerseits und gegen Sozialdemokrat*innen
andererseits, erliutert Most das Konzept des kommunistischen Anarchismus, fir wel-
chen er eintritt. Dass die Moglichkeiten zur Entfaltung von Individualitit an die Ver-
fiigung tiber Privateigentum gekoppelt wird, rege zum Widerstand an. Dieser diirfe in-
dessen nicht in einen »abstrakten Individualismus« zuriickfallen, da solcher letztendlich
nicht zu Freiheit, sondern zur Isoliertheit fithre, weil er dann - auch aufgrund der Ab-
scheuvorm autoritiren Kommunismus — in die Falle der Privateigentumsordnung tappe
(Most 1899/2.006a: 21-25). Mit seinen Ausfithrungen diirfte sich ergeben haben

»daf} Individualismus und Kommunismus keine unverséhnlichen Gegensitze sind,
sondern daf nur bei Einfithrung des letzteren die individuelle Freiheit aller gewahrt
werden kann, sodaf$ also diese beiden Prinzipien eigentlich mit einander stehen und
fallen. Der Genufd der individuellen Freiheit bedeutet Anarchie. Diese ist nicht denk-
bar, wenn ein Verhaltnis des Privateigentums existiert; ihre Vorbedingung ist also der
Kommunismus. Umgekehrt kann kein kommunistisches System auf die Dauer existie-
ren, bei welchem nicht die Freiwilligkeit bei allem Tun und Lassen den mafigebenden
Faktor bildet« (Ebd.: 27).

In dieser Beschreibung Mosts spiegelt sich die Etablierung des anarchistischen Kommu-
nismus wider. Zuvor war der 6konomische Kollektivismus das dominierende Konzept
zur gesellschaftlichen Umstrukturierung (innerhalb der anarchistischen Bewegung),
welches gleichwohl auf die Abschaffung des individuellen Eigentums und die »Umwand-
lung des Privateigentums in Gemeinbesitz« (Schwitzguébel 1880/1972: 196) abziele, wie
Adhémar Schwitzguébel beschreibt. In einer Linie mit Bakunin stehend und zugleich
syndikalistische Aspekte verarbeitend, formuliert er in einem sozialistischen Programm
die Prinzipien, Taktik und Konzeption der Neuordnung der Gesellschaft sowie die
Pflichten der Sozialist*innen. Leitende Primisse ist ihm dabei das Prinzip der Auto-
nomie, ob auf individueller Ebene, bei der kommunalen Selbstverwaltung oder bei den
Berufsgruppen, welche die Angelegenheiten des 6ffentlichen Lebens regeln sollen. Dass
Gemeinschaften Eigendynamiken aufweisen, sich mitunter neue Hierarchien etablie-
ren oder die Bediirfnisse von Individuen ibergangen werden, sieht Schwitzguébel und
schreibt, »der Kollektivismus erscheint uns als die allgemeine Form einer neuen Gesell-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

265


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

schaft, aber wir arbeiten mit all unseren Kriften dafiir, dafs seine Organisation und sein
Handeln frei sein werden« (Ebd.: 209). Unter Eindruck der deutschen Sozialistengesetze
von 1878 stehend, wendet er sich entschieden gegen den biirgerlichen Staat, aber auch
vehement gegen den »autoritiren Sozialismus«, mit welchem das

»gesamte Problem der Verwirklichung der menschlichen Freiheit—in seiner weitesten
Bedeutung—[..] bestehen [bleibt], weil der Staat auf Grund seiner Verfassung und sei-
ner praktischen Politik den Menschen nicht freimacht, sondern verschlingt; mehr noch
als der biirgerliche Staat wiirde der kommunistische Staat das Individuum vernichten
und mit Gewalt herrschen. Fiir uns umfafit die Losung des sozialen Problems nicht al-
lein eine moglichst vollstindige Verwirklichung des materiellen Wohlstands der Mas-
sen, sondern auch, fiir alle und fiir jeden einzelnen, die umfassendste Eroberung der
Freiheit« (Ebd.: 201).

Demgemif legt er auch Wert darauf, Volk nicht als etwas Abstraktes, sondern als »ein
Gefiige von Gruppen und Personlichkeiten« (Ebd.: 209) zu begreifen, und wehrt sich ge-
gen familidre, lokale und patriotische Borniertheit. Die Bildung von Berufsgruppen diir-
fe nur vollig freiwillig geschehen und niemand diirfe gezwungen werden ihnen anzuge-
héren — was sich nach der Ansicht Schwitzguébels praktisch auch nicht als Problem er-
weisen werde. Mogen sich doch, schreibt er, die »Egoisten und diejenigen, die sich aus
personlicher Neigung heraus isolieren, [...] wie es ihnen gefillt, vom allgemeinen Leben
fernhalten. Das gilt nicht nur fir den einzelnen, sondern auch fir Gruppen, Kommu-
nen und Féderationen« (Ebd.: 211). Diese Toleranz entspringt seiner tiefen Uberzeugung
von der Uberlegenheit des kollektivistischen Modells, bei welchem Freiwilligkeit gerade
seine Attraktivitit begriinde (Ebd.: 212). Sollten individuelle Bestrebungen den kollekti-
ven innerhalb der »Partei« (gemeint sind die anarchistischen Féderationen) widerspre-
chen, wechselt Schwitzguébel allerdings auf eine Ebene der ethischen Haltung von Tu-
gend, Standhaftigkeit, Hingabe und Selbstverleugnung. Zutiefst von kollektivistischen
Vorstellungen itberzeugt, propagiert er diese und schlief3t mit dem »edlen Gefithl« der
»Liebe zur Menschheit«, denn wir miissten »begreifen, dafd das Individuum alleine gar
nichtsistund dafd es nur durch das Kollektiv eine Chance hat; kimpfen wir also energisch
gegen eitle und von persénlichem Ehrgeiz geleitete Anmaflungen« (Ebd.: 215).

Doch nach Vermittlungsmoéglichkeiten zwischen Individualismus und Kollektivis-
mus wird ebenfalls von Seiten der frithen individualistischen Anarchist*innen gesucht.
Es klingt als wire es eine direkte Antwort an Malatesta und Most, wenn etwa Giusep-
pe Ciancabilla, die Unterstellung zuriickweist, der individualistische Anarchismus laufe
auf die Riicksichtslosigkeit Einzelner hinaus:

»Wir also, die nicht nur Sozialisten, sondern vor allem Anarchisten sind, sollten eben
die Erlangung des grésst moglichen Regimes der Freiheit anstreben, welches mit den
sozialen Verhiltnissen vereinbar ist, die vom Verlangen des Individuums bestimmt
werden, frei und glicklich fir sich zu sein und gleichzeitig die Freiheit und das Gliick
fir die anderen zu wollen. Und dies nicht aus einem sogenannten altruistischen Ge-
fithl des bequemen Humanitarismus, sondern aus der egoistischen logischen Uber-
zeugung, dass es die eigene Freiheit und den eigenen Wohlstand ohne die Freiheit und
den Wohlstand der anderen nicht geben kann. Und um in einem sozialistischen Re-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

gime die grosst mogliche Freiheit zu erlangen, ist es unerlésslich, dass die Individuen,
die in solchen Regimes leben werden, heute bereits heftig und dringend den Anreiz,
den Ansporn, den entschlossenen Willen verspliren, frei zu sein und gegen jeden Ver-
such eines Ubergriffs auf die eigene Freiheit zu reagieren« (Ciancabilla 1899).

Zwar nicht im engeren Sinne dem Anarchismus zugehorig, aber aufgrund der Sympa-
thien des Autoren und dem Einfluss seiner Schriften, kann auch die Schrift Die Seele des
Menschen im Sozialismus von Oscar Wilde als Beispiel dienen. Dies wird schon im ersten
Satz deutlich, da fiir Wilde der grofite Nutzen der sozialistischen Gesellschaftsordnung
zweifellos darin lige, »dass der Sozialismus uns von der schmutzigen Notwendigkeit,
fiir andere zu leben, befreite, die beim jetzigen Stand der Dinge so schwer auf fast allen
Menschen lastet. Es entgeht ihr in der Tat fast niemand« (Wilde 1891/2015: 3). Nach ei-
ner Kritik des Altruismus, erldutert Wilde, weswegen der Sozialismus das soziale Elend
abschaffen werde und »der Sozialismus einfach deshalb von Wert [...] [sei], weil er zum
Individualismus fithrt« (Ebd.: 4). Die Vergesellschaftung der Produktionsmittel, die Ab-
schaffung des Privateigentums und die kooperative Produktion erméglichten allen, sich
als Individuen zu entfalten. Denn das »Privateigentum hat den wahren Individualismus
vernichtet und einen falschen hingestellt. Durch Aushungern hat es einem Teil der Ge-
meinschaft die Moglichkeit, individuell zu sein, benommen« (Ebd.: 9). Die Entfaltung
der Individuen sei wiederum die Voraussetzung zur Abwehr eines »autoritiren Sozia-
lismus«. Wilde wiren viele sozialistische Anschauungen begegnet, die »tatsichlich mit
Zwang behaftet [...] [sind.] Autoritire Gewalt und Zwang kénnen natiirlich nicht in Fra-
ge kommen. Alle Vereinigung muss ganz freiwillig sein. Nur in freiwilligen Vereinigungen
ist der Mensch schin.« (Ebd.: 8). Die gesellschaftliche Entwicklung wiirde sich zum wah-
ren Individualismus, einer Vervollkommnung der Seele, hinbewegen, in dem Mafle, wie
sozialistische Verhiltnisse verwirklicht werden wiirden. Er richte sich gegen »Selbstauf-
opferung« und »Selbstverstiimmelung«, wiirde aber trotzdem »selbstlos und aufrichtig«
sein (wie Christus es vorgelebt hitte) (Ebd.:34). Wilde beendet seine schwirmerische und
widerspriichliche Abhandlung damit, dass der »neue Individualismus, in dessen Diens-
ten der Sozialismus, ob er es will oder nicht, am Werk ist [...] vollkommene Harmonie
sein [wird]. [...] Er wird vollstindig sein, und durch ihn wird jeder Mensch zu seiner Voll-
endung kommen« (Ebd.: 39f.). Dass Wilde einen vermittelnden Umgang mit dem Span-
nungsfeld pflegt, zeigt sich an seinem klaren Standpunkt des Individualismus mit der
Erkenntnis, dass fiir jenen eine sozialistische Gesellschaftsordnung notwendig sei.
Diese Ansicht teilt auch Leo Tolstoi, der beschreibt, wie die Abschaffung des Feuda-
lismus zugunsten von Lohnarbeitsverhiltnissen in einer politisch durchgesetzten kapi-
talistischen Wirtschaftsordnung zu einer neuen Form der Sklaverei fithrt. Demnach tritt
er fiir eine gewaltfreie Uberwindung der bestehenden Herrschaftsordnung durch Ver-
weigerung ein und wendet sich gegen den Staatssozialismus, der propagiert, »daf} die
Arbeitsteilung die Menschheit kommunistisch verbindet. Das ist richtig, aber nur eine
freie Arbeitsteilung, d.h. eine solche, bei der die Menschen sich freiwillig in eine Arbeit
teilen, verbindet die Menschheit« (Tolstoi 1904/2007: 35). Der Staat miisse abgeschafft
werden, denn nicht in der Gesetzgebung (zur Einrichtung und Aufrechterhaltung einer
feudalistischen oder kapitalistischen Gesellschaftsordnung) liege das Wesen der Sklave-
rei begriindet, »sondern darin, daf} es itberhaupt Gesetze gibt, da} es Menschen gibt,

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

267


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

die die Moglichkeit haben, Gesetze zu schaffen, die fiir sie vorteilhaft sind. Und solange
die Menschen diese Moglichkeit haben werden, wird es auch Sklaverei geben« (Ebd.: 51).

Innerhalb dieses Stranges ist auch Aldous Huxley mit seiner Abhandlung Ends and
Means, einer »Uberlegung zu Idealen und Methoden zu ihrer Verwirklichunge, zu ver-
orten. Statt Potenzial zur Verinderung der Gesellschaft in 6konomischen Reformen, in
der militdrisch abgesicherten Hegemonie einer Nation oder in einer bewaffneten Revo-
lution mit der Diktatur einer bestimmten Klasse zu suchen, gibe es Menschen, »who
approach the problem from the opposite end, and believe that desirable social changes
can be brought about most effectively by changing the individuals who compose socie-
ty« (Huxley 1937: 1). Die Bezugnahme auf Individuen meine er explizit nicht behavio-
ristisch, psychoanalytisch oder in der Form einer religidsen Erleuchtung, noch gehe er
von einem ideellen liberalen Menschenbild aus, sondern sehe Menschenbilder und Idea-
le stets als Produkte bestimmter Umstinde an (Ebd.: 3). Individuelle Freiheit habe fiir
Huxley selbstverstindlich gesellschaftliche Voraussetzungen, stelle daneben allerdings
ebenfalls ein Selbstverhiltnis dar. »Freie Personen« orientierten sich demnach an einer
Ethik des »non-attachment«, welche in verschiedensten religiésen und philosophischen
Uberlegungen stets ein Kernthema war.’® Die individuelle Haltung der Nicht-Verhaftung
richte sich nicht zuletzt gegen eine Vereinnahmung und Korrumpierung radikaler Kon-
zepte durch »realpolitik« (deutsch im Original). Sich insbesondere gegen Militarisierung
und Nationalismus wendend, erliutert Huxley wie Privatpersonen und unabhingige,
auferparlamentarische kleine Gruppen, tiberzeugende Reformvorschlige popularisie-
ren kdnnen, wobei er auch individuelle Handlungsméglichkeiten fiir Einzelne aufzeigt
(Huxley 1937: 127fF.). Das Spannungsfeld zwischen Individuen und Kollektiven méchte
er in iiberschaubaren (radikalen) Gruppen und Gemeinschaften vermitteln, welche ge-
meinsame Bildung, Verantwortung, Loyalitit und Riicksichtnahme erméglichen. Dazu
gilte es das Prinzip unbedingter gegenseitiger Verpflichtung zu akzeptieren sowie Be-
sitz und Einkommen vollstindig zu kollektivieren (Ebd.: 128-132). Insofern der Prozess
der Gesellschaftsverinderung mit jenem der Selbstverinderung verschrinkt sei, brau-
che es dennoch Assoziationen, um die notwendigen Verinderungen anzustofRen, einzu-
leiten und zu gestalten (Ebd.: 137f.).

Eine sehr dhnliche Perspektive wie Huxley nimmt David Dellinger ein, der — von den
Einzelnen (und ihrer psychischen Deformation in der bestehenden Herrschaftsordnung)
ausgehend — Uberlegungen zur »community recreation« anstellt, d.h. zur Neuschaffung
kommunaler Gemeinschaften, die 6konomische, intellektuelle, dsthetische und spiri-
tuelle Veranderungen anstreben und verwirklichen (Dellinger 1954/2009: 233ff.). Dazu
briuchte es keineswegs eine Orientierung an religiésen Gruppen, vor allem eher an den
individuellen Bedirfnissen der Mitglieder, welche aber nicht mit den »falschen« der
Konsumgesellschaft zu verwechseln wiren. Entscheidend sind fir Dellinger freiwillige,
personliche, wechselseitige Verpflichtungen, ohne zu verlangen, dass die Einzelnen sich
unterordnen. Grundlage einer freien Gemeinschaft sei, dass sie die Trennung zwischen
gegenseitiger Hilfe, Verantwortung und Freude authebe (Ebd.: 234f.). Dazu wire es

10  Fir die neuere Zeit und den vorliegenden Zusammenhang kann dies mit dem Konzept der Sat-
yagraha von Gandhi parallelisiert werden, den Huxley auch erwahnt (Huxley 1937: 146). Vgl. auch
Clark (2013: 217-245).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

erforderlich, sich méglichst umfangreich zu vergemeinschaften, um gleichberechtigte,
freie und liebevolle Beziehungen zu erméglichen. Doch die »communal vision is not just
a product of thought and imagination and community discussion. Is must be fed from
the actual experience of new social relations« (Ebd.: 236).

Ebenfalls um den Aufbau von Gemeinschaften geht es Giancarlo de Carlo im Euro-
pa der Nachkriegszeit. Die miserablen Lebensumstande in Frankreich und Italien, ins-
besondere auch bei der Frage verfiigbaren und lebenswerten Wohnraumes, sorgten di-
reke fiir eine hohe Kindersterblichkeit, Krankheiten und soziale Spannungen. Die gerin-
ge personliche Unabhingigkeit binde die Menschen wiederum an den Staat. Durch die
riumliche Separation werde das Leben in Bereiche fragmentiert, was dazu fithre, dass
der Lebensraum nicht mehr zur Regeneration dienen kénne. Abgesehen davon, dass im
Kapitalismus der Bau qualitativ guter Wohnungen fiir Arme nicht profitabel sei, kon-
ne der Staat keine konkreten Individuen sehen, sondern behandle sie als Abstraktio-
nen. Entsprechend lief3e sich die Situation nur durch die Griindung nicht-staatlicher
Wohnungsgenossenschaften und selbstorganisierter Netzwerke zur gegenseitigen Hilfe
16sen, wobei Hausbesetzungen zumindest als Taktiken einen effektiven Beitrag leisten
konnten (de Carlo 1948/2009: 95-98). Denn in der Anordnung des Wohnraumes selbst
komme das Verhiltnis von Gesellschaft und Individuen zum Ausdruck. Bei mangelndem
Wohnraum zusammengepfercht, finde tatsichlich eine enorme Vereinzelung statt, wo
gemeinschaftliche Beziehungen grofitenteils zerstort seien. Dahingehend konnte eine
andere, selbstbestimmte Stadtplanung von konkreten Menschen ausgehen und die so-
ziale Ordnung anders reproduzieren. Denn die Befreiung aus schlechten Lebensbedin-
gungen sei die Voraussetzung fiir die soziale Revolution (Ebd.: 98ft.). Deutlich wird, dass
de Carlo von der Situation konkreter Individuen ausgeht, die er aus den gesellschaft-
lichen Verhiltnisse ableitet. Weil er statt Sozialpolitik zu fordern fiir eine kommunale
Selbstorganisation eintritt, welche auf die Einzelnen einzugehen im Stande ist, zeigt
sich ein vermittelnder Umgang mit dem Spannungsverhiltnis.

Dies war auch bei Bookchin in seinen fritheren Werken der Fall, was darauf hin-
deutet, dass seine Versuche der Ausgrenzung der Individualanarchist*innen zu einem
gewissen Grad auch eine Wende gegen seine eigenen Entwicklungen darstellen. 1970
schreibt er im Vorwort einer Aufsatzsammlung: »Material scarcity provided the historic
rationale for the development of the patriarchal family, private property, class domina-
tion and the state; it nourished the great divisions in hierarchical society that pitted town
against country, mind against sensuousness, work against play, individual against soci-
ety, and, finally, the individual against himself« (Bookchin 1970/1986a: 11). Bookchin legt
damit also durchaus Wert auf die Betrachtung von Individuen und sieht das Spannungs-
feld von ihnen zur Gesellschaft als historisch-spezifisch an. »[A] libertarian society can
be achieved only by a libertarian revolution. Freedom cannot be >delivered« to the individ-
ual as the end-product« of a srevolution« (Bookchin 1968/1986b: 68). Dies bedeutet, dass
soziale und politische Kampfe fiir gesellschaftliche Umwilzungen — obwohl Bedingung
fiir die Befreiung der Individuen — deren Anteil am Befreiungsprozess nicht abnehmen
konnen. Voller Sympathie schreibt er in den Vorwehen der 68er-Bewegung tiber die ju-
gendliche Generation. Deren Naturverbundenheit, unkonventionellen Kleidungs- und
Verhaltensweisen, Vorliebe fiir direkte Aktionen, die Tendenz zum Aussteigen und zur
Verweigerung von Wettbewerb »reflects a growing anger towards the mindless indus-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

269


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

270

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

trial routine bred by modern mass manufacture in the factory, the office or the univer-
sity. Their intense individualism is, in its own elemental way, a de facto decentraliza-
tion of social life — a personal withdrawal from mass society« (Bookchin 1965/1986c: 92).
Die Entfaltung der Individuen sei demnach wie die kommunale Solidaritit ein eindeutiger
Bestandteil des Anarchismus. Ein Netzwerk sich selbst versorgender und verwaltender,
foderierter Gemeinschaften »would create a new matrix for individual and communal
development — a oneness with the surroundings that would vitalize the community«
(Ebd. 102f.). Befreiungsprozesse wiren fundamental soziale Akte und wiirden Fragen
nach der Gestaltung sozialer Formen als Modi der Beziehungen zwischen Individuen
aufwerfen. Dementsprechend verlangt das Verhiltnis »between the social and the indi-
vidual [...] special emphasis in our own time, for never before have personal relations be-
come so impersonal and never before have social relations become so asocial« (Bookchin
1968/1986d: 166). Es zeigt sich insofern, dass Bookchin in seinen fritheren Uberlegungen
zu Aspekten des libertiren Kommunalismus aus einer kollektivistischen Perspektive ex-
plizit nach Moglichkeiten der Vermittlung des Spannungsfeldes zwischen Einzelnen und
Gemeinschaften gesucht hat und diese Frage fiir ihn von zentraler Bedeutung war.

Dem Verstindnis von Michael Wilk nach ist »Emanzipation im libertaren Sinne« pri-
mir ein individueller Vorgang, der aber nicht auf einzelne Personen zu reduzieren ist.
Damit meint er, dass Emanzipationsprozesse im Sinne einer Selbstverinderung erfah-
ren werden miissten, um als solche gelten zu kénnen (Wilk 1999: 36). Anders gesagt sind
fiir ihn emanzipative Prozesse, »die das Ziel verfolgen, Herrschaftsverhiltnisse abzu-
bauen und die Gesellschaft menschlicher zu machen [...] nicht denkbar, ohne dass dies
bei den einzelnen Beteiligten zu einem gestirkten Selbstwertgefiihl und zu einer ver-
anderten Selbstwahrnehmung, zu einer Bemichtigung der Individuen durch sich selbst
fithrt« (Wilk 1999: 49).

Damit will er wie Cindy Milstein individuelle und kollektivistische bzw. liberale und
kommunistische Aspekte innerhalb des Anarchismus in einem nie endenden »Balance-
akt« vermitteln.” D.h., Milstein konstatiert eine permanente Spannung zwischen indi-
vidueller und gesellschaftlicher Freiheit, die sie aber als kreativ und anregend ansieht,
weil gerade durch den Anarchismus beides ineinandergreifend gedacht werden wiirde.
Denn der »Liberalismus will ein emanzipiertes Leben fiir alle Individuen, der Kommu-
nismus kollektive Strukturen gegenseitiger Hilfe. Beides ist wichtig. Freiheit kann nie
blof? auf die eine oder andere Weise erreicht werden: nie blof3 iiber die Individuen oder
blof? iiber die Gesellschaft« (Ebd.: 11). Demnach sei zu fragen: »Wie kénnen Menschen
ihr Leben organisieren, um sich individuell so stark wie moglich zu entfalten und gleich-
zeitig ihr grofRtmagliches kollektives Potenzial zu verwirklichen?« (Milstein 2013:12). Im
Idealfall mache »das Streben des Anarchismus nach einer freien Gesellschaft freier Indi-
viduen deutlich, woraus produktive und harmonische Vielfalt besteht: nimlich daraus,
Wege zu finden, um trotz aller Differenzen miteinander leben und individuelle Eigenhei-
ten entfalten zu kénnen. Anarchist_innen schaffen Méglichkeiten eines menschlichen
und partizipatorischen Miteinanders« (Ebd.:13). Die Antwort, dass der Anarchismus die

i3 Diese Grundproblematik erhoffte sich freilich schon Proudhon durch die soziale Revolution und
seine Konzeption »freiwilliger Assoziationen« aufzulosen, indem er eine Identitat individueller
und kollektiver Souverinitat anstrebte (s.o., vgl. Proudhon 1851/2005: 51-58).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

Losung fiir das wahrgenommene Spannungsfeld zwischen Gesellschaft und Individuen
wire, wird von ihr allerdings unbegriindet vorausgesetzt und dhnelt dem Argumentati-
onsgang von Mithsam (1933) oder Goldman (1911). Da es sich bei Milsteins Text absichts-
voll wie bei jenen um eine Agitationsschrift handelt, kann diese nicht als Ort fiir eine
tiefgehende theoretische Auseinandersetzung angesehen werden. So betrachtet ist ihre
Betonung der Notwendigkeit einer Vermittlung des Spannungsfeldes fortgeschrittener
als Mithsams Konzeption einer eigentlich »organischen« oder Goldmans Vorstellung von
einer zukiinftigen, »harmonischen« Gesellschaft.

Eine ganz andere, philosophische Begriindung eines sozialen Individualismus legt
Crispin Sartwell mit Against the State vor. Explizit kniipft er mit seinem individualisti-
schen Anarchismus an Emerson, Thoreau und insbesondere Warren und dessen Konzept
der »self-sovereignty«™ an (Sartwell 2008: 14f., > 3.2). Fiir den vorliegenden Zusammen-
hang kénnen Sartwells scholastische Definitionen und seine Kritik an Sozialvertrags-
theorien, utilitaristischen und juristischen Rechtsfertigungsmustern zur Legitimation
des Staates, iibersprungen werden, um zum letzten Teil des Buches zu kommen, der
»Silhouette eines Anarchismus«. Darinlegt er neun programmatische Punkte vor, in wel-
chen deutlich wird, dass er Individuen zum Ausgangs- und Zielpunkt des Anarchismus
setzt. Diese bestehen (1) in der Idee der Selbst-Souverinitit, (2) des Bewusstseins, der
Identitit, Entscheidungsfihigkeit und Verantwortung von Individuen und (3) der An-
nahme, dassjegliche kollektive Entititen durch die aus ihnen bestehenden Individuen zu
erkliren seien. Weiterhin (4) sehe der Anarchismus Individuen nicht hauptsichlich als
selbstbezogen und egoistisch an, (5) definiere sie nicht primir durch 6konomische Bezie-
hungen, sondern durch eine Vielfalt von Motiven, (6) sehe soziale Beziehungen als kon-
stitutiv fur Individualitit, diese aber wiederum als Ausgangspunkt fir Beziehungen an,
(7) begreife sie auch in Verbindung mit und konstituiert durch nicht-menschliche Welt,
(8) sei nicht amoralisch, sondern bewusst und selbst-diszipliniert und wiirde schliefdlich
(9) alle sozialen Vereinbarung der freiwilligen Entscheidung von Individuen iiberlassen
(Sartwell 99-115). Interessant hierbei und Zeichen fiir einen vermittelnden Umgang ist,
dass Sartwell gangige Kritikpunkte an Ausprigungen des Individualanarchismus auf-
greift, sich mit ihnen auseinandersetzt und ihnen mit einer ethischen Konzeption be-
gegnet. Dass es sich hierbei um eine philosophische Konstruktion handelt, welche eher
eine Absichtserklirung darstellt, hingt stirker mit dem Charakter der (politischen) Phi-
losophie zusammen, als dass darin eine Ablenkung von fehlenden Verbindlichkeiten zu
sehen wire. In diesem Zusammenhang stellt Sartwell allerdings auch selbstkritisch und
ironisch fest, dass sein Beitrag zu diesem Zeitpunkt ein rein intellektueller sei (Ebd.: 4).
Gleichwohl folgt er mit diesem Ansatz seinen Vorginger*innen im Strang des ultra-li-
beralen Anarchismus, indem er die Entscheidung fiir die Ausrichtung der Einzelnen an
ethischen Primissen und deren Auslegung diesen selbst iiberldsst.

12 Ryley schreibt, dass Warren das liberale Konzept der »self-ownership« auf die »self-sovereignty«
ausweitet. Dies ist ein weiteres Argument um diesen Strang als »ultra-liberal« zu bezeichnen. Auf
diese Auslegung beziehe sich auch Voltarine de Cleyre, um sich grundsatzlich gegen die Abhan-
gigkeit von Frauen zu wenden und ihre Unabhingigkeit einzufordern.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

2N


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

272

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus
4.3.4 Die dritte Freiheit und gemeinschaftliche Individualitat

Wie gezeigt gibt es verschiedenste (theoretische, strategische, ethische, politisch-prak-
tische) Versuche der Vermittlung des Spannungsfeldes zwischen Individualismus und
Kollektivismus, die zugleich wichtige Debatten im Anarchismus abbilden. Bei Versu-
chen, eine Synthese herzustellen, wird von dem ausgegangen oder auf das zuriickge-
gangen, was viele fiir das Herz anarchistischen Denkens halten. Folgt man der Aussage
Walter Benjamins, dass es seit Bakunin »in Europa keinen radikalen Begriff von Freiheit
mehr gegeben« (Benjamin 1991: 306f.) hat, lohnt es sich zu diesem mit der Vermutung
zuriickzugehen, dass es tatsichlich die radikalen Elemente liberalen und sozialistischen
Denkens sind, welche im anarchistischen Denken synthetisiert werden.” Wie oben er-
wihnt sieht Bakunin die Freiheit der Einzelnen nicht durch Andere begrenzt, vielmehr
bedingt. Er formuliert zugespitzt: »Nur dann bin ich wahrhaft frei, wenn alle Menschen,
die mich umgeben, Minner und Frauen, ebenso frei sind wie ich« (Bakunin 1882/1969:
44). Die Versklavung vieler Menschen verneine die Freiheit aller, wozu ihm als ethischer
Bezugspunkt die Vorstellung von Menschenwiirde dient, welche er so weit auffasst, »dafl
ich keinem anderen Menschen gehorche und meine Handlungen nur durch meine eige-
nen Uberzeugungen bestimmen lasse, widergespiegelt in dem gleichmiRig freien Be-
wufdtsein aller [...] [und mir diese] durch allgemeine Anerkennung bestitigt wird« (Ebd.).
Bakunin begreift soziale Freiheit demnach als intersubjektiv geteilt und individuell er-
fahrbar, positioniert sich aber klar auf der kollektivistischen Seite, wenn er festhilt: »Man
sieht, dafd die Freiheit, so wie sie von den Materialisten aufgefasst wird, eine sehr posi-
tive, sehr vollstindige und vor allem eine duferst soziale Sache ist, weil sie nur in der
Gesellschaft und nur in der strengsten Gleichheit und Solidaritit aller verwirklicht wer-
den kann« (Ebd.). Freiheit bestehe aus drei Elementen, nimlich erstens der sozialen Frei-
heit, welche materiell bedingt ist, zweitens, der negativen als die Empérung gegen Religi-
on, Staat und gesellschaftliche Normen, Traditionen und Vorurteile in der 6ffentlichen
Meinung bzw. dem Alltagsverstand (Ebd.: 45-49). Das dritte Element entwickelt er aus
seiner Erkenntnis der Freiheit in-und-gegen-die-Gesellschaft heraus, doch benennt er
es nicht explizit. Weil seine folgenden Uberlegungen gerade um diese Leerstelle kreisen,
zeigt sich, dass Bakunin aufein echtes theoretisches Problem gestofRen ist: Wie kann sich
das Individuum gegen gesellschaftliche Herrschaftsverhiltnisse empéren, wenn diese
seine gesamte individuelle Sozialisation, sein vollstindiges kulturelles Umfeld, all seine
sozialen Beziehungen und sein intellektuelles Bewusstsein tiefgehend prigen? So sei

»die Empoérung des Individuums gegen die Gesellschaft [..] eine weit schwierigere Sa-
che als die gegen den Staat. Der Staat ist eine geschichtliche, voriibergehende Ein-
richtung, eine verschwindende Form der Cesellschaft, wie die Kirche [..]. [Doch der]
Mensch entsteht in der Gesellschaft, mindestens von dem Augenblick an, wo er den
ersten Schritt zum Menschentum tat, wo er angefangen hat, ein menschliches, d.h. ein
sprechendes und mehr oder weniger denkendes Wesen zu sein [...]. [Er] wéhlt sie nicht,

13 Indiesem Zusammenhang steht auch die Verschrankung von Freiheit und Gleichheit im Anarchis-
mus, welche Etienne Balibar in abgeschwichter Version fiir den radikal-demokratischen Ansatz
neu thematisierte (Balibar 2012).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

eristim Gegenteil ihr Produkt [...]. [Demnach wére eine] radikale Empo6rung gegen die
Gesellschaft [...] fiir den Menschen demnach ebenso unmaglich wie ein Auflehnen ge-
gen die Natur [..]« (Ebd.: 47f.).

Entgegen des Klischees, die frithen Anarchist*innen wiren allgemein von einem posi-
tiven Menschenbild und der Vorstellung einer »gutenc, »natiirlichen« Gesellschaft aus-
gegangen, hilt Bakunin fest, dass es absurd sei, zu fragen, ob die Gesellschaft »gut«
oder »schlecht« wire. Vielmehr stelle sie ein unumgingliches Verhiltnis dar, aus dem es
sinnlos sei zu entfliehen. Im Unterschied zur Natur wire Gesellschaft jedoch von Men-
schen geformt und daher nicht vollstindig determiniert. Eben der »unwiderstehliche«
Einfluss der Gesellschaft auf die einzelnen Menschen beweise deren »sozialen Charak-
ter« (Ebd.: 52). Dahingehend miisste man sich eher wundern, weswegen einzelne Per-
sonlichkeiten dennoch gegen die Gesellschaft insgesamt aufbegehren kénnten, um sie
zu bekimpfen. Emanzipation ist nach Bakunin nicht nur in der Dialektik zwischen ge-
samtgesellschaftlichen und partiellen Befreiungsprozessen sozialer Gruppen zu verste-
hen (MEW 1: 347-376.), sondern hat ebenso eine individuelle Dimension. Dies erkennend
wendet sich Bakunin anschliefRend vehement gegen den biirgerlichen Individualismus.
Mit jenem wiirden Moralvorstellungen auf die idealistische Abstraktion eines isolierten
Individuums gegriindet, wodurch konkrete Menschen in sozialen Beziehungen negiert
und als Fiktion an die Stelle Gottes gesetzt werden wiirden (Bakunin 1882/1969: 53—56).
Damit wiirden letztendlich Konkurrenz, Ausbeutung und anti-soziales Verhalten ent-
stehen, verschleiert und legitimiert werden.

»Deshalb betrachtet jeder, wenn er die soziale Solidaritit flieht, sie als eine der vol-
len Freiheit seiner Seele angelegte Fessel, wiahrend er sie als notwendiges Mittel zur
Unterhaltung seines Leibes sucht, er betrachtet sie nur vom Gesichtspunkt ihrer mate-
riellen Ntzlichkeit aus und bringt ihr, gibt ihr nur, was unbedingt nétig ist, nicht nur
das Recht, sondern nur die Macht zu haben, sich dieser Niitzlichkeit fiir sich selbst zu
versichern« (Ebd. 56).

Letztendlich seien demnach Kapitalismus und Staat »unvermeidliche Folge jener biir-
gerlichen Doktrin, welche die Freiheit und die Moral der Individuen aufderhalb der so-
zialen Solidaritit sucht [...] [und fithre zur] Sklaverei der grofien Mehrheit, fiir alle aber
bedeutet sie die Verneinung jeder Sittlichkeit und Freiheit« (Ebd.:58). Es scheint, als wi-
re damit Loicks gutgemeinter Ratschlag hinfillig, der in seiner Argumentation hinsicht-
lich des anarchistischen Freiheitsverstindnisses lediglich zum Ursprung der prigends-
ten anarchistischen Diskussion um das Verhiltnis von Individuen und Kollektiven zu-
riickgekehrt. Laut ihm biete der Anarchismus

»hier das Potenzial fiir die Entwicklung eines dritten Freiheitsbegriffs, den man als ds-
thetische Freiheit bezeichnen kdnnte. Dies ist die Freiheit einer Sozialitit, die ihrer eige-
nen Uberschreitung einen inhirenten Wert zuschreibt. [...] Der Unterschied zwischen
der asthetischen und der positiven Freiheit besteht darin, dass die dsthetische Frei-
heit nicht auf eine Ubereinstimmung mit allgemein validierten Werten hofft, sondern
ihren Beitrag zur Gesellschaft gerade in der Differenzproduktion erblickt. Praktisch er-
gibt sich daraus die Aufgabe, eine anarchistische Gesellschaft zu denken, die ihre eige-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

213


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

274

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

ne bestindige Kontestation erlaubt, ohne dabei einen Riickfall in die Herrschaft oder
ihre eigene Dissoziation zu riskieren« (Loick 2017: 117).

Zweifellos ist es genau jenes umfassende Zusammendenken im Anarchismus, was als
schwierig zu erfassen oder als strategisch wenig brauchbar gilt, aber eine starke Anzie-
hungskraft ausiibt.

Ahnliches kann auch fiir Kropotkin gesagt werden. In seiner aus »Naturgesetzen«
und Evolutionstheorie abgeleiteten, rationalen Ethik geht er davon aus,

»dass fiir den Menschen aus der Beobachtung der Natur und der Erforschung der ei-
genen richtig aufgefassten Ceschichte das Vorhandensein zweier Bestrebungen erhellt:
einerseits das Verlangen nach Ceselligkeit, andererseits aber nach der aus ihr entste-
henden, groferen Intensitit des Lebens, folglich auch das Gliicks fiir die Persénlichkeit
und ihres beschleunigten Fortschritts in korperlicher, geistiger und sittlicher Hinsicht«
(Kropotkin 1902/2013: 35).

Wie Individualitit und Kollektivitit in der spezifisch-historischen Gesellschaftsforma-
tion zusammen gedacht werden kdnnen, sei also die

»wichtigste heute der Ethik gestellte Aufgabe [...] [, um] bei der philosophischen Durch-
dringung der Materie das Gemeinsame zweier Reihen entgegengesetzter Cefiihle im
Menschen zu finden und so den Menschen zu helfen, nicht einen Kompromiss, nicht
eine Abmachung zwischen ihnen, sondern ihre Synthese, ihre Verallgemeinerung zu
finden. Einige dieser Gefiihle treiben den Menschen dazu, sich in seinem persénlichen
Interesse andere Menschen untertan zu machen, wiahrend andere Cefiihle ihn zur Ver-
einigung mit den Menschen veranlassen, um mit vereinten Kraften gegebene Ziele zu
erreichen« (Ebd.: 37).

Interessant hieran ist, dass Kropotkin Menschen zwar als natirlicherweise zur Koope-
ration bzw. gegenseitigen Hilfe befdhigt und veranlagt ansieht, deren historische Ent-
faltung aber nicht als Zwangsliufigkeit, sondern als prozesshafte soziale Evolution be-
greift, um die es soziale Kimpfe zu fithren gilt. Im Unterschied zur Moral der herrschen-
den Klassen, ziele die anarchistische Ethik (vgl. Kropotkin 1969: 72—95, » 6.3) nicht primir
darauf ab, Einzelne zu adressieren, ihnen ein schlechtes Gewissen einzureden und sich
somit auf eine explizite oder implizite Gesetzgebung zu berufen. Bei ihr handelt es sich
vielmehr um die kollektive Verantwortungsiibernahme, durch das Erkennen und Emp-
finden der Verwobenheit von einzelnen Personen und ihrer (sozialen) Umwelt (Ebd.: 40).
Daher miisse eine aktuelle Theorie der Ethik die Grundbedingung erfiillen, »die Selbstti-
tigkeit des Einzelnen nicht [zu] hemmen, sogar nicht im Namen eines so hohen Zieles,
wie es das Wohl der Menschheit oder der Art ist« (Ebd.: 42). Denn die »ungeniigende,
zum Herdentrieb fithrende Entwickelung der Personlichkeit und der Mangel an persén-
licher schopferischer Kraft und Unternehmungsgeist bilden unstreitig eine der grofiten
Unzulinglichkeiten unserer Zeit. Der wirtschaftliche Individualismus hat seine Verspre-
chungen nicht eingeldst: er schenkte uns keine hervorragende Entfaltung der Persén-
lichkeit« (Ebd. 43). Indessen fordere er mit seiner Sittenlehre die Unterwiirfigkeit der
Menschen. Anstatt wie in der Vergangenheit, Tugend individuell zu verstehen, gelte es

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

gemeinsam ethische Vereinbarung zu schliefen und also Selbstverinderung und Gesell-
schaftsveranderung als miteinander verschrinkt zu betrachten. Fiir Kropotkin wichst
der »Gedanke, dass die persénlichen Rechte jedes Einzelnen ebenso unantastbar sind,
wie die natiirlichen Rechte eines jeden Zweiten, [..] in demselben Mafe, wie die Klas-
senunterschiede verschwinden. Und dieser Gedanke wird zur weitverbreiteten Ansicht,
wenn die Institutionen der Gemeinschaft einer entsprechenden Umgestaltung unter-
worfen werden« (Ebd.: 44). Die Verinderung der subjektiven Bezugnahme von Individu-
en zu Kollektiven kann demnach zugleich als Voraussetzung wie auch als Ergebnis des
gesamtgesellschaftlichen Transformationsprozesses hin zur Verwirklichung von Gleich-
heit und Gerechtigkeit begriffen werden (vgl. Ramus 1909).

Tatsichlich lassen sich in spiteren historischen Phasen nur wenige Quellen fin-
den, die fiir Versuche einer Synthese des Spannungsfeldes sprechen. Entweder galten
die »Klassiker« soweit als itberzeugend, wurde das Spannungsfeld einseitig aufgelost
oder zu vermitteln versucht. Dass es im Anarchismus einen spezifisch synthetisieren-
den Umgang damit gibt, arbeitet allerdings Alan Ritter heraus und bezeichnet diese
»communal individuality« als eigentliches Ideal anarchistischer Theorie und Praxis.
Aufgrund der synthetischen Herangehensweise einerseits, dem wissenschaftlichen
Charakter andererseits, kann eine eindeutige Zuordnung zur individualistischen oder
kollektivistischen Seite bei Ritter nicht vorgenommen werden. Zu Beginn seiner Studie
schreibt er:

»Anarchists are portrayed in the following analysis as seeking to combine the greatest
individual development with the greatest communal unity. Their goal is a society of
strongly separate persons who are strongly bound togetherin a group. In a full-fledged
anarchy, individual and communal tendencies, now often contradictory, become mu-
tually reinforcing and coalesce. By serving the anarchists as a goal and inspiration, this
ideal of communal individuality, as it will here be called, does much to control the
structure of their argument« (Ritter 1980: 3).

In der Synthese der gemeinschaftlichen Individualitit lige die Stirke und sogar der ge-
meinsame Nenner des Anarchismus, wenngleich es selbstredend unterschiedliche Aus-
legungen von ihr gibt. Ritter betrachtet dazu Godwin, Proudhon, Bakunin und Kropot-
kin. Kennzeichnend sei das gemeinsame, reziproke Bewusstsein (»awareness«), also die
Gegenseitigkeit, wie auch die Selbst-Entfaltung der Individuen, welche sich in den ge-
meinschaftlichen Beziehungen widerspiegelt (Ebd. 26f.). Anarchistische Debatten um
Freiheit bewegten sich laut Ritter dahingehend im Grunde genommen an der Oberfli-
che der eigentlichen Problematik, denn »[iJndividuality and community, understood as
self-development and reciprocal awareness, are not merely possible goals of anarchism.
They, and not freedom, are the goals anarchists really seek« (Ebd.: 27). Dies will Ritter
in seiner Untersuchung nachweisen, um zu kritisieren, dass Freiheit »is prized by an-
archists more as a means to individuality and community than as a final end« (Ebd.).
Ein Zusammenhang bestehe ebenfalls mit den anarchistischen Gesellschaftskonzeptio-
nen, denn wo ein reziprokes Bewusstsein fireinander und das Gemeinsame ausgepragt
sei, wiirden Vertrauen und dementsprechend Wohlwollen wachsen. Dies konne keine
Regierung einrichten, welche daher im selben Zuge iiberfliissig werden wiirde (Ebd.:

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

275


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

276

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

36). Demnach sei die gemeinschaftliche Individualititim anarchistischen Denken direkt
mit der Ablehnung des Staates, Uberlegungen und Anstrengungen zu seiner Uberwin-
dung verkniipft: »To redeem society on the strength of rational, spontaneous relations,
while slaying the leviathan who offers minimal protection - this is the anarchist’s daring
choice« (Ebd.: 133).

Solche grundlegenden anarchistischen Vorstellungen und Entwicklungen mochte
auch Bob Black mit seiner ausgiebigen Kritik an Bookchin (1995) verteidigen und wendet
sich gegen dessen (oben beschriebene) Konstruktion des Individualanarchismus. Zwar
ist seiner Schrift Anarchy after Leftism deutlich anzumerken, dass Black seine Argumente
gegen den selbstgefillig auftretenden, belehrenden und riickwirtsgewandten »Book-
chinism« mit Freude am bésen Witz vortrigt, doch geht es ihm — wie der Titel verrit
- um eine weitergehende Auseinandersetzung in diesem historischen-spezifischen
Kontext. Sie dreht sich darum, ob Anarchist*innen weiterhin in den Fufistapfen linker
sozialer Bewegungen verbleiben bzw. sich an diese halten und wenden, oder, ob sie sich
von diesen distanzieren und als explizit anarchistische Szene organisieren sollen. Black
verdeutlicht, dass die von Bookchin vorgenommene Unterscheidung »that individual
autonomy and social liberation are not just in tension but basically contradictory [...]
[darauf hinausliefe, dass] anarchy is impossible, as anti-anarchists have always main-
tained« (Black 1997: 31), womit er nebenbei seinen fritheren Aussagen klar widerspriche
und deutlich hinter die Vorstellungen bspw. Kropotkins zuriickfalle. Stattdessen diirfe
der Begriff soziale Freiheit keine leere Hiille sein, sondern miisse mit Inhalten gefiillt wer-
den. Das Konzept der individuellen Autonomie fithre somit entweder zum Liberalismus,
in welchem ein Teil der personlichen Freiheit wieder abgegeben werden miisste, oder zum
Anarchismus - und damit zu einem Dilemma (Ebd.: 32f.). Anstatt einen Widerspruch
zwischen individueller und kollektiver Freiheit zu sehen, lehne der Anarchismus diese
Dichotomie als falsch ab; »maybe not false as existing society is constituted, but false
in its supposed fatality. In an anarchist society the individual gains freedom, not at the
expense of others, but in cooperation with them. A person who believes that this con-
dition — Anarchy - is possible and desirable is called an anarchist. A person who thinks
it is not possible or not desirable is a statist« (Ebd.: 33). Ohne weiter auf die detaillierte
und erheiternde Kritik Blacks einzugehen, geniigt an dieser Stelle, dass dieser aufzeigt,
dass der Individualismus immer ein (heterogener) Strang des Anarchismus war, diesen
entscheidend inspirierte, mit kollektivistischen Ansitzen zwar keineswegs unvereinbar
sei, aber die Dynamiken und Strukturen von Kollektiven dennoch notwendigerweise
immer wieder kritisiere. Die von Bookchin konstruierte Unterscheidung zwischen
»lifestyle or social anarchism« sei auf theoretischer Ebene unsinnig und widerspreche
auch der anarchistischen Geschichte (Ebd.: 48). Somit kann davon ausgegangen werden,
dass Black - von einem klar individual-anarchistischen Standpunkt aus — die Synthese
verteidigt.

Gabriel Kuhn, der sich fiir eine »individualpolitische Praxis wider Individuen und
Staat« (Kuhn 2007:123) ausspricht, den Kommunitarismus angreift und sich zu einer au-
tonomen Politik »bekennt« (Ebd.:139-155), versucht eine Synthese des Spannungsfeldes,
indem er eine »Skizze einer antiindividualistischen Individualitit« entwickelt (Ebd.: 89).
Gefragt werden kann hierbei, ob er damit nicht hinter jene — von Ritter skizzierten —
scommunal individuality« zurickfillt. Kuhns Herangehensweise ist, im Unterschied zu

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

Ritter, die einer postanarchistischen Dekonstruktion biirgerlicher Individualitit, die ihn
jedoch zur Neuerfindung einer inhirent paradoxen Variante von Individualitit fithre,
welche die Biirgerlichkeit hinter sich gelassen haben soll und »anti-bourgeoise Lebens-
formen« (Ebd.) einfordere, denn allein die Wiederentdeckung von Individualitit ermég-
liche noch kein anderes Verhiltnis zu Kollektiven, respektive auch die Transformation
derselben. Zu sehen ist aus welchem (oder fiir welchen?) stark individual-anarchisti-
schem Hintergrund Kuhn festhilt:

»Wenn die Einzelnen in einem konkreten kollektiven Zusammenhang leben, gehen sie
zwar in diesem auf, sie ldsen sich aber nicht in ihm auf. [..] [Deswegen misse] den Ein-
zelnenin einer kollektiven Lebensgemeinschaft ein Wert zukommen [...], der gerade in
ihver Individualitdt besteht, und dass deshalb eine antiindividualistische Gruppe nicht
kein Verstandnis von Individualitat braucht, sondern ein antiindividualistisches.« (Ebd.:
90).

Dazu gelte es, »die biirgerliche Unterscheidung zwischen Individuum und Gesellschaft
zu iberwinden« (Ebd.) und stattdessen eine »Individualitit und Kollektivitit jenseits von
Staat und verstaatlichten Individuum« zu verwirklichen (Ebd.: 91), um die Dichotomie zu
unterlaufen. Dazu stellt Kuhn fest, dass der klassische Anarchismus gerade dort die
Grenze zum autoritiren Sozialismus gezogen hitte, wo Konzeptionen von Kollektivitit
die Individualitit ibergehen wiirden (Ebd.: 92). »Individualitit als sozialer Wert hat mit
dem modernen Individuum nichts zu tun. Letzteres ist eine starre Entitit. Ersteres
ein dynamisches Prinzip. Beide stehen damit in Opposition zueinander« (Ebd.: 93).
Antiindividualistische Individualitit griinde auf Verantwortlichkeit, Selbstrespekt,
Selbsterkenntnis, Kreativitit, Schutz vor Totalisierung, Pluralitit und Soziale Dynamik
(Ebd.: 94-102). »Antiindividualistische Praxis will nicht die Befreiung des Individuums vom
Staat, sondern richtet sich gegen die Erzeugung des Individuums durch den Staat« (Ebd.:
105), weswegen sie von anderen individualistischen Ansitzen und Strémungen wie
dem rechten Libertarianismus klar abgegrenzt werden kénne. Im Hintergrund von
Kuhns Uberlegungen liegt dabei die theoretische Figur der sozialen Singularitit, wie sie
Emmanuel Levinas geprigt hat (vgl. Day 2005: 180—-204).

Jene ist auch ein theoretischer Eckstein, auf den Newman seine Uberlegungen zum
Verhiltnis von Individualitit und Kollektivitit griindet. In The Politics of Postanarchism
schreibt er, die utopische Dimension im Anarchismus sei zu begriifien, weil anarchisti-
sche Politik mit dieser radikal werden wiirde. Darunter versteht Newman eine inhiren-
te Infragestellung der Demokratie und ihre Uberschreitung, da Freiheit und Gleichheit
im eigentlichen Sinne nicht staatlich gewihrleistet und reguliert werden kénnten. Darin
bestiinde das Potenzial, Anarchie als »Demokratie der Singularititen« zu verwirklichen
(Newman 2010: 2f.), also verschiedene, nicht-staatliche und nach Autonomie strebende,
Gemeinschaften zu formieren, in welchen der gesellschaftliche Widerspruch von Indivi-
dualitit und Kollektivitit weitgehend aufgehoben werden konnte. In seiner Frithschrift
von 2001 formuliert Newman eine postanarchistische Kritik am von ihm konstruierten
»klassischen Anarchismus« und bezieht sich dazu wesentlich auf seine Auslegung Stir-
ners (Newman 2007: 55—72; vgl. Newman 2011; Newman 2016: 39—66). Auch in seinem
jungsten Buch zu dieser Thematik schreibt er im Vorwort, dass er sich mit dieser Schrift

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

271


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

278

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

vielmehr Stirner, Sorel und de La Boétie verpflichtet fiihlt, als etwa Bakunin, Kropotkin
oder Proudhon. Wahrend der klassische Anarchismus den Staat zerschlagen wollte, gin-
ge es dem Postanarchismus vielmehr um eine Verwirklichung von Anarchie im Hier und
Jetzt, ohne sich dazu revolutionirer Meta-Narrative zu bedienen (Newman 2016: Vor-
wort). Um dies zu ermdglichen, verleiht Newman der Theoretisierung von Subjektivitit
einen zentralen Stellenwert. Er tendiert dazu, Selbstverinderung als Gesellschaftsverin-
derung zu konzipieren. Wenn Menschen grundlegende Verinderungen anstreben, miis-
se Widerstindigkeit im Individuum selbst verortet werden, stattfinden und individuelle
Rebellion als Prozess des Werdens verstanden werden. Newman schreibt dazu:

»Insurrection does not aim at overthrowing political institutions themselves. It is
aimed at the individual, in a sense overthrowing his own identity — the outcome of
which is, nevertheless, a change in political arrangements. Insurrection is therefore
not about becoming what one is — becoming human, becoming man, as the anarchist
argues — but about becoming what one is not« (Newman 2007: 67).

In diesem — als »revolutionir« angesehenen — Transformationsprozess des Selbst ginge
es um »continually reinventing one’s own self — an anarchism of subjectivity, rather than
an anarchism based on subjectivity« (Ebd.). Ethische Aspekte und Uberlegungen spie-
len in diesem Zusammenhang eine wichtige Rolle (Newman 2007: 166{f., Newman 2016:
3, 116, Newman 2010: 55—57, 67, 160), insbesondere, da sie in konstitutiver Spannung
mit Politik stehen (Newman 2010: 6). Jene griinde sich auf Kollektivititen und formie-
re Identititen, was aus individual-anarchistischer Perspektive der sozialen Singulariti-
ten zumindest immer auch kritisch betrachtet werden miisse. Damit ginge es nicht um
die Ablehnung einer Vorstellung von Gesellschaft oder kollektiver Identititen itberhaupt
(und auch nicht um Nihilismus, Irrationalismus oder moralischen Relativismus), son-
dern lediglich darum, diese grundsitzlich als kontingent und diskursiv konstruiert an-
zusehen (Newman 2010:141). Ebenso betrachte der Postanarchismus nicht Interaktionen
vermeintlich unabhingiger Individuen wie in der liberalen Vorstellung, eher Begegnun-
gen zwischen Singularititen, die offen fireinander sind und bezieht sich also auf eine
Konzeptionvon Freiheit in Beziehung zu Anderen, nicht in Wettbewerb und Anfechtung,
sondern in solidarischer Gemeinschaftlichkeit (Newman 2010: 56). Festgestellt werden
kann, dass Newman mit seiner Betrachtung des Verhiltnisses von Einzelnen und Ge-
meinschaft versucht, eine Synthese zu entwickeln, und dies fiir ihn ein — wenn nicht das
—, Thema seiner Theoriebildung insgesamt ist. Kreisten seine Uberlegungen dahinge-
hend 2010 noch stark um das Potenzial von Demokratie zu ihrer eigenen Uberschreitung
jenseits ihrer staatlichen Begrenzung und Vereinnahmung (Newman 2010: 19, 31-35, 67,
96, 160), um soziales Singulir-Sein zu ermdglichen, hilt er dagegen 2016 gerade diesbe-
ziiglich fest: »Democratic sovereignty and autonomy are [...] two very different princi-
ples: the first is collectivist and absorbs the individual into a spectral body of the People,
which tends to be a figure of state sovereignty; the second is singular and embodies the
possibility of ethical and political difference which may at times go against the will of
People« (Newman 2016: 134).

Damit gelangt diese Darstellung des Verhiltnisses von Individuum und Gemein-
schaft/Gesellschaft wieder beim Grundthema anarchistischer Diskussionen an und

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

wird auf der kollektivistischen Seite fortgesetzt, zum Beispiel von den Beitrigen von
Chiara Bottici und Banu Bargu im Sammelband The Anarchist Turn. Bottici geht wieder-
um sehr grundlegend vom Freiheitsverstindnis Bakunins aus, stellt fest, dass es auch
Marx letztendlich um die Befreiung von Individuen bzw. dieser zur Individualitit ging, wobei
Stirner einen wichtigen Beitrag dazu geliefert hitte. Der egoistische Individualismus
sei allerdings als biirgerlich zu kritisieren und der vermeintliche Widerspruch zwischen
Individuen und Gesellschaft ergibe sich vorrangig dort, wo Ersteres abstrakt gefasst
werden wiirde anstatt von einer Pluralitit konkreter, miteinander grundlegend sozial
verbundener Einzelner auszugehen (Bottici 2013: 11ff.). Die Vorstellung der unteilbaren
Freiheit in Gleichheit erscheine paradox aufgrund unserer spezifischen historischen,
sozialen und kognitiven Position heraus, eben weil sie sich vom hegemonialen liberalen
Alltagsbewusstsein unterscheide. An Castoriadis anschliefRend kénne demnach fest-
gestellt werden, dass Menschen, indem sie imaginire Signifikanten einer spezifischen
Gesellschaft internalisieren, jene zugleich instituieren. Das Gesellschaftliche werde
somit kontinuierlich durch Individuen neu geschaffen, welche dennoch weitestgehend
als ihre Produkte zu verstehen seien (Bottici 2013: 14f.). Deswegen fithre Bakunin den
Begriff der Anerkennung zur Realisierung von sozialer Freiheit ein, welche durch die
Institutionen der Herrschaft nicht gewihrleistet werden kénne: »In order to recognize
freedom you need the mediation of the imaginary significations of society. Freedom im-
plies recognition, to be recognized and to recognize the other as free« (Ebd.: 15). Darauf
aufbauend interpretiert Bottici (den oben diskutierten Text von) Bakunin dahingehend,
dass anarchistisches Handeln darauf abziele, Beziehungen, Verkniipfungen und Ver-
bindungen herzustellen, die damit realisierte Freiheit ginge weit iiber die Konzeption
individueller Autonomie hinaus, tiberlappe sich aber dennoch mit dieser (Ebd.: 17{f.).
Marxismus und Anarchismus — der kollektiv zu denkende und zu erkimpfende Zusam-
menhang sowie der individuell konkretisierende und vollziehende Prozess der sozialen
Revolution — seien »wechselseitige Gegengifte«, um soziale Freiheit (synthetisch) zu
verwirklichen (Ebd.: 20-24), was gerade unter heutigen gesellschaftlichen Bedingungen
hoch aktuell sei (Ebd.: 24-29).

Um das werdende Gemeinsame zu beschreiben, bedient sich Bargu des Neologis-
mus »commensality«. Statt eines Schutzes des Privaten vor der sich ausdehnenden
Offentlichkeit der Massengesellschaft (wie er von Arendt gefordert wird), gelinge eine
Wiedergewinnung des Politischen durch die Arbeit am individuell Gemeinsamen, durch ge-
meinschaftliche Praktiken und sozialen Beziehungen (Bargu 2013: 35ff.). Landliufig
als unpolitisch oder anti-politisch verstandene Sphiren des sozialen Lebens bildeten
demnach die Keimzelle fiir kritische und autonome politische Kultur, in welchen das
Gemeinsame kontinuierlich erzeugt werden wiirde und nicht erst abstrakt imaginiert
werden miisste (Ebd.: 40ff.). Die Reproduktion des Gemeinsamen sei diesem Verstind-
nis nach nichts per se Gutes oder Wiinschenswertes, sondern miisse mit spezifischen
Werten und Zielvorstellungen verkniipft werden, um sie zu verindern. Was Bargu
stattdessen interessiert, »is the function of commensality to build a common life of
egalitarian participation on an everyday basis, with subversive political implications for
any social order based on hierarchy, inequality and exclusion« (Ebd.: 46). Commoning,
d.h. Kommunalisierung, sei dabei Modell und Praxis zur Erzeugung des Gemeinsamen
im hier verstandenen Sinne, welches ebenfalls andere Eigentumsordnungen, Subjekti-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

279


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

280

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

vititen und Ethiken beinhalte, im anarchistischen Kommunismus gewissermafien seine
Verallgemeinerung finde (Ebd.: 46—52) und somit eine Synthese des Spannungsfeldes
darstellt.

Diese versucht auch John Clark in The Impossible Community. Realizing Communitarian
Anarchism mit einem Ansatz des dialektischen Anarchismus zu generieren. Schon der Ti-
tel des Bucheslissterahnen, dass der Autor sich ausgiebig mit dem Spannungsverhiltnis
von Individuum und Gemeinschaft auseinandersetzt. Die darin angestrebte Entfaltung
eines libertiren Kommunitarismus wirke unter heutigen Bedingungen widerspriichlich
und rufe Skepsis hervor, kénne sich aber tatsichlich auf eine lange Tradition beziehen.
Um diese zu rekonstruieren, wendet sich Clark u.a. einer neuen Lektiire von Landauer
zu (Clark 2013.: 78-91). Auch der Term »freie Gemeinschaft« (als Gemeinschaft von ein-
zelnen Freien) sei in sich paradox und dementsprechend als unméglicher Fluchtpunkt
zu begreifen, der nichtsdestotrotz sinnvoll diskutiert werden konne. Anschlieflend an
Hegel sieht Clark die »freie Gemeinschaft« als Konkretisierung des Universellen an, mit
welcher gemeinschaftliche Subjekte (»communal subjects«) korrespondieren wiirden
(Clark 2013: 1-3). Daraus ergibt sich die Kernfrage: Wie kénnen gemeinschaftliche
Wesen Formen des gemeinschaftlichen Seins entwickeln? Im Unterschied zu anderen
Formen des Kommunitarismus sei gemeinschaftliches Sein »the irreducible, wholly
gratuitous activity of free communal self-creation. It has nothing to do with essence,
in the sense of a common quality that can be abstracted from beings or instantiated in
them. Itis, in fact, the very antithesis of the concept of an abstract universality (whether
ethnic, racial, cultural, religious, or political) that infects essentialist communitari-
anism« (Ebd.: 3). Somit miisse also jeder Versuch, die angestrebte Gemeinschaft als
»organische« zu verwirklichen, scheitern. Doch auch die Vorstellung der partikularen
Verwirklichung eines ethischen Lebens fithre zur Verneinung von Subjektivitit als
Bedingung der Moderne und miisse deswegen regressiv werden. Entscheidend sei also,
dass eine freie, sich selbst bestimmende Gemeinschaft nicht auf Essenz beruhe, sondern
sich selbst kollektiv im kreativen Prozess des sozialen Imaginiren schaffe. Dieser per se
unabgeschlossene, offene und transformative Vorgang brauchte dennoch auch Momen-
te seiner positiven Griindung, welche darin bestiinden, dass sich Individuen freiwillig
assoziieren und Gemeinschaft leben (Ebd.: 4f.). Sich auf Kropotkin, Reclus, Mauss,
Graeber und Michael Tomasello beziehend, formuliert Clark, der kommunitaristische
Anarchismus spekuliere auf die Hoffnung, »that there are deep-seated aspects of human
nature that can be revived and regenerated when the opportunity for cooperation arises,
and especially when extraordinary or extreme conditions cry out for mutual aid and
solidarity« (Ebd.: 10). In den folgenden Kapiteln verdeutlicht Clark mit verschiedenen
Schwerpunkten seine Konzeption eines kommunitaristischen Anarchismus, wobei ins-
besondere mit einem »dritten« Freiheitskonzept (Kapitel 3), bei der Besprechung von
Graswurzelorganisationen (Kapitel 6) und persénlicher Transformation durch soziales
Handeln in anarchistischen Praktiken (Kapitel 7) deutlich wird, dass er auf eine Synthe-
se des Spannungsverhiltnisses von Individualitit und Kollektivitit, damit verbunden
jedoch von partikularer und gesamtgesellschaftlicher Transformation abzielt.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat
4.3.5 Verwobenheiten aushalten
Als letzte Moglichkeit der Umgangsweise mit dem Spannungsfeld gibt es schlief3-

lich auch Ansitze, in welchen dieses gewissermaflen ausgehalten wird, es als in einer
unlésbaren Verwobenheit angesehen und dargestellt wird. In Bezug auf diese Umgangs-

weise wire es irrefithrend noch weiterhin von der Wahrnehmung eines Widerspruchs
zwischen Individualitit und Kollektivitit bei den Autor*innen auszugehen, wenn-
gleich er gesellschaftlich weiter besteht. Eine Zuordnung zu einer der beiden Seiten
vorzunehmen, witrde ihre Denkweise schlichtweg nicht einfangen.

Als fruchtbar erweisen sich dahingehend die Texte Gustav Landauers Durch Absonde-
rung zur Gemeinschaft (Landauer 1900) sowie Aufruf zum Sozialismus (Landauer 1911), deren
Titel schon auf ihre Weise paradox sind. Die Lektiire ist lohnenswert, um eine spezifi-
sche Sicht auf die Thematik nachzuvollziehen. Landauer geht von seinen (bescheidenen)
Erfahrungen mit Siedlungsversuchen zur Jahrhundertwende aus, wenn er schreibt, dass
die Absonderung der Gemeinschaften Entschlossener und ihre Selbst-Versenkung stra-
tegisch Sinn ergibe, insofern stets nur Einzelne wirklich progressiv sein kénnten. Diese
gilte es zu sammeln und mit ihnen der Zwangsgemeinschaft des Staates zu entfliehen.
Jene Kommunen bergen dennoch den Keim einer »werdenden« neuen Gesellschaft, da
Individuen selbst »Funktion oder Erscheinungsform des unendlichen Weltalls« (Land-
auer 1900) seien. Noch deutlich von seiner Beschiftigung mit der Mystik beeinflusst,
geht es Landauer um eine »Entauflerung« der Individuen, die etwas durchaus anderes
als birgerliche Innerlichkeit ist. Zum Ausdruck kommt dies in Sitzen wie: »Der Weg,
den wir gehen miissen, um zur Gemeinschaft mit der Welt zu kommen, fithrt nicht nach
auflen, sondern nach innen. Es muf} uns endlich wieder einfallen, dafd wir ja nicht blof3
Stiicke der Welt wahrnehmen, sondern daf wir selbst ein Stiick Welt sind« (Landauer
1900). Zugespitzt formuliert seien Individuen nur »Durchgangspunkte« und »Erschei-
nungsformenc. Stirner wandte sich gegen jegliche Abstraktionen, so auch gegen das In-
dividuum und hitte dieses dabei dennoch an die Stelle Gottes gesetzt (s.o.). Daher werde
es jetzt an der »Zeit zu der Einsicht, daf3 es keinerlei Individuum, sondern nur Zusam-
mengehorigkeiten und Gemeinschaften gibt« (Landauer 1900). Ferner schreibt Landau-
er:»Treten wir von aufSen an die Welt heran, dann sehen und tasten, riechen, héren und
schmecken wir Individuen. Kehren wir aber bei uns selber ein, dann kann es uns schlief3-
lich gelingen, tiber das autonome Individualgefiihl hinauszukommen« (Landauer 1900)
und zu echter Gemeinschaft zu gelangen. Denn erst

»diese in der Abgrundstiefe wurzelnde Individualitit—das ist eben schon die Gemein-
schaft, das Menschtum, das Goéttliche. Und wenn erst einzelne Individuen sich selbst
zur Gemeinschaft umgeschaffen haben, dann sind sie reif zu den neuen Gemeinschaf-
tendersich berlihrenden Individuen, zu den Gemeinschaften derer, die sich vom Ober-
flachenbrei abzusondern den Mut und die Not gefunden haben« (Landauer 1900).

Ausfithrlicher beschreibt Landauer seinen eigenwilligen Ansatz des gelebten Sozialis-
mus spiter als »die Gesellschaft aus Gesellschaften, die Gemeinsamkeit aus Freiwillig-
keit« (Landauer 1911/1919:5). Die Frage, wie Einzelne aus ihrer Vereinzelung heraustreten
und sich zusammenschliefRen konnen, ist fiir ihn insofern sinnlos, weil kein Individuum

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

281


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

vor der (bzw. unabhingig von der) Gesellschaft gedacht werden kann (Ebd.: 6). Das
menschliche Wesensmerkmal »Geselligkeit« hitte bisher seinen Ausdruck vor allem
in religiésen Symbolen, Formen und auch Institutionen gefunden, welche wiederum
dahin tendieren, Verbindendes zu erzwingen, und somit die Selbstverstindlichkeit
unterminieren, aus der sich diese Sozialitit ergeben konnte, »die aus den einzelnen
stromt und sie zum Bunde fithrt« (Ebd.). Staaten und Nationen sieht Landauer dagegen
als »Ersatzmittel fiir Volks- und Gemeinschaftsgeist, der nicht da ist« (Ebd.: 19) an, d.h.,
sie verhindern eine freie Vergemeinschaftung von gesellschaftlichen Individuen und
setzen sich zum Selbstzweck. Die Einzelnen bildeten eine »Individualgemeinschaft«
(Ebd.: 20), hitten also >wirkliche« Gemeinschaft verinnerlicht. Die »Gesellschaft der
Gesellschaften« ist darum als Metapher fiir plurale, heterogene, multiple und fluide
Formen der Vergemeinschaftung zu verstehen, deren vielfiltige Gruppen dennoch
ineinandergreifen und von Staat und Kapitalismus als »geistlose« (d.h. sinnentleerte),
gewaltsame und arme Pseudo-Gemeinschaften klar zu unterscheiden seien (Ebd.: 55).
Die Ebene des individuell Vorstellbaren wiirde darum auch lediglich Gesellschaftli-
ches widerspiegeln, sei also »Gestalt gewordener Geist« (Ebd.: 100). Es brauche keine
kinstliche Erfindung von Gemeinschaftlichkeit, um den Bezug der Individuen zu dieser
herzustellen, sondern eine Entdeckung des veranlagten Gemeinsinns im Sinne der
historisch gewordenen Gesellschaftlichkeit innerhalb der Einzelnen (Ebd.). So seien
es gerade die »Individualerscheinungen« des Gesellschaftlichen, die »Getrenntheiten«
der einzelnen Einheiten, welche auf ihre Zusammengehorigkeit verweisen witrden,
wodurch sich »Einzelmenschen« zum »Menschenbunde, zur Kérperschaft, zur verbin-
denden Gestalt« (Ebd.: 101) zusammenschlieflen und eine neue Epoche ermoglichen
konnten. Auch die Identititen der Individuen stiinden in Wechselwirkung mit »identi-
scher Gemeinschaft«'*, dem Gegenteil von abstrakter Kollektivitit. In ihnen sei (jeweils)
die Menschheit »konzentriert«, welche nur aus Einzelnen erwachsen koénnte (Ebd.:
114). Sozialist*innen wollen »Gemeinden« schaffen bzw. in solche eintreten, ohne auf
die »Menschheit« insgesamt zu warten, was moglich sei, weil sie das »Menschtum« in
sich selbst auffinden und neu schaffen kénnten. Paradoxerweise kann deswegen gesagt
werden: »Vom Individuum beginnt alles; und am Individuum liegt alles« (Ebd.: 145).
Sozialismus sei die »ungeheuerste Aufgabe, die sich Menschen je gestellt haben« (Ebd.)
und weder allein durch Gewalt noch durch Klugheit zu erreichen, sondern lediglich
durch einen umfassenden gesellschaftlichen Transformationsprozess. Landauers sehr
eigener Ansatz kann zutreffend als paradox beschrieben werden.”

14 Der Ausdruck »identische Gemeinschaft« hat in Verbindung mit Landauers Rede von »Volk,
»Volksgenossen«, »lebendigem Volk, »Volksgeist«, »Volksbereitschaft« der Aussage, »das Indivi-
duum ist das Volk, der Geist ist die Gemeinschaft, die Idee ist der Bund« (Landauer 1919: 115) oder
sogar der Zugehérigkeit zu einer »Blutgemeinde« (Landauer 1900), in einer post-nationalsozialis-
tischen Zeit einen faden Beigeschmack. Aufjeden Fall konnen die gegebenen Begriffe auch heute
gehorig fehlinterpretiert werden. Und in der Tat verwendet Landauer keineswegs einen protofa-
schistischen Volksbegriff, sondern einen, den er einerseits dem Judentum entlehnt und welcher
andererseits von der spinozistischen Gedankenfigur der »Einheit mit dem Ganzen der Welt«inspi-
riert ist. Zur Spinoza-Rezeption Landauers s. Rolletschek 2018.

15 Er ignoriert eine mogliche Konfliktualitat zwischen Individuum und Kollektiv nicht wie bspw.
Goldman, Mithsam, die Plattformisten, Galleani oder Mackay. Vielmehr bezieht er einen distan-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

Das Denken der Verwobenheit wird fortgesetzt in Pfade in Utopia,"® dem politi-
schen Werk von Martin Buber, mit dem dieser sich dem utopischen Sozialismus (Buber
1950: 33—44), dann Proudhon (Ebd.: 46-67), Kropotkin (Ebd.: 68—80) und Landauer
(Ebd.: 81-98) widmet, um sich damit kritisch an frithsozialistischen Versuchen (Ebd.:
100-136), am Marxismus (Ebd.: 137-167) und dem Bolschewismus Lenins (Ebd.:168-215)
abzuarbeiten und schlieRlich fiir einen neuen experimentellen sozialistischen Aufbruch
in der hebriischen Kibbuz-Bewegung zu plidieren (Ebd.: 217-233). Fiir Buber ist die

»Schau des Seinsollenden [..], so unabhangig vom personlichen Willen sie auch zu-
weilen erscheint, doch von einem kritischen Grundverhiltnis zu der gegenwartigen
Beschaffenheit der Menschenwelt nicht zu trennen. Das Leiden an einer sinnwidrigen
Ordnung bereitet die Seele fiir die Schau, und was sie in dieser empfangt, verstarkt
und vertieft die Einsicht in die Verkehrtheit des Verkehrten. Die Sehnsucht nach der
Verwirklichung des Geschauten gestaltet das Bild« (Ebd.: 20).

Diese im besten Sinne utopische Herangehensweise beschreibt Buber als prophetische
Eschatologie, welche er dem »apokalyptischen« Denken im Marxismus entgegensetzt
(> 5.3.1). Letzteres wiirde alle grundlegenden Verinderungen nach der sozialen Revo-
lution verorten, wihrend ersteres die »Wandlung aller Dinge« als ihre Vorbedingung
ansehe (Ebd.: 29). Aus diesem Grund wendet er sich dem Verhiltnis von Individuum
und Kollektivitit zu. Die kapitalistische Gesellschaft sei »strukturarms, d.h. arm an
echter Gemeinschaft. Dennoch finde man iiberall das

»Zellengewebe >Cesellschaftc, d.h. ein lebensmifiiges Zusammengetansein, ein weit-
gehend autonomes, sich von innen her ausformendes und umformendes Miteinander
von Menschen. Gesellschaft besteht ihrem Wesen nach eben nicht aus losen Indivi-
duen, sondern aus Cesellungseinheiten und ihren Gesellungen. Dieses ihr Wesen ist
durch den Zwang der kapitalistischen Wirtschaft und ihres Staates fortschreitend aus-
gehohlt worden, so dass der moderne Individualisierungsprozess sich als Atomisie-
rungsprozess vollzog. Dabei blieben die alten organischen Formen grofRenteils in ih-
rem dufleren Bestande gewahrt, aber sie wurden hohl an Sinn und Seele: zerfallendes
Gewebe« (Ebd.: 30).

zierten und zugleich weltgewandten Standpunkt, welcher lineare Zeitlichkeit tibersteigt. Dagegen
ist Weil, die ja ebenfalls einen >mystischen« Einfluss aufweist, nach dem angelegten Schema der
seinseitigen Auflésung« zuzuordnen, da sie — im Unterschied zu Landauer — zum Schluss kommt,
dass Kollektivitat und Vergesellschaftung an sich repressiv wirke.

16 Der liberale Soziologe Ralf Dahrendorf lehnt die Uberschrift eines Beitrag, der weit rezipiert wur-
de, an Buber an, wobei die gesamte Aufsatzsammlung diesen Titel erhielt. In Pfade aus Utopia. Zu
einer Neuorientierung der soziologischen Analyse argumentiert er gegen die unterstellte Geschichts-
losigkeit, Homogenitat, Konfliktlosigkeit und dagegen, soziale Systeme konstruieren zu wollen.
Aus dem mit utopischen Konstruktionen verbundenen Wahrheitsanspruch miisse notwendiger-
weise Zwang ausgelibt und sozialer Wandel unterbunden werden (Dahrendorf1958/1986). In Ka-
pitel 5 wird gezeigt, dass im Anarchismus ein Begriff von konkreter Utopie Verwendung findet, auf
welchen die Kritik Dahrendorfs nicht zutrifft, weil in ihm die genannten Kritikpunkte bereits (viel
frither) aufgenommen wurden.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

283


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Statt riickwirtsgewandter Gemeinschaftstiimelei brauche es »dezentralistische Gegen-
tendenzen, [die] aber auch im Bunde mit der langsam in der Tiefe der Menschensee-
le wachsenden innerlichsten aller Auflehnungen, der Auflehnung gegen die massierte
oder kollektivierte Einsamkeit« (Ebd.: 31) stehen. Der letzte Teilsatz ist hierbei zu beto-
nen, da er schon die Kritik an Zwangskollektiven und damit eine Betonung von Indivi-
dualitit in Gemeinschaft beinhaltet. Diesbezuiglich ist Bubers interessierte Suche nach ei-
nem alternativen Sozialismus zu sehen: Schon von Fourier stammt die Vorstellung, dass
in neuen Ordnungen, Individualismus mit Kollektivismus in gemeinschaftlichen sozia-
len Einheiten zu verkniipfen sind (Ebd.: 38). Proudhon halte dem Staat nicht das Indi-
viduum, sondern das »Individuum im organischen Zusammenhang seiner Gruppe, die
Gruppe als freiwilliger Zusammenschluss der Individuen« (Ebd.: 52) entgegen und trete
damit fiir ein Ausbalancieren des Spannungsfeldes zwischen Individuen und Gruppen
durch die Prinzipien von Autonomie und Fderation ein. Um die Existenz der Individu-
en zu sichern, denkt Buber Kropotkin dahin weiter, dass die »Gegensitze zwischen In-
dividuen und zwischen Gruppen [...] wohl nie authoren [werden] und [...] es auch nicht
[sollen]; sie miissen ausgetragen werden; aber anstreben kénnen und miissen wir einen
Zustand, wo sich die Einzelkonflikte weder auf unbeteiligte grofe Gesamtheiten aus-
dehnen, noch zur Begrindung zentralistisch-unbedingter Herrschaft verwenden las-
sen« (Ebd.: 72). Wie bereits dargelegt, setzt Landauer seine Vorstellung des »Geistes« als
Medium zur Verbindung multipler und heterogener Gemeinschaften ein und sieht daher
die eigene Zeit als (geistlose) Ubergangsphase an (Ebd.: 93f.). AnschliefRend kritisiert Bu-
ber den Bolschewismus vor allem deswegen, weil er die Individualitit in jeglicher Hin-
sicht negiert und Menschen in paranoide und biirokratische Zwangskollektive zusam-
menschweifdt, was den sozialistischen Vorstellungen grundlegend widerspreche (Ebd.:
197-210). In einer historischen Phase, wo Gesellschaft fast vollstindig atomisiert sei, sei-
en auch Genossenschaften aufgrund ihres funktionalen und partiellen Charakters nicht
ausreichend, um Keimzellen einer neuen Gesellschaft zu bilden. Solcher aber bediirfe es
um eine (progressive) Restrukturierung der Gesellschaft zu erméglichen (Ebd.: 217fF.).
Wie erwihnt sieht Buber die Kibbuz-Bewegung wohlwollend als ein mégliches Modell
dafiir an, weil sie neue Gemeinschaften schaffe, ohne sich indes auf starre Programme zu
beziehen, weil sie starken sozialen Zusammenhalt ermégliche, ohne deswegen Intimi-
titvorauszusetzen. Dazu muss eine Bereitschaft zur personlichen Verinderung gegeben
sein, deren Entwicklung damit gleichwohl auch angestof3en und geférdert wird. Zudem
konnten unterschiedliche Kibbuzim, verschiedene »Menschentypen« mit deren sozia-
len Eigenarten ansprechen und somit durch ihre Achtung oder gar Betonung der Indi-
vidualitit eine nicht-repressive Vergemeinschaftung erméglichen (Ebd.: 223-228). Die-
se habe andererseits eine entschieden gesamtgesellschaftliche Dimension, da einzelne
Gemeinschaften keineswegs isoliert, sondern verbunden und foderiert gedacht werden,
wenngleich Buber einrdumt, dass es ein zihes Ringen um das Werden einer »commu-
nitas communitatume sei (Ebd.: 231). Echte Gemeinschaft griinde sich auf funktionale
Selbstindigkeit, wechselseitige Anerkennung und gegenseitige Verantwortung, sowohl
individuell als auch kollektiv (Ebd.: 236). Diese autonome Kollektivitit auf personlicher
Basis setzt Buber der (verstindlichen) Sehnsucht nach Abgabe eigener Verantwortung
an einen abstrakten »Gemeinschaftskorper, als »Zahnrad in der >Kollektiv<-Maschine«

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

(Ebd.: 239) entgegen, da Gemeinschaft stets aktiv zu schaffen sei und nicht zum Dogma
erstarren diirfe (Ebd. 241f.).

Eine Umgangsweise mit dem Spannungsfeld als Verwobenheit wird spiter ebenfalls
von Rolf Cantzen stark gemacht. Zur hier betrachteten Thematik schreibt er:

»In der gegenwartigen Diskussion um den Gemeinschaftsbegriff bleibt neben dem
Aspekt der Gemeinschaftlichkeit der individualistisch-kritische Aspekt prasent. Und
dies aus gutem Grund: Denn selbst dort, wo der Gemeinschaftsbegriff kritisch auf
iberschaubare Menschenmengen angewandt wird, haftet ihm ohne individualisti-
sches Korrektiv ein totalitirer Beigeschmack an und erinnert etwa an die repressive
Integration des einzelnen in eine Volksgemeinschaft wiahrend des Nationalsozialis-
mus. Das Spannungsverhiltnis von individualistischer Selbstbehauptung bzw. von
individualistischem Widerstand gegen solche Zwangsintegration und den von Anar-
chisten angestrebten sozial-integrativen, gemeinschaftlichen Strukturen bestimmt
die folgende Darlegung der sozialen Alternativen im Anarchismus« (Cantzen 1997:
140f)).

Um konkrete Gemeinschaftlichkeit und individualistische Selbstbehauptung auf sinn-
voll zusammen denken zu konnen, betrachtet Cantzen beide Aspekte als zwei Pole ei-
nes Spannungsverhiltnisses (wie er selbst schreibt). Auf Seite der Gemeinschaftlichkeit
sieht er es als gegeben an, dass individuelle und soziale Emanzipation das Kriterium
fiir Fortschritt seien und somit auch soziale Integration in eine Gemeinschaft selbstbe-
stimmter Individuen bedeuten wiirden. Derartige gemeinschaftliche Lebensformen konn-
ten wiedergewonnen werden, was die anarchistische Kritik an Anonymisierung, Biiro-
kratisierung, die Aufldsung sozialer Strukturen und die Unterwerfung unter staatliche
und kapitalistische Verhiltnisse begriinde. Dagegen bezieht sich auch Cantzen auf ei-
nen umfassenden Begriff von »Gesellschaft«, die vielfiltig, nicht-hierarchisch, selbst-
verwaltet und freiheitlich gestaltet werden und auf Solidaritit und gegenseitiger Hilfe
beruhen kénne (Ebd.: 140ff.). Damit ginge »in den anarchistischen Gesellschaftsbegriff
sowohl der Aspekt der individualistischen Selbstbehauptung ein als auch der einer sozia-
len Integration der Individuen in eine Gemeinschaft« (Ebd.: 143). Nach Landauer sei eine
herrschende Ideologie in einer freiheitlich-dezentralen Gesellschaft zu ihrer Integration
nicht mehr notwendig. Um der »Totalisierung des Gemeinschaftsgedankens« entgegen-
zuwirken, konne die »Forderung nach >neuer< Gemeinschaftlichkeit [...] nur dann eman-
zipatorische Bedeutung fiir sich reklamieren, wenn der Weg zu ihr iiber eine Emanzi-
pation des Individuums fithrt und die freie Vereinbarung autonomer Individuen meint«
(Ebd.). Auf der Seite der »individualistischen Selbstbehauptung« stellt Cantzen fest, dass
diese nicht notwendig wire, wenn Kollektive nicht zur Geniige ihre autoritiren Eigen-
dynamiken und repressiven Tendenzen bewiesen hitten. Die Betonung des Individu-
ums und von Individualitit als »kleinbiirgerlich« abzutun, sei dahingehend lediglich ei-
ne Rechtfertigung fiir realsozialistische und demokratisch-republikanische Herrschaft
(Ebd.: 144). Ein Bezug auf den individualistischen Anarchismus - bspw. auf Stirner —
konne sinnvoll sein, denn dieser wende »sich gegen jegliche Vereinnahmung des Indivi-
duums zugunsten eines imaginiren Gemeinwohls und gegen eine Instrumentalisierung
des einzelnen als Mittel zum Zweck der Errichtung einer herrschaftsfreien Gesellschaft«

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

285


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

286  Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

(Ebd.: 145). Wiederum an Landauer anschlieRend, aber auch auf Goldman (s.0.) Bezug
nehmend, formuliert Cantzen:

»Nichts enthebt das Individuum von der Verantwortung fiir sein Denken und Handeln
—weder dessen Sozialisation noch die materiellen gesellschaftlichen Verhiltnisse. So
ist das Individuum einerseits belastet mit der Aufgabe einer Organisation lebenswer-
ter gesellschaftlicher Zustinde, andererseits tragt es selbst Verantwortung fiir die er-
littene Ausbeutung und die ertragene Herrschaft« (Ebd.: 145).

Anstatt sich in pseudo-radikalen Forderungen zu verlieren, entwickelt Cantzen Grund-
zlige eines pragmatischen Anarchismus unter den Stichworten »Entstaatlichung der Ge-
sellschaft« und »Vergesellschaftung des Staates, tritt also fiir einen prozesshaften Ab-
bau von Herrschaftsstrukturen ein, welche im selben Zuge durch dezentrale, selbstver-
waltete, egalitire Institutionen und veranderte soziale Beziehungen zu ersetzen wiren
(Ebd.:165-169).

Eine zeitgendssische Autorin, deren Umgangsweise mit dem Spannungsfeld zwi-
schen Individualitit und Kollektivitit als paradox verstanden werden kann, ist Laura
Portwood-Stacer. In ihrem Buch Lifestyle-Politics and Radical Activism begegnet sie schon
mit dem Titel der oben dargestellten — und schon von Black ausfiihrlich kritisierten —
Behauptung Bookchins, zwischen Lifestyle-Politik und sozialem Anarchismus bestiinde eine
unitberbriickbare Kluft. Es sei nicht nur so, dass Bookchin (1995) hinter seinen eigenen
fritheren Erkenntnissen (Bookchin 1968/1986d) zuriickbleibe. Vielmehr verkenne er (und
mit ihm alle, welche derartige, vermeintlich eindeutige, Dualismen konstruieren) die ei-
gentliche Herausforderung, nimlich die Widerspriiche, mit denen eine Politik der Le-
bensfithrung im neoliberalen Kontext konfrontiert ist und umzugehen hat (Portwood-
Stacer 2013: 132fT.). Dass Individualitit im anarchistischen Denken in allen Strémun-
gen ein Selbstwert ist, der als Protest gegen Zwang, Ungleichheit, Entwiirdigung und
Herrschaft insgesamt ins Feld gefithrt wird, weil sich wirkliche Emanzipation (auch) an
der Befreiung konkreter Individuen messen lisst und durch sie (ihre Transformation,
als auch ihr Handeln) vollzogen werden muss, sieht Portwood-Stacer damit als gege-
ben an. Was aber, wenn eine herrschende Ideologie und ein spezifisches Regieren der
sozio-6konomischen Gesellschaftsformation gerade Individuen als selbst-interessiert,
selbst-reflexiv, selbst-reguliert (selbst-bestimmt usw.) adressieren und formen, wenn sie
fast ausschliellich Einzelne als abgeschlossene politische Einheiten ansehen und diesen
Partizipation erméglichen?'” Portwood-Stacer konstatiert deswegen, »[r]adical lifestyle
tactics are so problematic as a form of activism because they are a product of neoliberal
conditions while at the same time representing resistance against many of the political
projects of neoliberalism« (Ebd.: 133). Politische Aktivist*innen miissen mit den gegebe-
nen gesellschaftlichen Bedingungen (man kénnte dies erweitern: auch mit dem vorhan-
denen Alltagsverstand) arbeiten und machen dabei potenziell die Erfahrung, dass Takti-
ken, die auf Lebensstile setzen, sich als durchaus geeignet erweisen, um Individuen fir

17 Zu einer ausfiihrlichen Betrachtung der Subjektivierung und Regierung von Individuen aus gou-
vernementalitdtstheoretischer Sicht siehe Ulrich Brockling (2007).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

bestimmte Zielsetzungen zu erreichen und zu mobilisieren. Gleichzeitig wiirden »radi-
kale Aktivist*innen« den possessiven Individualismus ablehnen, welcher mit der neoli-
beralen kapitalistischen Logik Hand in Hand gehe und kollektive soziale Formationen
delegitimiere. Demnach erscheine eine »activist strategy based on lifestyle tactics [...]
disturbingly inadequate for the contemporary radical leftist project, which seeks broader
social reorganization« (Ebd.). Festzuhalten sei, dass das Verhdltnis zwischen dem Persinli-
chenund dem Politischen 2uflerst kompliziert sei und unter neoliberalen Bedingungen eine
besondere Form annehme, wobei Portwood-Stacer insbesondere die Individualisierung
von Verantwortung fir gesellschaftliche Problemlagen, die Privatisierung eigentlich po-
litischer Bestrebungen und ihre Kommodifizierung anspricht (Ebd.: 141f.). Dies fiihre
(zunichst) zu einer frustrierenden Einstellung gegeniiber anarchistischen Handlungs-
moglichkeiten:

»Anarchist fantasies of living outside of capitalism, patriarchy, and the rest are nearly
always frustrated by the overarching power of these systems. To transcend these sys-
tems as a society by disinvesting in them as individuals proves impossible, since each
half of this strategy is a precondition for the other. The endurance of hegemonic ide-
ologies of domination means that provisional practices of resistance, undertaken in the
name of subverting domination as best one can, are subject to a kind of creeping in of
dominant ideologies and power dynamics at every turn« (Ebd. 142).

Als Ergebnis ihrer Studie betont Portwood-Stacer allerdings, dass fast alle der von ihr be-
fragten Befiirworter*innen von Politiken der Lebensstile sich der Begrenztheit ihrer in-
dividuellen Handlungsméglichkeiten bewusst seien und auch nicht der Illusion erldgen,
damit allein oder vorrangig Verinderungen der gesamtgesellschaftlichen Verhiltnisse
zu bewirken. Stattdessen ginge es ihnen um eine ernsthafte Verbindung von Mikro- und
Makropolitiken. Dies fithre allerdings zu einer der grundlegenden Spannungen im an-
archistischen Denken selbst zuriick, nimlich jener zwischen Individualismus und Kol-
lektivismus, die durch die Diskussionen um Lifestyle-Politics< neu herausgestellt werde,
»because it is a tactic that has both individualist and collectivist aspects. It seems to re-
quire the individual to take responsibility for one’s own behavior and to attempt to gen-
erate change through personal habits« (Ebd.). Nur, wenn die kollektiven Aspekte nicht
wahrgenommen und einbezogen werden, werde ein (politischer) Lebensstil tatsichlich
von neoliberalen Praktiken ununterscheidbar. Der unschitzbare Gewinn derartiger Poli-
tikformen liege in ihrer Aufforderung an »activist communities to generate and cultivate
cultural norms that encourage collective shifts in ways of living that both align with rad-
ical ideals and establish more just relations in the here and now« (Ebd.: 143).

Abschliefiend kann fiir eine Verwobenheit des Spannungsfeldes von Individualitit
und Kollektivitit ein Beitrag von Laurence Davis angefithrt werden. Mit der gingigen
Behauptung, der Anarchismus sei aufgrund seiner Parallelitit des individualistischen
und kommunalistischen Strangs keine »kohirente politische Ideologie«, will Davis auf-
riumen, denn

»the coexistence within it of well-developed and very different individualist and com-
munaliststrandsis a primary source of its ideological distinction and political strength.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

287


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

288

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Far from being a weakness or a sign of incoherence, efforts by anarchists to maximise
individuality and community highlight anarchism’s pluralisticand contested character,
and its ideologically unique balancing of individuality and community in a dynamic
and creative tension« (Davis 2018: 48).

Um das Ineinandergreifen und miteinander verkniipfte Verhiltnis von Individualitit
und Gemeinschaft zu beschreiben, greift er dabei auf den von Ritter (s.o0.) entfalteten Be-
griff der scommunal individuality< zuriick. Im Unterschied zu anderen politischen Stré-
mungen stelle sich anarchistisches Denken dem wahrgenommenen Spannungsfeld, was
geradezu als sein Merkmal gelten kann. So hitten sich bspw. selbst die Individualisten
Tucker und Henry Seymour als Sozialisten verstanden. Dass zwischen Individuen und
Gemeinschaften Konflikte aufkommen konnen, leugnet Davis keineswegs, wendet sich
allerdings gegen daraus folgende Fehlschliisse, der Vorstellung einer prinzipiellen Un-
vereinbarkeit beider einerseits und der Idee einer vollstindigen Verséhnung anderer-
seits (Ebd.: 49f.), was seine Betrachtung der Verwobenheit des Phinomens deutlich wer-
den lisst. Es sei eben die Stirke anarchistischen Denkens, revolutionire Lebensstile und
gesamtgesellschaftliche Transformation zu verkniipfen und von einer Wechselwirkung
zwischen beiden auszugehen. Somit stelle auch die Individuation der Masse zu selbst-be-
wussten Einzelnen ein Teil des sozial-revolutioniren Prozesses dar, wobei Individualismus
sogar meistens egalisierende Effekte hitte (Ebd.: 52). Die Debatte um die Vereinbarkeit
von Individuum und Gemeinschaft sei enorm wichtig, offen zu halten und prozesshaft
weiterzuspinnen. Analog zur Spannung zwischen Demokratie und Anarchie sei es nicht
zielfihrend (und nach Davis’ Dafiirhalten — so liefe er sich weiterdenken — implizit auch:
»nicht anarchistisch«), sich auf eine der Seiten zu schlagen (Ebd.: 58ff.). AnschlieRend
geht Davis dazu tiber, das Spannungsverhaltnis im berithmten Roman von Ursula LeGu-
in The Dispossed als zentrales Thema nachzuweisen und dadurch wiederum seine Bedeu-
tung im anarchistischen Denken insgesamt zu verdeutlichen (Ebd.: 60ft.). Davis fasst
zusammen, dass die

»sometimes competing demands of individuality and society can never be fully and
perfectly reconciled, even in an»ideal anarchy<, and that this seeming limitation of an-
archism is actually one of its greatest strengths. Anarchist theory and practice [..] are
truest to the ideology’s core value of communal individuality when they steer a careful
course between the Scylla of presuming an unbridgeable chasm between individual
and community and the Charybdis of striving for a perfect and complete reconciliation
between the two« (Ebd.: 63).

4.4 Das Spannungsfeld von Kollektivismus und Individualismus als
bedeutende Kontroverse

In diesem Unterkapitel nachgewiesen und mit vielen Quellen belegt wurde, dass das

Spannungsfeld zwischen Individualismus und Kollektivismus als immer wiederkehren-
de und wesentliche Kontroverse in anarchistischen Debatten, anarchistischer Theorie

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

und somit innerhalb anarchistischer Denkweisen selbst gelten kann. Hierbei kann an-
genommen werden, dass im Hintergrund eigentlich ein ethischer Diskurs darum ge-
fithrt wird, was Selbstbestimmung ist und wie sie realisiert werden kann. Dafiir wur-
den 43 Quellentexte aus verschiedenen historischen Phasen des Anarchismus exzerpiert,
kontextualisiert, auf ihre Kernargumente und ihren Argumentationsgang in Bezug auf
dasvorliegende Spannungsfeld hin befragt. 19 Texte wurden individualistischen, 18 kol-
lektivistischen Strémungen zugeordnet," wobei sich zudem deren jeweilige inhirente
Vielfalt zeigte. Sechs Quellentexte wurden keiner Stromung zugeordnet. Von diesen ent-
sprachen fiinf der Umgangsweise »Verwobenheit«. Mit der unten stehenden Grafik wird
die Anordnung der Quellentexte verdeutlicht (s Fig. 13).

Einen deutlichen Uberhang der individual-anarchistischen Quellen gab es bei der
Umgangsweise einseitige Auflosung mit sieben zugeordneten Texten, denen nur zwei kol-
lektivistische Texte gegeniiberstehen. Dies bildet einen Trend ab, weil Individualanar-
chist*innen zum Teil gesellschaftliche Verhiltnisse sehen, Verantwortlichkeit aber allein
aufeiner Ebene der persénlichen Entscheidung verorten wie Tucker, vor allem eine Kritik
an den (potenziell) repressiven, hierarchischen, das Individuum einschrinkenden Ten-
denzen jeglicher Kollektivitit formulieren wie Stirner, Novatore und Armand, oder von
ihrer (lebensweltlichen) Erfahrung einer gegebenen atomisierten Individualitit ausge-
hen, der sie jedoch auch positive Aspekte abgewinnen, wie Bonanno und Landstreicher.

Umgekehrt besteht bei der Umgangsweise wechselseitige Vermittlung ein Uberhang
von acht Quellen des Kollektivismus zu fiinf des Individualismus und bei Versuchen der
Synthese von fiinf kollektivistischen zu drei individualistischen Quellentexten. Auch hier
kann (nach ihrer Lektiire) zumindest von einem leichten Trend ausgegangen werden,
zum einen, weil Autor*innen wie Malatesta und Most oder auch Milstein den anarchis-
tischen Kommunismus als (anti-)politische Bewegung strategisch in Abgrenzung zum
biirgerlichen Individualismus bzw. Liberalismus, zum autoritiren Kommunismus, wie
auch zur Sozialdemokratie platzieren wollen. Zum anderen haben bspw. das Freiheits-
verstindnis Bakunins oder das Menschenbild Kropotkins tatsichlich weite Verbreitung
gefunden bzw. erwiesen sich als anschlussfihige Artikulationen von Grundgefiithlen
und -itberzeugungen, welche im sozial-revolutioniren Lager ohnehin verbreitet waren
bzw. sind. Dahingehend erweisen sich Wildes Abhandlung als schéngeistige Inspira-
tion und Sartwells Schrift als politisch-philosophische Konstruktion, die oberflichlich
bleiben. Andererseits gehen Huxley und Dellinger gerade von Erfahrungen in kleinen
Gruppen von weltanschaulich Uberzeugten aus und befinden sich damit auf einer Ebene
konkreter sozialer Beziehungen.

Insgesamt die meisten Quellen wurden bei der Umgangsweise wechselseitige Vermitt-
lung gefunden (13). Es folgen die einseitige Auflosung gleichauf mit der Synthese (je 9), die
Ignorierung (7) und die Verwobenheit (5). Da es sich um eine intendierte Quellenauswahl
handelt, kann diese nicht als reprisentativ gelten. Dennoch wurden wie erwihnt zahlrei-
che Unterstréomungen des Anarchismus abgebildet und ergibt sich — wenn es sich auch

18  Esistdavon auszugehen, dass diese Auswahl nicht der empirisch festzustellenden Selbstbeschrei-
bung (eigener Verortung in verschiedenen explizit individualistischen oder kollektivistischen
Stromungen) proportional entspricht.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

289


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

290

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

nicht um eine Gesamtaufnahme handelt - ein fundierter und weiter Uberblick iiber Au-
ferungen von anarchistischen Autor*innen zum Spannungsfeld zwischen Individualis-
mus und Kollektivismus.

Was die Uberzeugungskraft der jeweils angefithrten Argumente angeht schwankt
diese offensichtlich stark. Dies braucht fiir die hier angelegte Untersuchung aber des-
wegen nicht niher interessieren, da versucht wurde, weitgehend neutral auf die Quellen
zu blicken und ihren Gehalt vor ihren jeweiligen Hintergriinden erschliefien. D.h. ein
Quellentext, dessen Argumentation auf eine einseitige Auflésung des Spannungsfeldes
abzielt, kann bspw. ebenso inspirierend wirken (z.B. Novatore 2012) oder Wahrheitsge-
halt zugeschrieben bekommen (z.B. Cafiero 2005), wie andererseits die Verwobenheit
selbst wieder auf unhinterfragbaren Setzungen beruht (z.B. Landauer 1911). Eine wech-
selseitige Vermittlung kann ebenso von kollektivistischer Seite her strategisch iiberzeu-
gen (z.B. Malatesta 2014g), wie sie auf individualistischer Seite ethisch wertvolle Anstof3e
geben kann (z.B. Wilde 2015). Nicht zuletzt kann die Kritik der jeweils anderen Position
duferst gelungen sein und zu einer sinnvollen Umgangsweise mit dem Spannungsfeld
beitragen (z.B. Black 1997), wie sie politisch-strategisch auch in Sackgassen fithren kann
(z.B. Galleani 2009). Anzumerken ist an dieser Stelle, dass die ausgewihlten Quellen-
texte zwar nicht fiir das Denken der jeweiligen Autor*in insgesamt gelten konnen, sie
andererseits jedoch oft — weil sie als paradigmatisch angesehen werden — durchaus tiefe
Einblicke in ihre Denkweisen gewdhren.

In fast allen Quellen kommen politische und anti-politische Momente und Ebenen
parallel und miteinander vermischt vor. Es kann begriindet angenommen werden, dass
dies bei anarchistischen Texten besonders hervorsticht, da Anarchismus zugleich als so-
ziale wie politische Bewegung verstanden wird. Im Verhiltnis zu anderen Aspekten wer-
den in manchen Quellentexten insbesondere die anti-politische ethische (Goldman 2013,
Armand 1926, Milstein 2013) und utopische Dimension (Buber 1950, Novatore 2014, Weil
1975) oder die politisch-strategische (Plattform/Archinoft 1926, Most 2006, Bonanno 2014)
und programmatische Dimension (Schwitzguébel 1972, de Carlo 2009) betont. Eine Ver-
mutung, individualistische Ansitze tendierten eher zur anti-politischen Seite — etwa
weil sie sich um ethische Begriindungen des Wertes der Individualitit und dessen Ein-
forderung kreisten, wihrend es Kollektivist*innen hauptsichlich darum ginge, politi-
sche Uberlegungen anzustellen, weil sie Verinderungen gesamtgesellschaftlich denken
wiirden - kann deswegen so nicht bestitigt werden.

So stimmt es zwar, dass Thoreau das Individuum sowohl zum Ausgangs- als auch
Fluchtpunkt seiner Uberlegungen nimmt und dies ethisch begriindet. Dennoch folgen
daraus dezidiert politische Aufforderungen, auch wenn er sie nicht etwa in ein kollek-
tives Vorhaben zu tiberfithren gedenkt. Schwieriger gestaltet sich die Einschitzung bei
Novatore, da er mit seiner poetischen Kritik einen (klar anti-politischen) extremen Indi-
vidualismus formuliert. Wenngleich er jegliche Programmatik verwirft, blitzen dennoch
immer wieder strategische Aufforderungen auf. Bakunin oder Cafiero sind als kollekti-
vistische Sozialrevolutionire politische Figuren ihrer Zeit, beziehen ihre radikalen Ein-
stellungen jedoch aus ihrer tiefen ethischen Uberzeugung von der Menschenwiirde. Wie
Kropotkin legt Milstein als politisch aktive Anarcha-Kommunistin gerade einen Schwer-
punkt auf die anarchistische Ethik, wihrend Tucker oder Landstreicher sich aus indivi-
dualistischer Perspektive insbesondere politischen Aspekten zuwenden.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

Doch um eine Einschitzung der jeweiligen Argumentationen in Bezug auf eine der
Umgangsweisen mit dem Spannungsfeld Individualismus/Kollektivismus geben zu
koénnen, sind auch Eindriicke zwischen den Zeilen zu lesen. So kann eine oberflichliche
Betrachtung des Textes von Bonanno bspw. schnell dariiber hinwegtiuschen, dass sein
Organisationskonzept eigentlich auf autonomen (im Sinne von zunichst isolierten)
Individuen griindet. Bei Galleani liegt es in eigenen Erfahrungen begriindet, weshalb
er derart allergisch auf Versuche zur politischen Organisierung in der anarchistischen
Bewegung reagiert. Seine Bezugnahme auf den Anarch@-Kommunismus stellt sich als
reines und darum unerfilllbares Ideal heraus — im Unterschied zu seiner Konzipierung
durch die pragmatischeren Anarch@-Kommunist*innen. Zwar fithrt er das strategi-
sche Argument an, mit der politischen Organisierung wiirden die Anarchist*innen ihre
Prinzipien aufgeben und darum auch ihre Besonderheit und Orientierung verlieren
(und in der Folge als sozial-revolutionire Stromung irrelevant werden). Im historischen
und diskursiven Kontext kann jedoch fast eher behauptet werden, Galleani verteidige
vehement und dogmatisch eine Praxis individueller Militanz, die ihre Zeit lingst tiberlebt
und sich als strategisch fatal erwiesen hat. Denn dieses Eingestindnis miisste bei ihm
sicherlich starke Selbstzweifel hervorrufen und sein Verhaltnis zu kollektivistischen
Ansitzen tiberdenken lassen. In diesem Zusammenhang lisst sich zum Beispiel auch
auf Schwitzguébels kollektivistischen Text zuriickkommen. Die abschlieRend von ihm
thematisierten »Pflichten der Sozialisten« (fiir jede linke Gruppierung ein heute unvor-
stellbares Schlusswort!) sind immerhin nicht als Reminiszenz an die gute alte Zeit in der
Klandestinitit zu verstehen. Vielmehr ist sich Schwitzguébel bewusst, dass eine revolu-
tionire Organisation, die kein Papiertiger bleiben, sondern politisch wirksam werden
soll, von Mitgliedern getragen werden muss, die ein revolutionires Bewusstsein und ei-
ne entsprechende Moral aufweisen. Doch setzt er die Tugenden der Selbstaufopferung,
zur Selbstbildung und Solidaritit (etc.) als abrufbar voraus, anstatt sich die Frage zu
stellen, wie eine kollektive Organisationsform insgesamt gestaltet werden miisste, um —
itber Organisationsprinzipien der Freiwilligkeit und Autonomie hinaus — individuellen
Bestrebungen und Eigenheiten zu entsprechen. So vergleichsweise fortschrittlich der
Text (im historischen Kontext) in dieser Hinsicht ist, wirkt der moralisierende Appell
am Ende damit eher wie ein Surrogat fiir eine ausgiebigere Beschiftigung mit einem
addquaten Verhiltnis von Kollektivitit und Individualitit. Als aktuelles Beispiel der
unbewussten Vermischung von anti-politischen und politischen Aspekten kann auch
der Text von Bargu (2013) betrachtet werden. Dessen Einfithrung des Begriffs »com-
mensality« klingt in einer philosophischen Abhandlung zwar schon, wire bei kritischer
Betrachtung aber durchaus ausbaufihig und mit weiterem Inhalt zu fiillen. Wie genau
er die Synthese zwischen Individualismus und Kollektivismus bildet, bleibt nimlich
offen.

Leichter erscheint es dagegen, das Spannungsverhiltnis einfach zu ignorieren und
wie Thoreau davon auszugehen, man konne den Staat weitestgehend ausblenden; wie
Mithsam zu meinen, dass (eigentlich) kein Konflikt zwischen Gesellschaft und Individu-
um bestiinde, weil dieser in einer organischen Gemeinschaft aufgelost werden wiirde;
wie Mackay durch die Welt zu spazieren und die Augen vor den gesellschaftspolitischen
Fragen seiner Zeit einfach zu verschliefRen; oder die andere Seite des Spannungsfeldes

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

291


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

292

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

einfach vollstindig zu ignorieren, wie es die Plattformisten tun (Plattform/Archinoff
1926, Gaucha AF 2012).

Bisher in dieser Nachbetrachtung ausgespart wurden Quellentexte, die der Um-
gangsweise Verwobenheiten zugeordnet wurden. Zunichst hat dies den Grund, das
erwiinschte Ergebnis nicht vorwegzunehmen und etwa diese Umgangsweise als Losung
des Spannungsfeldes zu prisentieren. Das Denken in Paradoxien wiirde dies zwar
nahelegen, gleichzeitig aber die Suche nach paradoxen Denkweisen im Anarchismus
vorzeitig abkiirzen. Zudem scheint es aber auch ungemein schwieriger bis nicht zielfiih-
rend, die jeweilige Bezugnahme zu Individualismus oder Kollektivismus einzuschitzen,
wenn das Spannungsfeld selbst als paradox eingeschitzt wird. Dies bedeutet (wie dar-
gestellt) wiederum nicht, dass die Autor*innen die in modernen Gesellschaftsformen
angelegte Konfliktualitit einfach ignorieren.

Fir Landauer (1911) birgt die Einzelne in sich gewissermafien die gesamte Gesell-
schaft (im Gegensatz zum abstrakten Individuum), wie auch authentische Gesellschaft der
Gesellschaften nur eine sein kann, welche aus konkreten Einzelnen besteht (im Gegensatz
zu abstrakter Kollektivitit). Dieses Ineinandergreifen gilte es kognitivund emotional als
angelegt und vorhanden zu erfassen, zu spiiren, zu entdecken und in experimentellen
Gemeinschaftsformen prozesshaft zu verwirklichen. Weitergedacht scheint genau dies
Landauers Antwortversuch auf die historischen Herausforderungen von biirgerlichem
Individualismus und Zwangsgemeinschaften zu sein. Bubers Bezugnahme auf die pro-
phetische Eschatologie lisst die Utopie einer Verséhnung der Gegensitze konkret werden
und sieht diese als zarte Pflinzchen statt bereits umfassend im Werden an. Auch Cant-
zen bleibt pragmatisch und deutet eher eine mégliche Richtung der tendenziellen Ver-
ringerung der Kontroverse an, denkt diese allerdings gesamtgesellschaftlich. Die »indi-
vidualistische Selbstbehauptung« sei leider weiterhin notwendig, solange die autoritire
Vergemeinschaftung dominant sei. Portwood-Stacer weist sowohl auf die Verkomplizie-
rung der Problematik unter neoliberalen Bedingungen als auch darauf hin, dass »radi-
kale Aktivist*innen« sich durchaus der Paradoxitit der Vereinbarkeit von individualisti-
schen und kollektivistischen Aspekten bewusst sind, damit aber auch einen aktiven Um-
gang suchen. Die Aussage von Davis, es sei gerade der paradoxe Umgang mit Individuali-
titund Kollektivitit, welcher anarchistisches Denken insgesamt auszeichne, ist vor dem
Hintergrund der hier ausgefithrten Darstellung zunichst eher als eigene Stellungnahme
und Aufforderung zu verstehen. Plausibilitit gewinnt sie gleichwohl, weil in allen (oder
zumindest vielen bzw. den als paradigmatisch geltenden) Quellen eine paradoxe Denk-
weise aufgezeigt werden kann. Nach der ausfithrlichen Darstellung und Argumentation
kann dies als gegeben angesehen werden. Die teilweise so unterschiedlichen Umgangs-
weisen mit dem Spannungsfeld sind jeweils als eigene Versuche zu seiner Auflésung zu
begreifen. Viele der Autor*innen ringen offensichtlich bewusst oder unbewusst darum,
Individualismus und Kollektivismus in ein fir ihren jeweiligen Standpunkt annehmba-
res Verhiltnis zu bringen. Dort, wo sie dieses mit ihren eigenen Prinzipien und Vorstel-
lungen in Ubereinstimmung sehen, zeigt sich, dass sie wichtige Aspekte ausblenden,
relativieren oder mit ideologischen Phrasen iibertiinchen.

Wichtig ist zudem, dass zahlreiche Autor*innen auf die (ausgesprochenen oder an-
tizipierten) Argumente der mit ihren Ansichten konkurrierenden Vorstellungen Bezug
nehmen. Dies hingt damit zusammen, dass sich die vorgefundene Problematik nicht aus

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Die Kontroverse um gemeinschaftliche Individualitat

dem Diskurs innerhalb des Anarchismus, sondern aus den spezifischen gesellschaftli-
chen Verhiltnissen ergibt. In diesem Zusammenhang erscheint eine weitere Theoretisie-
rung, z.B. mit dem von Levinas aufgegriffenen Begriff der sozialen Singularititen, sinnvoll
und weist in eine Richtung, wie das postulierte Spannungsfeld sinnvoll erfasst werden
und als gesellschaftlich bedingtes Phinomen begriffen werden kann. Analog dazu theo-
retisiert Jean-Luc Nancy die menschliche Koexistenz als Mit-sein, als singuldr plural sein
(Nancy 2004: 57-72).

Bezeichnend fiir den Anarchismus ist daran ankniipfend dessen inhirent pluralis-
tischer, heterogener, offener und fluider Charakter, mit welchem die Widerspriichlich-
keit gesellschaftlicher Verhiltnisse zunichst widergespiegelt, dann aber in vielen Fillen
inhaltliche und praktische Antworten gesucht werden. Da dem Anarchismus (anhand
der Interpretation der gegebenen Beispiele) trotz — bzw. eigentlich: wegen — der unter-
schiedlichen Umgangsweisen ein paradoxer Charakter nachgewiesen werden kann, liegt
die Vermutung nahe, jenen nicht lediglich mit seiner inhirenten Pluralitit zu erkliren.
Vielmehr kann begriindet von einem paradoxen Gehalt in anarchistischen Denkformen
selbst ausgegangen werden. Auf der politisch-theoretischen Ebene spiegelt sich dieses
Denken in Paradoxien im Spannungsfeld zwischen Anti-Politik und Politik wider. Dass
die inner-anarchistische Debatte zur Erfassung des gesellschaftlichen Spannungsfeldes
zwischen Kollektivismus und Individualismus, wie auch die Kontroverse um einen ad-
dquaten anarchistischen Umgang mit diesem so vehement und anhaltend gefiihrt wird,
verweist darauf, dass es sich dabei um Auseinandersetzungen handelt, welche den Cha-
rakter des Anarchismus selbst betreffen.

Im Nachgang dieses Kapitels kann argumentiert werden, dass der Konflikt um die
Frage gefiihrt wird, welche Sphiren die entscheidenden Referenzpunkte der anarchis-
tischen Anti-Politik sind. Handelt es sich um die Individuen selbst? Oder sind soziale
Zusammenhinge — die Gesellschaft, die Gewerkschaften oder neue Gemeinschaften —
jene Kollektivsubjekte, welchen auch fiir die Emanzipation der Einzelnen als (anti-)poli-
tische Kollektive jenseits und gegen die Zwangsgemeinschaften von Nationalstaat, biir-
gerlicher Familie oder Religionsgemeinschaft entgegengestrebt wird? Politische und an-
ti-politische Aspekte sind dabei jeweils in individualistischen und kollektivistischen Po-
sitionen und Stringen vorhanden. Im anarchistischen Denken stehen demnach politi-
sche (strategische und programmatische) Aspekte vermischt mit anti-politischen (ethi-
schen und utopischen) Annahmen und Aussagen in einem permanenten und unauflgsli-
chen paradoxen Spannungsverhiltnis. Wenngleich dies fiir alle politisch-weltanschauli-
che Ideologien zu einem gewissen Grad gilt, witrde ein Vergleich ergeben, dass der Anar-
chismus in einem so hohen Mafd von paradoxen Figuren gepragtist, dass dieser Umstand
es erlaubt, diese zu seinem Charakteristikum zu erkliren.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19, https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm

293


https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

294  Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Fig. 13: Uberblick der Quellenanordnung im Kapitel 4

Individualismus Kollektivismus
. Mackay (1921) Thoureau (1849) | Goldman (1911)
Ignorierung - - - Gaucho AF (2012)
Weil (1934) Galleani (1907) | | Miihsam (1933)
Tucker (1888) I
einseitige Stirner (1846) Goldman (1911) | | cafiero (1880)
Auﬂb.sung Novatore (1920) Bonanno (1999) || [Bookehin (1595)
Armand (1945) [ Landstreicher (2016) | |
e ]
|
hselseiti Tolstoi (1904) Most (1903) de Carlo (1948)
wec .e seltlge Wilde (1891) Dellinger (1954) I Faure (1928) Wilk (1999)
Vermittlung 5 — (2008) Huxley (1937) | [Malatesta (1926) | Milstein (2013)
| | Schwitzguébel (1880) [[Bookchin (1970)
Black (1997)
Ritter (1980)
Synthese Newman (2016) Clark (2013)
Kuhn 2007 Bakunin (1862) Bottici (2013)
Kropotkin (1902) Bargu (2013)
Verwobenheit [ Landaer (1911) [ Buber (1950) |

| cantzen (1987) |
[ Portwood-Stacer (2013) | Davis (2018) |

https://dol.org/10.14361/9783839471838-007 - am 12.02.2026, 22:29:19. - -@



https://doi.org/10.14361/9783839471838-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

