Einleitung: Literatur im Geflecht des Lebens

Nie war die Neigung des Erdballs so herrlich
Niemals die zinkweifen Nichte so weifs,

so wehrlos aufgel6st, milde ionisiert,

weif, und nie die Unsichtbarkeitsgrenze so nahezu
berihrt; Juni, Juni, deine Jakobsleitern

gibt es, dein schlafendes Vieh und seine Schlaftraume
gibt es, ein Schweben galaktischer Keime zwischen

der Erde so irdisch und dem Himmel so himmlisch,

das Jammertal still, so still und das Weinen
herabgesungen, herabgesunken, wie Grundwasser wieder

in die Erde; die Erde in ihrem Lauf

um die Sonne gibt es; die Erde auf ihrer Route

durch die Milchstrafie gibt es; die Erde unterwegs

mit ihrer Last von Jasminen, mit Jaspis und Eisen,

mit eisernen Vorhdngen, Vorzeichen und Jubel, mit Judaskiissen.
Inger Christensen, aus Alphabet

Langsam rotierte die Milchstrafe um sich selbst, mit ihren Fransen aus
Sternbildern und Planeten und Wolken und mit der Sonne samt allem iibri-
gen auflen an ihrem Rand. Und in all diesem Kreisen stand nur das Zeichen
still im Raum, an einem beliebigen Punkt aufierhalb aller Umlaufbahnen
(um es zu machen, hatte ich mich ein biRchen iber den Rand der Galaxie
hinausgebeugt, damit es weit genug draufien blieb und nicht vom Rotieren
all dieser Welten mitgerissen wurde) ...

Italo Calvino, Ein Zeichen im Raum

https://dol.org/10.14361/97838309474258-001 - am 12.02.2026, 22:40:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Simon Probst: Sinn in der Klimakrise

Vom Weltraum aus ist es unméglich, Don Quijote zu sehen, wie er auf seinem
hageren Gaul Rosinante gegen Windmiihlen anreitet. In den Wolkenbandern,
die sich um die blaue Erdkugel winden, werden Satelliten niemals die lockigen
Kopfe oder bunten Fliigel von Engeln zu Gesicht bekommen und Messungen
in der Atmosphire werden keine géttliche Prasenz aufzeichnen. Keine noch
so hoch aufgeloste Luftaufnahme wird die Songlines der Aboriginal People,
die gesungenen Territorien von Vogeln, die gefallenen eisernen Vorhinge, die
blaue Blume der Romantik oder die vertraglich und kartographisch festgehal-
tenen Grenzen von Nationalstaaten abbilden.

Wenn wir uns die Erde als unser Zuhause vergegenwirtigen, neigen wir
dazu, sie uns als einen physikalischen Korper im Weltraum vorzustellen. Wir
denken an Fotografien oder Filmaufnahmen aus dem All und sehen Wolken
in der Atmosphire, die Massen der Ozeane, das unewige Eis der Polarregio-
nen, die Kontinente. Aber die Erde ist ein Planet des Unsichtbaren. Imagina-
tionen, Religionen, Mythen, Reviere, Territorien, Institutionen, Gesetze und
Geschichten, sie alle bevolkern die Erde ebenso wie Gletscher, Meere, Wolken
und Berge.

Die messbare Zusammensetzung der Erdatmosphire ist rein physikalisch
nicht zu erklidren. Denn die Atmosphire befindet sich in einem instabilen Zu-
stand, und dass sie diesen iiber verhiltnismif3ig lange Zeitriume beibehilt,
lasst sich erstverstehen, wenn die Aktivititen der Lebewesen, ihr Stoffwechsel,
ihre Beziehungen untereinander und mit der anorganischen Natur beriick-
sichtigt werden. Lebewesen formen die materielle Gestalt der Erde. Sie regu-
lieren die Atmosphire, erzeugen Mikro- und Makroklimata, wandeln Gestein
in Erde um, iiberziehen den Erdmantel mit einer organischen Schicht, bilden
Okosysteme, bauen Nester, Hohlen, Stidte. Aber diese Umwandlung ist kein
rein materieller Prozess. Die Formung der Erde beginnt mit Bedeutung. Bei
Menschen ist das offensichtlich. Nicht umsonst bezeichnen manche Angehori-
ge unserer Spezies sich auch als animale symbolicum (Ernst Cassirer) oder homo
narrans (Walter Fisher).!

Wie die Spezies des symbolischen Tiers, der erzihlenden Hominiden, mit
ihrem Handeln den Planeten verindern, griindet in den Geschichten, die sie
sich itber die Welt erzihlen. Uber die erdverindernden Handlungen dieser
Spezies entscheiden ihre Werte, ihre wissenschaftlichen, technologischen
und politischen Systeme, die philosophischen oder religiésen Uberzeugungen
dariiber, wer sie im Geflecht des Lebens sind, was richtig und was falsch ist,
was schon ist und ihnen gefillt, und wie sie sich die Zukunft vorstellen und
wiinschen. Auch alle anderen Lebewesen gestalten ihre Beziehungen zur Welt

https://dol.org/10.14361/97838309474258-001 - am 12.02.2026, 22:40:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Einleitung: Literatur im Geflecht des Lebens

entlang von Bedeutungen. Welche Zeichen deuten auf Nahrung hin? Welche
auf Gefahr? Wie kann man andere Wesen abschrecken, anlocken oder sogar
betdren? Wie kann man sich mit Artgenoss*innen verstindigen? Lebewesen
kommunizieren, sie tauschen sich aus, tiuschen sich, ahmen einander nach
und lesen Spuren. Jedes Okosystem ist gleichzeitig ein komplexes System
von Zeichen, in dem materielle, metabolische und semiotische (zeichenhafte)
Prozesse miteinander verflochten sind. Ein unsichtbarer Austausch erhilt das
Geflecht des Lebens. Die Wolkenbinder um unsere blaue Murmel sind mit
Bindern, Wirbeln und Strémen von Bedeutung durchmischt. Wir kénnen die
Einzigartigkeit der Erde nur angemessen verstehen, wenn wir sie als einen
semiotischen Planeten betrachten.

Eine solche Betrachtungsweise indert den Blick auf uns selbst, auf unsere
Sprachen, unsere Wissenschaften, unsere Literatur. Wenn die Erde mit Bedeu-
tungenvibriert, stehen die kulturellen Zeichensysteme nicht mehr einer stum-
men Welt gegeniiber. Kulturelle Zeichensysteme begriinden in dieser Sicht-
weise keine einsame Sonderstellung »des Menschens, sondern vervielfiltigen
die Beziehungen mit den semiotischen Geflechten der Erde — zerstorerische
ebenso wie schopferische.

Diese Tatsache macht das, was wir als »Sinn«< bezeichnen, empfinglich fiir
mehr-als-menschliche Welten und fihrt dazu, dass unsere Zeichensysteme
von okologischen und planetarischen Verinderungen betroffen sind. Mit
der Klimakrise verschiebt sich, was es heifit, ein >sinnvolles Leben« zu fiihren.
Grundlegende Orientierungsbegriffe wie Zukunft, Erfolg, Freiheit, Liebe, Soli-
daritit oder Wachstum werden in Frage gestellt. Wie wir uns ernihren, ob wir
Kinder kriegen, wie wir wohnen, uns kleiden, heizen uns fortbewegen - alle
Aspekte der Existenz werden zunehmend in erdumspannende Verwicklungen
gezogen, in denen sie neue Bedeutungen erhalten. Der Bezugsrahmen, der
diese Frage zu stellen und zu erkunden erlaubt, hat sich verwandelt und ist
planetar geworden. Wir brauchen jetzt auch Eisbohrkerne, Computersimula-
tionen, Klimagraphiken und eine weitreichende technische und semiotische
Infrastruktur, um beurteilen zu kénnen, ob unsere individuelle Existenz in
einem sinnvollen Verhiltnis steht zu jenem grofReren Geflecht von Beziehun-
gen, deren Teil wir sind. Wenn wir iiber den Planeten oder tiber das Klima
sprechen, sprechen wir nicht nur selbst, wir sprechen auch nicht nur iiber das
Klima. Das Klima, die Erde und viele andere mehr-als-menschliche Wesen
sprechen durch uns.

Damit méchte ich nicht sagen, dass wir den Sinn der Erde erschépfend er-
fassen konnten und dass die modernen Erdsystemwissenschaften, oder tiber-

https://dol.org/10.14361/97838309474258-001 - am 12.02.2026, 22:40:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Simon Probst: Sinn in der Klimakrise

haupt eine Wissenskultur, zu einer totalen semiotischen Vermessung der Welt
inder Lage wiren. Im Gegenteil bin ich davon tiberzeugt, dass unabhingig von
Umfang und Komplexitit menschlichen Wissens dieses immer in einen grofe-
ren Grund des Uniibersetzten und Uniibersetzbaren eingelassen bleiben wird.
Die Erde hat fiir jede Spezies und jede Entitit eine andere Bedeutung. Fliisse,
Steine, Vulkane, Fiichse, Motten, Menschen, Staaten, Fufiballvereine, Amei-
senkolonien, Korallenriffe, Regenwilder - sie alle geben der Erde ihre eigenen
Bedeutungen, interpretieren sie auf ihre Weise und speisen diese Interpreta-
tionen in die Geflechte des Lebens ein, in den Boden, die Meere, das Eis, die
Luft. Deshalb werden wir >den Sinn der Erde< oder »des Klimas« nicht vollstin-
dig entritseln. Dieirdischen Mysterien werden fitr uns Mysterien bleiben. Nur
in manchen Sprachen der Erde haben wir gelernt, uns zu bewegen, uns im un-
iibersetzbaren Gewirr der Relationen einige Sitze, Verse, Lieder beigebracht,
unvollstindig, aber dennoch reich und klingend. Und diese Sprachen der Er-
de, so bruchstiickhaft wir sie auch verstehen, verindern unsere menschlichen
Sprachen, wie wir denken und fithlen, singen, schreiben und lesen, welchen
Sinn wir dem Leben hier geben. Um einige Ausziige, Abschnitte, einzelne Sit-
ze von dem, was Menschen von den Sprachen der Erde gelernt haben, geht es
in diesem Buch.

Am Thema dieses Buches zeigt sich eine der tragischsten Paradoxien un-
serer Gegenwart. Wihrend wir von neuem lernen, heute aus wissenschaftli-
cher Sicht, dass die mehr-als-menschlichen Welten vor Sinn schimmern und
uns einfithlen in die faszinierenden Spiele, Verhaltensweisen, Organisations-
und Kommunikationsformen anderer Wesen, sind wir gleichzeitig dabei, die-
se Welten — nicht metaphysisch, sondern ganz materiell - zum Schweigen zu
bringen. Wenn Arten aussterben, verschwindet damit ihre einzigartige Weise,
die Welt hervorzubringen. Wenn Okosysteme vernichtet werden, gehen dichte
Gewebe von Sinn zugrunde.”

Dem Klingen von mehr-als-menschlichen Welten zu lauschen, bedeutet
heute auch, ihren Geschichten von der zerstorerischen Verinderung der Erde
zu lauschen. Vor diesem Hintergrund méchte das vorliegende Buch darlegen,
wie unser alltigliches Sprechen tiber planetare Krisen in den Zeichenprozes-
sen der Erde selbst begriindet liegt — und wie der Sinn der mehr-als-mensch-
lichen Welten die Bedeutung unseres Lebens, unserer Kulturen und unserer
Literaturen verindert. Aus semiotischer Perspektive beschreibe ich, wie die
planetare Re-Interpretation unserer Lebenswelten, an die wir uns zunehmend
gewohnen, in weit verzweigte wissenschaftliche, kulturelle ebenso wie mehr-
als-menschliche Bedeutungsgefiige eingewoben ist.

https://dol.org/10.14361/97838309474258-001 - am 12.02.2026, 22:40:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Einleitung: Literatur im Geflecht des Lebens

Im ersten Kapitel skizziere ich die Grundlagen der Produktion planetarer
Bedeutung: von der Entstehung der interdiszipliniren Klimaforschung, die
ich als semiotische Infrastruktur verstehe, iiber die Geschichte der Erde,
die uns von Fossilien, Eisbohrkernen, Gesteinsschichten und vielen anderen
nichtmenschlichen und sogar nichtlebenden Entititen erzihlt wird, bis zu
den Berichten des Intergovernmental Panel on Climate Change und klima-
politischen Diskursen. Die Entwicklung eines grundlegenden Konsenses
planetaren Denkens spielt dabei ebenso eine Rolle wie dessen kritische Re-
flexion im Hinblick auf intersektionale Gerechtigkeitsfragen und die Genese
einer Diversitit von Regeln planetaren Verstehens. Im zweiten Kapitel gehe
ich der Frage nach, wie die fortschreitende Erderwirmung unseren Blick auf
Literatur und Kunst verandert. Wie lisst sich Kafkas Verwandlung als Allegorie
auf das Leben in planetaren Krisen auslegen? Wie verschiebt sich der Sinn von
Novalis Heinrich von Ofterdingen, wenn wir das Romanfragment in unserem
Wissen iiber die historischen Verwicklungen von Menschen und Erdsystem
verorten? Und: welche Dimensionen der Erde macht die Literatur sichtbar, die
sonst verborgen und unberiicksichtigt bleiben? Im dritten Kapitel steht die
Hypothese im Mittelpunkt, dass die Klimakrise eine Krise der Imagination
und der Reprisentation sei. Ist die planetare Krise zu komplex, als dass wir
sie verstehen und ihr Sinn abgewinnen koénnten? Resultiert daraus die Liicke
zwischen Wissen und Handeln? Stehen wir vor einem uniiberwindbaren
kulturellen Tipping-Point? Ich werde argumentieren, dass die planetare Krise
nicht an sich unverstindlich ist, aber erfordert, dass wir neu denken, was es
heift, die Erderwirmung zu verstehen und zu reprisentieren. Wir sollten
unser Verstindnis nicht auf einzelne Texte, Darstellungen oder Leser*innen
konzentrieren, sondern auf die mehr-als-menschlichen Geflechte der Be-
deutungsproduktion, die von geologischen und klimatologischen Prozessen
itber medientechnologische Wahrnehmungsapparate, die Wissenschaft bis
zur Literatur und dem individuellen, verkérperten Verstehensprozess rei-
chen. Damit verschiebt sich der Fokus von grundlegenden epistemologischen
und poetologischen Fragen (Ist die Klimakrise éiberhaupt versteh- und dar-
stellbar?) auf politische Fragen von Desinformation sowie der Gestaltung von
Aufmerksamkeitsckonomien und -6kologien. Von der Last einer vollstindigen
Reprisentation des Durcheinanders auf der Erde befreit, zeigt sich, wie Lite-
ratur trotzdem dazu beitragen kann, dass wir uns in einer sich erwirmenden
Welt zurechtfinden.

Die drei Kapitel bilden gemeinsam einen Grundriss der Fragen und Pro-
bleme einer planetaren Literaturtheorie. Ihren Ausgangspunkt bildet die Ein-

https://dol.org/10.14361/97838309474258-001 - am 12.02.2026, 22:40:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Simon Probst: Sinn in der Klimakrise

bettung menschlicher Sinnproduktion in das Geflecht und die Geschichte des
Lebens auf der Erde. Daraus ergeben sich verschiedene Perspektiven. Erstens:
Welche Rolle spielen Zeichen fiir die Dynamiken des Planeten und fiir die Be-
ziehung von Menschen und Erde? (Kapitel 1) Zweitens: Wie verandert sich die
Bedeutung von Literatur, wenn wir den Kontext ihrer Betrachtung von his-
torischen und soziopolitischen Bedingungen auf erdhistorische klimatologi-
sche, geologische und biologische Prozesse erweitern? (Kapitel 2) Drittens: Wie
kann Literatur planetare Dynamiken und Mensch-Erde-Beziehungen darstel-
len und zu deren Verstindnis und Reflexion beitragen? (Kapitel 3)

Das Wort s>planetarisch« verstehe ich in einem sehr allgemeinen Sinn als
Qualitit jener Verflechtungen, die auf die eine oder andere Weise eine signifi-
kante Rolle fiir die Gesamtgestalt und das historische Werden der Erde spielen.
Eine besondere Rolle spielt dabei, komplementir zum Begriff des Globalen,
die Rolle von nichtmenschlichen Wesen als zentralen Akteuren und Hervor-
bringern einer planetaren Welt (im >Globalenc sind sie vor allem als Ressource
relevant, Akteure sind Menschen und ékonomische, politische, gesellschaftli-
che Institutionen).® Deshalb legt eine planetare Literaturtheorie, auch als Er-
ginzung zur Beschiftigung mit Literatur im Kontext der Globalisierung, einen
Schwerpunkt auf nichtmenschliche Wesen und ihren Anteil an der menschli-
chen Bedeutungsproduktion.

Die Begriffe >Klima< und >Klimakrise« verwende ich meistens als Synekdo-
chen, so dass sie als ein einzelner Aspekt fir die ganze planetare Krise ste-
hen. Diese umfasst nicht nur den Treibhauseffekt und die menschengemachte
Erhitzung der Atmosphire, sondern auch das sechste Massenaussterben, die
exzessive Landnutzung, die Ubersiuerung der Ozeane und vieles andere. Der
»Sinn des Klimas«<ist der Sinn der Erde. Das >Klimac« steht deshalb im Titel, weil
es die >Flagship Crisis< unter den planetaren Krisen ist, weil wir alltiglich von
>Klimakrise« sprechen, wenn wir oft auch das sechste Massenaussterben und
andere mitmeinen, wenn wir insgesamt auf die zerstorerische Wechselwirkung
von Menschen und Erde und auf das Uberschreiten planetarer Grenzen ver-
weisen. Die Klimakrise steht fiir die planetaren Krisen allgemein.

Paradoxerweise ist es genau unser zerstorerisches Einwirken auf die Erde,
in dessen Folge uns klar wird, wie sehr wir Menschen in 6kologische Welten
gewoben sind - bis in die phantastischsten Erfindungen der Dichtung hin-
ein. Noch unsere Vermdgen zur Imagination und Sinnstiftung wurzeln in den
imaginativen und sinnstiftenden Eigenschaften der Erde selbst. Deshalb wer-
den wir Literatur und Kultur nur verstehen, wenn wir sie als einzigartigen und
bedrohten Ausdruck eines Planeten der Zeichen begreifen. Das Klima, Engel,

https://dol.org/10.14361/97838309474258-001 - am 12.02.2026, 22:40:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Einleitung: Literatur im Geflecht des Lebens

sprechende Steine, Staaten, Gotter, Don Quijote — sie alle existieren im bro-
delnden Gemisch dieses Planeten.

Anmerkungen

1 Fir eine deutschsprachige Einfithrung in die narrativen und semioti-
schen Grundbedingungen menschlicher Existenz und gesellschaftlichen
Zusammenlebens vgl. Koschorke, Albrecht. 2017. Wahrheit und Erfindung.
Grundziige einer allgemeinen Erzihltheorie. Frankfurt am Main: S. Fischer.

2 Aus dieser Perspektive ist ein Okozid immer auch ein »Semiozid«.
Menschliche Zerstérung von Natur zerstort Orte und Beziehungen, die
fiir Lebewesen Bedeutung haben, und bringt unzihlige Geschichten der
einzigartigen Bedeutungsgebung an ihr Ende. Vgl. Puura, Ivar. 2013.
Nature in Our Memory. Sign System Studies 41.1: 150—153.

3 Durch die Unterscheidung zum >Globalen« gewinnt das >Planetarische«
entscheidend an Konturen, da das >Globale« vor allem auf die weltum-
spannenden Beziehungen von Menschen und deren Geschichte verweist,
wihrend das >Planetarische< umfassender die Wechselwirkungen multi-
zellularen Lebens mit den abiotischen Prozessen der Erde in den Blick
nimmt. Vgl. aus historischer Perspektive Chakrabarty, Dipesh. 2019. The
Planet: An Emergent Humanist Category. Critiqual Inquiry 46: 1-31, hier
14.; vgl. fur eine wegweisende philosophische Positionierung, die den
Aspekt der Alteritit in den Mittelpunke stellt Spivak, Gayatri Chakravorty.
2013. Imperative zur Neuerfindung des Planeten. Imperatives to Re-Imagine the
Planet. Wien: Passagen; in Bezug auf Fragen der Asthetik und Literatur
z.B. Radisoglou, Alexis und Chritoph Schaub. 2022. Post-Global Perspec-
tives on German Literature. Introduction. The Germanic Review. Literature,
Culture, Theory 97: 125-133 oder Elias, Amy und Christian Moraru. 2015.
The Planetary Turn. Relationality and Geoaesthetics in the Twenty-First-Century.
Evanston, Illinois: Northwestern University Press.

https://dol.org/10.14361/97838309474258-001 - am 12.02.2026, 22:40:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10.14361/978383047425¢-001 - am 12.02.2026, 22:

:48. hitps://www.Inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

