
Einleitung: Literatur im Geflecht des Lebens

Nie war die Neigung des Erdballs so herrlich

Niemals die zinkweißen Nächte so weiß,

so wehrlos aufgelöst, milde ionisiert,

weiß, und nie die Unsichtbarkeitsgrenze so nahezu

berührt; Juni, Juni, deine Jakobsleitern

gibt es, dein schlafendes Vieh und seine Schlafträume

gibt es, ein Schweben galaktischer Keime zwischen

der Erde so irdisch und dem Himmel so himmlisch,

das Jammertal still, so still und das Weinen

herabgesungen, herabgesunken, wie Grundwasser wieder

in die Erde; die Erde in ihrem Lauf

um die Sonne gibt es; die Erde auf ihrer Route

durch die Milchstraße gibt es; die Erde unterwegs

mit ihrer Last von Jasminen, mit Jaspis und Eisen,

mit eisernen Vorhängen, Vorzeichen und Jubel, mit Judasküssen.

Inger Christensen, aus Alphabet

Langsam rotierte die Milchstraße um sich selbst, mit ihren Fransen aus

Sternbildern und Planeten undWolken und mit der Sonne samt allem übri-

gen außen an ihrem Rand. Und in all diesem Kreisen stand nur das Zeichen

still im Raum, an einem beliebigen Punkt außerhalb aller Umlaufbahnen

(um es zu machen, hatte ich mich ein bißchen über den Rand der Galaxie

hinausgebeugt, damit es weit genug draußen blieb und nicht vom Rotieren

all dieser Welten mitgerissen wurde) …

Italo Calvino, Ein Zeichen im Raum

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001 - am 12.02.2026, 22:40:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


8 Simon Probst: Sinn in der Klimakrise

VomWeltraum aus ist es unmöglich, Don Quijote zu sehen, wie er auf seinem

hageren Gaul Rosinante gegenWindmühlen anreitet. In denWolkenbändern,

die sich umdie blaue Erdkugel winden,werden Satelliten niemals die lockigen

Köpfe oder bunten Flügel von Engeln zu Gesicht bekommen und Messungen

in der Atmosphäre werden keine göttliche Präsenz aufzeichnen. Keine noch

so hoch aufgelöste Luftaufnahme wird die Songlines der Aboriginal People,

die gesungenen Territorien von Vögeln, die gefallenen eisernen Vorhänge, die

blaue Blume der Romantik oder die vertraglich und kartographisch festgehal-

tenen Grenzen von Nationalstaaten abbilden.

Wenn wir uns die Erde als unser Zuhause vergegenwärtigen, neigen wir

dazu, sie uns als einen physikalischen Körper im Weltraum vorzustellen. Wir

denken an Fotografien oder Filmaufnahmen aus dem All und sehen Wolken

in der Atmosphäre, die Massen der Ozeane, das unewige Eis der Polarregio-

nen, die Kontinente. Aber die Erde ist ein Planet des Unsichtbaren. Imagina-

tionen, Religionen, Mythen, Reviere, Territorien, Institutionen, Gesetze und

Geschichten, sie alle bevölkern die Erde ebenso wie Gletscher, Meere, Wolken

und Berge.

Die messbare Zusammensetzung der Erdatmosphäre ist rein physikalisch

nicht zu erklären. Denn die Atmosphäre befindet sich in einem instabilen Zu-

stand, und dass sie diesen über verhältnismäßig lange Zeiträume beibehält,

lässt sich erst verstehen,wenndieAktivitätenderLebewesen, ihrStoffwechsel,

ihre Beziehungen untereinander und mit der anorganischen Natur berück-

sichtigt werden. Lebewesen formen die materielle Gestalt der Erde. Sie regu-

lieren die Atmosphäre, erzeugen Mikro- und Makroklimata, wandeln Gestein

in Erde um, überziehen den Erdmantel mit einer organischen Schicht, bilden

Ökosysteme, bauen Nester, Höhlen, Städte. Aber diese Umwandlung ist kein

rein materieller Prozess. Die Formung der Erde beginnt mit Bedeutung. Bei

Menschen ist dasoffensichtlich.Nichtumsonst bezeichnenmancheAngehöri-

ge unserer Spezies sich auch als animale symbolicum (Ernst Cassirer) oder homo

narrans (Walter Fisher).1

Wie die Spezies des symbolischen Tiers, der erzählenden Hominiden,mit

ihrem Handeln den Planeten verändern, gründet in den Geschichten, die sie

sich über die Welt erzählen. Über die erdverändernden Handlungen dieser

Spezies entscheiden ihre Werte, ihre wissenschaftlichen, technologischen

und politischen Systeme, die philosophischen oder religiösenÜberzeugungen

darüber, wer sie im Geflecht des Lebens sind, was richtig und was falsch ist,

was schön ist und ihnen gefällt, und wie sie sich die Zukunft vorstellen und

wünschen. Auch alle anderen Lebewesen gestalten ihre Beziehungen zurWelt

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001 - am 12.02.2026, 22:40:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Einleitung: Literatur im Geflecht des Lebens 9

entlang von Bedeutungen. Welche Zeichen deuten auf Nahrung hin? Welche

auf Gefahr? Wie kann man andere Wesen abschrecken, anlocken oder sogar

betören? Wie kann man sich mit Artgenoss*innen verständigen? Lebewesen

kommunizieren, sie tauschen sich aus, täuschen sich, ahmen einander nach

und lesen Spuren. Jedes Ökosystem ist gleichzeitig ein komplexes System

von Zeichen, in demmaterielle, metabolische und semiotische (zeichenhafte)

Prozessemiteinander verflochten sind. Ein unsichtbarer Austausch erhält das

Geflecht des Lebens. Die Wolkenbänder um unsere blaue Murmel sind mit

Bändern,Wirbeln und Strömen von Bedeutung durchmischt.Wir können die

Einzigartigkeit der Erde nur angemessen verstehen, wenn wir sie als einen

semiotischen Planeten betrachten.

Eine solche Betrachtungsweise ändert den Blick auf uns selbst, auf unsere

Sprachen,unsereWissenschaften,unsereLiteratur.WenndieErdemitBedeu-

tungenvibriert, stehendie kulturellenZeichensystemenichtmehr einer stum-

men Welt gegenüber. Kulturelle Zeichensysteme begründen in dieser Sicht-

weise keine einsame Sonderstellung ›des Menschen‹, sondern vervielfältigen

die Beziehungen mit den semiotischen Geflechten der Erde – zerstörerische

ebenso wie schöpferische.

Diese Tatsache macht das, was wir als ›Sinn‹ bezeichnen, empfänglich für

mehr-als-menschliche Welten und führt dazu, dass unsere Zeichensysteme

von ökologischen und planetarischen Veränderungen betroffen sind. Mit

der Klimakrise verschiebt sich, was es heißt, ein ›sinnvolles Leben‹ zu führen.

GrundlegendeOrientierungsbegriffewieZukunft,Erfolg,Freiheit,Liebe,Soli-

darität oderWachstumwerden in Frage gestellt.Wie wir uns ernähren, obwir

Kinder kriegen, wie wir wohnen, uns kleiden, heizen uns fortbewegen – alle

Aspekte der Existenzwerden zunehmend in erdumspannende Verwicklungen

gezogen, in denen sie neue Bedeutungen erhalten. Der Bezugsrahmen, der

diese Frage zu stellen und zu erkunden erlaubt, hat sich verwandelt und ist

planetar geworden.Wir brauchen jetzt auch Eisbohrkerne, Computersimula-

tionen, Klimagraphiken und eine weitreichende technische und semiotische

Infrastruktur, um beurteilen zu können, ob unsere individuelle Existenz in

einem sinnvollen Verhältnis steht zu jenem größeren Geflecht von Beziehun-

gen, deren Teil wir sind. Wenn wir über den Planeten oder über das Klima

sprechen, sprechen wir nicht nur selbst, wir sprechen auch nicht nur über das

Klima. Das Klima, die Erde und viele andere mehr-als-menschliche Wesen

sprechen durch uns.

Damitmöchte ich nicht sagen, dass wir den Sinn der Erde erschöpfend er-

fassen könnten und dass die modernen Erdsystemwissenschaften, oder über-

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001 - am 12.02.2026, 22:40:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10 Simon Probst: Sinn in der Klimakrise

haupt eineWissenskultur, zu einer totalen semiotischen Vermessung derWelt

in der Lagewären. ImGegenteil bin ichdavonüberzeugt,dass unabhängig von

UmfangundKomplexitätmenschlichenWissensdieses immer in einengröße-

renGrund desUnübersetzten undUnübersetzbaren eingelassen bleibenwird.

Die Erde hat für jede Spezies und jede Entität eine andere Bedeutung. Flüsse,

Steine, Vulkane, Füchse, Motten, Menschen, Staaten, Fußballvereine, Amei-

senkolonien, Korallenriffe, Regenwälder – sie alle geben der Erde ihre eigenen

Bedeutungen, interpretieren sie auf ihre Weise und speisen diese Interpreta-

tionen in die Geflechte des Lebens ein, in den Boden, die Meere, das Eis, die

Luft. Deshalb werdenwir ›den Sinn der Erde‹ oder ›des Klimas‹ nicht vollstän-

dig enträtseln.Die irdischenMysterienwerden für unsMysterien bleiben.Nur

inmanchen Sprachen der Erde habenwir gelernt, uns zu bewegen, uns imun-

übersetzbaren Gewirr der Relationen einige Sätze, Verse, Lieder beigebracht,

unvollständig, aber dennoch reich und klingend. Und diese Sprachen der Er-

de, so bruchstückhaft wir sie auch verstehen, verändern unsere menschlichen

Sprachen, wie wir denken und fühlen, singen, schreiben und lesen, welchen

Sinn wir dem Leben hier geben. Um einige Auszüge, Abschnitte, einzelne Sät-

ze von dem, was Menschen von den Sprachen der Erde gelernt haben, geht es

in diesem Buch.

AmThema dieses Buches zeigt sich eine der tragischsten Paradoxien un-

serer Gegenwart. Während wir von neuem lernen, heute aus wissenschaftli-

cher Sicht, dass die mehr-als-menschlichen Welten vor Sinn schimmern und

uns einfühlen in die faszinierenden Spiele, Verhaltensweisen, Organisations-

und Kommunikationsformen andererWesen, sindwir gleichzeitig dabei, die-

se Welten – nicht metaphysisch, sondern ganz materiell – zum Schweigen zu

bringen.WennArten aussterben, verschwindet damit ihre einzigartigeWeise,

dieWelt hervorzubringen.WennÖkosysteme vernichtetwerden,gehendichte

Gewebe von Sinn zugrunde.2

Dem Klingen von mehr-als-menschlichen Welten zu lauschen, bedeutet

heute auch, ihren Geschichten von der zerstörerischen Veränderung der Erde

zu lauschen. Vor diesemHintergrundmöchte das vorliegende Buch darlegen,

wie unser alltägliches Sprechen über planetare Krisen in den Zeichenprozes-

sen der Erde selbst begründet liegt – und wie der Sinn der mehr-als-mensch-

lichen Welten die Bedeutung unseres Lebens, unserer Kulturen und unserer

Literaturen verändert. Aus semiotischer Perspektive beschreibe ich, wie die

planetare Re-Interpretation unserer Lebenswelten, an diewir uns zunehmend

gewöhnen, in weit verzweigte wissenschaftliche, kulturelle ebenso wie mehr-

als-menschliche Bedeutungsgefüge eingewoben ist.

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001 - am 12.02.2026, 22:40:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Einleitung: Literatur im Geflecht des Lebens 11

Im ersten Kapitel skizziere ich die Grundlagen der Produktion planetarer

Bedeutung: von der Entstehung der interdisziplinären Klimaforschung, die

ich als semiotische Infrastruktur verstehe, über die Geschichte der Erde,

die uns von Fossilien, Eisbohrkernen, Gesteinsschichten und vielen anderen

nichtmenschlichen und sogar nichtlebenden Entitäten erzählt wird, bis zu

den Berichten des Intergovernmental Panel on Climate Change und klima-

politischen Diskursen. Die Entwicklung eines grundlegenden Konsenses

planetaren Denkens spielt dabei ebenso eine Rolle wie dessen kritische Re-

flexion im Hinblick auf intersektionale Gerechtigkeitsfragen und die Genese

einer Diversität von Regeln planetaren Verstehens. Im zweiten Kapitel gehe

ich der Frage nach, wie die fortschreitende Erderwärmung unseren Blick auf

Literatur und Kunst verändert.Wie lässt sich Kafkas Verwandlung als Allegorie

auf das Leben in planetaren Krisen auslegen?Wie verschiebt sich der Sinn von

Novalis Heinrich von Ofterdingen, wenn wir das Romanfragment in unserem

Wissen über die historischen Verwicklungen von Menschen und Erdsystem

verorten? Und: welcheDimensionen der Erdemacht die Literatur sichtbar, die

sonst verborgen und unberücksichtigt bleiben? Im dritten Kapitel steht die

Hypothese im Mittelpunkt, dass die Klimakrise eine Krise der Imagination

und der Repräsentation sei. Ist die planetare Krise zu komplex, als dass wir

sie verstehen und ihr Sinn abgewinnen könnten? Resultiert daraus die Lücke

zwischen Wissen und Handeln? Stehen wir vor einem unüberwindbaren

kulturellen Tipping-Point? Ich werde argumentieren, dass die planetare Krise

nicht an sich unverständlich ist, aber erfordert, dass wir neu denken, was es

heißt, die Erderwärmung zu verstehen und zu repräsentieren. Wir sollten

unser Verständnis nicht auf einzelne Texte, Darstellungen oder Leser*innen

konzentrieren, sondern auf die mehr-als-menschlichen Geflechte der Be-

deutungsproduktion, die von geologischen und klimatologischen Prozessen

über medientechnologische Wahrnehmungsapparate, die Wissenschaft bis

zur Literatur und dem individuellen, verkörperten Verstehensprozess rei-

chen. Damit verschiebt sich der Fokus von grundlegenden epistemologischen

und poetologischen Fragen (Ist die Klimakrise überhaupt versteh- und dar-

stellbar?) auf politische Fragen von Desinformation sowie der Gestaltung von

Aufmerksamkeitsökonomienund -ökologien.Vonder Last einer vollständigen

Repräsentation des Durcheinanders auf der Erde befreit, zeigt sich, wie Lite-

ratur trotzdem dazu beitragen kann, dass wir uns in einer sich erwärmenden

Welt zurechtfinden.

Die drei Kapitel bilden gemeinsam einen Grundriss der Fragen und Pro-

bleme einer planetaren Literaturtheorie. Ihren Ausgangspunkt bildet die Ein-

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001 - am 12.02.2026, 22:40:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


12 Simon Probst: Sinn in der Klimakrise

bettungmenschlicher Sinnproduktion in das Geflecht und die Geschichte des

Lebens auf der Erde.Daraus ergeben sich verschiedene Perspektiven. Erstens:

Welche Rolle spielen Zeichen für die Dynamiken des Planeten und für die Be-

ziehung von Menschen und Erde? (Kapitel 1) Zweitens: Wie verändert sich die

Bedeutung von Literatur, wenn wir den Kontext ihrer Betrachtung von his-

torischen und soziopolitischen Bedingungen auf erdhistorische klimatologi-

sche,geologischeundbiologischeProzesse erweitern? (Kapitel 2)Drittens:Wie

kann Literatur planetare Dynamiken undMensch-Erde-Beziehungen darstel-

len und zu deren Verständnis und Reflexion beitragen? (Kapitel 3)

Das Wort ›planetarisch‹ verstehe ich in einem sehr allgemeinen Sinn als

Qualität jener Verflechtungen, die auf die eine oder andereWeise eine signifi-

kanteRolle fürdieGesamtgestalt unddashistorischeWerdenderErde spielen.

Eine besondere Rolle spielt dabei, komplementär zum Begriff des Globalen,

die Rolle von nichtmenschlichen Wesen als zentralen Akteuren und Hervor-

bringern einer planetarenWelt (im ›Globalen‹ sind sie vor allem als Ressource

relevant, Akteure sind Menschen und ökonomische, politische, gesellschaftli-

che Institutionen).3 Deshalb legt eine planetare Literaturtheorie, auch als Er-

gänzungzurBeschäftigungmit Literatur imKontext derGlobalisierung,einen

Schwerpunkt auf nichtmenschliche Wesen und ihren Anteil an der menschli-

chen Bedeutungsproduktion.

Die Begriffe ›Klima‹ und ›Klimakrise‹ verwende ich meistens als Synekdo-

chen, so dass sie als ein einzelner Aspekt für die ganze planetare Krise ste-

hen.Diese umfasst nicht nur den Treibhauseffekt und diemenschengemachte

Erhitzung der Atmosphäre, sondern auch das sechste Massenaussterben, die

exzessive Landnutzung, die Übersäuerung der Ozeane und vieles andere. Der

›Sinn des Klimas‹ ist der Sinn der Erde.Das ›Klima‹ steht deshalb imTitel,weil

es die ›Flagship Crisis‹ unter den planetaren Krisen ist, weil wir alltäglich von

›Klimakrise‹ sprechen, wenn wir oft auch das sechste Massenaussterben und

anderemitmeinen,wennwir insgesamtaufdie zerstörerischeWechselwirkung

von Menschen und Erde und auf das Überschreiten planetarer Grenzen ver-

weisen. Die Klimakrise steht für die planetaren Krisen allgemein.

Paradoxerweise ist es genau unser zerstörerisches Einwirken auf die Erde,

in dessen Folge uns klar wird, wie sehr wir Menschen in ökologische Welten

gewoben sind – bis in die phantastischsten Erfindungen der Dichtung hin-

ein.Noch unsere Vermögen zur Imagination und Sinnstiftungwurzeln in den

imaginativen und sinnstiftenden Eigenschaften der Erde selbst. Deshalb wer-

denwir Literatur undKultur nur verstehen,wennwir sie als einzigartigen und

bedrohten Ausdruck eines Planeten der Zeichen begreifen. Das Klima, Engel,

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001 - am 12.02.2026, 22:40:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Einleitung: Literatur im Geflecht des Lebens 13

sprechende Steine, Staaten, Götter, Don Quijote – sie alle existieren im bro-

delnden Gemisch dieses Planeten.

Anmerkungen

1 Für eine deutschsprachige Einführung in die narrativen und semioti-

schen Grundbedingungen menschlicher Existenz und gesellschaftlichen

Zusammenlebens vgl. Koschorke, Albrecht. 2017.Wahrheit und Erfindung.

Grundzüge einer allgemeinen Erzähltheorie. Frankfurt amMain: S. Fischer.

2 Aus dieser Perspektive ist ein Ökozid immer auch ein »Semiozid«.

Menschliche Zerstörung von Natur zerstört Orte und Beziehungen, die

für Lebewesen Bedeutung haben, und bringt unzählige Geschichten der

einzigartigen Bedeutungsgebung an ihr Ende. Vgl. Puura, Ivar. 2013.

Nature in Our Memory. Sign System Studies 41.1: 150–153.

3 Durch die Unterscheidung zum ›Globalen‹ gewinnt das ›Planetarische‹

entscheidend an Konturen, da das ›Globale‹ vor allem auf die weltum-

spannenden Beziehungen vonMenschen und deren Geschichte verweist,

während das ›Planetarische‹ umfassender die Wechselwirkungen multi-

zellularen Lebens mit den abiotischen Prozessen der Erde in den Blick

nimmt. Vgl. aus historischer Perspektive Chakrabarty, Dipesh. 2019.The

Planet: An Emergent Humanist Category. Critiqual Inquiry 46: 1–31, hier

14.; vgl. für eine wegweisende philosophische Positionierung, die den

Aspekt derAlterität in denMittelpunkt stellt Spivak,Gayatri Chakravorty.

2013. Imperative zur Neuerfindung des Planeten. Imperatives to Re-Imagine the

Planet. Wien: Passagen; in Bezug auf Fragen der Ästhetik und Literatur

z.B. Radisoglou, Alexis und Chritoph Schaub. 2022. Post-Global Perspec-

tives on German Literature. Introduction.TheGermanic Review. Literature,

Culture, Theory 97: 125–133 oder Elias, Amy und Christian Moraru. 2015.

ThePlanetaryTurn.Relationality andGeoaesthetics in theTwenty-First-Century.

Evanston, Illinois: Northwestern University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001 - am 12.02.2026, 22:40:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474259-001 - am 12.02.2026, 22:40:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474259-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

