
:'ARTIKEL 

Arno Schilson Medienethik der zweiten 
Dimension 
Die Herausforderung des Medienreligiösen in der 
Fernsehkultur der Gegenwart1 

Neue Instrumente und neue Methoden führen nicht nur in den Natur­
wissenschaften zur Entdeckung von bislang Unbekanntem und stellen 
damit neue, zuvor ungeahnte Probleme. Auch in den Geisteswissen­
schaften geben neue Instrumentarien und methodische Zugänge einen 
Blick auf Wirklichkeiten frei, die zuvor verborgen blieben und damit 
nicht als Problem gelten konnten. Wo völlig neue Dimensionen durch 
solche andersgeartete Beobachtungen aufleuchten, gibt es daher oft 
ebenfalls ganz neue Probleme und stellen sich ungewohnte Fragen. Daß 
diese nicht allein technischer, ökonomischer, medizinischer oder politi­
scher Art und dementsprechend zu lösen sind, daß sie meist auch in 
den sensiblen Bereich der Ethik, also des sittlichen Sollens und eines 
als normativ geltenden Handeins hineinreichen, dürfte als Binsenweis­
heit gelten. 

Doch genau darum geht es, wenn in der Folge von einer Medienethik 
der zweiten Dimension die Rede ist. Dabei soll die ganze Bandbreite des 
Fernsehgeschehens einbezogen werden. Eine differenzierte religionswis­
senschaftliche W ahmehmung mit anderem Instrumentar läßt hier 
Dimensionen neu entdecken, die sich dem raschen Zugriff zunächst 
entziehen, tatsächlich aber als vorerst verborgene zweite Dimension 
sichtbar machen lassen. Daß genau diese Seite medialer Wirklichkeit 
neue, bislang unbekannte und auch ungeahnte Implikationen birgt und 
ethischer Reflexion dringend bedarf, bleibt zu zeigen. 

In drei Schritten werden wir den ebenso schlichten wie anspruchsvol­
len Grundgedanken entfalten. Erstens geht es um jene besondere Art 

1 Der hier wiedergegebene Text wurde am 30. Januar 1998 bei einem interdiszipli­
nären Kolloquium zum Thema "Ethik der Medien" an det Johannes Gutenberg­
Universität Mainz, veranstaltet vom Institut für Buchwissenschaft in Zusammenar­
beit mit dem Interdisziplinären Arbeitskreis Medienwissenschaften unter Leitung 
von Univ.-Prof. Dr. Ernst Fischer, vorgetragen. Die ursprüngliche Vortragsform 
wurde für die Drucklegung beibehalten und nur geringfügig überarbeitet sowie mit 
einigen Anmerkungen versehen. Für weitere Begründungen und Entfaltungen zum 
breiten Komplex des Medienreligiösen im Bereich des Fernsehens vgl. meine 
Arbeiten: Eine neue Dimension. Das Medienreligiöse und der christliche Glaube, in: 
Herder-Korrespondenz 50 (1996) 623-629; Medienreligion. Zur religiösen Signatur 
der Gegenwart, Tübingen -Basel1997 (Lit.); demnächst: Jenseits aller Kommunika­
tion. Ersatzreligion Medien (erscheint Herbst 1998 in einem Sammelband bei 
Benziger); vgl. auch Anm. 5. 

Communicatio Socialis 31 (1998), Nr. 2: 144–157 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION 

der Betrachtung und Reflexion von Religion, wie sie die neuere Reli­
gionssoziologie ausführlich entfaltet hat - kurz gesagt: um eine funk­
tionale Bestimmung von Religion. Ausgerüstet mit diesem Instrumentar 
und den zugehörigen Methoden lassen sich- zweitens- in der Medien­
welt des Fernsehens Dimensionen des Religiösen entdecken, die unaus­
drücklich, gleichsam verborgen und implizit, daher auch kaum wahrge­
nommen und schwer wahrnehmbar, sich aus Strukturen und Inhalten 
der jeweiligen Sendungen ergeben. Dieses Aufdecken eines relativ breit 
ausgreifenden und wesentlich unstrukturierten wie diffusen, daher 
äußerst schwer greifbaren "Medienreligiösen" als besonderer Gestalt 
gegenwärtiger säkularer Religion stellt nun aber ganz neue Fragen von 
enormer ethischer Bedeutung.z Diese richten sich ebenso an die 
Fernsehmacher wie an die Konsumenten vor dem Bildschirm. Sie 
zumindest anzuleuchten, bleibt dem dritten Teil unserer Überlegungen 
vorbehalten. Da es sich hier um echtes Neuland ethischer Fragestellun­
gen in Bezug auf die Medienlandschaft handelt, lassen sich eher Pro­
bleme benennen und Denkanstöße geben, als daß bereits überzeugende 
und ausgearbeitete ethische Konzepte vorgelegt werden könnten. Den 
Weg zu einer noch auszuschreitenden und auszugestaltenden Medien­
ethik der zweiten Dimension zu weisen sowie deren Umrisse und 
Aufgabenfelder anzudeuten, ist das eigentliche Ziel und Anliegen der 
folgenden Überlegungen. 

2 Ohne Vollständigkeit sei hier auf einschlägig wichtige, die hier bedachten neuen 
ethischen Fragen jedoch nicht einmal berührende Publikationen verwiesen: Hans 
Bausch - Alfons Auer - Günter Virt, Die Rolle der publizistischen Medien, in: Anselm 
Hertz u.a. (Hg.). Handbuch der christlichen Ethik, Bd. 3, Freiburg- Gütersloh 1982, 
531-556; Günter Virt, Unterscheidung der Geister in einer massenmedialen Kultur, 
in: Klaus Demmer- Karl-Heinz Ducke (Hg.): Moraltheologie im Dienst der Kirche. FS 
f. Wilhelm Ernst zum 65. Geburtstag, Leipzig 1992, 253-265; Siegfried von 
Kortzfleisch - Peter Cornehl (Hg.), Medienkult - Medienkultur, Berlin - Harnburg 
1993; Gerfried W. Hunold -Klaus Koziol (Hg.). Seelenfrust als Quotenbringer? Zur 
Veröffentlichung des Privaten (= Forum Medienethik, H. 2/95). Stuttgart 1995; 
Peter Kottlorz, Fernsehmoral. Ethische Strukturen fiktionaler Fernsehunterhaltung, 
Berlin 1993; Peter Bubmann -Petra Müller (Hg.). Die Zukunft des Fernsehens. 
Beiträge zur Ethik der Fernsehkultur. Stuttgart - Berlin - Köln 1996; Wolfgang 
Wunden (Hg.), Wahrheit als Medienqualität Beiträge zur Medienethik, Bd. 3, 
Frankfurt am Main 1996; Chancen und Risiken der Mediengesellschaft. Gemeinsame 
Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der Evangelischen 
Kirche in Deutschland, Hannover- Bonn 1997; Gerfried W. Hunold - Klaus Koziol 
(Hg.), Orientierung durch Medien - Orientierung trotz Medien (= Forum Medien­
ethik, H. 1/97). Stuttgart 1997. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SCHILSON 

1. Die Leistungskraft eines funktionalen Verständnisses von Religion 

1.1 Die innovative Kraft einer funktionalen Betrachtung 
von Religion 

Wer Religion sagt, verbindet damit meist die Vorstellung von einem 
substantiellen Heiligen, also einem Göttlichen, Jenseitigen, von etwas, 
das Welt und Menschen überragt. Dazu gehört auch die fromme Hin­
wendung und Hingabe von Menschen an diese Wirklichkeit. Ebenfalls 
besagt Religion meist ein relativ klar formuliertes Bekenntnis jenes 
existentiellen Glaubens, der sich mit der Anerkennung dieses höchsten 
Wesens verbindet. Meist gehören dazu auch äußere, sichtbare kultische 
Vollzüge, also der Gottesdienst. Auch gibt es solche Religion üblicher­
weise in Gestalt konkreter Gemeinschaften und gesellschaftlicher 
Institutionen. Für diese Weise, Religion zu bestimmen und zu verste­
hen, steht demnach ein substantieller, ein auf den transzendenten 
Inhalt und dessen Konsequenzen im Sinne substantiell-inhaltlicher Be­
stimmungen bezogener Religionsbegriff.3 

Die neuzeitliche Differenzierung, Spezialisierung und Segmentierung 
der Gesellschaft hat nun u.a. auch dazu geführt, daß zahlreiche der mit 
dieser substantiell verstandenen Religion verbundenen Funktionen und 
Dienstleistungen von anderen gesellschaftlichen Trägem und Instanzen 
erbracht werden. Das gilt z.B. für die Bewältigung von Angst und 
allgemeinen Risiken des Lebens, für die unverwechselbare Identität des 
einzelnen, für den perspektivisch einzubringenden Entwurf einer letzten 
Einheit der Wirklichkeit gegenüber dem drohenden Chaos oder auch für 
die Fundierung und Molivierung ethischen Handeins in gesellschaftli­
chen Großgruppen. In Bezug auf solche, einst als spezifische Wirkung 
von Religion erachteten Funktionen und Stützmechanismen heute 
säkularer Institutionen und Instanzen hat sich in der neueren Religi­
onssoziologie die Überzeugung herausgebildet, daß zur adäquaten Er­
fassung und Behandlung des Phänomens "Religion" der bislang selbst­
verständliche und exklusiv verwendete substantielle Religionsbegriff 
unzureichend ist. Franz-Xaver Kaufmann, der bedeutende Religionsso­
ziologe, hat dazu bemerkt: 

3 V gl. hierzu und zum Folgenden bes. Rain er Döbert, Religiöse Erfahrung und 
Religionsbegriff, in: Religionspädagogische Beiträge 14 (1984) 98-118; Franz-Xaver 
Kaufmann, Religion und Modernität. Sozialwissenschaftliche Perspektiven, Tübingen 
1989, bes. 70-88; Thomas Luckmann, Die unsichtbare Religion, Frankfurt am Main 
1991; Hans-Joachim Höhn (Hg.), Krise der Immanenz. Religion an den Grenzen der 
Modeme, Frankfurt am Main 1996 (Lit.). 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION 

"Wir dürfen annehmen, daß die historischen Religionen in vormoder­
nen Gesellschaften zur Lösung dieser Probleme wesentliche Beiträge 
geleistet haben und können daher in Anlehnung an diese Aufzählung 
sechs Leistungen oder Funktionen von ,Religion' postulieren, nämlich 
(1) Identitätsstiftung, (2) Handlungsführung, (3) Kontingenzbewälti­
gung, (4) Sozialintegration, (5) Kosmisierung, (6) Weltdistanzierung. 
Diese Namen sind notwendigerweise unschärfer als die bezeichneten 
Probleme, aber in etwa bereits eingeführt. 1 ... ) Heute gibt es offenkundig 
keine Instanz und keinen zentralen Ideenkomplex, die im Stande wären, 
all diese sechs Funktionen in für die Mehrzahl der Zeitgenossen 
plausibler Weise zugleich zu erfüllen, in diesem Sinne gibt es 'Religion' 
nicht. Wir müssen von der Annahme ausgehen, daß entsprechend der 
allgemeinen Funktionsdifferenzierung die auf die genannten Probleme 
gerichteten Leistungen heute von verschiedenen Instanzen erbracht 
werden, wobei zunächst offen bleiben kann, ob und inwieweit solche 
Leistungen zu einer dauerhaften Funktionserfüllung ausreichen. 1 ... ) 
Vieles spricht dafür, daß diese Funktionen heute zumindest teilweise 
auch von Institutionen erfüllt werden, die im landläufigen Sinne nicht 
als religiös gelten. 1 ... ) Auf der Ebene des Vergleichs einzelner 
Funktionen scheint somit der Unterschied zwischen religiösen und 
nichtreligiösen Phänomenen weitgehend eingeebnet. Zu untersuchen 
bleibt, ob bestimmte Träger und Ideenkomplexe doch geeignet und 
tauglich sind, wenn nicht alle, so doch mehrere der genannten Funk­
tionen zugleich zu erfüllen." 4 

Demnach sind gerade jene zentralen existentiellen und gesellschaftli­
chen Folgewirkungen, die sich mit der Übung von Religion seit alters 
her verbinden und die bisher als deren genuine, allein durch sie zu 
erbringende Leistungen eingeschätzt wurden, also die funktionale Be­
deutung von Religion, als wesentliches Erkenntnisinstrument für die 
möglicherweise religiöse Qualität einer bestimmten welthaften Wirk­
lichkeit anzusetzen. 

1.2 Erste Konsequenzen dieses Ansatzes 

Dieser wesentlich funktional bestimmte Religionsbegriff zwingt dazu 
oder, vorsichtiger formuliert, erlaubt es, Religion auch dort zu ent­
decken und zu beschreiben, wo auf den ersten Blick rein säkulare und 
profane, wesentlich technische und ökonomische, rein kulturelle und 
emanzipatorische Wirklichkeit zu konstatieren ist. Wo gesellschaftliche 
Institutionen und Gruppen, wo einzelne Medien und Kulturträger in der 

4 Kaufmann (Anm. 3), 85-87. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SCHILSON 

Moderne die zuvor angedeuteten und knapp umrissenen Funktionen von 
Religion nicht nur vereinzelt, sondern in quantitativ und qualitativ 
überraschender Zahl und Dichte übernehmen, wo sie also dem Men­
schen Hilfe anbieten, um sein Dasein jenseits alles Machbaren, also 
nicht nur rein technisch und medizinisch zu bewältigen, wo sie stabile 
Sicherheit vermitteln und Einheit sichtbar werden lassen, wo sie 
Distanz zur Alltagswelt und deren Kontrast und Überwindung ermög­
lichen, wo sie Kontingenzerfahrung verarbeiten helfen, also das Beste­
hen von Unrecht, Leid und Schicksalsschlägen - überall hier scheinen 
solche gesellschaftlichen Realitäten auf den ersten Blick keineswegs als 
Religion zu fungieren. 

Ein zweites genaues Hinsehen belehrt jedoch eines anderen: Hin­
sichtlich ihrer Funktionen, also hinsichtlich der Dienstleistungen und 
Wirkungen, die sie - und zwar in ebenso gehäufter Zahl wie mit er­
staunlicher Intensität- erbringen, verweisen sie in jene Dimension, die 
als eigentliche Leistung und ursprünglicher Bereich der historischen 
Religionen (im substantiellen Verständnis) anzusehen ist. Erst durch 
die Anwendung des Untersuchungsinstruments eines funktionalen 
Religionsbegriffs läßt sich Religion als verborgene Wirklichkeit auch 
und gerade dort erkennen, wo man sie am wenigsten vermutet und 
wahrhaben will - nämlich mitten in der Moderne, mitten im Säkularen, 
geradezu als ein Produkt der Moderne. Sie scheint geboren aus einer 
offenen Not nicht nur der Zeit, sondern zeigt sich zugleich als offenbar 
zwingende und in erstaunlicher Breite auch überzeugende Kehrseite, 
mit der die Moderne ihren eigenen Fallstricken zu entkommen sucht. 

2. Strukturen und Gestalten des "Medienreligiösen" im Fernsehen 

2.1 Grundlegende Einsichten und Zusammenhänge 

An dieser Stelle könnte sich der forschende Blick auf eine Vielzahl von 
Wirklichkeitsgestalten und Gebilden der modernen Welt und des ge­
sellschaftlichen wie öffentlichen Lebens richten. Deren verborgene 
"zweite Dimension" sind demnach Funktionen, die man legitimerweise 
mit Religion in Verbindung bringen, ja sie sogar als solche bezeichnen 
darf. Dabei handelt es sich freilich um wohl unwillkürlich, also 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION 

gleichsam nebenbei und implizit sowie indirekt erbrachte Leistungen 
dieser Modeme. Maßgeblich für diese Charakterisierung ist jeweils die 
gehäufte Übernahme von solchen Leistungen und Funktionen, die in der 
gezeigten Weise mit dem traditionellen Bestand von Religion verbunden 
waren. 

Um die Perspektive nicht zu breit geraten zu lassen, beschränken wir 
uns im folgenden auf einen, allerdings enorm breiten und auch her­
ausragenden Bereich der Medienwirklichkeit, nämlich auf das Fernse­
hen. Daß dessen Programmstrukturen, die eingestreuten Werbeblöcke, 
die zahlreichen Spielshows, die endlosen Serien, die Problem- und 
Unterhaltungsfilme, die Kriminalfilme und sogar die Talkshows Religion 
transportieren - höchstwahrscheinlich ohne klares Bewußtsein, ge­
schweige denn Absicht der Produzenten, wohl auch ohne erklärten 
Wunsch und klare Erkenntnis der Konsumenten -, erscheint nun 
weniger unglaubhaft als zuvor. In einem klugen Artikel eines bedeuten­
den theologischen und religionswissenschaftliehen Lexikons hat der 
Fernsehredakteur Wolf-Rüdiger Schmidt vom ZDF dazu richtig festge­
stellt: 

"Verhältnismäßig neu ist das Stichwort ,Medienreligion'. Gemeint ist 
damit nicht die Frage nach der ,Religion im elektronischen Medium'. 
Gefragt wird vielmehr, ob Nutzung und Stellenwert der elektronischen 
Medien im durchschnittlichen Fernsehalltag eines Zuschauers Aspekte 
einer elementaren Daseinsorientierung und Alltagsorganisation ab­
decken, die religiöse Erfahrungen und Vollzüge berühren. [ ... J Die 
Diskussion zum Thema Medienreligion weist besonders auf den 
Charakter des Mediums als Alltagsstabilisierung hin, als tief in der 
Bilderwelt verankertes, neues emotionales Orientierungssystem, das als 
Brücke über die Diskontinuitäten des Tages und des Lebens hinweg­
führt. Das Fernsehen produziert gesellschaftlich eine neue, symbolische 
Ordnung der Welt und des Lebens. Die Eckpunkte dieser Ordnung 
werden überall verstanden. Sie basieren auf einer weltweit austauschba­
ren Sprache, die für jede Kulturtradition übersetzungsfähige Archety­
pen entwickelt. Das Medium wird dabei als Vergewisserung in einer 
labyrinthischen Lebenswelt genutzt, wobei es in der Medienwahrneh­
mung zunächst weniger um Wissen und Inhalte geht, sondern um 
stabilisierende Erfahrungen, Gefühle des Dabeiseins und der 
Bestätigung. [ ... J Wie herkömmliche Religion kanalisieren [die MedienJ 
elementare Betroffenheit, bieten Symbole und Rituale und garantieren 
die Verbindung nach hinten und zur Alltagswelt [ ... J Insgesamt werden 
die elektronischen Medien in der medienreligiösen Deutung als ein 
Stück religiöser Vergewisserung betrachtet, wobei das elektronische 
Fenster ein handliches Instrument der Rückverzauberung und gleich-

1149 https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SCHILSON 

zeitig eine Durchgangsstelle zur Entzauberung des Alltags darstellt. 
Nichts bleibt vom elektronischen Medium verschont, nichts entzieht 
sich seiner Durchmischung. Dabei erfüllen die Medien die Erwartung 
des Überschreitens und Transzendierens, des Tröstens und Anregens, 
des Öffnens und Entäußerns im konkreten Gebrauch durch den 
Nutzer."S 

Was hier erfreulich knapp und präzise, aufs wesentlichste 
beschränkt zusammengeiaßt wird, kann durch einige konkrete 
Ergänzungen noch ein wenig an Farbe und Anschaulichkeit gewinnen. 
Drei Streiflichter, bewußt ausgewählt und zudem kontrastiv gegenein­
ander abgehoben, mögen hier der reichlich abgehoben erscheinenden 
Behauptung die rechte Griffigkeit und die notwendige Plausibilität 
geben. 

2.2 Konkrete Beispiele aus aktuellen Programmangeboten 

2.2.1 Die Einheit des Lebens stiften: Fernsehserien 
Einen ersten Blick verdienen die weit verbreiteten Endlosserien, die zu 
festen Sendeterminen in geradezu unendlicher Folge abrufbar sind und 
deren Fortsetzung gleichsam garantiert wird.6 Vor allem die jeweiligen 
Wiederholungen in anderen Programmen und zu anderen Sendezeiten 
sichern jedem die Möglichkeit, "seine" Folge dieser Serie nicht zu 
versäumen, um so den Anschluß nicht zu verlieren. Was hat es mit 
diesen Serien auf sich, was ist das besondere "Gesetz der Serie", und 
welche Dimensionen des Religiösen können sie eröffnen, die zwar 
verborgen und unausdrücklich bleibt, doch bei einer Betrachtung mit 
dem Instrumentarium eines funktionalen Religionbegriffs erstaunlich 
offenkundig zu sein scheint? 

s Wolf-Rüdiger Schmidt, Medienreligion, in: Theologische Realenzyklopädie 22 (1992) 
324-326. Ergänzend außer der Anm. 1 genannten Lit. noch Horst Albrecht, Die 
Religion der Massenmedien, Stuttgart - Berlin - Köln 1993; Eckhard Bieger u.a., 
Zeitgeistlich. Religion und Fernsehen in den neunziger Jahren, Köln - Bonn 1993; 
ders. u.a, Den Alltag erhöhen. Wie die Zuschauer das Fernsehen mit ihrem Leben 
verknüpfen, Köln 1997; s.a. meinen neuesten Literaturbericht: Religion entdecken. 
Vielfältige religiöse Spuren in der Gegenwartskultur, in: Herder-Korrespondenz 52 
(1998), Heft 4 u. 5. 

6 Vgl. dazu bes. Lothar Mikos, Fernsehen im Kontext von Alltag, Lebenswelt und 
Kultur. Versuch zur Klärung von Begriffen zum Zwecke der theoretischen Annähe­
rung, in: Rundfunk und Fernsehen 40 (1992) 528-543; ders., Es wird dein Leben! 
Familienserien im Fernsehen und im Alltag der Zuschauer. Münster 1994; ders., "Es 
wird dein Leben!" Fernsehserien und ihre Bedeutung für Lebensgeschichte und 
Lebenswelt von Zuschauern, in: Wunden (Anm. 2), 173-189; Kottlorz (Anm. 2); 
Schilson, Medienreligion (Anm. 1), bes. 95 f., 102 u.ö., 129 f. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION 

Die Leistung solcher Serien liegt darin, eine breit ausgreifende 
Handlungsfolge, konzentriert auf einige dominante Personen und deren 
Biographien, in kleine Sequenzen und Fragmente zu zerlegen, sie als 
solches Stückwerk in jeder oder auch nur in jeder zweiten Folge zu 
bieten und auf diese Weise Einheit und Zusammenhang von zunächst 
segmentiert und fragmentiert erscheinendem Leben vorzustellen und zu 
suggerieren. Beides gehört integral zum Gesetz der Serie: Erstens der 
als Handlungsganzes vorgegebene Gesamtzusammenhang, der beim 
Produzieren maßgeblich ist und neben anderem ebenfalls Erfolg sichert, 
und zweitens das die eigentliche Botschaft zu wesentlichen Teilen 
mittragende und erfolgversprechende Zerstückeln und Teilen, also para­
doxerweise das genaue Gegenteil, nämlich das Suspendieren von Ein­
heit und Zusammenhang. 

Daß sich trotz aller und aus allen Fragmenten und Episoden, trotz 
anschaubarer und äußerst wirksam vorgeführter Zerteiltheit ein ganzes 
und rundes Leben, eine Biographie, also eine Einheit des Lebens formt, 
macht die weit über alle vordergründige und alltägliche Lebenserfah­
rung hinausgehende "Botschaft" solcher Serien aus. Diese ist zwar 
nicht klar und ausdrücklich, gleichsam reflex formuliert und artikuliert; 
es dürfte deshalb wohl kaum erklärter Zweck sein. Das alles wird 
vielmehr in der Unterhaltungswirkung der Serien mitgeliefert und liegt 
darin einbeschlossen. Erst ein zweites, reflektierendes und deutendes 
Hinsehen erlaßt die religiös geartete Potenz solcher Sendungen. In der 
Zusammenbindung von Fragmenten und Partikeln des Lebens zu einem 
Runden und Ganzen, zu einer momentan kaum vorstellbaren, in der 
Serie allerdings erfahrungs- und gefühlsnah wachsenden Einheit einer 
Gestalt und eines Lebens übt diese - rein faktisch und wohl nicht 
unmittelbar vom Produzenten oder von der Sendeanstalt gewollt - eine 
Stützfunktion für jenes Subjekt aus, das seine Lebensstationen und 
-Situationen als zerrissen und zusammenhanglos erfährt. Anders gesagt: 
Hier bedient die Serie als solche ein Grundmoment, eine Funktion von 
Religion und vermittelt unterschwellig genau diese religiös konnotierte 
Botschaft. Damit aber wird via Bildschirm ein indirekter und verborge­
ner, jedoch unübersehbarer Dienst an der aus religiös qualifizierten 
Dimensionen sich speisenden Alltags- und Existenzbewältigung gelei­
stet. Diesen erstaunlich hohen Anspruch bzw. diese religiöse Aufladung 
bewußtzumachen und damit verantwortlicher ethischer Betrachtung zu 
unterstellen, stellt eine wichtige Aufgabe der Medienethik der zweiten 
Dimension dar. 

2.2.2 Zur Leistung der eigenen Biographie beitragen: Talkshows 
Ähnliches gilt - um den Blick auf ein völlig anderes Genre der 

1757 https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SCHILSON 

Fernsehwelt zu richten - für die gerade aus einer hier evident 
erscheinenden ethischen Perspektive als äußerst fragwürdig anmuten­
den Talk-Shows.7 "Affektfernsehen" hat man sie genannt. In der Tat 
sind sie auf unterschiedliche Weise dazu angetan, Affekte auf allen 
Seiten und Emotionen in vielfältigster Weise zu wecken. Aggressionen 
brechen auf bei den unmittelbaren Talk-Gästen, Empörung und Beifall, 
Anerkennung und Abscheu machen sich im Zuschauerraum und bei den 
Zuschauerinnen und Zuschauern am häuslichen Bildschirm breit. Wo 
das Gefühl überwiegt, scheint Vernunft sich endgültig verabschiedet zu 
haben. 

Man mag diesen oft genug als schlimmen Sumpf tiefster Verirrung 
empfundenen, freilich erstaunlicherweise sich multiplizierenden Sen­
dungen des Fernsehens noch soviel Verachtung entgegenbringen - sie 
scheinen bei denen, die daran aktiv mitwirken und ihr Innerstes, 
Intimstes aussprechen, darstellen und mit wahrem Bekennermut dazu 
stehen, aber auch bei den Studiogästen und den Zuschauerin1,1en und 
Zuschauern an den Bildschirmen erstaunlich großes Interesse und vor 
allem eine schwer begreifliche Akzeptanz zu finden. Offenbar vermitteln 

7 Vgl. statt anderer Gary Bente - Bettina Fromm, Affektfernsehen. Motive, Angebots­
weisen und Wirkungen, Opladen 1997; ergänzend dazu: Hans-Friedrich Foltin, Die 
Talkshow. Geschichte eines schillernden Genres, in: Hans-Dieter Erlinger - ders. 
(Hg.), Unterhaltung, Werbung und Zielgruppenprogramme (Geschichte des Fernse­
hens in der BRD, Bd. 4), München 1994, 69-111 (Lit.); Margot Berghaus- Joachim 
Friedrich Staab, Fernseh-Shows auf deutschen Bildschirmen. Eine Inhaltsanalyse 
aus Zuschauersicht, München 1995; Angela Keppler, Die Kommunion des Dabei­
seins. Formen des Sakralen in der Fernsehunterhaltung, in: Rundfunk und 
Fernsehen 43 (1995) 301-311; Peter Vorderer, Tabubruch erwünscht. Was erwartet 
das Publikum von Infotainment- und Talkformaten, in: Agenda. Zeitschrift für 
Medien, Bildung, Kultur 26 (1996), H. 11/12, 6-11; Elisabeth Hurth, Nichts mehr 
zwischen uns. Talktäglich auf dem Bildschirm: der TV-Theologe Jürgen Fliege, in: 
Lutherische Monatshefte 36 (1997) 5-8; Henning Schröer, Sendung mit Segen. 
Jürgen Fliege und die Medienreligion, in: Evangelische Kommentare 30 (1997) 
299-301; Schilson, Medienreligion (Anm. 1), bes. 130 f.; Rolf Schieder, Die Talkshow 
als "säkularisierte Beichte"? Jürgen Flieges Seelsorge und der Wille zum Wissen, in: 
Medien praktisch 1/98, 51-56; dazu demnächst meinen Beitrag "Die Freiheit, seine 
Geschichte zu erzählen. Über den Zusammenhang zwischen Talkshows und 
Biographisierung" (in: Communicatio socialis 1998, Heft 3). Zur Bedeutung der bio­
graphischen Dimension vgl. v.a. Hanns-Georg Brose- Bruno Hildenbrand (G.). Vom 
Ende des Individuums zur Individualität ohne Ende, Opladen 1988 (Lit.); Amim 
Nassehi - Georg Weber, Zu einer Theorie biographischer Identität. Epistemologische 
und systemtheoretische Argumente, in: Bios 3 (1993) 153-187; Monika Wohlrab­
Sahr (Hg.), Biographie und Religion. Zwischen Ritual und Selbstsuche, Frankfurt -
New York 1995 (Lit.); Karl Gabriel (Hg.), Religiöse Individualisierung oder 
Säkularisierung. Biographie und Gruppe als Bezugspunkte moderner Religiosität, 
Gütersloh 1996. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION 

Talkshows etwas und eröffnen eine Dimension, die Menschen sonst als 
verschlossen und gesellschaftlich u-topisch, also als ort-los und fehlend 
erfahren. Fern aller voreiligen Empörung - aber auch unabhängig davon 
- bleibt die Frage zu stellen, warum Menschen in unvermindert großer 
Zahl sich mit ihren intimsten und persönlichsten Schicksalen, Erfahrun­
gen und Empfindungen ins grelle Licht der Fernsehkameras drängen, 
gleichsam die Würde der Fernsehaltäre suchen. 

Eine Antwort - sie sei hier nur angedeutet - könnte darin liegen, daß 
es jedem Menschen heute in ganz unentrinnbar eigener Weise aufgetra­
gen bleibt, seine Biographie zu leisten. Alles, was er tut, was ihm 
gelingt und mißlingt, was er an Glück und Widrigkeiten erfährt, muß er 
in ureigener biographischer Arbeit in ein halbwegs sinnvolles Lebens­
konzept einbringen. Um dies zu leisten, äußern sich Menschen erzäh­
lend über Ereignisse und Widerfahmisse, über Schicksale und Glücks­
momente, über Gunst und Ungunst des Lebens und vor allem ihrer 
Um-und Mitwelt. Sein Leben erzählen zu können bleibt der Weg, sich 
selbst zu sammeln und sein Leben buchstäblich "auf die Reihe zu 
bringen". Genauso gestalten Menschen ihre Biographie. 

Es steht begründet zu vermuten, daß nicht gerade wenige Menschen 
in der Gegenwart ebenso behindert sind in ihrer sprachlichen Äußerung 
wie sie sich eingeengt fühlen angesichts der fehlenden Gesprächsräume, 
in denen sie sich in dieser Weise aus-sprechen und ihre Biographie 
halbwegs zustande bringen können. Sie sind offenbar mit großer 
Energie und viel Einsatz auf der Suche nach einem Forum, in oder vor 
dem sie sich frei und ungezwungen aus-sprechen können, vor allem 
aber, wo sie von anderen- zumindest nach ihrer eigenen und tragenden 
Überzeugung - gehört, vermutlich sogar sich verstanden wissen dürfen. 
Daß sie sich in einem so empfundenen Gesprächsraum, den Talkshows 
ihrem Empfinden nach offenbar geschickt bereiten, bis zur letzten 
Intimität entblößen und darstellen, hat weniger mit Exhibitionismus zu 
tun als damit, daß sie offenbar ähnliche U mfelder und geschützte 
Räume sonst empfindlich vermissen, Räume und Gelegenheiten also, wo 
sie diese Seiten ihres Lebens ebenso offen, dafür aber viel weniger 
peinlich biographisch artikulieren und so auch integrieren können. 

Talk-Macher zeigen sich erstaunt und bestürzt, wenn sie von diesen 
Implikationen ihrer Produktionen hören. Die ethischen Fragen dieser 
"zweiten Dimension" der Talkshows liegt damit offen zutage. 

2.2.3 Kontingenz bewältigen und das Ich stabilisieren: 
Spiel- und Fernsehfilme 

An dritter Stelle bleibt auf die maßgeblich unterhaltsame Seite des 
Fernsehen, v.a. auf die zahlreichen Spielfilme und Fernsehspiele zu 

1753 https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SCHILSON 

verweisen.B Oft greifen sie Themen, aktuelle Fragen und Situationen des 
Alltags auf und behandeln diese auf buchstäblich effekt-volle Weise, die 
auf affektiv-emotionale Teilnahme und Wirkung abzielt. Mittlerweile 
dürfte es kaum noch ein Problem geben, das nicht den Stoff solcher 
Sendungen ausmachte - angefangen von Eheproblemen über ungewollte 
Elternschaft oder aber Kinderlosigkeit, über Kindesmißhandlung und 
Kindesmißbrauch, Scheidung und Partnerschaftsprobleme bis hin zum 
Umgang mit unheilbarer Krankheit und Tod. Dabei erscheint diese 
Handlung auf dem Bildschirm oft runder und befriedigender, als sich 
das wirkliche Leben darstellt. Die fiktive Wirklichkeit des Fernsehens 
bringt zwar Leid und Schmerz, Brutalität und Gewalt, Bosheit und 
scheinbare Ausweglosigkeit unverstellt zum Ausdruck, doch tendiert 
sie, dem Genre entsprechend, zu irgendeinem "happy end", zu einer Art 
Versöhnung trotz und in aller Perspektivenlosigkeit. 

Damit aber übernimmt eine solche Sendung, gleich ob gewollt oder 
ungewollt, die Rolle eines Spenders von Trost und Zuversicht in fatalen 
Lebenslagen. Sie leistet Kontingenzbewältigung und dient der Siche­
rung und Stabilität des Ich und seiner Identität. Die - schon der 
Sprache nach an religiöse Verheißungen grenzende - Darstellung einer 
letztlich "heilen Welt" speist sich aus Gründen, die sich keineswegs 
geradlinig und mit zwingender Logik als offen zutage liegend oder völlig 
einsichtig erweisen. Hier gilt, was der evangelische Theologe und 
Medienexperte Günter Thomas so formuliert hat: 

"Vielfach beinhaltet [das Fernsehen] Elemente, die in den nicht­
fiktionalen, ,journalistischen' Teilen des Programms und auch in der 
,Wirklichkeit' außerhalb des Mediensystems höchst unwahrscheinlich 
sind und in der Lebenswelt der Zuschauerinnen auch nur in Bruch­
stücken vorkommen: Die Versöhnung, die im Fernsehfilm oder der 
Fernsehsendung verwirklicht wird, steht im wirklichen Leben vielfach 
noch aus. Solange sie noch aussteht, kann sie jedoch zumindest für die 
Dauer des Films oder der Sendung miterfahren und mitgefühlt werden. 
Das Fernsehritual geht damit über den nur erzählten Mythos hinaus."9 

Daß diese Aussage auch und gerade für eine oft als reichlich trivial 
anmutende Art von Fernsehunterhaltung zutrifft, sei nachdrücklich 
bekräftigt. Damit aber stellen sich, erwachsend aus dem zunächst 
unausgewiesenen Verheißungsüberschuß und Potential an Heil, das 
solche Spielfilme und Fernsehspiele enthalten, Fragen ethischer Art. Sie 

B Vgl. dazu bes. Günter Thomas, Die Wiederverzauberung der Welt? Zu den religiösen 
Funktionen des Fernsehens, in: Bubmann - Müller (Anm. 2), 113-139; sowie 
Schilson, Medienreligion (Anm. 1), bes. 95, 97, 101 f. u.ö. 

9 A.a.O. 128. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION 

richten sich ebenso an deren Macher wie an die Rezipienten. Daß sie in 
solcher Darbietung und in solchem Anschauen unbewußt und unter­
schwellig religiös miteinander kommunizieren, wird nun erst erkennbar 
und bewußt und schafft bislang ungekannte Probleme. 

3. Die Dringlichkeit einer Medienethik der zweiten Dimension 

3.1 Die ethische Herausforderung der medienreligiösen Wirklichkeit 

Mit diesem dreifachen Zugriff sind wir, wenn nicht gerade beim 
eigentlichen Thema, so doch bei dessen Dringlichkeit und Bedeutung 
angekommen. Wenn oder vielmehr weil es in der konkreten Fernseh­
wirklichkeit - und noch weit über das hier Gesagte hinaus - in geballter 
Form und in großer Zahl solche Momente und Elemente gibt, die zwar 
unthematisch und unreflex, ungewollt und kaum gezielt, aber doch 
erkennbar jenen früher aufgeführten Funktionen gleichkommen, die 
man in ihrer Gesamtheit als Religion ansprechen oder sogar der 
Religion zusprechen kann, ergeben sich weitreichende, nicht zuletzt 
aber ethische Fragen. Was aus dem Dunkel des Unbewußten und 
bislang Verborgenen durch die Anwendung der neuen religionssoziolo­
gischen und -wissenschaftlichen Untersuchungsinstrumente an religiö­
sen Dimensionen hier auftaucht, erscheint beachtlich und von größter 
Tragweite zu sein. Ein Massenmedium dieser Art, welches das Leben 
unzähliger Menschen der heutigen Zeit mehr oder weniger nachhaltig 
prägt, kann sich von nun an nicht vor der faktisch bestehenden Ver­
antwortung drücken, mit den unterschwellig mitgebotenen religiösen 
Leistungen und Funktionen auch reflektiert, vor allem aber besonnen 
und verantwortlich umzugehen. 

Wer- wenn auch wohl unabsichtlich- Menschen mit dem versorgt, 
was der Religion entspricht, was also religiöse Sehnsucht und religiöse 
Bedürfnisse ebenso trifft wie befriedigt, gewinnt mehr Macht und 
Einfluß, mehr Richtungskompetenz und Gestaltungskraft für deren 
Leben als ein Medium, das nur unterhalten will und sich darauf auch 
wirklich beschränkt. Wer religiös geartete Grundversorgung (mit-) 
leistet, muß nicht nur wissen, was er tut. Er wird sich auch fragen 
müssen, wie er diese Leistung gestaltet, welche Richtung er der 
mitvermittelten Weise von Religion gibt, ob diese erfüllend und be­
freiend oder aber hemmend und verstellend für ein wahres Menschsein 
wirkt. Zugleich wird jeder Fernsehmacher sich der bislang ungeahnten 
Verantwortung bewußt werden müssen, daß er in einer zweiten 
Dimension medialer Wirklichkeit für ganz anderes sorgt und Bereiche 

ltss https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SCHILSON 

sowie Belange berührt und bedient, denen das Medium selbst, offenbar 
aufgrund seiner eigenen Struktur und der damit verbundenen besonde­
ren Leistungskraft, nahekommt Nicht allein kulturkritische Fragen also 
stellt eine solche Entdeckung der zweiten Dimension im Fernsehen und 
deren funktionale Bedeutung im Sinne von Religion. Hier geht es um 
weitreichende ethische Probleme des Umgangs mit Sinnvermittlung, 
Identitätsstiftung und Stabilisierung, mit sozialer Integration sowie 
Weltdistanzierung und mit Angst- und Kontingenzbewältigung. 

3.2 Religionskritischer Umgang mit dem Medienreligiösen als Ansatz 
für ethische Normierung 

Es gehört zur offenkundigen Besonderheit und Leistungsfähigkeit die­
ses Mediums, daß es grundsätzlich alle - und nicht nur einzelne -
Bereiche in der Vielfalt seines Programmangebots abdeckt. Damit aber 
wird das Fernsehen zu einer jener durchaus säkular anmutenden 
Institutionen, deren spezifisch religiöse Dimension "gerade in der 
Erfüllung mehrerer solcher Leistungen liegt" .1 o Hier von Ersatzreligion 
zu sprechen, wäre tendenziös und wohl auch falsch. Es geht um eine, 
und offenbar um eine herausragende Weise, wie die Modeme aus ihrer 
betonten Säkularität heraus Religion produziert und einsetzt, ohne 
hinlänglich die zugehörige theoretische Reflexion dieses Faktums zu 
leisten und dessen ethische Implikationen zu bedenken. 

In den traditionellen Religionen wurde und wird dies von der 
wissenschaftlichen Theologie geleistet, die zugleich eine binnenorien­
tierte wie eine klar nach außen gerichtete religionskritische Aufgabe 
hat. So kann es kaum wundem, daß im Disput über dieses Medium 
ausgerechnet die Theologie, sicher aber auch die Religionswissenschaft 
eine wichtige gesellschaftliche Aufgabe zu übernehmen haben: "Wenn 
es wahr ist, daß zumal das Leitmedium Fernsehen für viele eine 
religionsähnliche Rolle erfüllt, daß es Rituale anbietet, wenn es ferner 
wahr ist, daß die laufenden Bilder das Hirn und das Herz der Menschen 
mit eindrucksvollen, weltanschaulich wirksamen Lebenslehren auf­
füllen, dann geht das offenkundig die Theologen an. Sie werden die 
Medienmacher zu befragen haben, ob ihnen bewußt ist, was da ge­
schieht."ll 

Diese Fragen zu stellen heißt noch lange nicht, die zugehörigen 
Antworten gegeben zu haben oder auch geben zu können. Daß das 
Sollen dem Sein folgen muß, bleibt eine alte Weisheit. Sie gilt auch für 

10 Kaufmann (Anm. 3), 87. 
11 Kortzfleisch- Comehl (Anm. 2). 10 f. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION 

diese gewiß unkonventionellen und doch zeitgemäßen Überlegungen. 
Wo neue Wirklichkeiten sichtbar werden, verlangen sie nach Bewälti­
gung. Das gilt nicht nur für die Bereiche der Technik und Politik, der 
Ökonomie und Medizin, der Politik und der Wissenschaften. Es gilt 
auch und maßgeblich für die ganze Breite der Verhaltenswissenschaf­
ten und erst recht für eine reflektiert ihre Zeit bedenkende Ethik. Zur 
Entwicklung einer noch ausstehenden Medienethik der zweiten Dimen­
sion sollten diese Überlegungen Anstöße geben und grundlegende 
Einsichten vermitteln. Auch hier gilt: Nur wer die richtigen Fragen 
stellt, wird die rechten Antworten auf die Herausforderungen unserer 
Zeit geben können. 

l1s1 https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144 - am 13.01.2026, 01:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

