Communicatio Socialis 31 (1998), Nr. 2: 144-157
ARTIKEL Quelle: www.communicatio-socialis.de

Arno Schilson Medienethik der zweiten

Dimension
Die Herausforderung des Medienreligidsen in der
Fernsehkultur der Gegenwart!

Neue Instrumente und neue Methoden fithren nicht nur in den Natur-
wissenschaften zur Entdeckung von bislang Unbekanntem und stellen
damit neue, zuvor ungeahnte Probleme. Auch in den Geisteswissen-
schaften geben neue Instrumentarien und methodische Zuginge einen
Blick auf Wirklichkeiten frei, die zuvor verborgen blieben und damit
nicht als Problem gelten konnten. Wo vollig neue Dimensionen durch
solche andersgeartete Beobachtungen aufleuchten, gibt es daher oft
ebenfalls ganz neue Probleme und stellen sich ungewohnte Fragen. Dafs
diese nicht allein technischer, 6konomischer, medizinischer oder politi-
scher Art und dementsprechend zu lésen sind, daf® sie meist auch in
den sensiblen Bereich der Ethik, also des sittlichen Sollens und eines
als normativ geltenden Handelns hineinreichen, diirfte als Binsenweis-
heit gelten.

Doch genau darum geht es, wenn in der Folge von einer Medienethik
der zweiten Dimension die Rede ist. Dabei soll die ganze Bandbreite des
Fernsehgeschehens einbezogen werden. Eine differenzierte religionswis-
senschaftliche Wahrnehmung mit anderem Instrumentar 14t hier
Dimensionen neu entdecken, die sich dem raschen Zugriff zunichst
entziehen, tatsichlich aber als vorerst verborgene zweite Dimension
sichtbar machen lassen. Daf} genau diese Seite medialer Wirklichkeit
neue, bislang unbekannte und auch ungeahnte Implikationen birgt und
ethischer Reflexion dringend bedarf, bleibt zu zeigen.

In drei Schritten werden wir den ebenso schlichten wie anspruchsvol-
len Grundgedanken entfalten. Erstens geht es um jene besondere Art

1 Der hier wiedergegebene Text wurde am 30. Januar 1998 bei einem interdiszipli-
ndren Kolloquium zum Thema ,Ethik der Medien“ an def Johannes Gutenberg-
Universitit Mainz, veranstaltet vom Institut fir Buchwissenschaft in Zusammenar-
beit mit dem Interdiszipliniren Arbeitskreis Medienwissenschaften unter Leitung
von Univ.-Prof. Dr. Emst Fischer, vorgetragen. Die urspriingliche Vortragsform
wurde fitr die Drucklegung beibehalten und nur geringfiigig iiberarbeitet sowie mit
einigen Anmerkungen versehen. Filr weitere Begriindungen und Entfaltungen zum
breiten Komplex des Medienreligibsen im Bereich des Fernsehens vgl. meine
Arbeiten: Eine neue Dimension. Das Medienreligidse und der christliche Glaube, in:
Herder-Korrespondenz 50 (1996) 623-629; Medienreligion. Zur religidsen Signatur
der Gegenwart, Tiibingen -Basel 1997 (Lit.); demnichst: Jenseits aller Kommunika-
tion. Ersatzreligion Medien (erscheint Herbst 1998 in einem Sammelband bei
Benziger); vgl. auch Anm. 5.

144'

6, 01:21:58. E—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION

der Betrachtung und Reflexion von Religion, wie sie die neuere Reli-
gionssoziologie ausfiihrlich entfaltet hat - kurz gesagt: um eine funk-
tionale Bestimmung von Religion. Ausgeriistet mit diesem Instrumentar
und den zugehdrigen Methoden lassen sich - zweitens - in der Medien-
welt des Fernsehens Dimensionen des Religiosen entdecken, die unaus-
driicklich, gleichsam verborgen und implizit, daher auch kaum wahrge-
nommen und schwer wahrnehmbar, sich aus Strukturen und Inhalten
der jeweiligen Sendungen ergeben. Dieses Aufdecken eines relativ breit
ausgreifenden und wesentlich unstrukturierten wie diffusen, daher
duferst schwer greifbaren ,Medienreligiésen“ als besonderer Gestalt
gegenwirtiger sdkularer Religion stellt nun aber ganz neue Fragen von
enormer ethischer Bedeutung.? Diese richten sich ebenso an die
Fernsehmacher wie an die Konsumenten vor dem Bildschirm. Sie
zumindest anzuleuchten, bleibt dem dritten Teil unserer Uberlegungen
vorbehalten. Da es sich hier um echtes Neuland ethischer Fragestellun-
gen in Bezug auf die Medienlandschaft handelt, lassen sich eher Pro-
bleme benennen und DenkanstofRe geben, als daf bereits iiberzeugende
und ausgearbeitete ethische Konzepte vorgelegt werden kénnten. Den
Weg zu einer noch auszuschreitenden und auszugestaltenden Medien-
ethik der zweiten Dimension zu weisen sowie deren Umrisse und
Aufgabenfelder anzudeuten, ist das eigentliche Ziel und Anliegen der
folgenden Uberlegungen.

2 Ohne Vollstindigkeit sei hier auf einschligig wichtige, die hier bedachten neuen
ethischen Fragen jedoch nicht einmal berilhrende Publikationen verwiesen: Hans
Bausch - Alfons Auer - Giinter Virt, Die Rolle der publizistischen Medien, in: Anselm
Hertz u.a. (Hg.), Handbuch der christlichen Ethik, Bd. 3, Freiburg - Giitersloh 1982,
531-556; Giinter Virt, Unterscheidung der Geister in einer massenmedialen Kultur,
in: Klaus Demmer - Karl-Heinz Ducke (Hg.): Moraltheologie im Dienst der Kirche. FS
f. Wilhelm Ernst zum 65. Geburtstag, Leipzig 1992, 253-265; Siegfried von
Kortzfleisch - Peter Cornehl (Hg.), Medienkult - Medienkultur, Berlin - Hamburg
1993; Gerfried W. Hunold - Klaus Koziol (Hg.), Seelenfrust als Quotenbringer? Zur
Verdffentlichung des Privaten (= Forum Medienethik, H. 2/95), Stuttgart 1995;
Peter Kottlorz, Fernsehmoral. Ethische Strukturen fiktionaler Fernsehunterhaltung,
Berlin 1993; Peter Bubmann -Petra Miiller (Hg.), Die Zukunft des Fernsehens.
Beitrdge zur Ethik der Fernsehkultur. Stuttgart - Berlin - Kdln 1996; Wolfgang
Wunden (Hg.), Wahrheit als Medienqualitit. Beitrige zur Medienethik, Bd. 3,
Frankfurt am Main 1996; Chancen und Risiken der Mediengesellschaft. Gemeinsame
Erklirung der Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der Evangelischen
Kirche in Deutschland, Hannover - Bonn 1997; Gerfried W. Hunold - Klaus Koziol
(Hg.), Orientierung durch Medien - Orientierung trotz Medien (= Forum Medien-
ethik, H. 1/97), Stuttgart 1997.

I 1AC

13.01.2026, 01:21:58.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHILSON

1. Die Leistungskraft eines funktionalen Verstidndnisses von Religion

1.1 Die innovative Kraft einer funktionalen Betrachtung
von Religion

Wer Religion sagt, verbindet damit meist die Vorstellung von einem
substantiellen Heiligen, also einem Géttlichen, Jenseitigen, von etwas,
das Welt und Menschen iiberragt. Dazu gehért auch die fromme Hin-
wendung und Hingabe von Menschen an diese Wirklichkeit. Ebenfalls
besagt Religion meist ein relativ klar formuliertes Bekenntnis jenes
existentiellen Glaubens, der sich mit der Anerkennung dieses hdchsten
Wesens verbindet. Meist gehoren dazu auch dufere, sichtbare kultische
Vollziige, also der Gottesdienst. Auch gibt es solche Religion iiblicher-
weise in Gestalt konkreter Gemeinschaften und gesellschaftlicher
Institutionen. Fiir diese Weise, Religion zu bestimmen und zu verste-
hen, steht demnach ein substantieller, ein auf den transzendenten
Inhalt und dessen Konsequenzen im Sinne substantiell-inhaltlicher Be-
stimmungen bezogener Religionsbegriff.3

Die neuzeitliche Differenzierung, Spezialisierung und Segmentierung
der Gesellschaft hat nun u.a. auch dazu gefiihrt, daft zahlreiche der mit
dieser substantiell verstandenen Religion verbundenen Funktionen und
Dienstleistungen von anderen gesellschaftlichen Tragern und Instanzen
erbracht werden. Das gilt z.B. fiir die Bewdltigung von Angst und
allgemeinen Risiken des Lebens, fiir die unverwechselbare Identitit des
einzelnen, fiir den perspektivisch einzubringenden Entwurf einer letzten
Einheit der Wirklichkeit gegeniiber dem drohenden Chaos oder auch fiir
die Fundierung und Motivierung ethischen Handelns in gesellschaftli-
chen Grofdgruppen. In Bezug auf solche, einst als spezifische Wirkung
von Religion erachteten Funktionen und Stiitzmechanismen heute
sdkularer Institutionen und Instanzen hat sich in der neueren Religi-
onssoziologie die Uberzeugung herausgebildet, da® zur adiquaten Er-
fassung und Behandlung des Phdnomens ,Religion“ der bislang selbst-
verstandliche und exklusiv verwendete substantielle Religionsbegriff
unzureichend ist. Franz-Xaver Kaufmann, der bedeutende Religionsso-
ziologe, hat dazu bemerkt:

3 Vgl hierzu und zum Folgenden bes. Rainer Dobert, Religisse Erfahrung und
Religionsbegriff, in: Religionspddagogische Beitrige 14 (1984) 98-118; Franz-Xaver
Kaufmann, Religion und Modernitit. Sozialwissenschaftliche Perspektiven, Tiibingen
1989, bes. 70-88; Thomas Luckmann, Die unsichtbare Religion, Frankfurt am Main
1991; Hans-Joachim Hohn (Hg.), Krise der Immanenz. Religion an den Grenzen der
Moderne, Frankfurt am Main 1996 (Lit.).

146

13.01.2026, 01:21:58. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION

»Wir diirfen annehmen, dafd die historischen Religionen in vormoder-
nen Gesellschaften zur Losung dieser Probleme wesentliche Beitrdge
geleistet haben und kénnen daher in Anlehnung an diese Aufzihlung
sechs Leistungen oder Funktionen von ,Religion‘ postulieren, ndmlich
(1) Identititsstiftung, (2) Handlungsfithrung, (3) Kontingenzbewdlti-
gung, (4) Sozialintegration, (5) Kosmisierung, (6) Weltdistanzierung.
Diese Namen sind notwendigerweise unschirfer als die bezeichneten
Probleme, aber in etwa bereits eingefiihrt. [...] Heute gibt es offenkundig
keine Instanz und keinen zentralen Ideenkomplex, die im Stande wiren,
all diese sechs Funktionen in fiir die Mehrzahl der Zeitgenossen
plausibler Weise zugleich zu erfiillen, in diesem Sinne gibt es 'Religion'
nicht. Wir miissen von der Annahme ausgehen, dafl entsprechend der
allgemeinen Funktionsdifferenzierung die auf die genannten Probleme
gerichteten Leistungen heute von verschiedenen Instanzen erbracht
werden, wobei zunichst offen bleiben kann, ob und inwieweit solche
Leistungen zu einer dauerhaften Funktionserfiillung ausreichen. [...]
Vieles spricht dafiir, da® diese Funktionen heute zumindest teilweise
auch von Institutionen erfiillt werden, die im landldufigen Sinne nicht
als religios gelten. [..] Auf der Ebene des Vergleichs einzelner
Funktionen scheint somit der Unterschied zwischen religiésen und
nichtreligiosen Phinomenen weitgehend eingeebnet. Zu untersuchen
bleibt, ob bestimmte Triger und Ideenkomplexe doch geeignet und
tauglich sind, wenn nicht alle, so doch mehrere der genannten Funk-
tionen zugleich zu erfiillen."4

Demnach sind gerade jene zentralen existentiellen und gesellschaftli-
chen Folgewirkungen, die sich mit der Ubung von Religion seit alters
her verbinden und die bisher als deren genuine, allein durch sie zu
erbringende Leistungen eingeschdtzt wurden, also die funktionale Be-
deutung von Religion, als wesentliches Erkenntnisinstrument fiir die
moglicherweise religiose Qualitit einer bestimmten welthaften Wirk-
lichkeit anzusetzen.

1.2 Erste Konsequenzen dieses Ansatzes

Dieser wesentlich funktional bestimmte Religionsbegriff zwingt dazu
oder, vorsichtiger formuliert, erlaubt es, Religion auch dort zu ent-
decken und zu beschreiben, wo auf den ersten Blick rein sikulare und
profane, wesentlich technische und ékonomische, rein kulturelle und
emanzipatorische Wirklichkeit zu konstatieren ist. Wo gesellschaftliche
Institutionen und Gruppen, wo einzelne Medien und Kulturtrdger in der

4 Kaufmann (Anm. 3), 85-87.

i1ﬂ7

13.01.2026, 01:21:58.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHILSON

Moderne die zuvor angedeuteten und knapp umrissenen Funktionen von
Religion nicht nur vereinzelt, sondern in quantitativ und qualitativ
iiberraschender Zahl und Dichte iibernehmen, wo sie also dem Men-
schen Hilfe anbieten, um sein Dasein jenseits alles Machbaren, also
nicht nur rein technisch und medizinisch zu bewdltigen, wo sie stabile
Sicherheit vermitteln und Einheit sichtbar werden lassen, wo sie
Distanz zur Alltagswelt und deren Kontrast und Uberwindung ermég-
lichen, wo sie Kontingenzerfahrung verarbeiten helfen, also das Beste-
hen von Unrecht, Leid und Schicksalsschldgen - iiberall hier scheinen
solche gesellschaftlichen Realitdten auf den ersten Blick keineswegs als
Religion zu fungieren.

Ein zweites genaues Hinsehen belehrt jedoch eines anderen: Hin-
sichtlich ihrer Funktionen, also hinsichtlich der Dienstleistungen und
Wirkungen, die sie - und zwar in ebenso gehdufter Zahl wie mit er-
staunlicher Intensitit - erbringen, verweisen sie in jene Dimension, die
als eigentliche Leistung und urspriinglicher Bereich der historischen
Religionen (im substantiellen Verstindnis) anzusehen ist. Erst durch
die Anwendung des Untersuchungsinstruments eines funktionalen
Religionsbegriffs 148t sich Religion als verborgene Wirklichkeit auch
und gerade dort erkennen, wo man sie am wenigsten vermutet und
wahrhaben will - nimlich mitten in der Moderne, mitten im Sikularen,
geradezu als ein Produkt der Moderne. Sie scheint geboren aus einer
offenen Not nicht nur der Zeit, sondern zeigt sich zugleich als offenbar
zwingende und in erstaunlicher Breite auch iiberzeugende Kehrseite,
mit der die Moderne ihren eigenen Fallstricken zu entkommen sucht.

2. Strukturen und Gestalten des ,Medienreligiosen" im Fernsehen
2.1 Grundlegende Einsichten und Zusammenhdnge

An dieser Stelle konnte sich der forschende Blick auf eine Vielzahl von
Wirklichkeitsgestalten und Gebilden der modernen Welt und des ge-
sellschaftlichen wie offentlichen Lebens richten. Deren verborgene
»Zzweite Dimension“ sind demnach Funktionen, die man legitimerweise
mit Religion in Verbindung bringen, ja sie sogar als solche bezeichnen
darf. Dabei handelt es sich freilich um wohl unwillkiirlich, also

14R

6, 01:21:58. E—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION

gleichsam nebenbei und implizit sowie indirekt erbrachte Leistungen
dieser Moderne. MaRgeblich fiir diese Charakterisierung ist jeweils die
gehiufte Ubernahme von solchen Leistungen und Funktionen, die in der
gezeigten Weise mit dem traditionellen Bestand von Religion verbunden
waren.

Um die Perspektive nicht zu breit geraten zu lassen, beschrinken wir
uns im folgenden auf einen, allerdings enorm breiten und auch her-
ausragenden Bereich der Medienwirklichkeit, ndmlich auf das Fernse-
hen. Daft dessen Programmstrukturen, die eingestreuten Werbeblocke,
die zahlreichen Spielshows, die endlosen Serien, die Problem- und
Unterhaltungsfilme, die Kriminalfilme und sogar die Talkshows Religion
transportieren - hochstwahrscheinlich ohne klares Bewufitsein, ge-
schweige denn Absicht der Produzenten, wohl auch ohne erklidrten

"Wunsch und klare Erkenntnis der Konsumenten -, erscheint nun
weniger unglaubhaft als zuvor. In einem klugen Artikel eines bedeuten-
den theologischen und religionswissenschaftlichen Lexikons hat der
Fernsehredakteur Wolf-Riidiger Schmidt vom ZDF dazu richtig festge-
stellt:

»verhiltnismaRig neu ist das Stichwort ,Medienreligion‘. Gemeint ist
damit nicht die Frage nach der ,Religion im elektronischen Medium'.
Gefragt wird vielmehr, ob Nutzung und Stellenwert der elektronischen
Medien im durchschnittlichen Fernsehalltag eines Zuschauers Aspekte
einer elementaren Daseinsorientierung und Alltagsorganisation ab-
decken, die religiose Erfahrungen und Vollziige beriihren. [...] Die
Diskussion zum Thema Medienreligion weist besonders auf den
Charakter des Mediums als Alltagsstabilisierung hin, als tief in der
Bilderwelt verankertes, neues emotionales Orientierungssystem, das als
Briicke iiber die Diskontinuititen des Tages und des Lebens hinweg-
fiihrt. Das Fernsehen produziert gesellschaftlich eine neue, symbolische
Ordnung der Welt und des Lebens. Die Eckpunkte dieser Ordnung
werden iiberall verstanden. Sie basieren auf einer weltweit austauschba-
ren Sprache, die fiir jede Kulturtradition iibersetzungsfihige Archety-
pen entwickelt. Das Medium wird dabei als Vergewisserung in einer
labyrinthischen Lebenswelt genutzt, wobei es in der Medienwahrneh-
mung zundchst weniger um Wissen und Inhalte geht, sondern um
stabilisierende Erfahrungen, Gefiilhle des Dabeiseins und der
Bestdtigung. [...] Wie herkémmliche Religion kanalisieren [die Medien]
elementare Betroffenheit, bieten Symbole und Rituale und garantieren
die Verbindung nach hinten und zur Alltagswelt. |...] Insgesamt werden
die elektronischen Medien in der medienreligiosen Deutung als ein
Stiick religiéser Vergewisserung betrachtet, wobei das elektronische
Fenster ein handliches Instrument der Riickverzauberung und gleich-

Iq,«n

126, 01:21:58.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHILSON

zeitig eine Durchgangsstelle zur Entzauberung des Alltags darstellt.
Nichts bleibt vom elektronischen Medium verschont, nichts entzieht
sich seiner Durchmischung. Dabei erfiillen die Medien die Erwartung
des Uberschreitens und Transzendierens, des Trostens und Anregens,
des Offnens und Entiuferns im konkreten Gebrauch durch den
Nutzer."S

Was hier erfreulich knapp und prizise, aufs wesentlichste
beschrinkt zusammengefafdt wird, kann durch einige konkrete
Erginzungen noch ein wenig an Farbe und Anschaulichkeit gewinnen.
Drei Streiflichter, bewuft ausgewihlt und zudem kontrastiv gegenein-
ander abgehoben, mégen hier der reichlich abgehoben erscheinenden
Behauptung die rechte Griffigkeit und die notwendige Plausibilitit
geben,

2.2 Konkrete Beispiele aus aktuellen Programmangeboten

2.2.1 Die Einheit des Lebens stiften: Fernsehserien

Einen ersten Blick verdienen die weit verbreiteten Endlosserien, die zu
festen Sendeterminen in geradezu unendlicher Folge abrufbar sind und
deren Fortsetzung gleichsam garantiert wird.6 Vor allem die jeweiligen
Wiederholungen in anderen Programmen und zu anderen Sendezeiten
sichern jedem die Mboglichkeit, ,seine“ Folge dieser Serie nicht zu
versiumen, um so den Anschlufl nicht zu verlieren. Was hat es mit
diesen Serien auf sich, was ist das besondere , Gesetz der Serie“, und
welche Dimensionen des Religiosen kénnen sie erdffnen, die zwar
verborgen und unausdriicklich bleibt, doch bei einer Betrachtung mit
dem Instrumentarium eines funktionalen Religionbegriffs erstaunlich
offenkundig zu sein scheint?

5 Wolf-Riidiger Schmidt, Medienreligion, in: Theologische Realenzyklopidie 22 (1992)
324-326. Erginzend aufer der Anm. 1 genannten Lit. noch Horst Albrecht, Die
Religion der Massenmedien, Stuttgart - Berlin - K8ln 1993; Eckhard Bieger u.a.,
Zeitgeistlich. Religion und Fernsehen in den neunziger Jahren, Kéln - Bonn 1993;
ders. u.a.,, Den Alltag erhthen. Wie die Zuschauer das Fernsehen mit ihrem Leben
verkniipfen, Kéln 1997; s.a. meinen neuesten Literaturbericht: Religion entdecken.
Vielfdltige religiése Spuren in der Gegenwartskultur, in: Herder-Korrespondenz 52
(1998), Heft 4 u. 5. i

6 Vgl dazu bes. Lothar Mikos, Fernsehen im Kontext von Alltag, Lebenswelt und
Kultur. Versuch zur Klirung von Begriffen zum Zwecke der theoretischen Annihe-
rung, in: Rundfunk und Fernsehen 40 (1992) 528-543; ders., Es wird dein Leben!
Familienserien im Fernsehen und im Alltag der Zuschauer. Miinster 1994; ders., ,Es
wird dein Leben!“ Fernsehserien und ihre Bedeutung fiir Lebensgeschichte und
Lebenswelt von Zuschauern, in: Wunden (Anm. 2), 173-189; Kottlorz (Anm. 2);
Schilson, Medienreligion (Anm. 1), bes. 95 £, 102 u.6., 129 f.

150

6, 01:21:58. E—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION

Die Leistung solcher Serien liegt darin, eine breit ausgreifende
Handlungsfolge, konzentriert auf einige dominante Personen und deren
Biographien, in kleine Sequenzen und Fragmente zu zerlegen, sie als
solches Stiickwerk in jeder oder auch nur in jeder zweiten Folge zu
bieten und auf diese Weise Einheit und Zusammenhang von zunichst
segmentiert und fragmentiert erscheinendem Leben vorzustellen und zu
suggerieren. Beides gehért integral zum Gesetz der Serie: Erstens der
als Handlungsganzes vorgegebene Gesamtzusammenhang, der beim
Produzieren mafigeblich ist und neben anderem ebenfalls Erfolg sichert,
und zweitens das die eigentliche Botschaft zu wesentlichen Teilen
mittragende und erfolgversprechende Zerstiickeln und Teilen, also para-
doxerweise das genaue Gegenteil, nimlich das Suspendieren von Ein-
heit und Zusammenhang.

Daf’ sich trotz aller und aus allen Fragmenten und Episoden, trotz
anschaubarer und duflerst wirksam vorgefiihrter Zerteiltheit ein ganzes
und rundes Leben, eine Biographie, also eine Einheit des Lebens formt,
macht die weit iiber alle vordergriindige und alltégliche Lebenserfah-
rung hinausgehende ,Botschaft“ solcher Serien aus. Diese ist zwar
nicht klar und ausdriicklich, gleichsam reflex formuliert und artikuliert;
es diirfte deshalb wohl kaum erklirter Zweck sein. Das alles wird
vielmehr in der Unterhaltungswirkung der Serien mitgeliefert und liegt
darin einbeschlossen. Erst ein zweites, reflektierendes und deutendes
Hinsehen erfaft die religiés geartete Potenz solcher Sendungen. In der
Zusammenbindung von Fragmenten und Partikeln des Lebens zu einem
Runden und Ganzen, zu einer momentan kaum vorstellbaren, in der
Serie allerdings erfahrungs- und gefithlsnah wachsenden Einheit einer
Gestalt und eines Lebens {ibt diese - rein faktisch und wohl nicht
unmittelbar vom Produzenten oder von der Sendeanstalt gewollt - eine
Stiitzfunktion fiir jenes Subjekt aus, das seine Lebensstationen und
-situationen als zerrissen und zusammenhanglos erfihrt. Anders gesagt:
Hier bedient die Serie als solche ein Grundmoment, eine Funktion von
Religion und vermittelt unterschwellig genau diese religiés konnotierte
Botschaft. Damit aber wird via Bildschirm ein indirekter und verborge-
ner, jedoch uniibersehbarer Dienst an der aus religiés qualifizierten
Dimensionen sich speisenden Alltags- und Existenzbewiltigung gelei-
stet. Diesen erstaunlich hohen Anspruch bzw. diese religiose Aufladung
bewufStzumachen und damit verantwortlicher ethischer Betrachtung zu
unterstellen, stellt eine wichtige Aufgabe der Medienethik der zweiten
Dimension dar.

.%.2.2 Zur Leistung der eigenen Biographie beitragen: Talkshows
Ahnliches gilt - um den Blick auf ein véllig anderes Genre der

| 101

126, 01:21:58.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHILSON

Fernsehwelt zu richten - fiir die gerade aus einer hier evident
erscheinenden ethischen Perspektive als dufierst fragwiirdig anmuten-
den Talk-Shows.” ,Affektfernsehen” hat man sie genannt. In der Tat
sind sie auf unterschiedliche Weise dazu angetan, Affekte auf allen
Seiten und Emotionen in vielfiltigster Weise zu wecken. Aggressionen
brechen auf bei den unmittelbaren Talk-Gésten, Empérung und Beifall,
Anerkennung und Abscheu machen sich im Zuschauerraum und bei den
Zuschauerinnen und Zuschauern am héuslichen Bildschirm breit. Wo
das Gefiihl iiberwiegt, scheint Vernunft sich endgiiltig verabschiedet zu
haben.

Man mag diesen oft genug als schlimmen Sumpf tiefster Verirrung
empfundenen, freilich erstaunlicherweise sich multiplizierenden Sen-
dungen des Fernsehens noch soviel Verachtung entgegenbringen - sie
scheinen bei denen, die daran aktiv mitwirken und ihr Innerstes,
Intimstes aussprechen, darstellen und mit wahrem Bekennermut dazu
stehen, aber auch bei den Studiogédsten und den Zuschauerinnen und
Zuschauern an den Bildschirmen erstaunlich grofes Interesse und vor
allem eine schwer begreifliche Akzeptanz zu finden. Offenbar vermitteln

7 Vgl statt anderer Gary Bente - Bettina Fromm, Affektfernsehen. Motive, Angebots-
weisen und Wirkungen, Opladen 1997; ergdnzend dazu: Hans-Friedrich Foltin, Die
Talkshow. Geschichte eines schillernden Genres, in: Hans-Dieter Erlinger - ders.
(Hg.), Unterhaltung, Werbung und Zielgruppenprogramme (Geschichte des Fernse-
hens in der BRD, Bd. 4), Mitinchen 1994, 69-111 (Lit.); Margot Berghaus - Joachim
Friedrich Staab, Fernseh-Shows auf deutschen Bildschirmen. Eine Inhaltsanalyse
aus Zuschauersicht, Miinchen 1995; Angela Keppler, Die Kommunion des Dabei-
seins. Formen des Sakralen in der Fernsehunterhaltung, in: Rundfunk und
Fernsehen 43 (1995) 301-311; Peter Vorderer, Tabubruch erwiinscht. Was erwartet
das Publikum von Infotainment- und Talkformaten, in: Agenda. Zeitschrift fiir
Medien, Bildung, Kultur 26 (1996), H. 11/12, 6-11; Elisabeth Hurth, Nichts mehr
zwischen uns. Talktiglich auf dem Bildschirm: der TV-Theologe Jiirgen Fliege, in:
Lutherische Monatshefte 36 (1997) 5-8; Henning Schrder, Sendung mit Segen.
Jirgen Fliege und die Medienreligion, in: Evangelische Kommentare 30 (1997)
299-301; Schilson, Medienreligion (Anm. 1), bes. 130 f,; Rolf Schieder, Die Talkshow
als ,sikularisierte Beichte"? Jiirgen Flieges Seelsorge und der Wille zum Wissen, in:
Medien praktisch 1/98, 51-56; dazu demnichst meinen Beitrag ,Die Freiheit, seine
Geschichte zu erzihlen. Uber den Zusammenhang zwischen Talkshows und
Biographisierung“ (in: Communicatio socialis 1998, Heft 3). Zur Bedeutung der bio-
graphischen Dimension vgl. v.a. Hanns-Georg Brose - Bruno Hildenbrand (G.), Vom
Ende des Individuums zur Individualitit ohne Ende, Opladen 1988 (Lit.); Armim
Nassehi - Georg Weber, Zu einer Theorie biographischer Identit4t. Epistemologische
und systemtheoretische Argumente, in: Bios 3 (1993) 153-187; Monika Wohlrab-
Sahr (Hg.), Biographie und Religion. Zwischen Ritual und Selbstsuche, Frankfurt -
New York 1995 (Lit.); Karl Gabriel (Hg.), Religidse Individualisierung oder
Sdkularisierung. Biographie und Gruppe als Bezugspunkte moderner Religiositit,
Giitersloh 1996.

152

6, 01:21:58. E—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION

Talkshows etwas und erdffnen eine Dimension, die Menschen sonst als
verschlossen und gesellschaftlich u-topisch, also als ort-los und fehlend
erfahren. Fern aller voreiligen Empérung - aber auch unabhingig davon
- bleibt die Frage zu stellen, warum Menschen in unvermindert grofier
Zahl sich mit ihren intimsten und persdnlichsten Schicksalen, Erfahrun-
gen und Empfindungen ins grelle Licht der Fernsehkameras drdngen,
gleichsam die Wiirde der Fernsehaltire suchen.

Eine Antwort - sie sei hier nur angedeutet - kénnte darin liegen, da®
es jedem Menschen heute in ganz unentrinnbar eigener Weise aufgetra-
gen bleibt, seine Biographie zu leisten. Alles, was er tut, was ihm
gelingt und miflingt, was er an Gliick und Widrigkeiten erfihrt, muf} er
in ureigener biographischer Arbeit in ein halbwegs sinnvolles Lebens-
konzept einbringen. Um dies zu leisten, duflern sich Menschen erzéh-
lend iiber Ereignisse und Widerfahrnisse, iiber Schicksale und Gliicks-
momente, iiber Gunst und Ungunst des Lebens und vor allem ihrer
Um-und Mitwelt. Sein Leben erzihlen zu kénnen bleibt der Weg, sich
selbst zu sammeln und sein Leben buchstdblich ,auf die Reihe zu
bringen“. Genau so gestalten Menschen ihre Biographie.

Es steht begriindet zu vermuten, da® nicht gerade wenige Menschen
in der Gegenwart ebenso behindert sind in ihrer sprachlichen AuRerung
wie sie sich eingeengt fithlen angesichts der fehlenden Gesprichsrdume,
in denen sie sich in dieser Weise aus-sprechen und ihre Biographie
halbwegs zustande bringen koénnen. Sie sind offenbar mit grofier
Energie und viel Einsatz auf der Suche nach einem Forum, in oder vor
dem sie sich frei und ungezwungen aus-sprechen konnen, vor allem
aber, wo sie von anderen - zumindest nach ihrer eigenen und tragenden
Uberzeugung - gehort, vermutlich sogar sich verstanden wissen diirfen.
Daf sie sich in einem so empfundenen Gesprachsraum, den Talkshows
ihrem Empfinden nach offenbar geschickt bereiten, bis zur letzten
Intimitit entbléRen und darstellen, hat weniger mit Exhibitionismus zu
tun als damit, da® sie offenbar dhnliche Umfelder und geschiitzte
Rédume sonst empfindlich vermissen, R4ume und Gelegenheiten also, wo
sie diese Seiten ihres Lebens ebenso offen, dafiir aber viel weniger
peinlich biographisch artikulieren und so auch integrieren kénnen.

Talk-Macher zeigen sich erstaunt und bestiirzt, wenn sie von diesen
Implikationen ihrer Produktionen héren. Die ethischen Fragen dieser
»zweiten Dimension“ der Talkshows liegt damit offen zutage,

2.2.3 Kontingenz bewdltigen und das Ich stabilisieren:

Spiel- und Fernsehfilme
An dritter Stelle bleibt auf die maRgeblich unterhaltsame Seite des
Fernsehen, v.a. auf die zahlreichen Spielfilme und Fernsehspiele zu

6, 01:21:58. E—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHILSON

verweisen.8 Oft greifen sie Themen, aktuelle Fragen und Situationen des
Alltags auf und behandeln diese auf buchstéblich effekt-volle Weise, die
auf affektiv-emotionale Teilnahme und Wirkung abzielt. Mittlerweile
diirfte es kaum noch ein Problem geben, das nicht den Stoff solcher
Sendungen ausmachte - angefangen von Eheproblemen iiber ungewollte
Elternschaft oder aber Kinderlosigkeit, iiber Kindesmifthandlung und
Kindesmifbrauch, Scheidung und Partnerschaftsprobleme bis hin zum
Umgang mit unheilbarer Krankheit und Tod. Dabei erscheint diese
Handlung auf dem Bildschirm oft runder und befriedigender, als sich
das wirkliche Leben darstellt. Die fiktive Wirklichkeit des Fernsehens
bringt zwar Leid und Schmerz, Brutalitit und Gewalt, Bosheit und
scheinbare Ausweglosigkeit unverstellt zum Ausdruck, doch tendiert
sie, dem Genre entsprechend, zu irgendeinem ,happy end“, zu einer Art
Versohnung trotz und in aller Perspektivenlosigkeit.

Damit aber iibernimmt eine solche Sendung, gleich ob gewollt oder
ungewollt, die Rolle eines Spenders von Trost und Zuversicht in fatalen
Lebenslagen. Sie leistet Kontingenzbewdiltigung und dient der Siche-
rung und Stabilitit des Ich und seiner Identitit. Die - schon der
Sprache nach an religiése VerheifSungen grenzende - Darstellung einer
letztlich ,heilen Welt" speist sich aus Griinden, die sich keineswegs
geradlinig und mit zwingender Logik als offen zutage liegend oder véllig
einsichtig erweisen. Hier gilt, was der evangelische Theologe und
Medienexperte Giinter Thomas so formuliert hat:

sVielfach beinhaltet [das Fernsehen] Elemente, die in den nicht-
fiktionalen, ,journalistischen‘ Teilen des Programms und auch in der
,Wirklichkeit' aufferhalb des Mediensystems hochst unwahrscheinlich
sind und in der Lebenswelt der ZuschauerInnen auch nur in Bruch-
stiicken vorkommen: Die Versochnung, die im Fernsehfilm oder der
Fernsehsendung verwirklicht wird, steht im wirklichen Leben vielfach
noch aus. Solange sie noch aussteht, kann sie jedoch zumindest fiir die
Dauer des Films oder der Sendung miterfahren und mitgefiihlt werden.
Das Fernsehritual geht damit iiber den nur erzihlten Mythos hinaus."

Daft diese Aussage auch und gerade fiir eine oft als reichlich trivial
anmutende Art von Fernsehunterhaltung zutrifft, sei nachdriicklich
bekriftigt. Damit aber stellen sich, erwachsend aus dem zunichst
unausgewiesenen Verheiflungsiiberschuf und Potential an Heil, das
solche Spielfilme und Fernsehspiele enthalten, Fragen ethischer Art. Sie

8 Vgl dazu bes. Giinter Thomas, Die Wiederverzauberung der Welt? Zu den religitsen
Funktionen des Fernsehens, in: Bubmann - Miiller (Anm. 2), 113-139; sowie
Schilson, Medienreligion (Anm. 1), bes. 95, 97, 101 f. u.3.

9 Aa0. 128.

1EA|

01:21:58. [Er—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION

richten sich ebenso an deren Macher wie an die Rezipienten. Daf sie in
solcher Darbietung und in solchem Anschauen unbewuf’t und unter-
schwellig religios miteinander kommunizieren, wird nun erst erkennbar
und bewuft und schafft bislang ungekannte Probleme.

3. Die Dringlichkeit einer Medienethik der zweiten Dimension
3.1 Die ethische Herausforderung der medienreligiGsen Wirklichkeit

Mit diesem dreifachen Zugriff sind wir, wenn nicht gerade beim
eigentlichen Thema, so doch bei dessen Dringlichkeit und Bedeutung
angekommen. Wenn oder vielmehr weil es in der konkreten Fernseh-
wirklichkeit - und noch weit iiber das hier Gesagte hinaus - in geballter
Form und in grofler Zahl solche Momente und Elemente gibt, die zwar
unthematisch und unreflex, ungewollt und kaum gezielt, aber doch
erkennbar jenen frither aufgefiihrten Funktionen gleichkommen, die
man in ihrer Gesamtheit als Religion ansprechen oder sogar der
Religion zusprechen kann, ergeben sich weitreichende, nicht zuletzt
aber ethische Fragen. Was aus dem Dunkel des Unbewufiten und
bislang Verborgenen durch die Anwendung der neuen religionssoziolo-
gischen und -wissenschaftlichen Untersuchungsinstrumente an religio-
sen Dimensionen hier auftaucht, erscheint beachtlich und von gréfiter
Tragweite zu sein. Ein Massenmedium dieser Art, welches das Leben
unzihliger Menschen der heutigen Zeit mehr oder weniger nachhaltig
pragt, kann sich von nun an nicht vor der faktisch bestehenden Ver-
antwortung driicken, mit den unterschwellig mitgebotenen religiosen
Leistungen und Funktionen auch reflektiert, vor allem aber besonnen
und verantwortlich umzugehen.

Wer - wenn auch wohl unabsichtlich - Menschen mit dem versorgt,
was der Religion entspricht, was also religiose Sehnsucht und religiose
Bediirfnisse ebenso trifft wie befriedigt, gewinnt mehr Macht und
Einfluf, mehr Richtungskompetenz und Gestaltungskraft fiir deren
Leben als ein Medium, das nur unterhalten will und sich darauf auch
wirklich beschrankt. Wer religios geartete Grundversorgung (mit-)
leistet, muf} nicht nur wissen, was er tut. Er wird sich auch fragen
miissen, wie er diese Leistung gestaltet, welche Richtung er der
mitvermittelten Weise von Religion gibt, ob diese erfiillend und be-
freiend oder aber hemmend und verstellend fiir ein wahres Menschsein
wirkt. Zugleich wird jeder Fernsehmacher sich der bislang ungeahnten
Verantwortung bewufdt werden miissen, da® er in einer zweiten
Dimension medialer Wirklichkeit fiir ganz anderes sorgt und Bereiche

I -
6, 01:21:58. E—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHILSON

sowie Belange beriihrt und bedient, denen das Medium selbst, offenbar
aufgrund seiner eigenen Struktur und der damit verbundenen besonde-
ren Leistungskraft, nahekommt. Nicht allein kulturkritische Fragen also
stellt eine solche Entdeckung der zweiten Dimension im Fernsehen und
deren funktionale Bedeutung im Sinne von Religion. Hier geht es um
weitreichende ethische Probleme des Umgangs mit Sinnvermittlung,
Identitatsstiftung und Stabilisierung, mit sozialer Integration sowie
Weltdistanzierung und mit Angst- und Kontingenzbewéltigung.

3.2 Religionskritischer Umgang mit dem Medienreligidsen als Ansatz
fiir ethische Normierung

Es gehort zur offenkundigen Besonderheit und Leistungsfahigkeit die-
ses Mediums, daR® es grundsitzlich alle - und nicht nur einzelne -
Bereiche in der Vielfalt seines Programmangebots abdeckt. Damit aber
wird das Fernsehen zu einer jener durchaus sidkular anmutenden
Institutionen, deren spezifisch religitse Dimension ,gerade in der
Erfiillung mehrerer solcher Leistungen liegt“.10 Hier von Ersatzreligion
zu sprechen, wire tendenzios und wohl auch falsch. Es geht um eine,
und offenbar um eine herausragende Weise, wie die Moderne aus ihrer
betonten Sédkularitdt heraus Religion produziert und einsetzt, ohne
hinldnglich die zugehorige theoretische Reflexion dieses Faktums zu
leisten und dessen ethische Implikationen zu bedenken.

In den traditionellen Religionen wurde und wird dies von der
wissenschaftlichen Theologie geleistet, die zugleich eine binnenorien-
tierte wie eine klar nach auflen gerichtete religionskritische Aufgabe
hat. So kann es kaum wundern, daf® im Disput iiber dieses Medium
ausgerechnet die Theologie, sicher aber auch die Religionswissenschaft
eine wichtige gesellschaftliche Aufgabe zu iibernehmen haben: ,Wenn
es wahr ist, da} zumal das Leitmedium Fernsehen fiir viele eine
religionsdhnliche Rolle erfiillt, da® es Rituale anbietet, wenn es ferner
wabhr ist, daf} die laufenden Bilder das Hirn und das Herz der Menschen
mit eindrucksvollen, weltanschaulich wirksamen Lebenslehren auf-
fillen, dann geht das offenkundig die Theologen an. Sie werden die
Medienmacher zu befragen haben, ob ihnen bewuft ist, was da ge-
schieht,"11

Diese Fragen zu stellen heifit noch lange nicht, die zugehérigen
Antworten gegeben zu haben oder auch geben zu kénnen. Dafl das
Sollen dem Sein folgen muf, bleibt eine alte Weisheit. Sie gilt auch fiir

10 Kaufmann (Anm. 3}, 87.
11 Kortzfleisch - Cornehl (Anm. 2), 10 f.

756|

6, 01:21:58. [Er—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MEDIENETHIK DER ZWEITEN DIMENSION

diese gewif unkonventionellen und doch zeitgemifen Uberlegungen.
Wo neue Wirklichkeiten sichtbar werden, verlangen sie nach Bewdlti-
gung. Das gilt nicht nur fiir die Bereiche der Technik und Politik, der
Okonomie und Medizin, der Politik und der Wissenschaften. Es gilt
auch und mafigeblich fiir die ganze Breite der Verhaltenswissenschaf-
ten und erst recht fiir eine reflektiert ihre Zeit bedenkende Ethik. Zur
Entwicklung einer noch ausstehenden Medienethik der zweiten Dimen-
sion sollten diese Uberlegungen Anstéfe geben und grundlegende
Einsichten vermitteln. Auch hier gilt: Nur wer die richtigen Fragen
stellt, wird die rechten Antworten auf die Herausforderungen unserer
Zeit geben konnen.

I 4 r-
126, 01:21:58. E—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-2-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

