Die Frage des Fremden. Derrida und das Paradox

der absoluten Gastfreundschaft

DIRK QUADFLIEG

Der folgende Text wird mehr Fragen aufwerfen, als er in der Tat beantworten
kann. Das liegt in diesem speziellen Fall, also einigen Uberlegungen zu Derridas
Begriff der Gastfreundschaft, weniger an der notwendigen Begrenzung seines
Umfangs als vielmehr am Thema selbst. Die Frage, was man gemif Derrida als
eine ,,Ethik der Gastfreundschaft” bezeichnen konnte, fiihrt zunichst in den Be-
reich des Fremden, des Fremdartigen oder Befremdlichen. Denn wem anders
sollte Gastfreundschaft zuteil werden, wenn nicht dem Fremden? Aber wer oder
was ist dieser Fremde? Das ist die Frage des Fremden im Sinne einer Frage nach
dem Fremden oder an den Fremden. Der Titel des Beitrags lésst sich jedoch auch
in die andere Richtung des Genitivs lesen, und zwar als eine Frage, die der
Fremde selbst stellt, die der Fremde an uns stellt.

Im Folgenden soll gezeigt werden, inwiefern sich beide Fragen, wenn man
sie mit Derrida betrachtet, als nicht beantwortbar herausstellen werden, weil sie
in eine paradoxe, zirkulére, selbst-dekonstruierende Figur hinein fithren. Deshalb
wird der Text sowohl auf die Frage, wer oder was der Fremde ist, als auch auf
die Frage nach der Frage des Fremden eine definitive oder endgiiltige Antwort
schuldig bleiben. Vielleicht aber kann man, und das wire zugleich die These, die
Ethik der Gastfreundschaft, die Ethik der Dekonstruktion nur so verstehen, dass
sie sich in ein Feld begibt, in dem es auf fundamentale Weise keine vorgefertig-
ten Antworten gibt. Das Ethische selbst wiirde dementsprechend genau dort be-
ginnen, wo es eine Offenheit gibt fiir Unvorhersehbares, fiir Fremdartiges, fiir
den oder das Andere, der oder das — wie Derrida sagt — stets ,,im Kommen
bleibt* (& venir)." Mit anderen Worten: Der Versuch, iiber die Ethik der Gast-

1 Vgl z. B. Jacques Derrida: Mémoires. Fiir Paul de Man, Wien: Passagen-Verlag
1988, S. 40.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-002 - am 14.02.2026, M:50:27. /dele Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | DIRK QUADFLIEG

freundschaft zu sprechen, muss sich selbst in eine solche Szene des ankommen-
den Fremden begeben.

Um diesen zugegebenermalBen dunklen Auftakt mit Inhalt zu fiillen, wird in
einem ersten Schritt das von Derrida herausgearbeitete, mehrschichtige Paradox
der Gastfreundschaft vorgestellt, wie es in der Seminarreihe Von der Gastfreund-
schaf® auftaucht. Ein zweiter Schritt beschiftigt sich dann auf einer allgemeine-
ren Ebene mit der Struktur dieses Paradoxons, das gewissermafien im Herzen der
Dekonstruktion arbeitet und sich in der Figur einer ,,Bedingung der Méglichkeit,
die zugleich eine Bedingung der Unmoglichkeit darstellt™, fassen lasst. Schliel3-
lich sollen anhand einer aktuellen politischen Problemlage in aller Kiirze die
moglichen Perspektiven einer dekonstruktiven Ethik verdeutlicht werden.

1. Aporien einer Ethik der Gastfreundschaft

In einer ersten Naherung ldsst sich die Verbindung zwischen der Frage des
Fremden und dem Paradox der Gastfreundschaft iiber Derridas Auseinanderset-
zung mit antiken Texten, mit einer gewissen ,,griechischen Situation herstellen.
Ausgangspunkt ist hier Platons Dialog Sophistes, in dem ein Fremder (xenos) die
Position der Sophistik vertritt. Weshalb interessiert sich Derrida fiir den Fremden
im platonischen Dialog? Da wire zum einen die Tatsache, dass der Fremde, so
wie er bei Platon auftaucht, sicherlich kein absolut Fremder, sondern zumindest
seiner Herkunft nach (er kommt aus Elea) bekannt ist. Thm wird, im Gegensatz
zu einem Barbaren oder Wilden, ein gewisses Gastrecht eingerdumt, das sich in
erster Linie aus seiner Herkunft und einer vertraglichen Regelung zwischen den
antiken Stadtstaaten ableitet.* Damit also der Fremde seine Fragen vorbringen
kann, muss er bereits in einer vertraglich geregelten Beziechung stehen oder an-
ders ausgedriickt, als Fremder wird er iiberhaupt nur wahrgenommen, wenn er
bereits die erste Frage nach seiner Herkunft beantwortet hat. Insofern taucht der
Fremde im Sophistes im Rahmen einer — vereinfacht gesagt — rechtlich geregel-
ten Gastfreundschaft auf, er ist mithin kein Unbekannter. Halten wir fest, es gibt
eine sehr alte Tradition einer rechtlich kodifizierten Form der Gastfreundschaft,
die bis in die antike Polis zuriickreicht.

Das Interesse Derridas an der Situation des Sophistes kniipft sich jedoch
zweitens an eine ganz bestimmte Frage des Fremden aus Elea, die dieser selbst
vorsichtig und umsténdlich einleitet, weil er nicht weniger in Frage stellt als, wie
es heiflt, ,,den Satz des Vaters Parmenides®.’ Ohne an dieser Stelle weiter in die

2 Jacques Derrida: Von der Gastfreundschaft, Wien: Passagen-Verlag 2001.

Vgl. ebd., S. 14.

4 Vgl. Wolfgang Detel: ,,Griechen und Barbaren. Zu den Anféngen des abendlidndi-
schen Rassismus®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 43 (1995), S. 1019-
1043, hier: S. 1025f.

5 Vgl. Platon: Sophistes, 241d.

W

https://dol.org/10,14361/9783839405451-002 - am 14.02.2026, M:50:27. /dele Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE FRAGE DES FREMDEN | 29

inhaltliche Argumentation des Fremden einsteigen zu wollen, wird doch deutlich,
weshalb Derrida sich gerade auf diesen Dialog bezieht: Die Frage des Fremden
zielt auf eine ,,viterliche Logik®, wodurch sich der Fremde einerseits der Familie
zugehorig zeigt, zum anderen aber das Haupt dieser Familie, den ,,Hausherrn®,
wie Derrida sagt, in seiner uneingeschriinkten Autoritit in Zweifel zieht.® Nimmt
man nun allein die Struktur dieser Situation, dann haben wir es mit einem Frem-
den zu tun, der sich anschickt, den viterlichen logos, die Sprache und die Ver-
nunft des Hausherrn zu hinterfragen. Das also wire ganz allgemein die Frage, die
der Fremde an uns stellt.

An der eigentiimlichen Stellung des Fremden im Sophistes wie liberhaupt in
der griechischen Antike des klassischen Zeitalters 14sst sich nun ein erstes Para-
dox der Gastfreundschaft erldutern: Der Fremde, dem hier ein Gastrecht einge-
rdumt wird, teilt offenbar schon langst den gemeinsamen Horizont des Denkens,
er gehort — das zeigt sich in seiner Rede vom Vater Parmenides — gewissermafien
zur Familie, auch und gerade dort, wo er die Grundlagen der gemeinsamen Logik
hinterfragt. Die Bezeichnung ,,Fremder* hingegen verweist auf seine Herkunft
aus einer anderen Polis und markiert seinen rechtlich-politischen Status, der mit
bestimmten Rechten und Pflichten verbunden ist. Aber auch dieser rechtliche
Status ist im Grunde paradox, denn der gemeinsame Pakt oder Vertrag, aus dem
die Rechte des Fremden hervorgehen, setzt seinerseits eine gemeinsame Sprache
des Rechts voraus. In Anbetracht dieses vorab geteilten rechtlichen Horizontes
also muss der Fremde, um als solcher (an)erkannt zu werden, bereits seine
Fremdheit, zumindest im starken Sinne des Wortes, verloren haben.

Derrida verdeutlicht dieses Paradoxon anhand der Apologie des Sokrates, in
der Sokrates in seiner Verteidigungsrede vor dem Gericht sich selbst mit einem
Fremden vergleicht, der die Sprache des Rechts nicht spricht und deshalb um
Nachsicht bittet.” In dieser Szene, so Derrida, wird die dréingende und schwierige
Frage der Gastfreundschaft {iberhaupt erst sichtbar, denn:

sollen wir vom Fremden, bevor und damit wir ihn bei uns aufnehmen konnen, verlan-
gen, uns zu verstehen, unsere Sprache zu sprechen, in allen Bedeutungen dieses Aus-
drucks [...]? Wenn er — mit all dem, was dies impliziert — unsere Sprache spriche, wenn
wir bereits alles teilten, was mit einer Sprache geteilt wird, wére der Fremde dann noch
ein Fremder, und konnte man auf ihn bezogen dann noch von Asyl oder Gastfreund-
schaft sprechen?®

Das Recht auf Gastfreundschaft in seiner juridischen Form ist — antik oder mo-
dern — immer an Bedingungen gebunden, an eine vertragliche Regelung, eine
gemeinsame Sprache des Rechts. Es ist reziprok und behandelt den Fremden zu-

6 Vgl J. Derrida: Von der Gastfreundschaft, S. 14.
7 Vgl Platon: Apologie des Sokrates, 17c-d.
8 J. Derrida: Von der Gastfreundschatft, S. 21.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-002 - am 14.02.2026, M:50:27. /dele Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | DIRK QUADFLIEG

néchst als ein Rechtssubjekt.” Innerhalb des rechtlichen Horizontes geht die erste
Frage daher an den Fremden, sie fragt nach seinem Familiennamen und woher er
kommt. Doch scheint die paradoxe Struktur einer solchen bedingten Gastfreund-
schaft auf die Moglichkeit einer unbedingten, absoluten Gastfreundschaft zu
verweisen, bei der ein Ankémmling anonym bleiben kénnte und unabhéngig von
seiner Herkunft empfangen und aufgenommen wiirde — ohne zu fragen. Eine un-
bedingte oder absolute Gastfreundschaft wiirde nicht nur dem Fremden, d. h.
einem Rechtssubjekt, zuteil, sie miisste erweitert werden auf den Anderen tiber-
haupt oder, wie Derrida in Anlehnung an Emmanuel Levinas sagt, auf den ,,abso-
lut Anderen*."

Es ist allerdings keineswegs so, als wiirde Derrida nun versuchen, die unbe-
dingte Gastfreundschaft gegen die rechtlich-kodifizierte auszuspielen, um deren
Aporie zu iiberwinden. Im Gegenteil, die Moglichkeit einer absoluten Gast-
freundschaft bildet bei genauerem Hinsehen erst den Hintergrund, auf dem das
formale Recht paradox zu werden droht. Wenn nédmlich die vertraglich geregelte
Gastfreundschaft den Fremden zu einem Familienmitglied werden ldsst, stellt
sich die Frage, wie der Fremde vor oder jenseits eines solchen Paktes begegnen
konnte. Wir stoflen hier auf den ,,mystischen Grund“ — um einen weiteren Topos
Derridas zu zitieren — der kodifizierten Gastfreundschaft oder auch des Rechts
schlechthin.'' Damit ein Vertrag zustande kommen kann, in dem die Rechte und
Pflichten des Fremden festgelegt sind, muss er vor jeder Identifizierung als
Rechtssubjekt und vor jeder vereinbarten Regelung als Gast aufgenommen wer-
den konnen. Man kann daher sagen, dass die bedingte Gastfreundschaft eine un-
bedingte zur Voraussetzung hat. Aber umgekehrt gilt ebenso, dass die bedin-
gungslose Aufnahme eines anonymen Ankdmmlings einer gewissen Regelung
bedarf, diese sogar zwangsldufig nach sich zieht, weil sie vor einer ,,Pervertie-
rung*, wie Derrida immer wieder betont, nicht sicher sein kann.'? Eine unbeding-
te Gastfreundschaft ohne jede Vorkehrung wiirde Gefahr laufen, jemanden bei
sich aufzunehmen, der das ,,Zuhause®, die Moglichkeit des ,,Bei-sich-seins* zer-
stort und damit zugleich die Grundlage einer jeden Gastfreundschaft.

Die Aporie entsteht folglich erst im Verhiltnis der bedingten zur unbedingten
Gastfreundschaft, insofern sie sich sowohl gegenseitig implizieren als auch aus-
schlieBen. Denn die absolute Gastfreundschaft bedeutet stets einen Bruch mit je-
der Bedingung, ebenso wie eine rechtliche Kodifizierung notwendigerweise eine
Einschrankung, mithin eine Auflésung der unbedingten Gastlichkeit bedeutet.
Laut Derrida handelt es sich bei diesem Paradox um eine Antinomie, und zwar
im wortlichen Sinne um zwei gegeneinander stehende Gesetze, wobei das Gesetz
der absoluten Gastfreundschaft im Singular mit den juridischen Gesetzen der

9 Vgl ebd, S. 25f.

10 Vgl. ebd., S. 26.

11 Vgl. Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritdt‘, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1991.

12 Vgl. J. Derrida: Von der Gastfreundschaft, S. 27 u. 62.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-002 - am 14.02.2026, M:50:27. /dele Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE FRAGE DES FREMDEN | 31

Gastfreundschaft kollidiert. Es legt als absolutes Gesetz den unbedingten Grund
fiir einen gesetzlichen Rahmen und doch sprengt es zugleich diesen Rahmen,
weil es tiber ihm steht als ein, wenn man so will, ,,gesetzloses Gesetz*.!?

Bevor der zweite Abschnitt auf die allgemeine Figur dieser Antinomie zu-
riickkommt, die man auch als das Zugleich einer Bedingung der Méglichkeit und
einer Bedingung der Unmoglichkeit fassen kann, soll wenigstens kurz auf Derri-
das Kritik an Kants ,,Drittem Definitivartikel zum ewigen Frieden“ eingegangen
werden, um das bisher Gesagte in einem zweiten Kontext zu verdeutlichen. In
seiner Schrift Zum ewigen Frieden beschiftigt sich Kant im besagten ,,dritten De-
finitivartikel“ mit den Bedingungen einer ,,allgemeinen Hospitalitit”, d. h. einer
allgemeinen Gastlichkeit, auf deren Grundlage das ausstehende Weltbiirgerrecht
verwirklicht werden soll."* Es scheint zunichst, als wiirde Kant mit der ,,allge-
meinen Hospitalitit™ eine zumindest vergleichbare Forderung aufstellen wie Der-
ridas unbedingte Gastfreundschaft. Allerdings ist Kants Perspektive von Anfang
an eine juristisch-politische, es geht ihm um die Moglichkeit eines ,,ewigen Frie-
dens®“ in einem forderalen Staatenbund, der gestiftet werden muss, um einen
kriegerischen Naturzustand des Menschen zu iiberwinden. Ziel ist eine ,,weltbiir-
gerliche Verfassung®, die sich unter der Bedingung einer ,,allgemeinen Hospitali-
tat approximativ verwirklichen kann. Wie Derrida nun zu Recht hervorhebt,
bleibt die von Kant angefiihrte ,,Hospitalitdt jedoch eine eingeschrinkte, denn
sie beinhaltet lediglich ein Besuchs- und kein vollstindiges Gastrecht." Weiter-
hin griindet Kant dieses Besuchsrecht auf einem Naturrecht, da, so das Argu-
ment, die Oberfliche der Erde nur begrenzt Platz zur Verfiigung stellt, ,,aber
niemand an einem Orte der Erde zu sein mehr Recht hat, als der andere®.'®

Dennoch bleibt Kants . dritter Definitivartikel ambivalent: Einerseits ist
Kant bemiiht, die ,,allgemeine Hospitalitit™ in ihrer Anwendung einzuschrinken
und im Vorgriff auf das Weltbiirgerrecht in einen juristischen Kontext einzube-
ziehen. Andererseits geht die geforderte Hospitalitdt dem eigentlich politischen
Stiftungsakt des Weltbiirgerrechts voraus und steht damit logisch-zeitlich vor
oder auflerhalb einer jeden gesetzlichen Regelung. Sie markiert gewissermalien
die Schwelle zwischen dem kriegerischen Naturzustand und dessen politisch-
rechtlicher Uberwindung.

Dagegen wire die von Derrida dargelegte unbedingte oder absolute Gast-
freundschaft nicht aus einem Naturrecht abgeleitet, sondern letztlich aus einer
konstitutiven Offnung des Subjekts auf den Anderen, so wie sie auch von Levi-

13 Vgl ebd,, S. 61. Die Antinomie, so Derrida in Das andere Kap, steht fiir das ,,dop-
pelte, widerspriichliche Gesetz, nicht fiir den Gegensatz zwischen dem Gesetz und
seinem anderen® (Jacques Derrida: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei
Essays zu Europa, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1992, S. 53).

14 Vgl. Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, Stuttgart:
Reclam 1984, S. 21.

15 Vgl. I. Kant: Zum ewigen Frieden, S. 21; auch Jacques Derrida: Adieu. Nachruf auf
Emmanuel Levinas, Miinchen, Wien: Hanser 1999, S. 114.

16 I. Kant: Zum ewigen Frieden, S. 21.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-002 - am 14.02.2026, M:50:27. /dele Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | DIRK QUADFLIEG

nas beschrieben wird."” Wenn der Empfang des Anderen jeder Konstitution einer
Selbstheit, eines Bei-sich-seins oder allgemeiner des Subjekts vorausgeht, dann
stellt eine unbedingte Gastfreundschaft in der Tat die Bedingung fiir jede poli-
tisch-rechtliche Entscheidung dar. Die konstitutive Beziehung zum Anderen vor
oder am Ursprung des Subjekts kann somit ebenfalls als eine Bedingung der
Maoglichkeit und zugleich als eine Bedingung der Unmoglichkeit einer vollstdn-
digen und autonomen Subjektivitit verstanden werden.

2. Dekonstruktion als das Denken einer
unmoéglichen Méglichkeit

Das Motiv vom Anderen auf dem Grund des Selben ist zweifellos eines der zent-
ralen Merkmale des so genannten poststrukturalistischen Diskurses, obwohl sich
philosophiegeschichtlich natiirlich bedeutende Vorldufer anfithren lassen, wie
etwa die hegelsche Dialektik, Husserls V. Cartesianische Meditation und an bei-
de anschliefend sogar Sartres Bewusstseinsphilosophie.'® Auch Derrida nimmt
dieses Motiv zunéchst in einer erkenntnistheoretischen Spielart auf, wenn er in
seinen frithen Schriften die Sprache als ein Zeichensystem betrachtet, in dem je-
der Signifikant seinen Wert erst dadurch erhilt, dass er in einer differenziellen
Beziehung zu anderen Signifikanten steht. Da es im Verweisungssystem der Sig-
nifikanten kein vorgéngiges und urspriingliches Signifikat mehr gibt, entsteht
Bedeutung nur auf der Grundlage der vielfiltigen Beziehung eines Signifikanten
zu anderen Signifikanten des Systems. Anders ausgedriickt, die Identitdt eines
Zeichens ist auf fundamentale Weise durch seine Relation zu anderen Gliedern
des Systems bestimmt: ,,Jeder Begriff ist seinem Gesetz nach in eine Kette oder
in ein System eingeschrieben, worin er durch das systematische Spiel von Diffe-
renzen auf den anderen, die anderen Begriffe verweist. Ein solches Spiel, die
différance, ist nicht einfach ein Begriff, sondern die Moglichkeit der Begriftlich-
keit, des Begriffsprozesses und -systems iiberhaupt“." Jede bedeutende Einheit
tragt daher notwendigerweise und urspriinglich die Spur des Anderen in sich
selbst.?’ Insofern stellt die Spur — die kein letztes Seiendes oder transzendentales
Signifikat meint, vielmehr Relation und Prozess?! —, insofern also stellt die Spur
des Anderen sowohl eine Bedingung der Méglichkeit der Begriffsbildung tiber-
haupt als auch die Bedingung der Unmoglichkeit eines reinen und mit sich selbst

17 Vgl. J. Derrida: Adieu, S. 105ff.

18 ,,Was wir auf dem Grunde unserer selbst finden, ist der Andere [...].” (Jean-Paul
Sartre: BewulBtsein und Selbsterkenntnis, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1973,
S.9)

19 Jacques Derrida: ,,Die différance®, in: ders., Randgénge der Philosophie, 2. Aufl.,
Wien: Passagen-Verlag 1999, S. 31-56, hier: S. 40.

20 Vgl. Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974, S. 109.

21 ,,Die Spur selbst existiert nicht.“ (ebd., S. 287)

https://dol.org/10,14361/9783839405451-002 - am 14.02.2026, M:50:27. /dele Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE FRAGE DES FREMDEN | 33

unmittelbar identischen Begriffs dar. Wenn Derrida diese Struktur nun kritisch
auf die zentralen Griindungsbegriffe der Philosophie iibertrigt, beispielsweise
das Sein, die Vernunft oder das Subjekt, kann er diese in ihrer Funktion als letz-
tem Grund dekonstruieren, indem er in ihnen ein irreduzibles und nicht auftheb-
bares Verhiltnis zu einem anderen nachweist. Die konstitutive Unmoglichkeit
einer letzten stabilen Selbstbegriindung lasst das gesamte Projekt der abendlandi-
schen Philosophie im Wortsinne ,,abgriindig® werden.

Freilich bleibt eine solche Dekonstruktion philosophischer Griindungsbegrif-
fe und der von ihnen abhédngigen Denksysteme in erster Linie ein ontologisches
bzw. erkenntnistheoretisches Unterfangen — die Méglichkeit, hieraus eine Ethik
oder eine Politik abzuleiten, zeigt sich zumindest nicht auf den ersten Blick. Aber
schon in der Grammatologie stellt Derrida klar, dass die Spur des Anderen auch
im Sinne einer Erfahrung begriffen werden kann, in der das Subjekt vor jedem
Bei-sich-sein und vor jeder Selbstprisenz durch eine Alteritit bestimmt wird. Im
Gegensatz zu Levinas, der zur selben Zeit an einer Ethik der Alteritét arbeitet,
warnt Derrida allerdings davor, diese Andersheit zu verabsolutieren, weil sie
sonst Gefahr l3uft, in den Bereich der Theologie abzudriften.”” Doch kommt Der-
rida mit Levinas darin tiberein, dass die Kategorie des Anderen deutlich mehr
umfasst als das empirische Vorhandensein von anderen Menschen. Sofern die
Andersheit immer schon vor der Konstitution eines bewussten Ich liegt, kann sie
selbst nicht mehr zum vollstindig identifizierbaren Gegenstand einer Erfahrung
werden. Umkehrt konnte man jedoch sagen, dass sich eine Erfahrung des Ande-
ren gerade durch eine nicht zu tilgende Abwesenheit oder Leerstelle auszeichnet,
die als Absenz oder Mangel gleichwohl erfahrbar bleibt.”

Es gilt demnach, den sicherlich schillernden Begriff des Anderen ernst zu
nehmen und zwar als Andersheit, die sich jenseits der Identifizierung, der dialek-
tischen Aufhebung oder der direkten Thematisierung bewegt. Ein Anderes im
starken Wortsinne ist nur dann wirklich anders, wenn es sich dem Eigenen und
Bekannten entzieht. Und doch ist das oder der Andere nie durch eine uniiber-
windbare Grenze vom Selben getrennt, das Andere ist vielmehr in seiner Funk-
tion als grundloser Grund immer schon im Selben und dieses notwendigerweise
urspriinglich offen fiir anderes.**

Eine solche, zunichst eher strukturelle Figur des Anderen kann nun fiir eine
Ethik fruchtbar gemacht werden, wenn man sie mit den Aporien der Gastfreund-
schaft in Verbindung bringt. Allerdings kénnte man einwenden, dass uns die

22 Vgl. Jacques Derrida: ,,Gewalt und Metaphysik. Essay iiber das Denken von Em-
manuel Levinas’, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1972, S. 121-235, hier: S. 1644f.

23 Fir Derrida bleibt der Erfahrungsbegriff selbst an diesen Entzug gebunden: ,,Der
Entzug der Prisenz ist die Bedingung der Erfahrung [...].“ (J. Derrida: Grammato-
logie, S. 285)

24 ,Das Andere ist im Selben.“ (Jacques Derrida: ,,Ellipse, in: ders., Die Schrift und
die Differenz, S. 443-450, hier: S. 446)

https://dol.org/10,14361/9783839405451-002 - am 14.02.2026, M:50:27. /dele Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | DIRK QUADFLIEG

konstitutive Beziehung zum Anderen keinerlei Handlungsspielraum lédsst, wenn
sie tatsdchlich immer schon das denkende und handelnde Subjekt bestimmt und
daher asymmetrisch bleibt. Man muss hierbei jedoch sehr deutlich mit Derrida
zwischen einem Bereich des Ethischen und dem einer Politik, d. h. des normen-
geleiteten Handelns unterscheiden. Ethisch wire laut Derrida nicht allein die Di-
mension der bedingungslosen Offnung zum Anderen — hier gibt es in der Tat
keine Wahl —, sondern vielmehr das Verhéltnis zwischen der urspriinglichen Be-
gegnung mit dem Anderen und jenen Dimensionen des Denkens und Handelns,
die darauf aufbauen. Es ist also keineswegs so, dass Derrida einfach eine bedin-
gungslose Gastlichkeit gegeniiber dem anonymen Ankémmling einfordert, denn
dieser ist in gewisser Weise langst eingetroffen, ob wir dies wollen oder nicht. Es
liegt hingegen an uns, wie wir die fundamentale Dislokation durch den Anderen
auf die politisch-rechtliche Ebene des Umgangs mit Fremden, Ankommenden
oder Asylsuchenden tiibertragen. Folglich beginnt der genuine Bereich des Ethi-
schen zwischen der unbedingten und der bedingten Gastfreundschaft, und zwar
in der Frage nach deren konkretem Verhéltnis im Einzelfall.

Aufgrund der aporetischen Struktur der Gastfreundschaft wird es jedoch un-
moglich, daraus eine allgemeingiiltige Maxime fiir ein ethisches Handeln abzu-
leiten. Jede noch so vorldufige Normierung bewegt sich auf der Seite der poli-
tisch bedingten Gastfreundschaft und muss die unbedingte einschrédnken, d. h.
negieren. Und umgekehrt verbleibt die theoretische Option fiir eine unbedingte
Gastfreundschaft im Utopischen, da ihr jedes Kriterium fiir ein politisch-
rechtliches Handeln abhanden kommt. Es gibt daher kein per se gerechtes Ver-
hiltnis zwischen der bedingten und der unbedingten Gastfreundschaft, kein
,,mehr oder weniger®, da sie sich gegenseitig ausschlieBen. Und eben diese un-
entscheidbare Aporie wiederholt sich fiir Derrida insgesamt im Verhéltnis von
Gerechtigkeit und Recht.”® Die Dekonstruktion gibt uns damit nicht weniger zu
denken als eine Ethik des strukturell Unentscheidbaren.

Dennoch bleibt eine dekonstruktive Ethik keineswegs ohne Folgen. Denn
eine wirkliche Entscheidung, so Derrida, kann es auch nur in einem Bereich des
Unentscheidbaren geben, dort, wo rechtlich kodifizierte oder normativ sedimen-
tierte Regelungen nicht angewendet werden konnen oder miteinander in einen
unlosbaren Konflikt geraten: ,,Eine Entscheidung, die sich nicht der Priifung des
Unentscheidbaren unterziehen wiirde, wire keine freie Entscheidung, sie wire
eine programmierbare Anwendung oder ein berechenbares Vorgehen. Sie wire
vielleicht rechtens, nicht aber gerecht.“*® Die implizite Schlussfolgerung, das ko-
difizierte Recht konne per definitionem nicht gerecht sein, mutet skandalds an.
Sie geht jedoch weniger auf eine Insuffizienz des Rechts zuriick als vielmehr auf
die spezielle Bedeutung, die der Begriff der Gerechtigkeit in der Dekonstruktion
erhilt: Gerechtigkeit ist hier stets mit der unentscheidbaren, asymmetrischen und

25 Vgl. J. Derrida: Gesetzeskraft, bes. S. 44ff.
26 Ebd., S. 50.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-002 - am 14.02.2026, M:50:27. /dele Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE FRAGE DES FREMDEN | 35

paradoxen Erfahrung des Anderen verbunden und muss daher auBerhalb jeder
Identifizierung, Kodifizierung oder vertraglichen Regelung stehen.

An dieser Stelle kann lediglich angedeutet werden, inwiefern die zweifache
Frage des Fremden, die zu Beginn anhand des Sophistes verdeutlicht wurde, un-
trennbar mit einer Ethik der Dekonstruktion zusammenhéngt. Ebenso wie der
Fremde im platonischen Dialog stellt die konstitutive Beziehung zum Anderen
unseren Status als autonomes, bei-sich-seiendes Subjekt in Frage, sie setzt die
traditionelle Logik des Gastgebers, der Herr im eigenen Haus ist, auller Kraft.
Noch bevor wir den Fremden fragen konnen, wer er ist und ihn damit zu einem
Rechtssubjekt machen, haben wir, um bei uns selbst zu sein, immer schon auf die
vorgéngige Beziehung zum Anderen geantwortet. Wir miissen, um selbst zu sein,
diese Beziehung stets bejaht haben. Daraus erwichst eine unmogliche Verant-
wortung gegeniiber dem Anderen, die wir allenfalls nachtréglich und durch einen
potentiell gewalttdtigen Akt der Ausschliefung in eine rechtliche Regelung und
souverdne politische Handlung iiberfiihren konnen. (In Klammern sei daran erin-
nert, dass unser Wort ,,Politik* auf das griechische polis zuriickgeht, also auf
einen begrenzten Raum der rechtlichen In- bzw. Exklusion).

Zum Abschluss sollen nun in aller Kiirze einige Perspektiven umrissen wer-
den, die das Paradox der Gastfreundschaft fiir die so genannte ,,Fliichtlingsprob-
lematik® er6ffnen kann.

3. Die Frage der Fliichtlinge vor/an Europa

Kaum wird man sich noch an die beiden Stiddtenamen Ceuta und Melilla erin-
nern, die im Oktober 2005 durch die Presse gingen. Mehrere hundert Menschen
hatten damals versucht, den doppelten und meterhohen Grenzzaun dieser beiden
spanischen Exklaven in Nordafrika zu iberwinden, um von dort aus nach Europa
einzuwandern. Sechzehn Tote und etliche Verletzte haben diesen Sturm auf die
Grenzen Europas wenigstens fiir einen kurzen Augenblick in den Mittelpunkt der
Offentlichkeit geriickt, obwohl er nur einen von vielen traurigen Hohepunkten
einer anhaltend dramatischen Situation markiert.

Lésst sich, jenseits des Appells, die Genfer Fliichtlingskonvention und die
Menschenrechte einzuhalten, mit Hilfe der Dekonstruktion ein anderer Blickwin-
kel auf die weltweit wachsenden Migrantenstrome einnehmen? Oder miissen,
angesichts der unzdhligen tragischen Einzelschicksale, Reflexionen tber die
Unmoglichkeit einer unbedingten Gastfreundschaft hilflos, wenn nicht gar zy-
nisch wirken? Es wire indes unredlich, von einer philosophischen Ethik, sei sie
dekonstruktiv oder nicht, die simple Lsung eines komplexen, historischen und
geopolitischen Problems zu erwarten. Dennoch kann man aus der Perspektive
einer Ethik der Gastfreundschaft wenigstens drei Fragestellungen ableiten, die
eine neue Sicht auf die Situation an den Auflengrenzen Europas erlauben:

https://dol.org/10,14361/9783839405451-002 - am 14.02.2026, M:50:27. /dele Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | DIRK QUADFLIEG

(1) Die Antwort der EU-Innenminister, allen voran die des damaligen deut-
schen Innenministers, Otto Schily, besteht in einer Verschirfung der Grenzkont-
rollen und des Asylrechts. Thre Handlungsmaxime ist eine politisch-rechtliche,
die sich auf der Ebene einer bedingten Gastfreundschaft bewegt und diese mit
moglichst eindeutigen Ein- und vor allem Ausschlusskriterien zu sichern ver-
sucht. Wenn man jedoch mit Derrida die Frage des Fliichtlings als Frage des An-
deren betrachtet, dann kann unsere Antwort sich nicht auf einen formal-
juristischen Umgang mit den Ankdmmlingen beschranken. Damit eng verbunden
wire eine Debatte tiber die Legitimation des Asylrechts, das die Anerkennung als
Flichtling immer noch auf der Grundlage einer nationalstaatlichen Herkunft regelt.

(2) Abgesehen von allen Féllen, in denen geltendes Recht gegen Menschen-
rechte oder die Genfer Fliichtlingskonvention verstoft, verlangt eine Ethik der
Gastfreundschaft die jeweils situative Abwagung des positiven Rechts gegeniiber
dem Imperativ einer unbedingten Gastfreundschaft. Und obwohl sich die unbe-
dingte Gastfreundschaft per definitionem nicht in eine rechtliche Kodifizierung
uberfiihren l4sst, muss die Aufgabe darin bestehen, das geltende Recht immer
wieder im Horizont einer unbedingten Gerechtigkeit zu tiberpriifen und es gege-
benenfalls zu tiberschreiten. Dahinter steht kein Pliadoyer fiir eine dauerhafte
Missachtung rechtlicher Vereinbarungen, sondern die Uberzeugung, dass eine
Ethik der Gastfreundschaft sich nur dann verwirklichen lidsst, wenn sie in einem
ebenso notwendigen wie unabschlieBbaren Prozess in unser alltigliches Verhal-
ten, unsere Kultur und auch in geltendes Recht einflieBt: ,,Es ist nun eine politi-
sche Aufgabe, den besten legislativen Kompromiss zu finden, die besten juridi-
schen Bedingungen, damit in einer bestimmten Situation die Ethik der Gast-
freundschaft nicht in ihrem Prinzip verletzt und so gut wie moglich respektiert
wird. Deshalb miissen Gesetze und Gewohnheiten, auch Phantasmen, ja deshalb
muss eine ganze Kultur verdndert werden.“*’ Der politische Prozess endet somit
nicht mit einem Gesetzgebungsverfahren, er beginnt vielmehr an den Réndern
des Rechts, immer dort, wo wir in eine rechtlich uneindeutige Situation geraten —
etwa in der Frage, wie wir mit Migranten ohne Papiere umgehen sollen.

(3) SchlieBlich — und dies ist der wahrscheinlich wichtigste Punkt — fiihrt die
Fliichtlingsfrage zuriick auf die fundamentale Frage des Fremden an uns. Jenseits
der politisch-rechtlichen Problematik und der Verantwortung, in einer Notsitua-
tion zu helfen, wirft die Begegnung mit dem Fremden/dem Anderen die Frage
nach unserer eigenen Identitdt als Européder auf. Was bedeutet heute ein Europa,
das sich nach innen hin 6ffnet, nur um sich nach aulen umso rigider abzuschlie-
Ben? Wer sind wir heute als Européer, in einer Zeit, da zusammen mit der Souve-
rénitdt der Nationalstaaten auch ihre Integrationskraft schwindet? Auf welche
kulturelle, historische und politische Tradition beruft sich Europa, die ,,européi-

27 Jacques Derrida: ,Ich misstraue der Utopie, ich will das Un-Moégliche. Ein Ge-
sprach mit Thomas Assheuer®, in: Stephan Moebius/Dietmar Wetzel (Hg.), absolute
Derrida, Freiburg i. Br.: Orange Press 2005, S. 6-19, hier: S. 16.

https://dol.org/10,14361/9783839405451-002 - am 14.02.2026, M:50:27. /dele Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE FRAGE DES FREMDEN | 37

sche Idee“? Bedeutet Europa nicht zunichst die Forderung einer unbedingten
Offnung gegeniiber den Nachbarn? Wo und mit welcher Begriindung aber endet
geografisch diese Beziehung der freundschaftlichen Nachbarschaft? Wenn das
neue ,,Haus“ Europa immer auch als Antwort auf die Erfahrung von Krieg und
Vertreibungen im zwanzigsten Jahrhundert gedacht war, dann sollten und kdnnen
wir diesen Grindungsgedanken nicht einfach vergessen. Er kehrt an den Grenzen
wieder. Die Frage des Fremden vor und an den Grenzen Europas verweist des-
halb zugleich auf die dringende und bislang vernachlissigte Frage, wer wir heute
sind und wer wir sein wollen.

Literatur

Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1972

Derrida, Jacques: ,,Ellipse®, in: ders., Die Schrift und die Differenz, S. 443-450

Derrida, Jacques: ,,Gewalt und Metaphysik. Essay iiber das Denken Emmanuel
Levinas’“, in: ders., Die Schrift und die Differenz, S. 121-235

Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974

Derrida, Jacques: Mémoires. Fiir Paul de Man, Wien: Passagen-Verlag 1988

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritit‘, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1991

Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu
Europa, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1992

Derrida, Jacques: ,,Ich misstraue der Utopie, ich will das Un-Mdégliche. Ein Ge-
sprich mit Thomas Assheuer®, in: Stephan Moebius/Dietmar Wetzel (Hg.):
absolute Derrida, Freiburg/Breisgau: Orange Press 2005, S. 6-19 (Erstverof-
fentlichung in: DIE ZEIT, Nr. 11, 1998)

Derrida, Jacques: Adieu. Nachruf auf Emmanuel Levinas, Miinchen, Wien: Han-
ser 1999

Derrida, Jacques: ,.Die différance”, in: ders., Randginge der Philosophie,
2. Aufl., Wien: Passagen-Verlag 1999, S. 31-56

Derrida, Jacques: Von der Gastfreundschaft, Wien: Passagen-Verlag 2001

Detel, Wolfgang: ,,Griechen und Barbaren. Zu den Anfingen des abendlidndi-
schen Rassismus®, in: Deutsche Zeitschrift fir Philosophie 43 (1995) 6,
S.1019-1043

Kant, Immanuel: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, Stuttgart:
Reclam 1984

Platon: Apologie des Sokrates, in: ders., Sdmtliche Werke, Bd. 1, neu hg. von
Ursula Wolf, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1994, S. 11-43

Platon: Sophistes, in: ders., Simtliche Werke, Bd. 3, neu hg. von Ursula Wolf,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1994, S. 253-335

Sartre, Jean-Paul: Bewufitsein und Selbsterkenntnis, Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt 1973

https://dol.org/10,14361/9783839405451-002 - am 14.02.2026, M:50:27. /dele Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839405451-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

/dol.org/1014361/9783839405451-002 - am 14.02.2026, 11:50:27.



https://doi.org/10.14361/9783839405451-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

