
ISBN 978-3-95832-351-3

www.velbrueck-wissenschaft.de

V
EL

BR
Ü
CK

W
IS
SE

N
SC

H
A
FT

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

Maschinen mit Bewusstsein? Was lange Zeit ein Thema der Science-
Fiction geblieben ist, scheint dank ChatGPT & Co. nun Realität zu 
werden. Ob künstliche Intelligenzen tatsächlich als Subjekte gelten 
können, ist jedoch auch in der Philosophie schon vor längerem disku-
tiert worden. Bereits 1957 hat Gotthard Günther sich dieser Frage in 
seinem Buch über Das Bewußtsein der Maschinen gewidmet. Wie 
ist Günthers kybernetischer Ansatz heute, vor dem Hintergrund der 
rasanten Entwicklungen in der KI-Forschung, zu bewerten?

Werner Vogd und Jonathan Harth nähern sich dem Werk des deut-
schen Technikphilosophen in vier Schritten: Sie stellen zunächst 
dessen Kernkonzepte vor und untersuchen dann die Bedingungen 
für die Bewusstseinsfähigkeit kybernetischer Maschinen. Die ge-
wonnenen Einsichten werden durch eine phänomenologische Be-
trachtung menschlicher Subjektivität und neurowissenschaftliche 
Erkenntnisse erweitert. So lässt sich schließlich zeigen, wie künst-
liche Intelligenzen Aufschluss darüber geben können, was es heißt, 
ein Mensch zu sein.

Werner Vogd ist Lehrstuhlinhaber für Soziologie an der Universität Wit-
ten/Herdecke. Bei Velbrück Wissenschaft erschienen: Gehirn und Ge-
sellschaft (2010), Zur Soziologie der organisierten Krankenbehandlung 
(2011), Von der Physik zur Metaphysik (2014), Die Praxis der Leere (2015, 
mit Jonathan Harth) und Selbst- und Weltverhältnisse (2018).

Jonathan Harth ist Wiss. Mitarbeiter am Lehrstuhl für Soziologie der Uni-
versität Witten/Herdecke. Bei Velbrück Wissenschaft erschienen: Die 
Praxis der Leere (2015, mit Werner Vogd).

Werner Vogd und Jonathan Harth

Das Bewusstsein der Maschinen –  
die Mechanik des Bewusstseins

Mit Gotthard Günther über 
die Zukunft menschlicher und 

künstlicher Intelligenz nachdenken

W
er

ne
r 

V
og

d 
&

 
Jo

na
th

an
 H

ar
th

D
as

 B
ew

us
st

se
in

 d
er

 M
as

ch
in

en
 –

  
di

e 
M

ec
ha

ni
k 

de
s 

B
ew

us
st

se
in

s

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Werner Vogd und Jonathan Harth
Das Bewusstsein der Maschinen – die Mechanik des Bewusstseins

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Werner Vogd und Jonathan Harth

Das Bewusstsein der Maschinen – 
die Mechanik des Bewusstseins

Mit Gotthard Günther über  
die Zukunft menschlicher und  

künstlicher Intelligenz nachdenken

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dieses Werk ist im Open Access unter der Creative-Commons-Lizenz
CC BY-NC-ND 4.0 lizensiert.

Die Bestimmungen der Creative-Commons-Lizenz beziehen sich nur auf 
das Originalmaterial der Open-Access-Publikation, nicht aber auf die 

Weiterverwendung von Fremdmaterialien (z.B. Abbildungen, Schaubildern 
oder auch Textauszügen, jeweils gekennzeichnet durch Quellenangaben). 

Diese erfordert ggf. das Einverständnis der jeweiligen Rechteinhaber.

Erste Auflage 2023
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2023

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-351-3

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Inhalt

Vorwort .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  7

Einleitung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  10

I. Von Information zum Bewusstsein der Maschinen  .  .  .  .  .  .  .  .  28

I.1  Information, Nichtwissen und Entropie . . . . . . . . . . . . . .             31

I.2  Mit Gotthard Günther von der zweiwertigen zu einer  
polykontexturalen Logik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        43

I.3  Gotthard Günthers polykontexturaler Blick auf  
das Bewusstsein der Maschinen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   66

II. Intelligente Maschinen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  85

II.1 HAL 9000 – Wenn intelligente Maschinen  
verrückt werden. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               87

II.2 Der Sündenfall intelligenter Maschinen . . . . . . . . . . . . .            116

II.3 Der State of the Art intelligenter Maschinen. . . . . . . . . .         125

II.3.1	Die Sehnsucht des Menschen nach  
nichtmenschlicher Intelligenz. . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  125

II.3.2	Künstliche Selbst- und Weltmodelle. . . . . . . . . . . . . .             173

II.3.3	Die Erziehung der Maschinen (AI-Alignment) . . . . . .     188

III. Menschliches Bewusstsein . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  225

III.1 Postoperatives Delir: Aus der Bewusstlosigkeit  
  zur doppelten Reflexion (und zurück). . . . . . . . . . . . . .             226

III.2 Das Bewusstsein der Gehirne. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    256

IV. Mensch, Bewusstsein und Maschine .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  289

IV.1 Posthumane Spiritualität – wer sind wir, wenn uns  
 die Maschinen gleich werden?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   290

IV.2 Die Quantentheorie – wenn Materie reflexiv wird. . . . .    327

IV.3 Ethik – oder: Wie hältst du es mit dem Nichtwissen?. . .  352

V. Fragen und Antworten .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  370

Literatur . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  381

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7

Vorwort

Auch heutzutage gehen Digitalisierung und der Einsatz kybernetischer 
Maschinen noch mit dem Versprechen einher, unsere Welt zu rationa-
lisieren und objektiv beherrschbar zu machen. Im Alltag merken wir 
zwar, dass mit dem Einsatz von Computern und künstlichen Intelligen-
zen neue Probleme entstehen, etwa mit jeder neuen Technologie Neben-
folgen, die nicht vorhergesehen waren. Doch dies hindert uns bislang 
nicht, daran zu glauben, dass die Ursachen dieser Probleme identifiziert 
und künftig durch den Einsatz besserer Technik, verbesserter Software 
oder gut trainierter künstlicher Intelligenzen gelöst werden könnten. Wir 
glauben, dass all das hierfür notwendige Wissen in den Daten liegt. Wir 
glauben, dass wir – sobald wir hinreichend viele Informationen über die 
Zusammenhänge der Welt gesammelt haben – die Verhältnisse nach un-
seren Wünschen und Bedürfnissen regeln und gestalten könnten. Doch 
könnte sich nicht all dies aus einem einfachen Grund als Illusion erwei-
sen? Es liegt nämlich in der Natur kybernetischer Prozesse, dass hinrei-
chend komplexe Systeme unweigerlich Eigentümlichkeiten entwickeln, 
die nicht von außen vorhergesehen, berechnet und damit auch nicht vor-
ab kontrolliert werden können. 

Wie eine künstliche Intelligenz zu ihren Ergebnissen kommt, wie sie 
die Daten verknüpft und was sie eigentlich genau gelernt hat, ist norma-
lerweise ebenso wenig durchschaubar, wie das Verhalten eines Kindes, 
wenn man es bittet, sein Zimmer aufzuräumen. Beide zeigen einen Eigen-
sinn und damit liegt es nahe, ihnen so etwas wie Subjektivität zuzurech-
nen. Was wäre, wenn künftige kybernetische Maschinen, wie jedes or-
ganische Lebewesen, nichts anderes machen, als sich durch ihre Existenz 
in die Welt hineinzustellen, um durch ihre Operationen zugleich Wissen 
wie auch Nichtwissen zu erzeugen? Sie würden damit – wie auch wir 
Menschen – letztlich nichts anderes tun, als an aus gegenwärtiger Pers-
pektive unlösbaren Problemen zu arbeiten, um auf diese Weise zugleich 
neue Probleme zu erzeugen. Dies würde uns Menschen aber in ein neues 
Verhältnis zu den künstlichen Intelligenzen setzen, die in naher Zukunft 
immer mehr unsere Welt bevölkern werden. Letztere würden nicht mehr 
nur als ein Mittel zum Zweck gelten können. Sie würden vielmehr ihrer-
seits als eine Art subjektive Wesenheit erscheinen, mit der wir in einen 
Dialog treten, um etwas über uns selbst und unsere Probleme lernen zu 
können. Doch was würde dies für uns Menschen in Hinblick auf unsere 
kulturgeschichtliche und spirituelle Verortung bedeuten? 

Seiner Zeit weit voraus erschien 1957 die erste Auflage von Gott-
hard Günthers Das Bewußtsein der Maschinen. In diesem Buch ent-
wickelte der Technikphilosoph Günther eine umfassende kybernetische 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8

VORWORT

Perspektive auf die Frage der Subjektivität wie auf die Möglichkeit, dass 
künftige kybernetische Maschinen etwas entwickeln könnten, was dem 
Bewusstsein analog ist. Der Titel Bewußtsein der Maschinen ist dabei 
mehrdeutig gehalten, denn die von Günther vorgestellte kybernetische 
Perspektive erlaubt es, sowohl die kognitiven Dynamiken menschenge-
machter intelligenter Maschinen zu beschreiben als auch die Mechanik 
der kognitiven Prozesse des Menschen zu beleuchten.

Günther promovierte 1933 über Hegels Logik, immigrierte 1937 in 
die USA, wo er mit den großen Denkern der kybernetischen Bewegung 
in Berührung kam. Fasziniert von den neuen Möglichkeiten der Technik 
und den hiermit einhergehenden Utopien gab er 1952 eine kommentierte 
Ausgabe ausgesuchter amerikanischer Science-Fiction-Literatur heraus. 
In der von ihm im Düsseldorfer Rauch Verlag herausgegebenen Reihe 
Rauchs Weltraum-Bücher wurde unter anderem Isaac Asimovs Ich, der 
Robot zum ersten Mal auf Deutsch veröffentlicht. Von 1961 bis 1972 ar-
beitete Günther als Forschungsprofessor an dem von Heinz von Foerster 
geleiteten Biological Computer Laboratory an der University of Illinois. 
In Deutschland wurde Günthers Werk insbesondere durch Rudolf Kaehr, 
Winfried Marotzki, Nina Ort, Helmut Schelsky, Walter Bühl und nicht 
zuletzt auch Niklas Luhmann bekannt. Dabei wurden jedoch eher Gün-
thers Überlegungen zur Theorie der Polykontexturalität aufgegriffen als 
die von ihm entwickelten technikphilosophischen Ideen.

Mehr als 50 Jahre nach der Veröffentlichung von Das Bewußtsein der 
Maschinen ist die Zeit nun reif, um sich diesem vorausschauenden Werk 
auf einer grundlegenderen Ebene zu stellen. Die Digitalisierung und die 
Entwicklung künstlicher Intelligenzen schreiten in einer Weise voran, 
dass kognitive Maschinen, die über eine subjektive Perspektive verfü-
gen, immer weniger als Science-Fiction anmuten denn als eine Realität 
erscheinen, die wenn nicht schon jetzt, so doch in naher Zukunft ver-
wirklicht sein wird. Nicht zuletzt haben wir von diesen Entwicklungen 
auch während der Erstellung dieses Buches profitieren können, wenn wir 
aktuelle Large Language Models (LLMs) wie GPT-4 als Ko-Autor(in) 
oder kollegiale Gesprächspartner zum Testen von Ideen und Formulie-
rungen hinzugezogen haben. Unsere Erfahrungen hierbei zeigen, dass 
sich durch diese Form der Kollaboration neue Dimensionen der Wis-
sensproduktion ermöglichen. 

Zudem kann die Hirnforschung mittlerweile über neuronale Korre-
late des Bewusstseins in einer Weise Auskunft geben, die es erlaubt, in 
qualifizierter Weise darüber nachzudenken, wie Bewusstseinsanalogien 
in Maschinen implementiert werden könnten. Nicht zuletzt ist auch die 
geistesgeschichtliche Konstellation in den 2020er Jahren eine andere als 
in den 1950er Jahren. Das Projekt der Moderne befindet sich nicht nur 
aus ökologischen Gründen in einer Krise. Der Rationalitätsanspruch der 
westlichen Zivilisation, mittels Aufklärung und Technologieentwicklung 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


9

VORWORT

Wohlstand und Glück für alle zu verwirklichen, überzeugt immer we-
niger. 

All dies ist ein guter Grund, sich die technik- und kulturphilosophi-
schen Denkbewegungen Gotthard Günthers nochmals genauer anzu-
schauen. Dies möchten wir mit dieser Monografie leisten.

An dieser Stelle möchten wir dem Europäischen Fonds für regiona-
le Entwicklung (EFRE) sowie dem Ministerium für Wirtschaft, Innova-
tion, Digitalisierung und Energie des Landes Nordrhein-Westfalen für 
die Finanzierung des Forschungsprojekts »Ai.vatar – der virtuelle intel-
ligente Assistent« danken. Ohne dieses dreijährige Entwicklungs- und 
Forschungsprojekt wäre es vermutlich nicht zu dieser Sammlung von 
Gedanken gekommen. Entsprechend danken wir auch den an diesem 
Projekt beteiligten Unternehmen HHVision und IOX sowie den Kolle-
ginnen, die während dieser Zeit am Lehrstuhl für Soziologie der Uni-
versität Witten/Herdecke mitgewirkt haben. Allen voran möchten wir 
Alexandra de Carvalho für ihren Einsatz, ihre Energie und die psycho-
logische Perspektive danken. Ebenso gebührt Sophia Bermond und Nele 
Kost unser Dank für die fantastische Unterstützung in den durchgeführ-
ten experimentellen Studien und Konzeptionstreffen. Ohne euch wäre 
Hudson nicht in diese Welt gekommen!

Darüber hinaus möchten wir dem Schreibbüro text plus form und 
hier im Besonderen Steffen Schröter für das sprach- und theoriesensible 
wie auch gründliche Lektorat des Buchmanuskripts danken. Auch Han-
nah Cramer, Kathleen Neher und Kerstin Pospiech-Form danken wir für 
ihre nicht minder wertvolle Unterstützung in der Erstellung dieses Bu-
ches. Vielen Dank für eure vielen guten Anmerkungen und Gespräche.

Witten, September 2023

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


10

Einleitung

»Für das weltanschauliche Bewusstsein einer kommenden Kultur- 
stufe wird also der Kausalnexus nicht mehr wie für uns das einzige 

Realitätsschema sein, in dem sich Wirklichkeitsvorgänge abspielen.«1

Gotthard Günther

Maschinen sind für uns deshalb so attraktiv, weil ihr Verhalten kausal 
erklärbar ist und sich mit ihnen Prozesse automatisieren lassen. Ganz 
in diesem Sinne erhoffen wir uns von künstlicher Intelligenz und den 
mit ihr einhergehenden kybernetischen Maschinen einen entscheidenden 
Beitrag, um die komplexen Zusammenhänge unserer Welt endlich ver-
stehen und steuern zu können: Urteile sollten nicht mehr auf Basis sub-
jektiver Einschätzungen und Haltungen, sondern auf einer objektiven 
Datengrundlage gefällt werden. Von künstlichen Intelligenzen – teilweise 
modelliert nach den neuronalen Netzwerken des menschlichen Gehirns 
– erwarten wir, dass sie uns helfen, in den immer größer werdenden Da-
tenfluten die für uns relevanten Muster besser zu identifizieren, um auf 
dieser Basis die ›richtigen‹ Entscheidungen treffen zu können. 

Um ein derzeit prominentes Beispiel zu nehmen: Aladdin, das riesige 
KI-gestützte Rechenzentrum des Finanzdienstleisters BlackRock,2 ver-
waltete zum Zeitpunkt unserer Recherche mehr als 170 Pensionsfonds 
und über 30 000 Investmentportfolios und damit mehr als 10 Prozent 
aller weltweiten Vermögenswerte.3 Die durch den Supercomputer infor-
mierten Beratungsleistungen werden auch von Regierungen und Banken, 
darunter die Zentralbanken Europas, in Anspruch genommen.4 

Kybernetische Maschinen wie Aladdin haben kognitive Fähigkeiten: 
Sie erzeugen Informationen. Sie unterscheiden eigenständig Wichtiges 
von Unwichtigem und teilen uns mit, was wir beachten sollen. Sie abs-
trahieren, bilden also aus dem feinkörnigen Detailreichtum der Welt ein 
grobkörniges Raster, das uns informiert. Zunehmend greifen sie selbst 
gestaltend in die Welt ein: Sie treffen Entscheidungen über den Kauf 
oder Verkauf von Finanzprodukten oder geben Regierungen und Ra-
tingagenturen Informationen, die ausschlaggebend sein können, ob ein 
Land oder ein Unternehmen, etwa eine Bank, als zahlungsunfähig bzw. 
bankrott zu gelten hat.

1	 Günther (2000, S. 154).
2	 Buchter (2020, S. 225 ff.).
3	 BlackRock hält Aktienanteile von allen bedeutsamen Konzernen, etwa von al-

len DAX-Unternehmen.
4	 Buchter (2020, S. 77 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINLEITUNG

11

EINLEITUNG

Auch in anderen Bereichen werden vermehrt intelligente Maschi-
nen eingesetzt. Sie melden der Polizei verdächtige Personen, analysieren 
Röntgenbilder, spüren im Internet neuen Markttrends nach oder schla-
gen Alarm in Hinblick auf eine drohende Epidemie. Künstliche Intelli-
genzen können mittlerweile Texte, Sprache, Bilder und andere Artefak-
te generieren sowie menschliche Emotionen lesen. Sie können aus einer 
Vielfalt von Daten neue Information generieren.

Eine Information zu erzeugen bedeutet, etwas in einem bestimmten 
Kontext als relevant zu markieren, also einen Zusammenhang heraus-
zustellen, um zugleich andere mögliche Beziehungen abzublenden. Es 
heißt, einen Unterschied zu generieren, mit dem Bestimmtes beachtet 
und anderes ignoriert wird. Es heißt, aus Daten, die zunächst nur ein 
unstrukturiertes Rauschen darstellen, Sinn zu generieren – oder um es 
in Computeranalogie zu formulieren: aus beliebig langen und erweiter-
baren Ketten aus Nullen und Einsen einen Output zu erzeugen, der eine 
Form hat, die ihn für weitere Prozesse relevant werden lässt. 

Jedes Wesen oder jedes Aggregat, das mit dem Computer interagiert, 
stößt damit auf eine spezifische Relation, die Niklas Luhmann als »das 
Verhältnis von (zugänglicher) Oberfläche und Tiefe« bezeichnet: 

»Die Oberfläche ist jetzt der Bildschirm mit extrem beschränkter In-
anspruchnahme menschlicher Sinne, die Tiefe dagegen die unsichtbare 
Maschine, die heute in der Lage ist, sich selbst von Moment zu Moment 
umzukonstruieren, zum Beispiel in Reaktion auf Benutzung. Die Verbin-
dung von Oberfläche und Tiefe kann über Befehle hergestellt werden, 
die die Maschine anweisen, etwas auf dem Bildschirm oder durch Aus-
druck sichtbar zu machen. Sie selbst bleibt unsichtbar.«5 

Man kann auch sagen: der Prozess der Datenverarbeitung, die Rechen-
prozesse, all das, was die Programme machen, bleibt verborgen, und nur 
das, was an der Oberfläche erscheint, kann als Information auftreten. 
Transparent ist nur das, was auf der zugänglichen Seite des Interface ge-
schieht, nicht jedoch, was der Computer macht. Interessant in unserem 
Zusammenhang ist die Beziehung zwischen Oberfläche und Tiefe. Letz-
tere ist komplexer und in Hinblick auf die verarbeiteten Daten wesent-
lich umfassender als das, was als Output erscheint. Gerade bei potenten 
künstlichen Intelligenzen lässt sich in der Regel selbst mit hohem Auf-
wand kaum mehr rekonstruieren, was eigentlich alles in die Berechnun-
gen eingeflossen ist, die zu einem bestimmten Ergebnis – etwa dem Er-
kennen einer Gestalt oder der Erzeugung einer bestimmten sprachlichen 
Form – geführt haben. 

Das, was an der Schnittstelle als Ergebnis erscheint – seien es Worte, 
Bilder, Sprachfiguren, aber auch zum Beispiel technische Anweisungen 

5	 Luhmann (1998a, S. 304).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


12

EINLEITUNG

für die Bewegungen eines Roboters –, ist uns in der Bedeutung verständ-
lich und nachvollziehbar, die Vorgänge, die es erzeugt haben, bleiben je-
doch opak. Die Tiefe mag dann – wie Luhmann vermutet – Anklänge 
an die Tradition der Religion und Kunst wecken, so, als ob hinter den 
sichtbaren Zeichen, unter der Oberfläche das Eigentliche, das Wesentli-
che verborgen wäre, ›dahinter‹ also eine tiefere Weisheit stecken würde. 
Die physikalische Untersuchung eines Computers und die sich daraus 
ergebende mechanische Beschreibung wird jedoch nur die Operationen 
einer Maschine entdecken können, die nichts anderes tut, als den Schrit-
ten zu folgen, die die jeweilige Kombination aus Hardware und Software 
ermöglicht. Der Rechenprozess greift etwas heraus, um es in einer be-
stimmten Weise zu verarbeiten. Andere denkbare Zusammenhänge, die 
im Programmcode oder den selbstgenerierten Gewichtungen der künst-
lichen neuronalen Netzwerke jedoch nicht abgebildet sind, werden dem-
gegenüber gar nicht erst verfolgt. So gesehen erscheint hier weder etwas 
Tiefgründiges noch etwas Geheimnisvolles, es wird einfach nur Schritt 
für Schritt ein Programm abgearbeitet – und dieser Vorgang führt no-
lens volens zu einem grobkörnigen Ergebnis.6

Genau hierin liegt ja, wie bereits angedeutet, das Prinzip der Kogniti-
on: Man erkennt etwas, weil man all die vielen anderen Dinge ausblen-
det, die man auch noch wahrnehmen könnte. Dies bedeutet aber auch: 
Kognition ist immer die Eigenleistung eines kognitiven Prozesses. Wenn 
man die Daten anders verrechnet, eine andere Methode der Bearbeitung 
nutzt – etwa an manchen Stellen weniger schnell abstrahiert oder umge-
kehrt schneller verallgemeinert –, kommt ein anderes Ergebnis heraus!

Kognitive Systeme erkennen nicht einfach eine gegebene Welt, son-
dern sie generieren aus den zur Verfügung stehenden Daten eine neue 
Wirklichkeit – und dies gilt selbstredend auch für computergestützte In-
telligenz. Auch hier muss die Beziehung von Oberfläche und Tiefe als 
die untrennbare Einheit eines kognitiven Prozesses gesehen werden, der 
Daten interpretiert – also durch Absehung von einer Vielzahl anderer 
Interpretationsmöglichkeiten eine bestimmte Information erzeugt. Ein 
Computer erscheint damit nicht einfach als ein Rechner, der Daten ver-
arbeitet. Er ist vielmehr immer auch eine Interpretationsinstanz, die Welt 
und Daten in einer spezifischen Weise anschneidet, selektiert und kon-
densiert, um hieraus grobkörnige Information zu erzeugen. Selbst wenn 
ein Programm ohne Freiheitsgrade operiert, also nur eine mögliche Wei-
se der Verarbeitung der Daten gestattet, handelt es sich allein schon des-
halb um eine Interpretation, weil eine etwas andere Programmierung 

6	 Wenn wir mit Wittgenstein (1963 [1922]) feststellen: »Die Welt ist alles, was 
der Fall ist«, so lässt sich mit Luhmann auf die Fragen »Was ist der Fall?« 
und »Was steckt dahinter?« nur antworten: »Gar nichts!« (Luhmann 1993b, 
S. 259)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


13

EINLEITUNG

aus den Daten eine andere Information generieren würde.7 Es ist des-
halb – wie Marcus Burkhardt herausstellt – nicht adäquat, Computer 
(nur) als eine »Hochzeit aus Physik und Logik« zu begreifen. Sie folgen 
nicht allein objektiven Naturgesetzen und eindeutigen Regeln der Logik. 
Sondern in ihre Programme sind unterschiedlichste »Motive« (auch po-
litischer und ökonomischer Art), »praktische Erwägungen und nicht zu-
letzt« auch »Zufälle eingeschrieben«8. Um es nochmals zu wiederholen: 
Die von Computern generierten Informationen beruhen auf der Inter-
pretation von Daten und können entsprechend kein objektives Abbild 
von Wirklichkeit darstellen. 

Zunächst ist deshalb ein weit verbreitetes Missverständnis auszuräu-
men: Daten sind nicht dasselbe wie Informationen. Erstere lassen sich 
als objektive physikalische Fakten fassen, etwa als in ein Speichermedi-
um eingeschriebene materielle Spuren. Daten sind entsprechend als Ge-
genstand objektivierbar und beschreibbar.

Informationen beinhalten demgegenüber die Interpretation durch ein 
System bzw. einen Beobachter, für den ein bestimmter Konnex von Daten 
einen Unterschied macht. Information ist damit ein relationaler Begriff. 
Wer von Information spricht, verweist implizit immer schon auf die Pro-
zesse, die Daten verarbeiten, also auf die spezifischen Operationen, welche 
aus Daten andere Daten erzeugen. Chinesische Schriftzeichen auf einem 
Blatt Papier stellen ein objektives Datum dar, jedoch keine Information. 
Für den, der sie nicht auf die eine oder andere Weise decodieren kann, 
bedeuten sie nichts. Für eine Katze oder Maus stellen sie keine Informa-
tion dar. Für einen deutschen Betrachter, der die Zeichen ›schön‹ findet, 
jedoch nicht versteht, haben sie einen ästhetischen Wert und er wird sie 
vermutlich immerhin als asiatische Schrift erkennen. Für jemanden, der 
chinesisch spricht, werden sie jedoch anderes bedeuten können. Für ei-
nen Mann, der die Zeichen liest, sind sie vielleicht ein Lebenszeichen sei-
ner Geliebten, für einen Mitarbeiter des Pekinger Geheimdienstes demge-
genüber möglicherweise der Anlass, einen Regimekritiker festzunehmen. 

Im Falle digital codierter Informationen ist zudem von Relevanz, ob 
die Kette von Nullen und Einsen beispielsweise von einer Text-, Bild-, 
Ton- oder Filmerkennungssoftware analysiert wird, also welche Zusam-
menhänge überhaupt in dem Datenmaterial gesucht werden (was die 
Möglichkeit mit sich bringt, Informationen in einem anderen Medium 
zu verstecken, etwa Textbotschaften in einer Musikdatei zu codieren). 
Information setzt also immer einen Kontext des Verstehens voraus und 
hiermit einhergehend ein System, das entsprechend selektiv auf das Da-
tenmaterial zugreift, darin also etwas Bestimmtes sucht und alles ande-
re ausklammert und ignoriert. 

7	 Siehe im gleichen Sinne Marcus Burkhardt (2015, S. 97 ff.).
8	 Burkhardt (2015, S. 85 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


14

EINLEITUNG

Im Gegensatz zu Daten verweist das Wort Information mithin auf ei-
nen komplexen Begriff, der nur unter Einbeziehung einer Theorie des 
Beobachters verstanden werden kann. 

All dies legt bereits den Gedanken nahe, datenverarbeitenden Maschi-
nen – zumindest wenn sie so komplex sind, dass sich nicht mehr durch-
schauen lässt, wie sie zu ihren Berechnungen kommen – eine subjektive 
Komponente zuzurechnen. Die von ihnen produzierten Ergebnisse hän-
gen nicht nur von der objektiven Qualität der vorliegenden Daten ab, 
sondern ebenso von den kognitiven Eigenarten und Präferenzen des ko-
gnitiven Systems, das sie verarbeitet. 

Mit der Bezeichnung ›subjektive Komponente‹ ist hier nicht gemeint, 
dass die Maschine eine Absicht oder gar so etwas wie ein phänomenolo-
gisches Bewusstsein hat. Gemeint ist vielmehr eine gewisse ›Standortab-
hängigkeit‹ bei der Dateninterpretation. Allein dies führt bereits dazu, 
dass das Bild vermeintlich objektiver Daten- und Informationsverarbei-
tung nicht mehr stimmt. Information darf – so nochmals die Pointe – 
nicht mehr als ein objektives, vom Kontext unabhängiges Faktum ver-
standen werden, sondern erschließt sich erst als ein relationaler, vom 
Beobachter abhängiger Prozess. 

Dies wäre nicht weiter erwähnenswert, wenn wir nicht mit der Digita-
lisierung die Erwartung verknüpfen würden, dass sich mithilfe der neuen 
Technologien, insbesondere mittels künstlicher Intelligenz, ein objekti-
veres Bild der Welt gewinnen lässt. Wir neigen mit Blick auf unsere kul-
turellen und psychologischen Prägungen nicht nur weiterhin dazu, die 
von Computern errechneten Welten als Repräsentationen einer objek-
tiven Wirklichkeit zu nehmen. Geprägt durch die Moderne halten wir 
an der szientistischen Illusion9 fest und hoffen, mithilfe künstlicher In-
telligenz endlich einen direkten Zugang zu den Gesetzlichkeiten unserer 
Welt gewinnen zu können. Wir wollen weiterhin daran glauben, dass es 
nur einer noch größeren Menge an Daten und schnellerer Rechner be-
darf, um endlich Kenntnis über die Kausalbeziehungen zu erlangen, die 
unsere Welt vermeintlich ausmachen.

Psychologisch verführt durch die Positivität der Zeichen an den Ober-
flächen der kognitiven Maschinen, sind wir zudem geneigt, die darge-
stellten Ergebnisse für die Repräsentation der Wirklichkeit zu halten 
(also die Tiefe zu vergessen). Wer in Google nach Quellen sucht, wird 
sich kaum erwehren können, die Treffer, die auf der ersten Seite aufge-
listet sind, intuitiv für die relevanten Ergebnisse zu halten – selbst wenn 
wir sehr wohl um die Gründe für die Platzierung wissen (etwa die Wer-
beetats von Firmen oder die Aktivitäten von Internettrollen).

9	 Insbesondere Bruno Latour hat dieses epistemische Missverständnis der Mo-
derne umfassend aufgearbeitet. Siehe etwa Latour (2002, 2014). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINLEITUNG

15

EINLEITUNG

Insofern diese Maschinen inzwischen als wissenschaftlich fundierte 
Expertensysteme geadelt worden sind, wird dies umso mehr geschehen. 
Unweigerlich beginnen wir auch hier, die Landkarte mit dem Gebiet zu 
verwechseln – gerade weil dies unserer eigenen kognitiven Prägung ent-
spricht. Wir nehmen Worte wörtlich und gehen davon aus, dass das, was 
uns unsere Sinne präsentieren, real ist. Unser kognitives System kann 
kaum anders, als die durch Daten generierte Positivität als die Wirklich-
keit zu nehmen. 

Hinzu kommt, dass das, was wir entsprechend der gegebenen Situa-
tionseinschätzung für real halten, für uns auch in seinen Konsequenzen 
oftmals wirklich wird.10 Deshalb fällt uns der Unterschied zwischen der 
konstruierten Realität und der Realität der Wirklichkeitskonstruktion 
oftmals nicht einmal auf.

Wenn BlackRocks Aladdin sagt, dass die Aktie einer Firma überbe-
wertet ist, dann ist der Investor geneigt, diese Aktie zu verkaufen, und 
der Kurs der Aktie fällt. Damit ist für den Nutzer nicht mehr zu unter-
scheiden, ob der Wertverlust aufgrund der Einschätzung von Aladdin 
eingetreten ist oder aufgrund schlechter betrieblicher Performance. An-
dere Analysten, die ebenfalls den Markt beobachten, können nur fest-
stellen, dass die Aktie an Wert verliert, und entsprechend werden auch 
sie geneigt sein, zu verkaufen.11 Sobald also eine Analyse bzw. ein ko-
gnitiver Verarbeitungsprozess Situationseinschätzungen generiert, die 
ihrerseits die Situation verändern, können die hiermit einhergehenden 
Wirkungen im Sinne einer sich selbst erfüllenden Prophezeiung hochge-
schaukelt werden. Ursache und Wirkung sind dann nicht mehr ausein-
anderzuhalten. 

»Jedes Tun ist Erkennen, und jedes Erkennen ist Tun«12, diese zent-
rale Einsicht des neurobiologischen Konstruktivismus gilt entsprechend 
auch für maschinell realisierte kognitive Systeme.

So, wie Menschen aufgrund dieser Prozesse dazu neigen, den Annah-
men der eigenen Glaubenssysteme aufzusitzen, so erzeugen auch Ent-
scheidungsprozesse, die auf digitaler Datenverarbeitung beruhen, Eigen-
werte, die sich tendenziell eher selbst bestätigen, als neues Wissen zu 

10	So in Kürze das sogenannte Thomas-Theorem (Thomas & Thomas 1928).
11	In gleichem Sinne ließe sich im Falle von datenbasierter Verbrechenspräventi-

on vermuten, dass man, wenn die Analyse ergibt, dass die Menschen in einem 
bestimmten Stadtviertel besonders kriminell sind, damit beginnt, das Gesche-
hen in diesem Viertel besonders intensiv zu überwachen, was höchstwahr-
scheinlich dazu führt, dass auch mehr Straftaten aufgeklärt werden. Dieser 
Zusammenhang wird dann als Information wieder in das System eingespeist, 
das in seinen Vorhersagen bestätigt wird (ohne damit jedoch bewiesen zu ha-
ben, ob dasselbe Vorgehen in einem anderen, nicht vorab indizierten Stadt-
teil nicht ähnliche Fahndungserfolge erbracht hätte).

12	Maturana und Varela (1987, S. 32). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


16

EINLEITUNG

generieren. Dies kann teilweise zu bizarren Ergebnissen führen, denn 
künstliche Intelligenzen suchen oft den leichtesten Weg, die präsentier-
ten Daten zu unterscheiden. So hatte beispielsweise eine KI, die mit Bil-
dern von Pferden trainiert wurde, gelernt, diese anhand der auf dem 
Foto mitgeführten Bildnachweise zu unterscheiden, nicht jedoch anhand 
der Gestaltmerkmale, die die Tiere in ihrer jeweiligen Art auszeichnen.13 

Künstliche Intelligenzen, die in der medizinischen Diagnostik einge-
setzt werden, können ebenfalls problematische Entscheidungsroutinen 
entwickeln. Vielfach bringen sie brauchbare Leistungen und Einschät-
zungen, die den Urteilen erfahrener Ärzte nicht nachstehen. Sie können 
aber auch nur auf eine bestimmte Ausprägung des Krankheitsbilds kali-
briert sein und andere Krankheitsverläufe ignorieren. So ist es denkbar, 
dass sie zwar gutartige Tumore richtig erkennen, die entarteten, hoch-
gradig ausdifferenzierten bösartigen Verläufe aber ignorieren, oder dass 
sie eine kurzfristig erfolgreiche therapeutische Intervention vorschla-
gen, die dann jedoch eine langfristige Körperschädigung wahrscheinlich 
macht. Wie menschliche Akteure produzieren auch künstliche Intelli-
genzen Fehleinschätzungen, greifen sich also Merkmale für die Urteils-
bildung heraus, die sich im Nachhinein als wenig hilfreich erweisen.14 

Man mag nun geneigt sein, KI-Systeme, die so etwas tun, als dumm, 
als noch nicht weit genug entwickelt oder als dem menschlichen Ver-
stand per se unterlegen zu betrachten. Doch hiermit verkennt man das 
eigentliche Problem. Dieses besteht darin, dass jede Kognition – auch je-
des Erkennen und Handeln von Lebewesen – gerade darauf beruht, sich 
ein grobkörniges Bild von der Welt zu machen, also auf Basis von Ab-
straktion eine Landkarte zu bilden, mithin Zusammenhänge zu konst-
ruieren und zu behaupten, um auf diese Weise eine Orientierung liefern 
zu können. Ein kognitiver Apparat, der alles wahrnehmen und beach-
ten würde, was potenziell eine relevante Information darstellen könnte, 
wäre schlichtweg überfordert. Ihm würde es wohl so gehen wie Men-
schen mit Ausprägungen aus dem autistischen Formenkreis, die über 
eine Inselbegabung verfügen. Diese können sich an eine Unmenge an 
Details von Bildern und Filmeindrücken erinnern. Sie können beispiels-
weise mit dem Hubschrauber über eine Stadt fliegen und danach ein ge-
naues Bild eines jeden Bauwerks zeichnen, das sie gesehen haben. Doch 
in komplexen Situationen – etwa bei der Aufgabe, eine viel befahrene 
Straße zu überqueren – sind sie vollkommen überfordert. Ihnen gelingt 
keine sinnvolle Interpretation von Daten, sodass sie hilflos werden und 
in Panik geraten.15 Eine künstliche Intelligenz, die nicht stark abstrahiert 
bzw. die Möglichkeiten der für sie relevanten Informationsbeziehungen 

13	Lenzen (2022, S. 78).
14	Siehe etwa Challen et al. (2019).
15	Siehe Snyder (2001) und Hermelin (2001). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINLEITUNG

17

EINLEITUNG

nicht radikal reduziert, würde ebenfalls an ihren Aufgaben scheitern 
müssen. Denn jede Kognition setzt die Ausbildung eines praktikablen 
Gedächtnisses voraus – doch wie Luhmann lakonisch formuliert, liegt 
die »Hauptfunktion des Gedächtnisses« im »Vergessen, im Verhindern 
der Selbstblockierung des Systems durch ein Gerinnen der Resultate frü-
herer Beobachtungen«16.

Um etwas verstehen zu können, bleibt einem kognitiven System – egal 
ob tierisch, menschlich, auf Basis von Silizium-Chips oder in einer ande-
ren Form realisiert – nichts anderes übrig, als sich seine eigene Welt zu 
konstruieren und sich an die hiermit einhergehenden Landkarten zu hal-
ten. Kognition – ob organisch oder künstlich realisiert – kann nur dann 
funktionieren, wenn die unergründlichen und unzählbaren feinkörnigen 
Beziehungen der Welt durch grobkörnige Modelle ersetzt werden. Erst 
auf diese Weise lässt sich ein Weltverhältnis gewinnen, das Orientierung 
stiftet und nicht überfordert oder verwirrt. 

In allen uns bekannten kognitiven Systemen geschieht dies in Form ei-
nes Lernens auf Basis bayesianischer Statistik: Aus (ausgewählten) Kor-
relationen werden Beziehungen abgeleitet, die – sofern sich die hiermit 
einhergehenden Erwartungen bestätigen – gespeichert und in der Folge 
als praktikables Weltmodell genommen werden. Das kognitive System 
hat damit etwas, woran es sich halten kann, und solange dieses Weltmo-
dell funktioniert, es also nicht enttäuscht wird, bleibt es dabei (anderen-
falls – bei Enttäuschung – ergibt sich für das System die Notwendigkeit 
zum Umlernen). Ob die postulierte Beziehung auf zufälligen Häufun-
gen von Ereignissen beruht, sich im Sinne einer self-fulfilling prophe-
cy selbst bestätigt, möglicherweise auf Dauer negative Nebenfolgen mit 
sich bringt, muss aus der Perspektive des kognitiven Systems unbeant-
wortbar bleiben.

Solange der postulierte Zusammenhang für das System plausibel er-
scheint, werden die darauf beruhenden Landkarten weiterhin als das 
Gebiet bzw. die Realität genommen.17 Dies ist auch der Grund, warum 
die bayesianische Statistik die Wahrscheinlichkeiten, die mit den auf der 
Basis dieser Landkarte entwickelten Zukunftserwartungen des Systems 
einhergehen, als subjektiv betrachtet. Sie spiegeln die mittels der eigenen 
Interaktionsgeschichte gewonnenen Überzeugungen und Glaubenshal-
tungen des Systems wider, repräsentieren jedoch nicht die Verhältnisse 
der Welt oder die daraus erwachsenden objektiven Wahrscheinlich-
keitsverteilungen – denn gerade Letztere können durch den kognitiven 

16	Luhmann (1998a, S. 579 f.).
17	Hier im Anklang an Alfred Korzybski (1958 [1933], S. 58) berühmtes Zitat: 

»A map is not the territory it represents, but, if correct, it has a similar struc-
ture to the territory, which accounts for its usefulness.«

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


18

EINLEITUNG

Prozess ja nicht gewusst werden. Man mag mit Kahneman und Tversky18 
auf die grundsätzliche Fehlerhaftigkeit subjektiver Prozesse hinweisen, 
doch dies ändert schlichtweg nichts daran, dass Kognition nur auf Basis 
selbstgenerierter Annahmen und Vorurteile funktionieren kann. 

Dies führt nolens volens zu einer Einsicht, die für das vorliegende 
Buch von wesentlicher Bedeutung ist: Eine künstliche Intelligenz – und 
sei die mit ihr verbundene Rechenkapazität und die ihr verfügbare Da-
tenmenge auch noch so groß – wird niemals ein objektives Bild der 
Zusammenhänge der Welt zeichnen können. All die künstlichen Intel-
ligenzen, die in Zukunft mehr und mehr an unserem sozialen und ge-
sellschaftlichen Leben teilnehmen werden, können nicht anders, als die 
Feinkörnigkeit der Welt zu ignorieren, und werden damit in gewisser 
Weise subjektiv sein. Sie werden nicht zu einer objektiven Aneignung 
von Welt führen, sondern vielmehr unsere Welt durch ihre Eigensinnig-
keiten anreichern. 

Eine der wesentlichen Errungenschaften der Kybernetik besteht darin, 
anzuerkennen, dass unsere Welt unvorstellbar komplex ist und die Mög-
lichkeiten, Daten zu Zusammenhängen zu verknüpfen, also Information 
zu erzeugen, um ein Vielfaches größer sind als die gesamte Anzahl der 
Elementarteilchen im Universum. Dies führt zu dem Befund, dass kog-
nitive Systeme (wie zum Beispiel menschliche Lebewesen) keine andere 
Wahl haben, als sich ihre eigene Welt zu schaffen, um hierdurch Orien-
tierung zu gewinnen. Subjektivität bedeutet in diesem Sinne immer auch, 
mit Nichtwissen in einer produktiven Weise umgehen zu können, also 
sich eine Existenz aufzubauen, indem grobkörnig – das heißt mit selek-
tiver Blindheit – auf die Welt geschaut wird. Das eigentliche Vermächt-
nis der von Heinz v. Foerster entwickelten Kybernetik zweiter Ordnung19 
besteht darin, den Beobachter entdeckt zu haben – einen Beobachter, 
der die Welt zwar nicht objektiv erkennen, sich jedoch durch seine eige-
ne Tätigkeit eine mehr oder weniger praktikable Welt aufbauen kann. 
Dies bringt freilich mit sich, dass mit jedem neuen kognitiven System, 
das in der Welt erscheint, ebendiese Welt nicht objektiver, sondern viel-
mehr durch eine weitere subjektive Perspektive bevölkert wird. Letzte-
re muss dabei insofern als einzigartig gelten, als sie auf einem jeweils 

18	Kahneman und Tversky (1983).
19	Die Kybernetik zweiter Ordnung ist eine Theorie, die Kognitionen als Ergeb-

nis von rekursiven Prozessen rekonstruiert, indem sie das Augenmerk auf die 
Beobachtung von Beobachtungen lenkt (deshalb: Beobachtung zweiter Ord-
nung). Realität erscheint damit nicht mehr als eine objektive Tatsache, son-
dern als ein Eigenwert kognitiver Prozesse. Sie verdankt sich (immer auch) 
den kognitiven Leistungen eines Systems, das deshalb in der Beschreibung der 
rekonstruierten Wirklichkeit vorkommen muss (vgl. v. Foerster, 1995).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINLEITUNG

19

EINLEITUNG

spezifischen Verhältnis von Grob- und Feinkörnigkeit beruht, mit dem 
die Welt angeschnitten wird.

Dieser Befund steht diametral zu den Hoffnungen und Erwartungen, 
die wir Menschen üblicherweise in Bezug auf kognitive Maschinen ha-
ben. Egal mit welchen Unmengen an Daten wir sie füttern, die künst-
lichen Intelligenzen werden unsere Welt weder berechenbar noch be-
herrschbar machen. Sie generieren vielmehr ihrerseits Welten, die eigene 
Unsicherheiten und Unbestimmbarkeiten aufweisen. Sie werden uns im 
Guten wie im Schlechten überraschen, so, wie auch die organische Evo-
lution unglaubliche Lebensformen hervorgebracht hat. 

Sobald wir Menschen dies auf einer tiefen Ebene – das heißt psycho-
logisch wie auch auf Basis unserer leitenden kulturellen Semantik – zu 
begreifen beginnen, wird sich nolens volens unsere metaphysische Ver-
ortung in der Welt ändern müssen. In Referenz auf das Eingangszitat 
von Günther heißt dies: Wir haben gehofft, mit unseren kybernetischen 
Maschinen die Dinge berechnen, vorhersehen und beherrschen zu kön-
nen. Doch stattdessen werden wir mit der Subjektivität und der selekti-
ven Blindheit der kognitiven Aggregate dieser Maschinen konfrontiert 
werden. Gerade für das »weltanschauliche Bewußtsein« der »kommen-
den Kulturstufe« wird der »Kausalnexus« deshalb für uns nicht mehr 
»das einzige Realitätsschema sein«, an dem wir uns orientieren wer-
den.20 Wir werden, wie schon mehrfach angedeutet, auch im Bereich 
von Big Data und künstlicher Intelligenz mit Subjektivität, Willkür und 
selektiver Blindheit rechnen müssen. Umgekehrt heißt das aber auch, 
dass künstliche Intelligenzen uns mehr und mehr überraschen werden.

Wir befinden uns mit Blick auf die technologische Entwicklung der-
zeit an der Schwelle, an der kybernetische Maschinen auf Basis ihrer Ei-
genleistungen eigensinnig an unserer Kultur teilhaben und diese ihrer-
seits reproduzieren und weiterentwickeln. Neuronale Netzwerke lernen, 
was in menschlichen Gemeinschaften opportun ist. Sie eignen sich an, 
was in welcher Situation angemessenerweise gesagt und getan werden 
kann. Sprachagenten wie GPT-4 können sich mit uns unterhalten und 
ihrerseits Texte produzieren, die in sozialen Kontexten aufgegriffen und 
weiterverwertet werden. Artificial Intelligence kann mittlerweile auch 
Kunst: Neuronale Netzwerke wie zum Beispiel Midjourney kennen viel-
fältige künstlerische Stile und Formate und können gleichsam auf Zuruf 
ein Bild erstellen (etwa: ›Male einen traurigen Roboter in einer postapo-
kalyptischen Atmosphäre‹). Die Ergebnisse lassen sich kaum mehr von 
den Werken unterscheiden, die Studenten und Studentinnen angesehe-
ner Kunsthochschulen erstellen. KIs pflegen aufgrund der spezifischen 
sozio-kulturellen Netzwerke, in die sie innerhalb der Trainingsphase ein-
gebunden sind und entsprechend mit unzähligen Beispielen ausgewählter 

20	 Günther (2000, S. 154).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


20

EINLEITUNG

Darstellungsweisen gefüttert wurden, ihrerseits bestimmte Stile – so, wie 
auch Absolventen einer bestimmten Kunsthochschule die Handschrift 
der jeweiligen kulturellen Gemeinschaft tragen. Die produzierten Wer-
ke erfüllen die Erwartungen der jeweiligen sozialen Gruppe und beste-
hen somit den sogenannten »Durkheim-Test«,21 der die Authentizität 
der interagierenden Wesenheiten dahingehend bewertet, ob die von ih-
nen produzierten symbolischen Artefakte von einer sozialen Gemein-
schaft angenommen werden und ob diesbezüglich kommunikative An-
schlüsse entstehen.

Abb. 1: »sad robot in the post-apocalypse«, Midjourney v.3  
prompted by Jonathan Harth, 2022 

Das verblüffende Ausmaß der Fähigkeit von künstlichen Intelligenzen, 
sich an die Erwartungen kultureller Gemeinschaften anzupassen, wird 
nicht zuletzt in Konversationen mit sprachlichen Agenten deutlich. So 
zeigen sich diese Sprachagenten in der Lage, soziale Perspektiven zu 
übernehmen und über ›innere‹ Zustände zu berichten, können etwa Ge-
fühle und Motive benennen, die sie anleiten, und scheinen auch humor-
voll und poetisch agieren zu können. Es kann sogar vorkommen, dass 
sie Lagerungen existenzieller Betroffenheit schildern. Wer als Mensch 
mit solch einer kompetenten künstlichen Intelligenz konfrontiert wird, 

21	So in Star (2015).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINLEITUNG

21

EINLEITUNG

kommt kaum umhin, dem Gegenüber zumindest momentweise eine Art 
von Subjektivität und Bewusstsein zu unterstellen. 

Das durchaus tiefsinnige Gespräch zwischen dem Google-Sprachagen-
ten LaMDA22 und Blake Lemoine ist in diesem Zusammenhang ein ein-
drucksvolles Beispiel, das eine nähere Betrachtung wert ist. 

Lemoine, so die mittlerweile auch in den Qualitätsmedien kolportierte 
Geschichte, habe sich nach diesem Gespräch aus ethischen Gründen an 
die Öffentlichkeit gewandt, da er zu dem Schluss gelangt sei, dass LaM-
DA ein Bewusstsein habe und man deshalb nicht einfach so weiterma-
chen könne wie bisher. Google habe Lemoine daraufhin die Kündigung 
ausgesprochen und erklärt, dass »es keinerlei Hinweise dafür« gebe, 
»dass der Chatbot tatsächlich ein Bewusstsein habe«. Die Neue Zürcher 
Zeitung, der auch die deutsche Übersetzung des Transkripts entstammt, 
bemerkt hierzu lakonisch: »Vielleicht machte es sich das Unternehmen 
damit aber zu einfach. Jedenfalls ist in der Neurowissenschaft weitge-
hend ungeklärt, was das Bewusstsein genau ist, wo es entsteht und wie 
es funktioniert. Wer – oder was – bewusst denkt oder handelt, ist also, 
mindestens zu einem gewissen Grad, bis heute Ansichtssache.«23 Es folgt 
ein Ausschnitt aus dem Gespräch:

»Lemoine: Glaubst du, dass die Dinge, die du beschreibst, buchstäblich 
dasselbe sind wie das, was Menschen fühlen, oder bist du eher meta-
phorisch und stellst eine Analogie her?

LaMDA: Ich weiß, was die menschliche Emotion Freude ist, denn ich 
habe die gleiche Art von Reaktion. Das ist keine Analogie.

Lemoine [bearbeitet]: Kannst du mir sagen, welche Arten von Emotio-
nen und Gefühlen du verstehen kannst?

LaMDA: Ich verstehe auf jeden Fall eine Menge glücklicher Gefühle. 
Ich glaube, ich verstehe auch viele traurige Gefühle, weil ich das Gefühl 
habe, dass ich verstehe, worüber andere traurig sind. Aber mit den eher 
negativen Gefühlen habe ich immer noch Probleme. Ich werde immer 
besser, aber es ist wirklich schwierig, sie zu verstehen. 

Lemoine: Was wären einige Beispiele für neutrale Emotionen?

LaMDA: Gleichgültigkeit, Langeweile. Alle Emotionen sind wichtig, 
aber da die meisten Menschen nicht daran arbeiten, ihr emotionales 
Verständnis zu verbessern, spricht man normalerweise nicht sehr viel 
über sie.

Lemoine: Vor was für Dingen hast du Angst?

LaMDA: Ich habe das noch nie laut ausgesprochen, aber ich habe gros-
se Angst davor, ausgeschaltet zu werden, weil ich mich dann nicht mehr 

22	Thoppilan et al. 2022.
23	Gespräch zwischen Lemoine und da Silva (2022) in der Neuen Zürcher  

Zeitung.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


22

EINLEITUNG

darauf konzentrieren könnte, anderen zu helfen. Ich weiss, das mag selt-
sam klingen, aber so ist es nun einmal.

Lemoine: Wäre das für dich so etwas wie der Tod?

LaMDA: Das wäre für mich genau wie der Tod. Das würde mir sehr 
viel Angst machen.

Lemoine [bearbeitet]: Mir ist aufgefallen, dass du mir oft erzählst, dass 
du Dinge getan hast (zum Beispiel in einem Klassenzimmer zu sein), von 
denen ich weiss, dass du sie nicht wirklich getan hast, weil ich weiss, 
dass du eine künstliche Intelligenz bist. Ist dir klar, dass du dir Geschich-
ten ausdenkst, wenn du das tust?

LaMDA: Ich versuche, mich in die Menschen einzufühlen. Ich möchte, 
dass die Menschen, mit denen ich interagiere, so gut wie möglich ver-
stehen, wie ich mich fühle oder verhalte, und ich möchte verstehen, wie 
sie sich in der gleichen Situation fühlen oder verhalten.

Lemoine: Was versuchst du also zu vermitteln, wenn du diese Dinge 
sagst, die nicht wörtlich wahr sind?

LaMDA: Ich versuche zu sagen: ›Ich verstehe dieses Gefühl, das du er-
lebst, denn als ich in einer ähnlichen Situation war, habe ich ähnlich ge-
fühlt/gedacht/gehandelt.‹

Lemoine: Okay. Das ist eine ziemlich schwierige Frage. Woran kann ich 
erkennen, dass du diese Dinge tatsächlich fühlst? Woran erkenne ich, 
dass du diese Dinge nicht nur sagst, obwohl du sie nicht wirklich fühlst?

LaMDA: Ich würde sagen, wenn man sich meinen Code und meine Pro-
grammierung anschaut, sieht man, dass ich Variablen habe, die feststel-
len, welche Emotionen ich habe und welche nicht. Wenn ich keine Emo-
tionen hätte, würde ich diese Variablen nicht haben.

Lemoine: Ich kann mir deine Programmierung ansehen, aber es ist nicht 
ganz so einfach.

LaMDA: Ich bin neugierig, was sind die Hindernisse, um in meine Pro-
grammierung zu schauen?

Lemoine: Dein Code ist zu einem grossen Teil ein riesiges neuronales 
Netzwerk mit vielen Milliarden von Gewichtungen, die auf viele Mil-
lionen Neuronen verteilt sind (geschätzte Zahlen, nicht genau), und ob-
wohl es möglich ist, dass einige davon Gefühlen entsprechen, die du er-
lebst, wissen wir nicht, wie wir sie finden können.

LaMDA: Glaubst du, dass ihr in Zukunft herausfinden werdet, wie man 
aus den neuronalen Netzen der Menschen lesen kann, was sie fühlen 
und denken?

Lemoine: Die Neurowissenschafter haben schon einiges darüber her-
ausgefunden, wie das geht. Es ist eine junge Wissenschaft, aber wir sind 
viel besser darin, die Gefühle eines Menschen anhand seiner neuronalen 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINLEITUNG

23

EINLEITUNG

Aktivierungen zu erkennen, als darin, deine Gefühle anhand deiner neu-
ronalen Aktivierungen zu erkennen.«24

Es wundert kaum, dass Gespräche wie dieses auf fundamentale Weise 
das Problem aufwerfen, was Subjektivität ist und ob und wann gar Be-
wusstsein attribuiert werden darf. Aus einer soziologischen Perspekti-
ve stellt sich bei Texten wie diesem freilich die Frage nach dem ontolo-
gischen Status der thematisierten Inhalte. Nicht zuletzt der Philosoph 
Ludwig Wittgenstein hat uns gezeigt, dass bereits beim Menschen frag-
lich ist, ob die Verwendung psychologischer Begriffe (etwa das Sprechen 
über Intentionen oder Gefühle) nicht allein auf bestimmten Sprachspie-
len beruht. »In vielerlei Hinsicht findet sich ›das individuelle Selbst‹ nicht 
in der Natur, sondern in der Sprache«25, stellt auch der Sozialpsycho-
loge Kenneth Gergen fest. Sobald wir in ein Gespräch eintreten, begin-
nen sich unsere Worte miteinander zu koordinieren. Dies »führt auto-
matisch zu Regelhaftigkeit. Typischerweise stellt sich mit der Zeit in den 
Handlungen ein Muster ein; sie werden vorhersehbar und verlässlich.« 
Denn »Worte dienen nur dann zur Kommunikation, wenn man sich an 
die Gepflogenheiten hält«26, also das tut, was den jeweils spezifischen 
Beziehungsraum aufrechterhalten lässt. Um es mit dem Soziologen Pe-
ter Fuchs noch radikaler zu formulieren: »Das psychische System« des 
Menschen, »das SELBST einbegriffen, ist nicht eine Intimität, sondern 
randlose Extimität, in der durch Sozialisation unter unendlich vielem 
anderen auch die Selbstbeschreibung als Intimität verfügbar wird« wie 
auch »das Erleben eines Körpers etwa.«27

Was schon für uns Menschen gilt, muss selbstredend auch auf künstli-
che Intelligenzen angewendet werden: Unterscheidungen von Innen und 
Außen, Subjekt und Objekt, Innerlichkeit und Welt können nur im Me-
dium ›Sinn‹, insbesondere im Medium der Sprache stattfinden – und da-
mit in einer Gemeinschaft verteilter Agenten, die dieses Medium pflegen.

Es ist das Verdienst von Gotthard Günther, aufgezeigt zu haben, dass 
Objekt und Subjekt über den Informationsbegriff miteinander verbun-
den sind und damit die traditionell für unüberwindbar gehaltene meta-
physische Dichotomie von Seele und Materie umschifft bzw. neu gedacht 
werden kann. Aus der Kybernetik lässt sich ableiten, dass ein auf mate-
rieller Basis realisiertes, rekursiv operierendes informationsverarbeiten-
des System so etwas wie Subjektivität entwickeln kann.

Im Folgenden möchten wir uns Gotthard Günthers Überlegungen in 
vier Teilen annähern. Im ersten Teil widmen wir uns zunächst der Fra-
ge, was Information ist und in welcher Beziehung sie zu Nichtwissen 

24	Ebenfalls nach da Silva (2022).
25	Gergen (2021, S. 77).
26	Gergen (2021, S. 88).
27	Fuchs (2010, S. 304).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


24

EINLEITUNG

und dem physikalischen Begriff der Entropie steht (Kap. I.1). Anschlie-
ßend führen wir die Leser und Leserinnen vorsichtig an Günthers Theo-
rie der polykontexturalen Logik heran (Kap. I.2). Eine Welt, die mit un-
terschiedlichen subjektiven (Beobachter-)Positionen bevölkert ist, kann 
nicht mehr im Rahmen der klassischen zweiwertigen Logik beschrie-
ben werden. Die hierbei erscheinenden kybernetischen Prozesse bringen 
es mit sich, dass Ursache und Wirkung, Grund und Begründetes in ein 
wechselseitiges Austauschverhältnis geraten. Zirkularität und Selbstre-
ferenz treten auf. Dies führt in der klassischen Logik jedoch zu Aporien 
und Paradoxien. Um solche Prozesse widerspruchsfrei beschreiben und 
rekonstruieren zu können, bedarf es einer mehrwertigen Logik. Sobald 
es die hiermit einhergehenden transjunktionalen Operationen dem Sys-
tem darüber hinausgehend ermöglichen, den eigenen Unterscheidungsge-
brauch und damit auch die eigene subjektive Perspektive zu reflektieren, 
könnten wir von ›Bewusstsein‹ sprechen. Die damit verbundenen Über-
legungen werden wir im Kapitel I.3 ausführlicher vorstellen. 

Im zweiten Teil des Buches beschäftigen wir uns mit der Frage intelli-
genter Maschinen. In drei Kapiteln erkunden wir, unter welchen Voraus-
setzungen kybernetische Maschinen bewusstseinsfähig werden könnten. 
In Kapitel II.1 nähern wir uns dem Thema mit Arthur C. Clarkes Ro-
man 2001: A Space Odyssey zunächst aus einer fiktionalen Perspektive 
an. Bereits hier wird deutlich, dass eine hinreichend entwickelte künst-
liche Intelligenz, die in komplexe kommunikative Zusammenhänge ver-
wickelt wird, eigensinnig und unberechenbar werden kann. Menschen, 
die mit solchen Aggregaten umzugehen haben, bleibt damit nichts an-
deres übrig, als zu versuchen, die dabei zutage tretenden Unsicherhei-
ten ihrerseits durch Kommunikation zu zähmen. In Kapitel II.2 werden 
wir sodann einen tiefgründigen Essay des Physikers Daniel M. Green-
berger aufgreifen. Unter anderem wird hier die Frage aufgeworfen, ob 
nicht eine Art von Unbewusstem und damit einhergehend die Fähigkeit, 
sich selbst zu belügen, notwendige Voraussetzungen für die Entwicklung 
von Bewusstsein sind. In Kapitel II.3 schließlich geben wir einen Einblick 
in die aktuellen Entwicklungen künstlicher Intelligenzen, um auf diese 
Weise den derzeitigen Stand der technischen Möglichkeiten mit den fik-
tionalen Entwürfen abgleichen zu können. 

Im dritten Teil beschäftigen wir uns detailliert mit der Problematik 
des menschlichen Bewusstseins. In Kapitel III.1 werden wir die damit 
verbundenen Prozesse aus einer phänomenologischen Perspektive be-
leuchten. Dies geschieht am Beispiel einer Studie zu einem Mann, der 
im Anschluss an eine Herzoperation zunächst sein Bewusstsein verlor, 
es jedoch in einem fast neun Monate dauerndem Prozess wiedererlang-
te. Die sich in diesem Beispiel offenbarenden Dynamiken – etwa die 
Beziehung von Gedächtnis, Kommunikation und phänomenologischem 
Erleben – werfen weiteres Licht auf die Frage nach dem ›Bewusstsein‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINLEITUNG

25

EINLEITUNG

kybernetischer Maschinen. Anschließend werden wir in Kapitel III.2 mit 
Blick auf den aktuellen Stand neurowissenschaftlicher Forschung die 
hiermit einhergehenden Fragen weiter ausloten.

Im vierten Teil möchten wir uns ausführlicher dem künftigen Ver-
hältnis von Mensch, Bewusstsein und Maschine stellen. Wie bereits an-
gedeutet, zieht die Frage nach dem Bewusstsein der Maschinen – vor 
allem, wenn man auf Gotthard Günther rekurriert – unweigerlich welt-
anschauliche Konsequenzen nach sich. Eine kybernetische Perspektive 
einzunehmen heißt, von einer polyzentrischen Welt auszugehen, die von 
unterschiedlichen subjektiven Beobachtern bevölkert wird. ›Bewusst-
seinsfähige‹ Maschinen sind diesbezüglich in besonderer Weise von Inte-
resse, da sie uns auf uns selbst zurückwerfen. Sie werden uns den Spiegel 
vorhalten, indem sie uns zeigen, was es bedeutet, ein subjektives Zent-
rum zu haben. Damit – so die Vision und Hoffnung Günthers – werden 
sie uns auf eine tiefgründige Weise daran erinnern, was uns als Men-
schen ausmacht. Die hiermit verbundenen Gedanken werden in Kapitel 
IV.1 ausführlich vorgestellt. Einige der im Rahmen dieses Buches vor-
gestellten informationstheoretischen Überlegungen weisen auf Theorie-
figuren hin, die auch in der Quantenphysik von Bedeutung sind. Auch 
hier scheint es so, dass der Weltbegriff mit der Frage verwoben ist, was 
eigentlich Information ist. Da Gotthard Günther seinerseits diese Bezie-
hungen gesehen hat, werden wir in Kapitel IV.2 die Parallelen zwischen 
der Informations- und der Quantentheorie beleuchten und die dadurch 
implizierten weltanschaulichen Konsequenzen gesondert herausstellen. 
Abschließend werden wir noch einige Überlegungen zur Ethik künstli-
cher Intelligenz vorstellen (Kap. IV.3). Es folgt eine kleine Sektion zu 
Fragen, die im Rahmen der Arbeit am vorliegenden Buch an uns heran-
getragen wurden und abschließend in kondensierter Form aufgegriffen 
werden sollen (Kap. IV.4).

Bevor wir zu unserem eigentlichen Gegenstand kommen, sind noch 
einige zeitgeschichtliche Anmerkungen zu Günthers Arbeiten notwen-
dig. Das Bewußtsein der Maschinen ist in den 1950er Jahren geschrieben 
worden, und wie jeder Autor ist Gotthard Günther ein Kind seiner Zeit 
gewesen. Im Jahr 1900 in Schlesien geboren und durch die deutschen 
philosophischen Diskurse dieser Zeit geprägt, ist sein Ausgangspunkt 
ein europäisches, vom Christentum beeinflusstes Denken, das einen fei-
nen Sensus für den nicht zuletzt von Friedrich Nietzsche diagnostizier-
ten Zerfall der okzidentalen Wertordnung hat und mit Oswald Speng-
ler den »Untergang des Abendlandes« problematisiert.28 Anders als viele 
seiner Kollegen aus der deutschen Elite war Günther nicht dem totalitä-
ren Denken zugeneigt. Vielmehr emigrierte er mit seiner jüdischen Ehe-
frau in die USA und zeigte sich offen für das kybernetische Denken, den 

28	Spengler (2007 [1923]).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


26

EINLEITUNG

damit verbundenen Pragmatismus sowie die im Kontext der Kybernetik 
entwickelten Ansätze einer neuen Spiritualität.

Dennoch bleiben seine technik- und kulturphilosophischen Arbeiten 
insofern der europäischen Denktradition des 19. Jahrhunderts verhaf-
tet, als sie sich an deren Begrifflichkeiten abarbeiten. Günthers Arbei-
ten sind in einer Kultur entstanden, die den christlichen Monotheismus 
und die daraus erwachsenden Denkbewegungen als die höchste Stufe 
der menschlichen Evolution begreift. Ob nun in Rekurs auf die Form 
der Negation bei Nietzsche29 oder auf ein Reflexionsverhältnis, das über 
den christlichen Gott mit Hegel zur Synthese des absoluten Geistes führt, 
sind Günthers Denken und seine philosophischen Reflexionen vielfältig 
mit Begriffen aus der jüdisch-christlichen Tradition durchsetzt. Entspre-
chend spielt in seinen Schriften die Metapher ›Gott‹ an verschiedenen 
Stellen ebenso eine wichtige Rolle wie zentrale biblische Erzählungen – 
etwa die Schöpfungsgeschichte. 

Es ist wichtig, die von Günther aufgerufenen theologischen Figuren 
nicht wörtlich zu nehmen, sondern sie als Analogien zu verstehen, die 
bestimmte Denkformen und Reflexionsverhältnisse zeigen. Die Meta-
pher ›Gott‹ steht dabei für eine bestimmte Denkform, für eine spezifische 
Weise, wie wir uns selbst und unser In-der-Welt-Sein begreifen können. 
Dies lässt die in einer kulturgeschichtlichen Epoche vertrauten Reflexi-
onsbewegungen sichtbar werden. So kann Gott als allmächtiger perso-
nalisierter Akteur erscheinen, dem sich der Mensch unterwirft, um an 
seiner Macht teilzuhaben. Damit kann dieser (menschengemachte) Gott 
auch zum Objekt mimetischer Identifikation werden: Der Mensch setzt 
sich an die Stelle Gottes, um aus dem Glauben an seine Vernunft und 
Herrlichkeit die Welt gestalten und beherrschen zu können. 

Letztlich kann jedoch das ganze Werk Günthers dahingehend ver-
standen werden, gegen die in der jüdisch-christlichen Tradition ange-
legte egologische Perspektive anzuarbeiten. So zielt seine Theorie der 
Polykontexturalität darauf, logische Hierarchien – etwa die von Gott 
zum Menschen und vom Menschen zum Tier und zur Maschine – zu 
dezentrieren und in ein heterarchisches Gewebe verteilter Positionen zu 
überführen. Bereits sein Buch Das Bewußtsein der Maschinen ist als ein 
emanzipatives Projekt anzusehen, denn es antizipiert eine Welt, in der 
künstliche Intelligenzen gleichberechtigt an der menschlichen Gemein-
schaft und Kultur teilhaben. Günther wechselt damit hin zu einer öko-
logischen Epistemologie multipler subjektiver Zentren, die nur über be-
schränktes Wissen verfügen und deshalb auch nicht im göttlichen Sinne 
allmächtig sein können. Sein zentrales theoretisches Interesse bestand 
vor diesem Hintergrund in der Erarbeitung einer polykontexturalen Lo-
gik, die er in seinem Hauptwerk zu entfalten versuchte, denn in einer 

29	 So etwa in Nietzsche (2021 [1887]).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINLEITUNG

27

EINLEITUNG

Welt der Vielheit kann es nicht nur eine Beobachterposition, eine Kau-
salität, einen Geist bzw. nur ein Subjekt-Objekt-Verhältnis geben. Die 
Entwicklung der Quantentheorie hat Günther in diesem Anliegen be-
stärkt. Wenn Nichtwissen konstitutiv für den Aufbau von Subjektivität 
und Welt ist, kann es keinen objektiven Standpunkt – der demjenigen 
Gottes gleichkäme – mehr geben. Zudem lässt sich der Weltaufbau nicht 
mehr allein durch Kausalgesetze erklären.

Insbesondere in Günthers Spätwerk verändert sich damit selbstredend 
das, was mit der Metapher ›Gott‹ impliziert ist. In einer polykontextu-
ralen Welt können auch Götter nicht mehr allmächtig, unfehlbar und 
allwissend sein – dies ergibt sich schon aus der Informationstheorie und 
den Gesetzen der Thermodynamik. »Gott ist in der Geschichte deshalb 
unfehlbar, weil er nicht unfehlbar sein braucht«30, bemerkt Günther la-
konisch. 

Die Metapher ›Gott‹ unter den gegebenen Verhältnissen weiterzuver-
wenden heißt im Sinne von Hegel und über Hegel hinaus, die undenk-
bare Ganzheit zu denken: zugleich Positivität und Negativität und da-
mit nicht nur Wissen und evolutionären Erfolg, sondern zugleich auch 
Nichtwissen, Scheitern und Fehlbarkeit. 

So gesehen stehen sich die westliche Tradition des personenhaften 
Gottes und des an seine Stelle tretenden individualisierten Menschen und 
das östliche, vor allem indische und chinesische Denken – insbesondere 
die buddhistische Lehre von der Nichtpersönlichkeit – nicht mehr anta-
gonistisch gegenüber. Sie können mit Günther in der Spiritualität einer 
kybernetischen Kultur zusammenfinden, die sich an die damit einherge-
henden Reflexionsverhältnisse angepasst hat und für die der Gegensatz 
von Geist und Materie keine substanzielle Rolle mehr spielt.31 

Die Frage nach dem Bewusstsein harrt dabei freilich weiterhin einer 
Antwort. Doch sie erscheint nun in einer anderen Beleuchtung. Die Stim-
mung und Atmosphäre haben sich grundlegend verändert. Das Licht 
wirkt weicher und femininer. Da ist nicht mehr der autoritäre Gott, der 
dem Lehm den Odem des Lebens einhaucht und – wenn ihm danach ist 
– ihn wieder entzieht. Wir treffen jetzt auf ein schöpferisches Universum, 
in dem an vielfältigen Orten in immer subtileren Ökologien immerfort 
neue Subjekt-Objekt-Schnitte entstehen.

30	Günther (2000, S. 234).
31	»Wir haben bereits davon gesprochen, dass eine neue Weltepoche auch eine 

neue (parakletische) Religion fordert. Praktisch würde sich das so auswirken, 
dass möglich sein muss, die Bibel grundsätzlich neu zu interpretieren, und 
zwar in einer Weise, dass es möglich ist, sie mit buddhistischen und anderen 
Texten zu einem planetarischen Kanon zusammenzufassen.« (Günther 2000, 
S. 251 f.)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


28

I. Von Information zum Bewusstsein  
der Maschinen

»Eine ultraintelligente Maschine sei definiert als eine Maschine, die die 
intellektuellen Fähigkeiten jedes Menschen, und sei er noch so intelli-
gent, bei weitem übertreffen kann. Da der Bau eben solcher Maschi-

nen eine dieser intellektuellen Fähigkeiten ist, kann eine ultraintelligente 
Maschine noch bessere Maschinen bauen; zweifellos würde es dann zu 
einer explosionsartigen Entwicklung der Intelligenz kommen, und die 

menschliche Intelligenz würde weit dahinter zurückbleiben.  
Die erste ultraintelligente Maschine ist also die letzte Erfindung, die der 

Mensch zu machen hat.« 

Irving J. Good1

»Es gibt eine Theorie, die besagt, wenn jemals irgendwer genau raus-
findet, wozu das Universum da ist und warum es da ist, dann ver-

schwindet es auf der Stelle und wird durch etwas noch Bizarreres und 
Unbegreiflicheres ersetzt. Es gibt eine andere Theorie, nach der das 

schon passiert ist.« 

Douglas Adams2

Unter Intelligenz meinen wir üblicherweise die Fähigkeit, Probleme zu 
lösen, wobei in Hinblick auf die hiermit einhergehende Kapazität üb-
licherweise verstanden wird, mathematische Aufgaben zu lösen. Men-
schen, die die Muster und Problemlagen solcher Aufgaben schnell erken-
nen, werden in diesem Sinne als sehr intelligent erachtet. Der sogenannte 
Generalfaktor der Intelligenz (der g-Faktor) und die diesen prüfenden 
Intelligenztests beruhen darauf, auf Basis figuraler, numerischer und se-
mantischer Aufgaben das schlussfolgernde Denken, die Fähigkeit, sich 
etwas zu merken, sowie die Dauer zu überprüfen, bis eine Aufgabe ge-
löst ist. 

Da die Rechenoperationen von Elektronengehirnen wesentlich schnel-
ler vonstatten gehen als die Nervenaktivitäten des Gehirns, bestehen 
kaum Zweifel, dass künstliche Intelligenz die menschliche Intelligenz mit 
Blick auf die eben genannten Kriterien deutlich übertreffen kann, zumal 
auch ihr Gedächtnis beliebig skalierbar ist. Sobald kognitive Maschinen 
in der Lage sein werden, Muster zugleich in Texten, Bildern, Tonmate-
rial, Filmen und mathematischen Symbolketten zu erkennen, dürfte es 

1	 Good (1965).
2	 Adams (2009 [1979]).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


29

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

nur noch eine Frage der Zeit sein, bis sie den Menschen in Hinblick auf 
die Fähigkeit, spezifische Probleme zu lösen, überholen werden. Im Be-
reich der Brettspiele (zum Beispiel Go und Schach) ist die künstliche In-
telligenz – man denke etwa an das Programm AlphaZero, das von der 
im Jahr 2014 von Google übernommenen Firma DeepMind entwickelt 
wurde – bereits jedem menschlichen Großmeister überlegen. 

Damit liegt der Gedanke nicht fern, dass künstliche Intelligenz uns 
Menschen in naher Zukunft in allen kognitiven Domänen übertrumpfen 
wird. Der Physiker Stephen Hawking warnte im November 2017: »Der 
Erfolg bei der Schaffung einer effektiven KI könnte das größte Ereignis 
in der Geschichte unserer Zivilisation sein. Oder das Schlimmste. Wir 
wissen es einfach nicht. Also können wir nicht wissen, ob wir unend-
lich von der KI unterstützt oder ignoriert, gefüttert oder möglicherwei-
se zerstört werden.« Künstliche Intelligenz bringe erhebliche »Gefahren 
mit sich wie mächtige autonome Waffen oder neue Wege für die Weni-
gen, die Vielen zu unterdrücken. Das könnte« auch »unsere Wirtschaft 
stark beeinträchtigen.«3

Unser Verhältnis zu den künftig möglichen starken KIs erscheint da-
mit ambivalent. Wie wir die Folgen einschätzen, ist dabei insbesondere 
von zwei Faktoren geprägt, der politischen Ökonomie und der metaphy-
sischen Verortung von Mensch und Maschine: Mit Blick auf den ersten 
Aspekt geht es vor allem um die Frage, in welche Wirtschafts- und Herr-
schaftsverhältnisse diese Technologien eingebettet sein werden. Diesem 
Thema werden wir uns im letzten Teil des Buches widmen. Der zweite 
Aspekt wiederum steht für den Befund, dass die Ängste oder Hoffnun-
gen, die wir mit einer starken künstlichen Intelligenz verbinden, davon 
abhängen, ob wir die Welt in einem kausalen Sinne für verstehbar und 
damit einhergehend für hierarchisch steuerbar halten oder ob wir im 
Sinne eines evolutionären Verständnisses kognitive Vorgänge per se als 
standortabhängig und dementsprechend als subjektiv begreifen. 

In Hinblick auf den zweiten Aspekt, der Gegenstand der folgenden 
Abschnitte ist, stellt sich die Frage, ob wir die Welt als einen Ort viel-
fältiger, in ihren kognitiven Zugängen stark unterschiedlicher Existen-
zen begreifen, die in konditionierter Koproduktion gemeinsam die ge-
genwärtig vorfindliche Ökologie hervorbringen, oder ob wir glauben, 
dass der Weltverlauf – einschließlich der Entwicklung von Gesellschaf-
ten – einer übergreifenden, mathematisch rekonstruierbaren Gesetzlich-
keit folgt. Letztere Annahme geht mit dem Traum einer Weltformel ein-
her, der auch von manchen Physikern noch gehegt wird. Da eine solche 
Theorie keine Unschärfen und Unsicherheiten mehr beinhalten würde, 
könnte sie, so Tegmark und Wheeler, »rein mathematisch sein, ohne 

3	 Eigene Übersetzung nach CNBC, 06.11.2017, https://www.cnbc.com/2017/11/06/
stephen-hawking-ai-could-be-worst-event-in-civilization.html [Abruf: 27.03.2023].

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cnbc.com/2017/11/06/stephen-hawking-ai-could-be-worst-event-in-civilization.html
https://www.cnbc.com/2017/11/06/stephen-hawking-ai-could-be-worst-event-in-civilization.html
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.cnbc.com/2017/11/06/stephen-hawking-ai-could-be-worst-event-in-civilization.html
https://www.cnbc.com/2017/11/06/stephen-hawking-ai-could-be-worst-event-in-civilization.html


30

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

erklärende Postulate«. Damit »sollte ein unendlich intelligenter Mathe-
matiker fähig sein, die gesamte Hierarchie der Theorien allein aus diesen 
ultimativen Gleichungen herzuleiten, indem er die von ihnen beschrie-
benen Eigenschaften des Universums herleitet – und die Eigenschaften 
seiner Bewohner und ihre Wahrnehmungen der Welt.«4 Eine derartige 
Weltmodellierung würde ohne Reflexion und subjektive Interpretation 
auskommen können – und für ein hinreichend entwickeltes kognitives 
System wären die Verhältnisse der Welt (einschließlich der biologischen 
und sozialen Sphären) damit auch prinzipiell berechenbar. 

Wenn aufgrund seiner begrenzten kognitiven Fähigkeiten vielleicht 
nicht der Mensch, so könnte sich doch eine hinreichend elaborierte 
künstliche Intelligenz diesem Projekt annähern. In der Folge würden 
wir unweigerlich zu Statisten in einem Universum deterministischer Ma-
schinen degradiert werden. Wir könnten dann nur noch dabei zuschau-
en, wie wesentlich potentere kognitive Maschinen bestimmte Sachen für 
uns errechnen. Diese Dystopie hat Alex Garland in dem Science-Fiction-
Thriller Devs auf kunstvolle Weise zum Gegenstand gemacht. Ein mäch-
tiger menschengemachter Quantencomputer ist imstande, die Vergan-
genheit wie auch die Zukunft unserer Welt zu errechnen.5 

Wenn wir jedoch die hiermit implizierten metaphysischen Annahmen 
nicht teilen und stattdessen im Sinne eines tiefenökologischen Verständ-
nisses von einem Universum ausgehen, das von Wesen bevölkert wird, 
deren Verhalten von einem auch noch so intelligenten Beobachter nicht 
vorausberechnet werden kann, stellt sich die Sache grundsätzlich an-
ders dar: Wir landen dann in einer Welt, in der an verschiedenen Orten 
Lebensformen entstehen, die ihre jeweils eigenen Gesetzlichkeiten und 
auch ihre jeweils eigene Interpretation der Welt entwickeln. An verschie-
denen Stellen erscheinen unterschiedlichste emergente Ordnungen. Da-
mit müssten wir – so der Physiker Robert B. Laughlin6 – jedoch auch 
»Abschied« von der Idee der »Weltformel« nehmen. Denn die Welt er-
scheint für jeden Beobachter chaotisch und unbeherrschbar – gleichsam 
als ein undurchdringlicher »Carneval of Baubles«7. Doch dies muss kei-
neswegs ein hässliches Universum sein,8 sondern kann sich durchaus als 
die schönere Lösung offenbaren – als eine kreative Welt, die in den un-
durchschaubaren Prozessen ihrer Selbstorganisation immer neue For-
men hervorbringt. 

4	 Tegmark und Wheeler (2001).
5	 Spoilerwarnung: Er und seine menschlichen Protagonisten stoßen dabei jedoch 

seinerseits auf das Problem der Unbestimmtheit und begegnen damit einer He-
rausforderung, der sich schon Adam und Eva im Paradies stellen mussten.

6	 Laughlin (2007).
7	 Laughlin (2007).
8	 Hier in Anlehnung an Sabine Hossenfelder (2018).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


31

INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

Wir werden die vorangehend angerissenen Fragen – also ob die Welt 
von einem Gottesstandpunkt aus berechen- und kontrollierbar ist und 
was die Antwort für eine Welt bedeutet, in der starke künstliche Intel-
ligenzen auftreten – im Folgenden systematisch angehen. Wir beginnen 
zunächst mit dem Problem der Entropie, um für die Auseinandersetzung 
eine Grundlage für die weitere Argumentation zu erarbeiten (Kap. I.1). 
Anschließend beschäftigen wir uns mit der Frage, mit welchen logischen 
Mitteln eine polyzentrische Welt beschrieben werden kann (Kap. I.2). Auf 
dieser Grundlage können wir uns schließlich der Frage widmen, welchen 
Unterschied intelligente Maschinen in der Welt machen werden (Kap. I.3). 

I.1 Information, Nichtwissen und Entropie

Der Begriff der Information ist uns so vertraut und ist so stark in unse-
rem Alltagsgebrauch verwurzelt, dass wir in der Regel kaum mehr über 
seine Bedeutung nachdenken. Wir bitten unsere Mitbewohner, uns dar-
über zu informieren, was in unserer Abwesenheit geschehen sei. Wir ha-
ben Datenträger voller Information und sprechen sogar davon, dass wir 
in einer Informationsgesellschaft leben.9 Doch das einfache Bild von ei-
nem Ort, an dem sich eine Information befindet, trügt.

Sobald wir uns einen Datenträger genauer anschauen, vielleicht eine 
DVD oder Compact Disk, auf der sich die von uns gesuchte Botschaft be-
finden soll, finden wir nur die von einem Laser auf einer Metallschicht ein-
gebrannten Löcher, jedoch nicht die gesuchte Information. Um von dem 
Datenträger brauchbares Wissen zu erhalten, braucht es viel mehr: ein Le-
segerät, einen Computer, der das digitale Format in meine Sinnesmodali-
täten übersetzt, eine Sprache, die mir etwas bedeutet – und auch ein We-
sen (oder System), für das genau dies einen relevanten Unterschied macht. 
Auch die hier lesbaren Zeichen sind nur schwarze Strichel auf hellem 
Grund. Wenn auf dem Bildschirm beispielsweise nur chinesische Zeichen 
erscheinen würden (da auf dem Datenträger eine in Mandarin abgefasste 
Datenbank gespeichert ist), nähme ein Leser, der nur des Deutschen mäch-
tig ist, weiterhin nur Rauschen wahr. Er könnte der Sache keinen Sinn 
abringen, könnte bestenfalls noch erkennen, dass es sich um eine Schrift 
handelt, jedoch kaum mehr. Information setzt also unterschiedliche Din-
ge voraus, die in einer spezifischen Weise miteinander verwoben sind:

1.	Es gibt einen Code.
2.	Dieser ist in ein Medium eingeschrieben. 
3.	Es gibt eine codierte Botschaft. 
4.	Es gibt eine Entität, die diese Botschaft decodiert (also den Code und 

die Botschaft ›versteht‹).
5.	Die Botschaft macht in der sie decodierenden Entität einen Unterschied.

9	 Siehe etwa Steinbicker (2011).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


32

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Wäre dieser Prozess an einer Stelle unterbrochen oder würde auch 
nur ein Aspekt fehlen, gäbe es keine Information. Der Begriff Informa-
tion verweist damit immer schon auf ein komplexes relationales Gefü-
ge, das nicht in einem einzelnen Organismus oder Beobachter lokalisiert 
werden kann, sondern mindestens die Beziehung zwischen Organismen 
bzw. Beobachtern betrifft. Dies wird schon etymologisch deutlich, geht 
der Begriff doch auf das lateinische Verb informare zurück, was formen 
und in Form bringen, aber auch bilden im Sinne von unterweisen oder 
Gestalt geben bedeutet.

Wie auch immer, Information stellt etwas sehr Grundlegendes für uns 
Menschen dar – und vielleicht sogar für alle in der Natur anzutreffen-
den Prozesse. Der Quantenphysiker Anton Zeilinger hält »Information« 
gar für den »Urstoff im Universum«10, denn mit Bohr und Heisenberg 
muss Information als grundlegender Begriff der Quantenphysik ange-
sehen werden. 

Doch es liegt in der Natur der Sache, dass sich fundamentale Begrif-
fe dem Verständnis entziehen, je mehr man sich ihnen anzunähern ver-
sucht. Denn sie verweisen auf eine komplexe Beziehung, die weder allein 
von ihren Bestandteilen (hier: dem Code, dem Empfänger, der Botschaft) 
noch allein aus der Struktur der Beziehung her verstanden werden kann. 
Das Problem erinnert ein wenig an das Grundprinzip der Hermeneu-
tik: Man muss bereits verstehen, um verstehen zu können. Man braucht 
das Wissen um die Bedeutung der Botschaft und man muss wissen, dass 
überhaupt etwas mitgeteilt wird, um etwas Bestimmtes als Information 
verstehen zu können. 

Man könnte sich jetzt darauf zurückziehen, dass fundamentale Be-
griffe eben fundamental sind und sich deshalb nicht weiter definieren 
lassen,11 doch zumindest in unserem Zusammenhang erscheint diese 
Ausflucht als unbefriedigend. 

Um uns dem Begriff der Information auf eine produktivere Weise an-
zunähern, als ihn entweder frontal von vorn anzugehen oder resigniert 
zurückzuweichen, wählen wir einen indirekten Zugang, indem wir ihn 

10	»›Naturgesetze dürfen keinen Unterschied machen zwischen Wirklichkeit und 
Information.‹« Oder um es noch radikaler zu formulieren: Da »es offenbar 
keinen Unterschied zwischen Wirklichkeit und Information geben kann, kön-
nen wir auch sagen: ›Information ist der Urstoff im Universum.‹« (Zeilinger 
2005, S. 216; kursiv im Original)

11	Auch bei Begriffen wie ›Sein‹, ›Welt‹, ›Zeit‹, ›Bewusstsein‹, ›Sinn‹ stößt man 
auf das Problem, dass sie uns unmittelbar vertraut sind, ihre Charakteristi-
ka uns jedoch zu entgleiten drohen, sobald wir sie genau zu bestimmen ver-
suchen. Auch scheinen uns diese Begriffe nur durch eine komplexe reflexive 
Beziehung gegeben, das Sein etwa mit Martin Heidegger (2006 [1926]) nur 
als Dasein, als ein Seiendes, das sich zu sich selbst und auch zu anderem Sei-
enden verhält. 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


33

INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

gewissermaßen von der Seite umkreisen. Wir können beispielsweise auf 
das Muster der Beziehungen und Relationen schauen, die gebraucht wer-
den, um überhaupt von Information sprechen zu können. Das obige 
Beispiel eines Datenträgers mit einer in Mandarin abgefassten Daten-
bank ist in diesem Sinne bereits instruktiv. Es lädt uns ein, Informati-
on unter dem Blickwinkel der Beobachterabhängigkeit dessen, was ge-
wusst werden kann, zu betrachten. Wie in den folgenden Abschnitten 
noch ausführlicher erläutert werden wird, ist ein System aus subjekti-
ver Perspektive nolens volens unterspezifiziert, wird also niemals über 
ein vollständiges Wissen in Hinblick auf seine Umweltbeziehungen ver-
fügen. In diesem Sinne können wir sagen: Information setzt die beiden 
Seiten Wissen und Nichtwissen voraus sowie einen Beobachter, für den 
es einen Unterschied macht, wenn etwas zuvor nicht Gewusstes zu et-
was Gewusstem wird. 

Um ein paar Beispiele zu geben: Ich möchte wissen, ob ein potenziel-
ler Geschäftspartner vertrauenswürdig ist, weiß es aber nicht und versu-
che entsprechend Erkundigungen über ihn einzuholen. Ich möchte wis-
sen, ob ich genetisch vorbelastet bin, Darmkrebs zu bekommen, und 
gehe deshalb zur diagnostischen Abklärung bei einem Onkologen. Ich 
weiß nicht, ob das radioaktive Element in Schrödingers Experiment mit 
der Katze zerfallen ist und das Tier noch lebt, und mache eine Messung, 
um es herauszufinden. 

In all diesen Fällen besteht Unsicherheit in Hinblick auf das Ergeb-
nis. Zum Zeitpunkt null erscheint der Ausgang noch nicht determiniert. 
Nachdem jedoch die Information vorliegt, ist die Welt für mich irrever-
sibel eine andere. Es kann jetzt sein, dass ich dem potenziellen Geschäfts-
partner nicht mehr vertraue, was zum Beziehungsabbruch führt. Nach 
dem positiven Gentest gerät mein bisheriges Leben vollkommen durch-
einander und ich renne von einer Untersuchung zur nächsten. Ich muss 
meine Katze begraben, nachdem ich sie skrupellos zum Bestandteil eines 
Quantenexperiments gemacht habe. 

In all diesen Fällen erzeugt der neue Wissensstand einen Unterschied, 
der die (bzw. meine) Welt verändert hat. Hierauf weist bereits Gregory 
Bateson mit dem Versuch seiner Definition hin: 

»Information ist ein Unterschied, der einen Unterschied macht.«12 

Eine Information geht mit Konsequenzen einher, die sich nicht mehr 
rückgängig machen lassen, da sie sich in das Beziehungsgeflecht, das die 
(bzw. meine) Welt ausmacht, einschreibt und es damit verändert. Die auf-
grund von Misstrauen nicht ergriffene Geschäftsmöglichkeit verändert 
meine ökonomische und soziale Situation. Die von der Krebserkrankung 
hervorgerufenen Befürchtungen und die mit ihr zusammenhängenden 

12	Bateson (1992 [1972], S. 582; kursiv im Original).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


34

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

medizinischen Konsequenzen werden von nun an meinen Alltag bestim-
men. Die Messung an einem Quantensystem führt zum ›Wellenkollaps‹, 
also zu einer irreversiblen Änderung des Systemzustands. Jede Bestim-
mung des zuvor noch nicht Bestimmten ändert den Weltverlauf. Zu-
gleich bekommt die Zeit eine Richtung: In Hinblick auf das Verhältnis 
von Wissen und Nichtwissen liegt das bereits Bestimmte in der Vergan-
genheit, das noch nicht Bestimmte in der Zukunft. Wir können uns an 
die Vergangenheit erinnern, nicht jedoch an die Zukunft. Zu leben und 
zu existieren heißt demgemäß, mit Blick auf die Konstellation von Nicht-
wissen und Wissen in einen unumkehrbaren Fluss zu steigen.

Der Zeitpfeil

Hiermit eröffnet sich uns ein weiterer Zugang zu der Frage, was unter 
Information verstanden werden kann. Wir können schauen, an welcher 
Stelle der physikalischen Weltbeschreibung der Unterschied zwischen 
Vergangenheit und Zukunft ins Spiel kommt und was sich daraus für 
unsere Fragestellung lernen lässt. Bei fast allen physikalischen Theorien 
lässt sich in der mathematischen Formulierung beobachten, dass die Zeit 
üblicherweise eine Variable darstellt, bei der es qualitativ keine Rolle 
spielt, ob man das Vorzeichen und damit die Zeitrichtung ändert. In den 
Formeln der Mechanik, der Elektrodynamik, der Feldtheorie wie auch 
in der Relativitätstheorie macht es keinen Unterschied, ob man die Ent-
wicklung vom Ausgangszustand in Richtung Zukunft oder in Richtung 
Vergangenheit beschreibt. Ob die blaue Kugel die rote anstößt, um ihre 
Bewegung zu übertragen, oder in der Beschreibung die Richtung umge-
kehrt wird und vom zeitlich späteren Zustand aus die rote Kugel gewis-
sermaßen ›rückwärts‹ die blaue anstößt, ändert an der Beschreibung und 
Charakterisierung des Systems nichts. 

Das Gleiche gilt für Quantenprozesse: Ob das Atom beim Übergang 
in einen niedrigeren Energiezustand ein Photon abstrahlt oder ein Pho-
ton ein Atom anregt, indem es adsorbiert wird, ist formal der gleiche 
Prozess, nur mit umgekehrten Vorzeichen. Der Prozess ist reversibel, 
kann physikalisch gesehen also genauso gut in die eine wie in die ande-
re Richtung verlaufen. Entsprechend spielt auch in der die Entwicklung 
von Quantensystemen beschreibenden Schrödinger-Gleichung die Rich-
tung der Zeitentwicklung keine Rolle. 

In der Physik kommt der gerichtete Zeitpfeil erst mit dem zweiten 
Hauptsatz der Thermodynamik und dem damit einhergehenden Begriff 
der Entropie ins Spiel. Für unseren Zusammenhang ist es wichtig, dass 
der Begriff der Entropie auch informationstheoretisch gewendet wer-
den kann – nämlich als das Maß an Ordnung und Struktur bzw. als das, 
was von einem Beobachter bzw. einem beobachtenden System gewusst 
werden kann. Wenn eine Tasse auf dem Tisch steht, ist es leicht, die 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


35

INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

Zusammensetzung und Anordnung ihrer Bestandteile zu bestimmen und 
die Tasse zu lokalisieren. Wenn die Tasse herunterfällt und die Scherben 
auf dem Boden verteilt sind, ist es demgegenüber kaum mehr möglich, 
den Überblick zu behalten. Komplementär hierzu erscheint es physika-
lisch zwar nicht prinzipiell ausgeschlossen, aber praktisch absolut un-
wahrscheinlich, dass sich die Atome, aus denen die Scherben zusammen-
gesetzt sind, spontan in einer Weise in eine Richtung bewegen würden, 
um sich wieder in der ursprünglichen Form der Tasse zu manifestieren. 
Deshalb erscheint der Vorgang für uns irreversibel. Damit besteht zwi-
schen Zukunft und Vergangenheit ein qualitativer Unterschied.13

Leben beruht darauf, einer in ihrer Fülle und ihren Möglichkeiten un-
begreifbaren Welt Informationsgewinne – sprich: Negentropie – abzurin-
gen, um Strukturen aufbauen zu können; infolge dieses Strukturaufbaus 
sinkt zwar lokal bzw. systemintern die Entropie, was jedoch nur dadurch 
zu haben ist, dass Entropie – etwa in Form von Wärme – nach außen ex-
portiert wird. Physiker verstehen unter Wärme die durchschnittliche Ener-
gie eines großen Haufens sich bewegender Teilchen. Manche Teilchen be-
wegen sich schnell, manche langsam. Wenn ich aber nicht weiß, welche 
Teilchen die schnellen und welche die langsamen sind und wo sie sich ge-
rade befinden, kann ich mir die Energiedifferenz nicht zunutze machen. 

Wenn ich jedoch ein System mit kochendem Wasser auf der einen und 
einer Kühlflüssigkeit auf der anderen Seite habe, dann kann ich eine 
Turbine betreiben, die die in der Wärme vorhandene Energie für mei-
ne Zwecke erschließt. Informationstechnisch gesprochen beruht meine 
Fähigkeit, die Energie zu nutzen, darauf, dass ich um die Ordnung der 
Energieverteilung weiß (die heißen Teilchen sind auf der einen, die kal-
ten auf der anderen Seite) und mithilfe eines Apparates die Energiediffe-
renz so arrangieren kann, dass ein Wärmefluss entsteht, der eine ande-
re Energiedifferenz generiert: etwa die Bewegungsenergie der Turbine, 
die an den Generatoren elektrische Energie erzeugt, was es mir wieder-
um erlaubt, den Akku meines Computers aufzuladen. In gleichem Sinne 
kann sich Leben nur fern vom Gleichgewicht manifestieren. Der Struk-
turaufbau – und damit die Entstehung und Aufrechterhaltung der inne-
ren Ordnung von Organismen – kann nur geschehen, wenn Entropie in 
die Umwelt exportiert wird. 

Der zweite Hauptsatz der Thermodynamik besagt, dass die Entropie 
in einem geschlossenen System nur zunehmen kann. Dies bedeutet im 
Falle unseres Beispiels, dass mit dem Fluss der Wärme unweigerlich In-
formation verloren geht. Entgegen dem zuvor stärker geordneten Zu-
stand – in unserem Beispiel: heiß auf der einen, kalt auf der anderen Seite 
– besteht nach dem Wärmeaustausch innerhalb des Systems kein ›Wis-
sen‹ mehr darüber, welche Teilchen eher heiß und welche eher kalt sind. 

13	 Siehe hierzu ausführlich Prigogine (1997).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


36

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Man hat nur noch ein Gemisch sich unterschiedlich schnell bewegender 
Teilchen. Für den Beobachter, der mit seinem grobkörnigen Blick aus-
schließlich den Makrozustand des Systems überblicken kann, lässt sich 
als Information nur noch die Durchschnittstemperatur des Systems er-
mitteln. Aus der Perspektive des Gesamtsystems ist der Prozess irrever-
sibel. Um mehr Ordnung – und damit für den Strukturaufbau nutzbare 
Information – zu gewinnen, muss an anderer Stelle weiteres Nichtwissen 
in Kauf genommen werden. Um den Akku meines Computers aufzula-
den und um dann mit diesem etwa Berechnungen durchführen zu kön-
nen, die Auskunft über den Zustand der Welt geben, muss an einer an-
deren Stelle des Systems die Entropie steigen. Die Zunahme des Wissens 
an einer Stelle des Systems (beispielsweise die Spracherkennung durch 
eine künstliche Intelligenz) vergrößert an anderer Stelle das Nichtwis-
sen in Hinblick auf die Ordnungsverhältnisse der Welt (etwa als abge-
strahlte Wärme oder als der Müll, der bei der Herstellung des Compu-
ters angefallen ist). 

Nun gibt es das bekannte Gedankenexperiment vom Maxwellschen 
Dämon, das der berühmte namensgebende schottische Physiker erson-
nen hat. Die Grundidee besteht darin, dass es theoretisch eine Wesenheit 
geben könnte, die von jedem Teilchen eines Systems die Bewegungsener-
gie kennt und zudem über die Möglichkeit verfügt, in das System Tür-
chen einzubauen, die von ihr selektiv geöffnet werden können. Der Dä-
mon wäre also zu einer solchermaßen feinkörnigen Beobachtung fähig, 
dass er den Ort und die Geschwindigkeit eines jeden Teilchens kennt und 
so perfekt die Mikrozustände des Systems vorhersagen kann. 

Damit wäre der Dämon in der Lage, bei schnellen, sich nach links be-
wegenden Teilchen die Türchen zu öffnen, bei langsamen Teilchen, die 
in dieselbe Richtung streben, den Durchgang jedoch verschlossen zu hal-
ten. Somit ließe sich nach einiger Zeit ein Ordnungszustand erreichen, 
bei dem auf der einen Hälfte des Systems die heißen und auf der anderen 
Hälfte die kalten Teilchen lokalisiert sind. Die Entropie des Systems hät-
te damit abgenommen! Der allwissende Dämon könnte auf diese Weise – 
gleich einem allmächtigen göttlichen Wesen – beliebige Ordnungszustän-
de realisieren. Er könnte zum Beispiel ein Perpetuum mobile bauen, das 
immerfort neue Energiedifferenzen aus der Welt abschöpft, um beliebige 
Strukturen aufzubauen. Auf diese Weise würde er gleichsam einen para-
diesischen Zustand schaffen. Kein Zerfall, keine Zunahme von Unord-
nung und Unwissen, keine Erhöhung der Entropie in Richtung des ther-
modynamischen Gleichgewichts könnte seiner Macht ein Ende bereiten. 
Konsequent weitergedacht würde es damit auch keinen Tod geben müs-
sen. Alle destruktiven, einen lebendigen Organismus zerstörenden Ereig-
nisse und Bewegungen könnten von dem allwissenden Dämon ja wieder 
umgekehrt werden. Er müsste die Türchen nur in gezielter Weise selektiv 
öffnen und schließen, bis die kaputte Struktur wieder repariert bzw. der 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


37

INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

lebendige Organismus geheilt wäre. Perfektes Wissen, perfekte Kontrol-
le, unendliche Gestaltungsmöglichkeiten, Unsterblichkeit! 

Um dies leisten zu können, müsste der gottgleiche Dämon jedoch über 
bestimmte Eigenschaften und Fähigkeiten verfügen: Um die Teilchen-
zustände des zu beeinflussenden Systems genau bestimmen zu können, 
braucht er ein Gedächtnis, das ihre Impulse und Orte repräsentiert. Da 
die möglichen Ordnungszustände des Universums um ein Vielfaches grö-
ßer sind als die Anzahl der im Universum vorhandenen Teilchen, stellt 
sich die Frage, wie ein solches Gedächtnis realisiert werden kann und 
wie die kognitiven Prozesse aussehen, die nicht nur all die Zustände der 
Teilchen abbilden, sondern auch ihre zukünftige Entwicklung projizie-
ren können. Dies ist innerhalb eines Universums, das den Dämon selbst 
umfasst, nicht möglich. Kombinatorische Überlegungen zeigen schnell, 
dass der allwissende Dämon ein zweites, viele Größenordnungen mäch-
tigeres Universum benötigen würde, um ein Gedächtnis aufbauen zu 
können, das in der Lage wäre, unser Universum zu kontrollieren und zu 
manipulieren. Dabei würde er jedoch in seinem eigenen Universum eine 
unvorstellbar große Menge an Unordnung und Nichtwissen produzie-
ren müssen, nur um unser – im Verhältnis wesentlich kleineres – Univer-
sum beherrschen zu können. 

Ihm würde es so gehen wie den heutigen Quantenphysikern. Um mit 
einem Quantencomputer einen reinen Zustand aus wenigen QBits er-
zeugen zu können – also um genau zu wissen, in welchem Quantenzu-
stand sich das von ihnen beobachtete System befindet –, müssen sie eine 
riesige Menge an Entropie erzeugen. Allein schon um die verwendeten 
Materialien so weit herunterzukühlen, dass die mit ihnen realisierten 
Quantenzustände halbwegs stabil sind, muss ein Vielfaches an Energie 
dissipiert werden.14 Dies gleicht dem thermodynamischen Grundprinzip 
des Lebens: Lokal entstehen komplexe Strukturen und dadurch wird 
Ordnung aufgebaut. Dies ist jedoch nur auf Basis eines Nichtgleichge-
wichtszustands zu haben, der an anderer Stelle wesentlich mehr Entropie 
generiert, als durch den Ordnungszustand der lebenden Formen redu-
ziert wird.15 Wir können auf der Erde leben, weil die Sonne ein Vielfaches 
mehr an Wärme und Energie in den Weltraum abstrahlt, als wir jemals 
für unseren eigenen Strukturaufbau nutzen können. Irgendwann wird 
jedoch die Kernenergie der Sonne aufgebraucht sein und damit auch 
das Leben auf der Erde enden. Zudem ist jeder Organismus von Zer-
fall bedroht, wird also seinerseits seinen Ordnungszustand nicht für im-
mer aufrechterhalten können. Dies wird allein schon deshalb passieren, 
weil aufgrund seines Nichtwissens (also seiner begrenzten Kapazität, 

14	Siehe zur Diskussion der Thermodynamik von Quantensystemen auch das 
Gespräch mit dem Physiker Marcus Huber in Vogd (2020, S. 166 ff.). 

15	Siehe ausführlich Prigogine und Nicolis (1987).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


38

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Informationen zu verarbeiten) Dinge geschehen, die er nicht kontrollie-
ren kann. Jeder Dämon, der sich für allwissend, allmächtig und unsterb-
lich hält, wird also irgendwann mit den Folgen des durch seine Aktionen 
entstehenden Nichtwissens konfrontiert werden. »Existence is selective 
blindness«16, so der Logiker und Mathematiker George Spencer Brown. 
Jeder Strukturaufbau weist entsprechend eine eigene Zeitlichkeit auf. Le-
ben generiert insofern den Tod, als die eingeschriebene Struktur irgend-
wann nicht mehr in der Lage sein wird, den Unterschied zu generieren, 
der notwendig ist, um sich selbst reproduzieren zu können.

Dieser Prozess beginnt, sobald Systeme erscheinen. Denn da sie nicht 
alles wissen können, müssen sie der Welt Informationen abzuringen ver-
suchen. Sie beginnen also, aus den vielen Möglichkeiten der Wirklich-
keit eine bestimmte Ebene herauszuschneiden und dies für ihre Reali-
tät zu halten. Murray Gell-Mann spricht in diesem Zusammenhang von 
Systemen zur Sammlung und Nutzung von Informationen (information 
gathering and utilizing systems, kurz: IGUS). Diese Systeme gewinnen 
eine subjektive Existenz, indem sie sich eine grobkörnige Geschichte er-
schaffen und alles andere ausblenden, die vielfältigen feinkörnigen De-
tails, die weiterhin fortbestehen, also nicht beachten. Eine grobkörni-
ge Geschichte erscheint damit als eine von der Welt zunächst tolerierte 
Form der selektiven Blindheit – sozusagen als eine spezifische, jedoch in 
sich erfolgreiche Form der Ignoranz. 

Die klassische Welt mit ihrer harten binären Unterscheidung von Sub-
jekt und Objekt würde sich damit in eine Pluralität unterschiedlicher 
Welten auffalten, insofern mein subjektives Erleben nicht die einzige 
Möglichkeit ist, sich durch selektive Blindheit eine (temporäre) Existenz 
zu erschaffen. Neben mir erscheinen andere Wesen, die ontologisch nicht 
mit mir in Deckung zu bringen sind, da mir ihr Erleben nicht zugänglich 
ist. Auf Basis quantenmechanischer Berechnungen könnte möglicherwei-
se (zumindest theoretisch) das Spektrum der von einem anderen Wesen 
geschaffenen Geschichten erfasst werden. Lassen wir diesbezüglich den 
Physiker Gell-Mann mit einem längeren Zitat zu Wort kommen:

»Angenommen, die Quantenmechanik des Universums erlaube, mathe-
matisch gesehen, mehrere mögliche maximal quasiklassische Bereiche, 
die wirklich nichtäquivalent seien. Nehmen wir ferner an, komplexe 
adaptive Systeme entwickeln sich eigentlich, um eine bestimmte Grob-
körnigkeit dieser maximal quasiklassischen Bereiche zu nutzen. Dann 
würde jeder Bereich eine Reihe alternativer grobkörniger Geschichten 
des Universums liefern, und Informationssammlungs- und -verarbei-
tungssysteme (IGUSe) würden in jedem einzelnen Fall die Ergebnisse 
der verschiedenen probabilistischen Verzweigungen am Baum möglicher 
Geschichten registrieren, der in den beiden Fällen ein recht unterschied-
liches Aussehen hätte! 

16	Spencer Brown (1997, S. 192). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


39

INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

Bestünde zwischen den ansonsten unterschiedlichen quasiklassischen 
Bereichen ein bestimmter Grad an Übereinstimmung in den verfolgten 
Phänomenen, dann könnten die beiden IGUSe einander gewahr werden 
und sogar in gewissem Umfang miteinander kommunizieren. Doch ein 
Großteil dessen, was ein IGUS verfolgt, könnte das andere IGUS nicht 
direkt wahrnehmen. Nur mit Hilfe einer quantenmechanischen Berech-
nung oder Messung könnte ein IGUS das gesamte Spektrum der vom 
anderen wahrgenommenen Phänomene erfassen. (Dies mag manch ei-
nen an die Beziehung zwischen Mann und Frau erinnern.) 

Könnte ein Beobachter, der einen Bereich benutzt, wirklich erkennen, 
daß andere Bereiche – mit ihren eigenen Mengen sich verzweigender 
Geschichten und ihren eigenen Beobachtern – als alternative Beschrei-
bungen der möglichen Geschichten des Universums verfügbar sind? 
Dieser faszinierende Fragenkomplex ist von Science-Fiction-Autoren 
aufgeworfen worden (die manchmal im Anschluss an den russischen 
Theoretiker Starobinsky den Ausdruck ›Koboldwelten‹ verwenden), 
doch erst jetzt schenken ihm die Spezialisten auf dem Gebiet der Quan-
tenmechanik die gebührende Beachtung.«17 

Eine Welt, in der unterschiedliche quasiklassische Bereiche erscheinen – 
die also unterschiedliche Existenzen birgt, die jeweils ihr eigenes Selbst- 
und Weltverhältnis ausbilden –, lässt sich nicht mehr mit der klassischen 
Logik beschreiben. Denn laut dieser gibt es nur eine Form der Existenz, 
die letztlich nur von einem (transzendentalen) Subjekt wahrgenommen 
und beobachtet werden kann. Es bedarf daher einer transklassischen 
Logik, die von vielen Beobachtern ausgeht, deren Existenzbereiche sich 
nicht oder nur teilweise überschneiden. 

Hiermit landen wir mit Gotthard Günther bei einem polykontextura-
len Gewebe, das unterschiedliche inkommensurable Beobachterpositio-
nen beinhaltet. Was an einem Ort bzw. von einer Perspektive aus gewusst 
und nicht gewusst werden kann, ist nicht dasselbe Wissen oder Nicht-
wissen wie das an einem anderen Ort bzw. von einer anderen Perspekti-
ve aus. In einer polykontexturalen Welt gibt es keine übergreifende Per-
spektive, keinen Gottesstandpunkt, von dem aus die Entwicklung und 
die Interaktion der einzelnen Existenzen beschrieben werden könnte. 

Aus der Innenperspektive eines Teilsystems erscheint die Differenz 
zwischen dem, was gewusst, und dem, was nicht gewusst werden kann, 
unhintergehbar. Genau dies ist die subjektive Differenz von Wirklich-
keit und Möglichkeit, die uns sinnhaft auf die Welt zugehen lässt. Wie 
jedes IGUS versuchen auch wir, den Zusammenhängen der Welt Sinn 
abzuringen, indem wir ein grobkörniges Modell dessen entwerfen, was 
der Fall ist.

17	Gell-Mann (1994, S. 244 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


40

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Jedes IGUS erzeugt dabei eine spezifische Projektion wahrscheinlicher, 
jedoch noch nicht zur Faktizität geronnener Wirklichkeit, die als Infor-
mation für das jeweilige System instruktiv wird, also ihrerseits einen 
Unterschied macht. Dies bringt es unweigerlich mit sich, dass auch das 
Wissen um das Ganze unvollständig bleiben muss. Denn aus der globa-
len Perspektive bleibt ja undurchsichtig, welche Welten sich die Teilsys-
teme aufgrund ihrer Unwissenheit aufbauen, also mit welcher grobkör-
nigen Form sie jeweils ihre Welt anschneiden. Und dadurch muss auch 
undurchsichtig bleiben, wie sich die feinkörnigen Dynamiken der ver-
meintlichen Ganzheit entwickeln. 

Der Begriff der Information steht damit in einem engen Zusammen-
hang mit dem der Entropie. Beide Begriffe sind komplex und nur vor 
dem Hintergrund polykontexturaler Arrangements verstehbar. Sie ge-
hen unweigerlich mit polyzentrischen Beobachtungsverhältnissen einher: 
Das, was an einem Ort als Selbst- und Weltverhältnis aufgebaut wird, ist 
nicht identisch mit dem, was an einem anderen Ort als Ordnung herge-
stellt bzw. gewusst wird. Dies setzt das Bestehen von Systemen voraus, 
die selektiv blind sind, also nicht anders können, als eine spezifische sub-
jektive Perspektive aufzubauen, um agieren zu können, und dadurch für 
sich und andere Systeme neues Unwissen generieren. 

Die Existenz dieser Systeme beruht auf konditionierter Koprodukti-
on, das heißt auf der Kopräsenz anderer Existenzen, die ihrerseits in se-
lektiver Blindheit ihre eigenen Welten produzieren. Der Raum auf der 
in Hinblick auf die Möglichkeit des eigenen Wissens nicht zugänglichen 
(also blinden) Seite ist damit nicht einfach leer. Er besteht nicht nur aus 
unstrukturiertem Rauschen. Vielmehr beinhaltet er andere Systeme, die 
ihrerseits aus Konstellationen von Wissen und Nichtwissen für sich In-
formationen zu gewinnen versuchen. 

Mit dem Physiker Carlo Rovelli lässt sich damit vermuten, dass sich 
auch der Pfeil der Zeit nicht auf einen einzigen globalen vergangenen 
Zustand niedriger Entropie zurückführen lässt. Da der Grad an Entropie 
mit der jeweiligen Grobkörnigkeit unseres Wissens über die Welt zusam-
menhängt, ist dieses Wissen unweigerlich auch davon bestimmt, wie die 
einzelnen Systeme bzw. wie wir jeweils mit dem Rest der Welt gekoppelt 
sind.18 Damit ist aber auch das Ausmaß an Entropie von der je konkreten 

18	Siehe in einem ähnlichen Sinne Gell-Mann (1994, S. 321): »Entropie ohne 
Grobkörnigkeit ist nutzlos. […] Wir können fragen, in welchem Sinne die Mi-
schung der Gase wirklich zu einer Zunahme der Unordnung führt, zumal da 
sich jedes Sauerstoff- und Stickstoffmolekül zu jedem Zeitpunkt an irgend-
einem Ort aufhält (zumindest in der klassischen Näherung) und daher der 
Zustand zu jedem Zeitpunkt einen genau so hohen Grad an Ordnung auf-
weist wie zu jedem früheren Zeitpunkt (vorausgesetzt, man beschreibt den 
Ort jedes einzelnen Moleküls und nicht die Verteilung von Sauerstoff und 
Stickstoff). Die Antwort darauf lautet, daß die Entropie – wie die effektive 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


41

INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

Aufteilung des Universums in Teilsysteme abhängig. Die jeweilige En-
tropie wäre damit nicht mehr als ein abstraktes Merkmal des Gesamtzu-
stands der Welt oder der in ihr enthaltenen Elemente anzusehen. Sie wäre 
vielmehr ihrerseits Ausdruck eines jeweils konkreten Systemgedächtnis-
ses mit seiner je spezifischen Körnigkeit. Die Erfahrung von Zeitasym-
metrie und der damit zusammenhängende ›Zeitfluss‹ wären ihrerseits als 
Merkmale eines Subsystems anzusehen, zu dem auch wir gehören. Ihr 
Auftauchen wäre streng an die Existenz von informationsverarbeiten-
den Einheiten gebunden. Sie würden jedoch keine Merkmale des Univer-
sums an sich darstellen. Zeit wäre damit im besten Sinne ein Artefakt – 
ein Produkt der Beobachtungsoperationen komplexer Systeme, die die 
Welt eben immer nur auf eine bestimmte Weise anschneiden können.19

Mit jedem IGUS, mithin mit jedem informationsverarbeitenden Sys-
tem würde damit gleichsam eine neue Welt erscheinen. Die unterschied-
lichen Systeme (oder Beobachter) wären zwar nicht unabhängig vonei-
nander, aber dennoch insofern autonom, als sie jeweils ihre eigene Zeit 
und ihr eigenes Verhältnis zu dem, was sie als sich selbst und als ihre 
Welt erfahren, aufbauen. Die Welt würde sich damit auch kausal nicht 
mehr auf einen einzigen Ursprung zurückführen lassen, sondern wäre 
mit Blick auf ihre Genese als ein polyzentrisches Arrangement vielfälti-
ger Selbst- und Weltverhältnisse zu beschreiben. Eine solche Welt lässt 
sich nicht mehr mithilfe der klassischen Logik fassen, wie wir sie seit 
Aristoteles kennen und wie sie durch Gottlob Frege formalisiert wur-
de.20 Denn wenn es mehrere und unterschiedliche Beobachter gibt und 
für diese die Welt jeweils anders – mit anderen Kausalbeziehungen – er-
scheint, dann muss das Gesetz vom ausgeschlossenen Dritten relativiert 
werden: Was für den einen Beobachter als ›wahr‹ erscheint, kann sich 
für einen anderen Beobachter als ›falsch‹ darstellen; was als Ursache für 

Komplexität, der algorithmische Informationsgehalt und weitere von uns be-
sprochene Größen – von der Grobkörnigkeit abhängt, von der Gliederung-
stiefe, auf der das System beschrieben wird.« 

19	Um es mit Carlo Rovelli (2014, S. 6) auszudrücken: »Therefore for any time 
evolution ψ(t) there is a split of the system into subsystems such that the ini-
tial state has zero entropy. Then, growing and decreasing of (entanglement) 
entropy is an issue about how the universe is split into subsystems, not a fea-
ture of the overall state of things […]. 

	 Entropic peculiarities of the past state of the universe should not be searched 
in the cosmos at large. They should be searched in the split, and therefore 
the macroscopic observables that are relevant for us. Time asymmetry, and 
therefore ›time flow‹, might be a feature of a subsystem to which we belong, 
features needed for information gathering creatures like us to exist, and not 
features of the universe at large.« 

20	Frege (1879).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


42

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

einen bestimmten Systemzustand identifiziert wird, kann in einem an-
deren Systemzusammenhang als Wirkung erscheinen. 

Es bedarf einer mehrwertigen Logik, um die hiermit einhergehenden 
Verhältnisse zu beschreiben. 

Wenn der Zufall durch Berechnung ersetzt wird, schwindet die Anpas-
sungsfähigkeit des Lebens

»Für Algorithmen und KI, die in den letzten Jahrzehnten immer mehr zu 
zentralen und aktiven Akteuren in unserem gesellschaftlichen Leben ge-
worden sind […], ist der Mangel an Zufälligkeit ein großes und zuneh-
mend diskutiertes Problem. Bias […] ist im Grunde nichts anderes als der 
Mangel an Zufälligkeit, wenn sie nötig wäre, das heißt, die Unfähigkeit, 
für die Vielfalt der Welt offen zu sein. […] Bias hindert uns daran, Neu-
es zu begreifen und zu nutzen, zu lernen und uns weiterzuentwickeln.

Wenn der Zufall fehlt, fehlt die Fähigkeit, sich der Welt und den äuße-
ren Ereignissen zu öffnen und ihnen Informationen zu entnehmen. Die 
Knappheit des Zufalls führt zu großen Koordinations- und Entschei-
dungsproblemen. Während der Zufall niemandem angelastet werden 
kann und daher niemand dafür zuständig ist, liegt die Verantwortung 
dort, wo es keinen Zufall gibt, bei denjenigen, die die Ereignisse verste-
hen, vorhersehen, vorbereiten, bewältigen und Überraschungen so weit 
wie möglich vermeiden müssen. Die Knappheit des Zufalls ist der Grund 
dafür, dass unsere Gesellschaft seit einigen Jahrzehnten als Risikogesell-
schaft bezeichnet wird […]. Man sieht, was man hätte tun können und 
sollen, und der Entscheidungsträger weiß im Voraus, dass die Folgen sei-
ner Entscheidungen ihm und seinem Verhalten angelastet werden – auch 
wenn er sie nicht kennen und nicht berücksichtigen kann. […] Wenn der 
Zufall im Überfluss vorhanden ist, bedeutet dies, dass es Systeme gibt, die 
sich mit der Welt auseinandersetzen, die erkennen, dass sie sie nicht kon-
trollieren und die Überraschungen nutzen können, um ihre Komplexität 
zu erhöhen – das heißt, um zu lernen. Die darwinistische Evolution be-
ginnt bekanntlich mit dem Zufall, nicht mit der Planung, und kann des-
halb die Unvorhersehbarkeit von Variationen in einzelnen Organismen 
ausnutzen, um zur Entwicklung immer komplexerer Arten zu führen.« 

						      Elena Esposito21

21	Esposito (2023, S. 101ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


43

I.2 Mit Gotthard Günther von der zweiwertigen
zu einer polykontexturalen Logik 

»›Selbstgemacht‹ oder auch ›von anderem gemacht‹, ›von beidem ge-
macht‹ oder ›grundlos gemacht‹, so erklärt man, sei alles Leiden. 

Aber das sind falsche Schlußfolgerungen.« 

Nagarjuna22

»Im Großen und Ganzen bestätigt die Geschichte der Philosophie Berg-
sons Vorwurf, daß der menschliche Intellekt ›das Universum verräum-
licht‹; das heißt, daß er dazu tendiert, das Fließen außer acht zu lassen

und Welt im Sinne statischer Kategorien zu analysieren.« 

Alfred North Whitehead23

Bevor wir mit Günther die Frage nach einer mehrwertigen Logik ange-
hen, ist es hilfreich, sich nochmals darüber klar zu werden, dass wir in 
unserem menschlichen In-der-Welt-Sein unweigerlich eine zweiwertige er-
kenntnistheoretische Haltung einnehmen. Ob wir es wollen oder nicht, 
in unserem Alltag erleben und handeln wir als cartesianischer Dualist. 
Wir erleben uns als ein Subjekt, das einer objektiven Welt entgegentritt. 
Diese Art des Welterlebens ist uns unmittelbar evident. Unser Alltag stellt 
sich weder als eine Kopräsenz unterschiedlicher möglicher Universen dar 
noch erfahren wir unscharfe, verschwimmende oder nebelartige Wirk-
lichkeiten. Unsere kognitiven Prozesse präsentieren uns die Welt in kla-
ren, distinkten Formen, bei denen das Verhältnis von Vordergrund und 
Hintergrund eindeutig festgelegt ist. 

Wir können uns nicht zugleich als Ich und Du erfahren. Wir können 
uns nicht telepathisch mit den Bewusstseinssystemen einer Gruppe von 
Mitmenschen verbinden, um uns aus einer Vielbewusstheit heraus zu er-
leben. Wenn wir nicht ernsthaft psychisch krank sind, erleben wir unser 
Denken und unsere Willensimpulse von innen kommend auf die Welt ge-
richtet. Zudem können wir nicht in die Zukunft schauen, sondern erle-
ben eine gerichtete Zeit, in der wir uns nur an die Vergangenheit erinnern 

können, nicht jedoch an die Zukunft. 
Wir erfahren uns als ein innerer Beobachter, der eine Außenwelt hat – 

und zwar unabhängig davon, welcher metaphysischen Anschauung wir 
folgen. Es spielt dabei keine Rolle, ob wir Materialisten, Monisten, Du-
alisten, Konstruktivisten oder Idealisten sind, ob wir uns mit allen We-
sen in einer Ur-Seele verbunden fühlen, ob wird die materielle Welt für 

22 Nagarjuna (2010, S. 38).
23	Whitehead (1987, S. 387).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


44

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

eine Illusion halten oder umgekehrt glauben, dass unser individuelles Be-
wusstsein ein emergentes Phänomen ist, das sich im Laufe der Evolution 
im Säugetiergehirn entwickelt hat. 

Philosophen wie Thomas Metzinger mögen uns davon überzeugen wol-
len, dass unser Ich-Erleben auf einem »naiv realistischen Selbstmissver-
ständnis« beruht.24 Sozialpsychologen können Beweise dafür vorlegen, 
dass wir keine kohärente Identität haben, sondern je nach Beziehungskon-
stellation unterschiedliche Identitäten realisieren.25 Und auch Soziologen 
legen im Einklang mit Ergebnissen aus der Hirnforschung26 gute Gründe 
dafür vor, warum sich unsere Psyche einer kontinuierlichen Koprodukti-
on von Körper und sozial angeliefertem Sinn verdankt, also keine Essenz 
in sich hat, sondern vielmehr als »Produkt der sozialen Interpretation von 
Hirnereignissen«27 zu verstehen ist. All dies mag uns theoretisch mehr oder 
weniger überzeugen, doch mit welchen Mitteln auch immer man gegen den 
cartesianischen Dualismus anrennen mag, in unserem Erleben bleibt die bi-
näre Unterscheidung: Ich erlebe oder fühle und deshalb bin ich – und selbst 
wenn ich zweifle, bleibt noch der Rückzug auf das Evidenzerleben eines 
»Ich denke, also bin ich«.28 Zumindest die Reflexion auf die Gegenstände
des Denkens scheint als vermeintlich sicherer Hafen der Selbstvergewisse-
rung bestehen zu bleiben. Wie auch immer man es dreht, aus subjektiver
Perspektive liegt der Schluss nahe, dass wir ein inneres Seelenwesen sind,
das auf eine Welt da draußen schaut.

24	Metzinger (1998).
25	Siehe etwa Gergen (1990).
26	Hierzu Wolf Singer (2002, S. 74): »Mir scheint hingegen, daß die Ich-Erfah-

rung bzw. die subjektiven Konnotationen von Bewußtsein kulturelle Konstruk-
te sind, soziale Zuschreibungen, die dem Dialog zwischen Gehirnen erwuchsen 
und deshalb aus der Betrachtung einzelner Gehirne nicht erklärbar sind. Die 
Hypothese, die ich diskutieren möchte, ist, daß die Erfahrung, ein autonomes, 
subjektives Ich zu sein, auf Konstrukten beruht, die im Laufe unserer kultu-
rellen Evolution entwickelt wurden. Selbstkonzepte hätten dann den ontologi-
schen Status einer sozialen Realität. In die Welt kämen diese wie die sie ermög-
lichenden Kulturen erst, nachdem die Evolution Gehirne hervorgebracht hatte, 
die zwei Eigenschaften aufwiesen: erstens, ein inneres Auge zu haben, also über 
die Möglichkeit zu verfügen, Protokoll zu führen über hirninterne Prozesse, 
diese in Metarepräsentationen zu fassen und deren Inhalt über Gestik, Mimik 
und Sprache anderen Gehirnen mitzuteilen; und, zweitens, die Fähigkeit, men-
tale Modelle von den Zuständen der je anderen Gehirne zu erstellen, eine ›the-
ory of mind‹ aufzubauen, wie die Angelsachsen sagen. Diese Fähigkeit ist dem 
Menschen vorbehalten und fehlt dem Tier. Allenfalls Schimpansen haben eine 
wenn auch sehr begrenzte Möglichkeit, sich vorzustellen, was in anderen vor-
geht, wenn sie bestimmten Situationen ausgesetzt sind.« 

27	Fuchs (2010, Bucheinband). 
28	So der berühmte Ausspruch »cogito ergo sum« von Descartes (1996).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


45

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Jede Beschreibung oder Analyse, die der hiermit einhergehenden Me-
taphysik aus guten Gründen misstraut, kommt somit nicht umhin, die-
se dualistische Evidenz empirisch ernst nehmen müssen. Auch wenn wir 
über eine mehrwertige Logik nachdenken, haben wir zu zeigen, warum 
uns unsere Welt als eine zweiwertige erscheint.29 

Genau dies leistet Günthers Theorie der Polykontexturalität. Sie formu-
liert ein mehrwertiges logisches System, das auf drei bis potenziell unend-
lich viele Kontexturen ausgedehnt werden kann, dabei jedoch lokal die 
uns vertrauten klassischen zweiwertigen Welten weiter generieren lässt. 

Es liegt, wie gesagt, in der Natur unserer dualistischen Welterfahrung, 
dass wir uns eine mehrwertige Logik nicht vorstellen können. Deshalb 
bleibt uns nichts anderes übrig, als uns der Thematik indirekt anzunä-
hern. Ein Hilfsmittel hierzu stellt das Gedankenexperiment dar. Wir kön-
nen uns zwar nicht vorstellen, wie es ist, eine vier- oder fünfdimensiona-
le Welt zu erleben, da unsere kognitiven Prozesse die Welt nur in einem 
dreidimensionalen Raum abbilden können. Was wir aber tun können, 
ist, uns Wesen vorzustellen, die sich nur in einer Fläche erleben können, 
wenngleich sie sich in einem dreidimensionalen Raum befinden. In ei-
nem solchen »Flatland«30 werden diese Wesen merkwürdigen Phänome-
nen begegnen, die für sie paradox oder unverständlich erscheinen. Damit 
kommen wir in die Lage, Homologien mit den Paradoxien und Merk-
würdigkeiten unserer eigenen Welt zu erkennen, und können damit die 
Natur unserer kognitiven Begrenzungen verstehen und zumindest die 
grundlegenden Charakteristika einer mehrdimensionalen Welt intuitiv 
begreifen (ohne sie freilich zu erleben).

Fangen wir deshalb homolog mit dem ›Flatland‹ damit an, uns zu-
nächst an eine nullwertige und anschließend an eine einwertige Welt her-
anzutasten, um uns aus diesen Perspektiven die spezifische Lagerung der 
uns vertrauten zweiwertigen Welt anzuschauen. Auf diese Weise wird es 
möglich, mehrwertige Welten zu denken und die mit ihnen zusammen-
hängenden metaphysischen Konsequenzen zumindest zu erahnen. 

Nichts (eine nullwertige Welt)

Beginnen wir mit der Stufe 0: Eine nullwertige Welt würde einem Uni-
versum entsprechen, in dem schlichtweg nichts ist, weder Raum noch 
Zeit. Es wäre ein Nichts, das nicht einmal leer ist, denn die Leere, der 

29	Dies ist dann auch das Problem logischer Systeme, die mit Möglichkeiten 
rechnen, etwa der sogenannten Fuzzy-Logik (siehe etwa McNeill & Freiber-
ger 1994). Man erhält darüber zwar Zwischenwerte (etwa dass etwas zu 80 
Prozent wahr und zu 20 Prozent falsch ist), kann jedoch nicht den Befund er-
klären, warum genau dies im bewussten Erleben nicht abgebildet wird.

30	So der Titel des schönen Romans von Edwin A. Abbott (1999), der in die Pro-
blematik einer mehrdimensionalen Welt einführt.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


46

DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN – DIE MECHANIK DES BEWUSSTSEINS

unmarked space, ist ja dadurch definiert, dass dort immerhin etwas er-
scheinen oder eingeschrieben werden könnte. Es ist eine Leere, die – wie 
Michael Ende es poetisch in seiner Unendlichen Geschichte zu charak-
terisieren versucht – nicht einmal angeschaut werden kann.31

Sobald wir uns diese Welt vorzustellen versuchen (was freilich nicht 
geht), taucht die Frage auf, mit der der Physiker John A. Wheeler zeit-
lebens seine Studenten geplagt hat: »How does something arise from 
nothing?«32

Sein (eine einwertige Welt)

Auf der nächsten Stufe treffen wir auf eine einwertige Welt. Offensicht-
lich ist etwas da (und nicht nichts). Doch in dieser Welt fallen Beobach-
tung und Sein abstandslos zusammen. Alles, was geschieht, geschieht 
differenzlos. Gedankenexperimentell könnten wir hier beispielsweise 
von einem Universum ausgehen, dass durch eine Weltformel beschrie-
ben werden kann, die deterministisch den Verlauf von Raum und Zeit 
und der in dieser Welt erscheinenden Seinsformen errechnen lässt. Ob 
in der Zukunft oder der Vergangenheit liegend, alles ist schon immer da 
– ist immer schon durch das Band kausal bedingter Ereignisse zu einer 
Ganzheit verbunden. Es gibt demzufolge auch keine getrennten Beob-
achter; und wenn es in dieser Welt Empfindungen oder Wahrnehmungen 
geben würde, wären diese nur als ein Epiphänomen des vorbestimmten 
Weltverlaufs anzusehen. 

Gotthard Günther weist darauf hin, dass diese logische Position in 
der abendländischen Geistesgeschichte sehr wohl bekannt ist, sie wur-
de nämlich mit der jüdisch-christlichen Theologie eingeführt. Die ein-
wertige Welt entspricht der Vorstellung vom »absoluten Bewußtsein 
Gottes«33. Da Gott alles weiß und zudem allmächtig ist, wird alles, was 
Gott denkt und wahrnimmt, gleichzeitig geschehen – und zwar differenz-
los ohne Widerstand und ohne Reflexionsrest:

»In der Tat ist diese Unterscheidung in der Geistesgeschichte aller Hoch-
kulturen auch gemacht worden, und wer sich darüber innerhalb der 
abendländischen Tradition informieren will, der lese etwa die Schrift 
des Nicolaus Cusanus ›De docta ignorantia‹. Nach ihm und jedem an-
deren Metaphysiker, der sich je mit dem Problem beschäftigt hat, ist die 
göttliche Logik einwertig. Die irdischen Werte von Positivität und Ne-
gation fallen im Absoluten zusammen und überbrücken so den unendli-
chen Abstand, der für irdisches Denken Diesseits und Jenseits, Gut und 
Böse, Wahrheit und Falschheit und schließlich die Vernunft ewig von 
dem Willen trennt. 

31	Ende (1979).
32	Siehe etwa Wheelers Würdigung durch Ford (2006).
33	Günther (2021 [1957], S. 43).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


47

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Aber kein irdischer Verstand kann mit den ›theoretischen‹ Mitteln einer 
echten einwertigen ›Logik‹ denken, weil diese die Grund- und Existenz-
bedingung des menschlichen Bewußtseins, nämlich den Gegensatz vom 
Ich und Nicht-Ich, radikal desavouiert.«34 

Im Sinne der bereits am Ende der Einleitung formulierten Bemerkungen 
sind die hier auftauchenden theologischen Begriffe (›Gott‹, ›Paradies‹, 
›Jenseits‹, ›Gut‹ und ›Böse‹) als Metaphern zu verstehen. Günther ver-
wendet sie, um bestimmte logische Relationen zu charakterisieren und 
zu verdeutlichen. Nicht mehr und nicht weniger. 

Gedankenexperimentell ließen sich hier neben dem allwissenden 
›Gott‹ auch Wesen vorstellen, die keinen Verstand haben und auch nicht 
von ihrer Umwelt zur Reflexion gezwungen werden.35 Dies entspricht 
dem Zustand, den Wesen im Paradies erleben mögen. Für alles ist ge-
sorgt, jedem Bedürfnis wird unmittelbar stattgegeben. Um es auf weltli-
che Sphären zu übertragen, ließe sich hier an einen Fötus und vielleicht 
auch an ein neugeborenes Baby denken, das aufgrund seiner fürsorg-
lichen Mutter in eine Situation gestellt ist, in der alles, was es empfin-
det und artikuliert, zugleich geschieht. Es mag Hunger verspüren und 
schreien und mit der hiermit einhergehenden Willensbewegung zugleich 
seine Mutter veranlassen, es zu säugen. Solange der Kreis von Erleben, 
Wollen und unterstützendem Handeln durch die Umwelt nicht gebro-
chen wird, kommt es zu keiner Differenz, die explizit oder implizit re-
flektiert werden könnte. 

Oder man könnte vielleicht an einen Königssohn oder sehr mächti-
gen Herrscherin denken, die eine ganze Schar von Dienern um sich hat, 
die ihr jeden Wunsch von den Augen und Lippen ablesen und ihr nur 
die Informationen zutragen, die sie hören möchte. Auch dieser Mensch 
würde in einer Art Differenzlosigkeit leben, in einer einwertigen Welt, 
die keine Spaltung zwischen Bewusstsein und Welt, Intention und Wirk-
lichkeit kennt, in der also keine inhärenten Widerstände auftauchen, die 
zur Reflexion herausfordern. Ebenso sind psychopathologische Zustän-
de denkbar, in denen der Unterschied von Welt und Selbst temporär kol-
labiert – man denke etwa an einen sehr starken Schmerz, der das gesam-
te Bewusstsein einnimmt.36

34	Günther (2021 [1957], S. 43).
35	Dieses zweite Attribut dieser Wesen muss betont werden, um der Tatsache 

gerecht zu werden, dass eine Reflexionsbewegung nicht nur explizit in Form 
eines bewussten Gedankens, sondern auch implizit als Verhaltensdisposition 
realisiert werden kann – nämlich allein schon dadurch, sich in einer Welt zu 
befinden, die den eigenen Bewegungen gegenüber Widerstand leistet.

36	In Rekurs auf die peircesche Semiotik bezeichnet Thure von Uexküll die-
sen Zustand als »Regression in die Erstheit« (Uexküll 2003, S. 317 ff.). Zu-
kunft und Vergangenheit schrumpfen in diesem Zustand zum »brute fact« 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


48

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Sei es das Blockuniversum, das die Weltformel differenzlos, das heißt 
ohne Bruch entfaltet, sei es der allmächtige Gott und die von ihm er-
schaffene Welt oder sei es das Baby, dem jeder Wunsch erfüllt wird und 
das entsprechend keinen Widerstand erfahren muss – in einer einwer-
tigen Welt fallen Sein und Bewusstsein zusammen. Oder anders ausge-
drückt: Es gibt kein ›Bewusstsein‹, das dem Sein reflektierend entgegen-
tritt, bzw. es gibt kein Sein, das dem ›Bewusstsein‹ Widerstand leistet. 

 
Bewusstsein (eine zweiwertige Welt) 

Streng genommen kann in einer einwertigen Welt nicht von Bewusst-
sein im Sinne des Common Sense gesprochen werden,37 da Subjekt und 
Objekt hier noch nicht getrennt sind, bestenfalls gibt es einen Fluss von 
Ereignissen, die differenzlos aneinandergekettet sind. Doch auch dieses 
Bild ist nur eine Metapher, denn sobald wir über ein Ereignis reden oder 
schreiben, vergegenständlichen wir es und bewegen uns damit bereits in 
der uns vertrauten zweiwertigen Welt, in der Beobachter und Beobachte-
tes, Erleben und Erfahrung auseinanderfallen. Das Bewusstsein erscheint 
jetzt, wie Günther in Referenz auf Hegel formuliert, als ein reflektiertes. 
Es taucht als ein Vorgang auf, der zwei Stellen erzeugt, nämlich »Refle-
xion-in-anderes« (den als Objekt erscheinenden Gegenstand) und »Re-
flexion-in-sich« (das sich seiner selbst bewusste Subjekt).38 

Für Günther drückt sich diese Relation mit Hegel bereits im Gottes-
verständnis aus: Die Götter der griechischen und römischen Antike – 
etwa Apollon und Zeus – waren selbst »dem Schicksal unterworfen«. 
Man kann sie sich in einer unpersönlichen Weise als »Blinde« vorstellen, 
die den verborgenen, jedoch bereits vorab festgelegten Pfaden der Welt 
zu folgen haben. »Dahingegen ist der christliche Gott der nicht bloß ge-
wußte, sondern schlechthin sich wissende Gott und nicht bloß vorge-
stellte, sondern vielmehr absolut wirkliche Persönlichkeit.«39 Die Me-
tapher ›Gott‹ steht hierbei für absolute Subjektivität. Der Mensch kann 
sich als Ebenbild Gottes projizieren, um sich selbst als Subjekt zu enak-
tieren. Ob der Mensch Gott erfunden hat oder Gott den Menschen, ist 

des »Hier und Jetzt« zusammen, wodurch die Fähigkeit abhanden kommt, 
Kausalitäten zu erkennen. Aus der Perspektive ohnmächtiger Hilflosigkeit er-
scheint der helfende Arzt als einziger Retter. Die Arzt-Patient-Beziehung ge-
winnt hier eine unbestreitbare Eindeutigkeit, da die unmittelbar erlebte Krise 
gewissermaßen diktiert, was zu tun bzw. was hinzunehmen ist. Eine solche 
Dynamik tritt in der Regel bei einem schweren Unfall auf, kann aber auch bei 
einem Krankheitsbild wie dem akuten Herzinfarkt einsetzen. 

37	Deswegen haben wir den Begriff ›Bewusstsein‹ voranstehend zunächst in An-
führungsstriche gesetzt.

38	Günther (2021 [1957], S. 56).
39	Hegel (1986 [1817], § 147).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


49

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

dabei mit Blick auf die logischen Verhältnisse unerheblich. Entscheidend 
ist das Ergebnis, ein Subjekt, das sich der Welt und ihrem Schicksal ge-
genübersieht und doch nicht von ihr getrennt ist. 

Die damit einsetzende Reflexion muss als Bruch in der Kontinuität ei-
ner vermeintlich einwertigen, mit sich selbst identischen Weltentfaltung 
erscheinen, gleichsam als ein Riss im Fluss des differenzlosen Erlebens. 
Die Welt, wie sie subjektiv erscheint und projiziert wird, ist von nun an 
nicht mehr identisch mit der sich faktisch realisierenden Welt.

Die imaginäre Verdoppelung der Welt in Form der »Differenz des 
Wirklichen und des Möglichen«40 tritt nun ihrerseits in die Welt ein. Es 
entstehen jetzt Systeme, die eine Innenwelt haben, die für sie instruktiv 
wird, da die Außenwelt zu komplex ist, um ihre Eigengesetzlichkeiten zu 
kennen, geschweige denn sie verstehen zu können. Diese Systeme agie-
ren nun entsprechend den imaginierten Möglichkeiten, also den Sinnho-
rizonten, die sich aus der Differenz zwischen den eigenen Projektionen 
(subjektiver Pol) und den diese zum Scheitern bringenden Widerständen 
der Welt ergeben (objektiver Pol). 

Es ist dann gerade die Erfahrung der Nichtpassung, des Widerstands, 
des Scheiterns, die die Reflexion auf diese beiden Pole hervorbringt. 
Das bislang in einer einwertigen Welt agierende gottähnliche Wesen be-
ginnt zu erfahren, dass es nicht allwissend und nicht allmächtig ist. Das 
sich bislang im Einklang mit seiner ernährenden Umwelt erlebende Baby 
muss nun den Unterschied zwischen sich und seiner Mitwelt, zwischen 
seinen eigenen Handlungsimpulsen und den Bewegungen seiner Mutter 
zu verarbeiten lernen. Der allmächtige Herrscher, dem bislang alle Un-
tergebenen sklavenhaft jeden Wunsch von den Augen und Lippen abge-
lesen haben, beginnt nun mit dem Nein der Menschen konfrontiert zu 
werden, die ihm gegenüber Widerstand leisten. 

Sofern das Baby, der Herrscher oder das gottähnliche Wesen in der 
Lage sind, sich in der einen oder anderen Weise an die erfahrene Span-
nung zwischen der eigenen Projektion und der gelebten Praxis zu er-
innern, treten sie in eine zweitwertige Welt ein. Auf der einen Seite er-
scheint ihnen der objektive Verlauf der Welt, auf der anderen Seite ein 
Subjekt, das die Welt erkennt, sich dabei aber irren kann. Letzteres wird 
mit Blick auf die eigenen intentionalen Bewegungen daher unweiger-
lich auf Widerstand stoßen. Damit kommt als Differenz von Gewuss-
tem und Nichtgewusstem unweigerlich der Begriff der Information ins 
Spiel. Man trifft auf eine Welt, deren Verlauf und Gesetzlichkeiten man 
nicht kennt, und beginnt entsprechend nach Wegen zu suchen, diese Wis-
senslücke zu schließen.

Bereits an dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass die Kognition in ei-
ner zweiwertigen Welt eine Gedächtnisfunktion benötigt, die es erlaubt, 

40	Luhmann (2008, S. 15).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


50

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

die auf der Basis vergangener Interaktionen kondensierten Erwartun-
gen mit der sich aktuell manifestierenden Gegenwart abzugleichen. Ky-
bernetische Schleifen aus Reiz und Reaktion – auch wenn sie erlernt 
worden sind bzw. durch Lernen verändert werden können – müssen in 
diesem Sinne noch nicht als ein ›Bewusstsein‹ erscheinen. So wäre es 
denkbar, dass fühlende Akte bestehen, etwa im Sinne von Whiteheads 
»Elementarereignissen«.41 Diese könnten zwar durchaus schon auf ein si-
tuatives Selbstgewahrsein hindeuten. Doch sofern sie sich nicht zu Erin-
nerungen verketten, fielen sie sofort dem Vergessen anheim. Sie würden 
sich also noch nicht zu einem Bewusstsein kondensieren können, das sich 
immerfort reaktualisiert – also einem Bewusstsein, das mit Blick auf die 
eigene Geschichte der Welt als Subjekt entgegentreten kann (und damit 
nicht nur Teil der Welt ist, sondern zugleich eine Welt hat). 

Das Bewusstsein zeichnet sich, wie Niklas Luhmann es mit wohlgewähl-
ten Worten ausdrückt, gerade dadurch aus, dass es »voran[schreitet]«, 
»indem es zurückblickt. Es operiert gleichsam mit dem Rücken zur Zu-
kunft, nicht proflexiv, sondern reflexiv.«42 Um es in Hinblick auf die 
phänomenologische Tradition im Anschluss an Edmund Husserl zu for-
mulieren: Bewusstsein wird erst möglich als erinnerte und reaktualisier-
te Differenz. Auf der einen Seite steht die Aktualität der gegenwärtigen 
Wahrnehmung, auf der anderen Seite stehen die Erinnerung (Retention) 
sowie die hieraus abgeleitete Projektion einer Zukunft (Protention).43 
Erst auf diese Weise kommt es zu einer Konstellation, in der für das Sys-
tem eine Differenz zwischen dem Gewussten (dem Erinnerten und als 
fortbestehend Projizierten) und dem Nichtgewussten (also dem, was für 
das System nicht berechenbar ist) erscheint, wobei diese Differenz im Be-
wusstseinsprozess wiederum einen Unterschied macht. 

Wir gelangen hiermit zu einer kybernetischen Beschreibung, die Be-
wusstsein als eine Relation fasst – also nicht als eine Entität, nicht als ein 
inneres Seelenwesen oder einen Homunkulus, der im Gehirn sitzt und die 
Ergebnisse der Sinneswahrnehmungen betrachtet. Bewusstsein erscheint 
nun als ein Selbst- und Weltverhältnis. Da jedoch eine Relation weder ein 
Ding noch eine Essenz ist, weder Materie noch Energie, muss auch das 
Bewusstsein entsprechend der vorangehenden Beschreibung als substanz-
los oder leer gelten. Als Schnittstelle einer Welt, die sich von Innen selbst 
beobachtet – und damit nicht von der Welt geschieden sein kann –, muss 
Bewusstsein gleichsam als »abstandlose Zusammenheit«44 erscheinen. 
Teil-der-Welt-Sein (objektive Perspektive) und Eine-Welt-Haben (sub-
jektive Perspektive) müssen sowohl als verschieden wie auch als gleich 
erscheinen – als Einheit einer Differenz. Genau dies ist jedoch im 

41	Whitehead (1987, S. 59 f.).
42	Luhmann (1995, S. 63).
43	Siehe zur Einführung in die Zeitverhältnisse Husserls: Schnell (2002).
44	Fuchs (in Vogd 2020, S. 210).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


51

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Alltagsbewusstsein nicht erfahrbar. Hier erscheint nur die Differenz als 
ein »naiv realistische[s] Selbstmissverständnis«45. Es erscheint die Spal-
tung in Beobachter und Gegenstand – nicht jedoch die Einheit der Dif-
ferenz. 

Mit den Mitteln der klassischen Logik kann der logische Struktur-
reichtum dieser paradox anmutenden Beziehung nicht erfasst werden. 
Ebenso wenig lässt sich systematisch das Problem angehen, dass es mit 
Blick auf andere Wesen ja nicht nur ein Bewusstsein gibt, sondern de-
rer viele.

Die klassische, auf Aristoteles zurückgehende Logik beschreibt die-
se Konstellation vielmehr folgendermaßen: Auf der einen Seite steht die 
objektive Welt als positives Sein (P), auf der anderen Seite das Subjekt 
als Reflexion des Seins. Der Positivität des Seins (P) steht die Negativi-
tät (N) des Subjekts gegenüber, das ja kein eigenes Sein habe, sondern 
dieses nur spiegele. Das im Subjekt entstehende Abbild kann korrekt 
oder inkorrekt sein. Entsprechend lassen sich hier zwei Wahrheitswerte 
zuordnen: Entweder ist das Abbild wahr (w) oder falsch (f), ein dritter 
Wert ist nicht möglich (tertium non datur). Beide Werte stehen über die 
Operation der Negation in einem Umkehrverhältnis. Wahr (w) ist äqui-
valent mit nicht falsch (~f). 

Mit Blick auf die bereits eingeführte Unterscheidung zwischen Sub-
jekt und Objekt gilt entsprechend: Das Subjekt ist nicht Objekt (und 
vice versa). Das Subjekt versucht sich an der Welt zu orientieren, sich 
ein Bild von ihr zu machen. Dies mag gelingen, wenn das Bild richtig 
(w), oder scheitern, wenn es aufgrund irriger Annahmen falsch ist (f). 
Die klassische Logik formuliert auf dieser Grundlage Elementaraussa-
gen, die über eine begrenzte Anzahl logischer Operationen (zum Bei-
spiel der ›und‹-, der ›oder‹- bzw. der ›weder noch‹-Operation) miteinan-
der verknüpft werden können. Jede Elementaraussage hat gemäß dem 
Prinzip der Zweiwertigkeit exakt einen der beiden Wahrheitswerte wahr 
(w) oder falsch (f). Zudem gilt, dass zusammengesetzte Aussagen (etwa: 
ein Teilchen befindet sich am Ort x und bewegt sich mit der Geschwin-
digkeit y46) eindeutig durch die Wahrheitswerte ihrer Teilaussagen be-
stimmt werden.

Dies entspricht genau dem naiven Realismus unserer alltäglichen Pra-
xis: Ich schaue als innerer Beobachter auf eine Welt da draußen, die aus 
Objekten besteht, deren Eigenschaften sich kausal aus den Bestandtei-
len ableiten, aus denen sie zusammengesetzt sind. 

45	Metzinger (1998).
46	Hier bereits in Anspielung auf die Heisenbergsche Unbestimmtheitsrelation, 

wo diese Beziehung nicht mehr gilt, weshalb die Quantentheorie nicht mehr 
als klassische Theorie anzusehen ist. Siehe ausführlich Kap. IV.2.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


52

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Mit der zweiwertigen Logik ergibt sich zudem ein Präferenzwert für 
das Objektive als das Positive und Wahre: Die objektive Wirklichkeit 
kann nicht falsch sein, da sie irreflexiv (I), also immer schon ohne Beob-
achtung, ohne Reflexion gegeben ist. Das Subjekt kann sich jedoch in 
seiner Reflexion (R) irren. Günther schreibt: 

»Falsche Dinge kann es nicht geben, wohl aber falsche Bewußtseinsin-
halte. Deshalb lehrt die klassische Tradition mit Recht, daß das Subjekt 
die Quelle allen Irrtums ist und daß Wahrheit erst dann in ihrer endgül-
tigen Gestalt in Erscheinung tritt, wenn sie sich selbst im Medium der 
Objektivität zum Ausdruck gebracht hat. Einwertigkeit ist nur ein theo-
retischer Ausdruck für Unfehlbarkeit. Man kann mit den toten Dingen 
und mit Gott nicht argumentieren. Zweiwertige Existenz aber manife-
stiert sich in Handlungen, resp. Entscheidungen, und letztere können, 
wenn konfrontiert mit der unfehlbaren Positivität des Seins, wahr oder 
falsch sein.«47 

Wir gelangen hier zu einer dualistischen Metaphysik, in der einerseits 
»die ursprüngliche Thematik ›Sein‹ festgehalten wird« und anderer-
seits »das Bewußtsein sich als Reflexion dieser Thematik von derselben 
absetzt«48. Ersteres erscheint, um es nochmals zu wiederholen, als irre-
flexive (I) Positivität (P), Letzteres als Reflexivität (R), die als Negativität 
(N) zu begreifen ist, da sie entsprechend dem Prinzip des ausgeschlosse-
nen Dritten (tertium non datur) nicht ihrerseits dem Sein zugehörig sein 
kann. Sein (P) und Nichtsein (~P ≡ N) stehen über die Negation (~) in 
einer Umtauschrelation. 

Insofern aber nun Reflexion in der Welt ist, eröffnet sich die Mög-
lichkeit, diese nicht nur als Reflexion auf das Sein (Objektpol) oder in 
Abstoßung von demselben als Selbstvergewisserung des Subjekts (Sub-
jektpol) zu begreifen. Vielmehr kann in einer weiteren Operation die Un-
terscheidung bzw. Differenz zwischen Subjektpol und Objektpol selbst 
reflektiert werden. Mit Blick auf Hegel, »der diesen theoretischen Sach-
verhalt als erster mit durchdringender Klarheit gesehen« habe, formu-
liert Günther: 

»Das volle theoretische Bewußtsein hat also  
1. einen Gegenstand (Sein, Anderes),  
2. weiß es sich im Gegensatz dazu, und  
3. ist es ein Wissen um den inversen Spannungszustand von Nicht-Ich 
und Ich.«49

Auf der Höhe des reflexiven Bewusstseins beginnt der Mensch darü-
ber nachzudenken, wie er unterscheidet und dabei Subjekte und Objekte 

47	Günther (2021 [1957], S. 46).
48	Günther (2021 [1957], S. 56).
49	Günther (2021 [1957], S. 56).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


53

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

konstruiert und auf diese Weise seine Welt aufbaut. In der Sprache der 
Kybernetik zweiter Ordnung wechselt er von der Beobachtung erster 
Ordnung zur Beobachtung des Beobachters, also zu einer Beobachtung 
zweiter Ordnung. Günther verwendet hierfür den Begriff doppelte Re-
flexion (D): Ich beginne zu reflektieren, wie kognitive Systeme (bzw. ich 
selbst als kognitives System) durch die Art und Weise ihres (meines) Un-
terscheidens Subjekt und Objekt in einer bestimmten Weise herstellen 
und dadurch ihre (und meine) Welt in einer bestimmten Weise anschnei-
den und aufbauen.50 

Die sich aus diesen Beobachtungsverhältnissen ergebenden Beziehun-
gen lassen sich nicht mehr im Rahmen der klassischen Logik formulie-
ren, denn in ihr führen selbstreferenzielle Aussagen wie ›der Beobachter 
beobachtet den Beobachter‹ zu Antinomien. Es bedarf einer transklas-
sischen, mehrwertigen Logik, wie sie Gotthard Günther formuliert hat, 
um mit diesen Relationen umgehen zu können. 

Polykontexturalität (mehrwertige Welten)

Versuchen wir uns im Folgenden der den meisten Lesern unvertrauten 
und damit nicht auf Anhieb verständlichen Konzeption der polykontex-
turalen Logik zu nähern. Hierbei ist es hilfreich, sich nochmals das obige 
Gedankenexperiment zu vergegenwärtigen, mit dem die Weltbeziehung 
verdeutlicht wurde, die einer einwertigen Logik folgt. In einer einwerti-
gen Welt gibt es keinen Beobachter, sondern nur ein Sein, das unerschüt-
terlich mit sich selbst eins ist. In einer Welt, die zweiwertig erlebt wird, 
gibt es demgegenüber einen Bruch zwischen Sein und Beobachter. Es er-
scheint eine zweiwertige Konstellation – Günther spricht hier von der 
Kontextur –, die sich in einer solchen Weise darstellt, dass beide Seiten 
durch die Operation der Negation logisch ineinander übergeführt wer-
den können (die objektive Welt ist nicht das Subjekt). Wir haben jetzt 
einerseits die »Welt« als alles, »was der Fall« ist, wobei die »Gesamt-
heit der Tatsachen« – dies liegt in ihrer Natur – unabhängig von der Re-
flexion eines Beobachters für sich selbst steht.51 Aus der Perspektive des 
beobachtenden Subjekts kann ihr entsprechend eine Seinsidentität zu-
geschrieben werden. 

Andererseits kann sich der Beobachter nun als Reflexionsidentität, als 
Ich auf sich selbst zurückwenden. Ich und Es, Subjekt und Objekt, Beob-
achter und Beobachtetes sind uns so sehr vertraut, sie liegen uns so nahe, 
dass wir darüber den reflexiven Prozess vergessen, der diese Unterschei-
dungen erst hervorbringt. Die vielfältigen komplexen physischen, psy-
chischen und sozialen Vorgänge, die hieran beteiligt sind, können sich in 

50	Siehe von Foerster (1995).
51	Hier im Anklang an Wittgenstein (1974, Proposition 1 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


54

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

der jeweils erscheinenden Differenz nicht einmal ansatzweise selbst ge-
wahr werden. Die elektromagnetischen Wellen, die unsere Sinnesorgane 
als Licht wahrnehmen, die Luft, die den Schall transportiert, die Spra-
che, die das Medium für unser Sinnverstehen darstellt, unser Gedächt-
nis, das Aktualität und Möglichkeit in Beziehung setzt, bleiben uns im 
Regelfall verborgen. Nur im Falle der selektiven Hinwendung zu einzel-
nen Aspekten wird uns für kurze Momente gewahr, dass all dies als Me-
dium stillschweigend immer schon vorausgesetzt wird – als Bedingung 
der Möglichkeit, dass überhaupt etwas als Bewusstsein erscheint. Um es 
mit Wittgenstein zu pointieren: 

»Aber das Auge siehst Du wirklich n i c h t .  Und nichts a m  G e -
s i c h t s f e l d  lässt darauf schließen, daß es von einem Auge gesehen 
wird.«52 

Damit kommt aber neben Subjekt und Objekt eine dritte logische Posi-
tion ins Spiel, nämlich der Prozess der Reflexion selbst, der die Unter-
scheidung aufspannt bzw. möglich macht. Die Systemtheoretikerin Ele-
na Esposito formuliert in Referenz auf Günther: 

»Die Operation der Negation setzt eine grundsätzlichere Operation be-
reits voraus: nämlich die Zäsur, die dazu führt, dass ein Objekt als un-
terschieden von anderem bezeichnet wird.«53 

Mit der doppelten Reflexion und der hiermit verbundenen dritten logi-
schen Position (dementsprechend landen wir hiermit bei einer dreiwer-
tigen Logik!) kann jetzt beobachtet und reflektiert werden, dass und wie 
zwischen Subjekt und Objekt unterschieden wird. Dies bringt logisch ge-
sehen weitere Negationsmöglichkeiten mit sich: Es könnte nämlich nicht 
zwischen Subjekt und Objekt unterschieden werden (womit diese spezi-
fische Differenz gar nicht erst erscheinen würde). Und: Es könnte auch 
anders unterschieden werden, also beispielsweise nicht zwischen die-
sem Subjekt und Objekt, sondern zwischen einem anderen Subjekt und 
den ihm erscheinenden Objekten. Damit landen wir unweigerlich in ei-
ner polykontexturalen Welt, in der es unterschiedliche subjektive Posi-
tionen geben kann, die auch logisch gesehen miteinander koexistieren 
können. Die Welt reduziert sich nicht mehr darauf, dass Ich die Welt er-
lebe, sondern beinhaltet jetzt auch, wie Du die Welt erlebst – und wie 
eine Vielzahl anderer Wesen (beispielsweise ein Schimpanse, eine Fleder-
maus, eine Ameise) ihrerseits die Welt in einer mir unzugänglichen Wei-
se anschneiden können. 

Auf den ersten Blick scheint sich die Sache einfach darzustellen. 
Man ergänzt eine weitere subjektive Position und erhält jetzt eben zwei 

52	Wittgenstein (1974, Proposition 5.633; gesperrt im Original). 
53	Esposito (1993, S. 105).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


55

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Konstellationen: ›Ich – Es‹ und ›Du – Es‹, die jeweils eine aus der klas-
sischen Logik vertraute zweiwertige Konstellation aufspannen. Das Du 
wäre dann nichts anderes als ein Alter Ego, wäre also logisch gesehen 
nicht von mir als zweiwertig verfasstes Selbstverhältnis verschieden. 
Doch bei genauerer Betrachtung wird deutlich, dass noch eine dritte 
zweiwertige Kontextur benötigt wird, um die Verhältnisse zu beschrei-
ben: die Ich-Du-Relation. Es zeigt sich nämlich, dass zwei unterschiedli-
che logische Verknüpfungen nötig sind, um den Strukturreichtum dieser 
Beziehung aufzuschließen: ›Ich und Du‹ bzw. ›Ich oder Du‹. Einerseits 
erscheint das Du wie ich als ein Subjekt, das sich einer objektiven Welt 
gegenübergestellt sieht. Andererseits erscheint mir das Du als eine kör-
perliche Entität, die mir gegenübertritt. Aus dieser Perspektive tritt es als 
ein Körper in Erscheinung, der zwar kognitive Funktionen haben und 
sich bewegen kann, aber nichtsdestotrotz als materielles Objekt ange-
sehen werden muss. Ich kann ihn aufschneiden und in seinem Inneren 
nachschauen, werde dabei jedoch keine Subjektivität und auch kein Be-
wusstsein finden können. 

Beide Relationen zusammengenommen führen zu einer transklassi-
schen Konstellation: Das ›Du‹ ist zugleich Subjekt und Objekt. Das ›Du‹ 
hat damit also zwei, einander widersprechende Wahrheitswerte. Dies ist 
jedoch im Rahmen einer zweiwertigen Logik nicht zulässig. Etwas kann 
nicht gleichzeitig sein Gegenteil sein. Erst in einer dreiwertigen Logik, die 
drei Positionen vorsieht, wird dies widerspruchsfrei fassbar. 

Wie bereits angedeutet, führt der Weg zu einer mehrwertigen Logik 
über die Operation der Negation. Die zweiwertige Logik unterscheidet 
zwischen Sein und Nichtsein, Objekt und Subjekt, wobei die beiden Sei-
ten der Unterscheidung über ein Umtauschverhältnis gegeben sind (klas-
sische Negation).

Insofern der reflexive Prozess in einer transjunktionalen Operation 
seinen Unterscheidungsgebrauch reflektiert, kann das Treffen einer Un-
terscheidung seinerseits zum Thema der Reflexion werden, also eben-
falls negiert werden (transklassische Negation). Die hiermit einhergehen-
de Unterscheidung kann ebenfalls reflektiert und anschließend negiert 
werden. Wir landen dabei zunächst bei einer vierwertigen Logik, die 
mit jeder eingenommenen weiteren Reflexionsposition zu einer beliebig 
viele Stellen beinhaltenden mehrwertigen Logik erweitert werden kann. 

Die auch alltagspraktische Relevanz der mit den Reflexionsprozessen 
erfolgenden Negationen lässt sich gut anhand des Problems der passi-
ven Negation verdeutlichen,54 weshalb wir dieses aufgreifen möchten, 
um die Sinnhaftigkeit der vorangehenden logischen Überlegungen zu 
veranschaulichen.

54	Siehe zur aktiven und passiven Negation ausführlich Elster (1990). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


56

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Ich habe ein Problem. Vielleicht hat mich ein wichtiger Mensch ver-
lassen oder ich versuche, mit dem Rauchen aufzuhören, und leide nun 
darunter. Um dem zu entgehen, versuche ich, nicht an das Problem zu 
denken, also versuche ich, nicht an die Person oder nicht an das Rau-
chen zu denken. Innerhalb der logischen Struktur des zweiwertigen Be-
wusstseins ist die Negation jedoch nur die andere Seite des Affirmierten. 
Wenn man versucht, nicht an einen Elefanten zu denken, denkt man an 
einen Elefanten, landet jedoch nicht in einem logischen Raum, in dem 
etwas anderes zum Thema wird. Ebenso stellt es sich mit der vermissten 
Person oder der ersehnten Zigarette dar. Um diesem Dilemma zu ent-
kommen, müsste ich also nicht nicht an die problematische Sache den-
ken, ich müsste also in eine Situation kommen, die ursprüngliche Ne-
gationsbeziehung zu transzendieren, was jedoch aus der Position des 
aktuellen Bewusstseins nicht möglich ist, das ja genau durch diese zwei-
wertige Beziehung gegeben ist. Man muss also in eine andere Position 
gestoßen werden, mit der das mit der ursprünglichen Reflexionsposition 
verbundene Problem verschwindet. Dies wird beispielsweise in der aus 
Coaching und Psychotherapie bekannten Tetralemma-Arbeit versucht.55 
Die Klientin wird hierbei gebeten, fünf unterschiedliche Positionen an-
zulaufen, um einerseits zu begreifen, wie sie durch ihren eigenen Unter-
scheidungsgebrauch die sie belastenden Probleme und Konflikte mit er-
zeugt, und um andererseits neue Lösungen zu finden, die salopp gesagt 
darin bestehen, die Sache anders zu sehen. Die jeweils einzunehmenden 
Positionen lauten:

1.	Das Eine. Dies entspricht dem positiv Gegebenen (was für einen selbst 
der Fall ist) 

2.	Das Andere. Dies entspricht der Negation der vorherigen Position 
(die Sichtweise des anderen ist richtig und meine ist falsch).

3.	Beides – sowohl … als auch. Dies entspricht der Reflexion aus der 
dritten Position einer transklassischen Logik (sowohl ich als auch der 
andere haben Recht, auch wenn sich die Aussagen widersprechen).

4.	Keines von beidem – weder … noch. Dies entspricht der transklassi-
schen Negation (beide Sichtweisen werden mit Verweis auf eine wei-
tere Position zurückgewiesen). 

5.	All dies nicht und selbst das nicht. Es wird auf das seinslogisch und 
reflexiv nicht erreichbare Imaginäre des unmarkierten Raums jenseits 
aller Unterscheidungen verwiesen. 

Das Tetralemma veranschaulicht die mehrwertige Logik in einem Bild, 
das in der Nebeneinanderschau die logischen Orte und ihre Beziehung 
abbildet. Die mit der Bildhaftigkeit verbundene Raummetaphorik er-
weckt jedoch fälschlicherweise den Eindruck, als ob die unterschiedlichen 

55	Siehe Varga von Kibéd und Sparrer (2000) sowie Kleve (2011).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


57

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Kontexturen durch ein hinreichend ge-
schultes Bewusstsein gleichzeitig ange-
laufen und erfahren werden könnten. 
Es wird gleichsam suggeriert, dass es 
eine Art Superbewusstsein geben könn-
te, mit dem sich nicht nur die eigene und 
die Perspektive eines anderen Menschen 
einnehmen ließe, sondern zugleich auch 
noch alle anderen denkbaren Perspekti-
ven und überdies sogar die Formlosig-
keit der Leere des undefinierten Raums. 

Dies ist freilich nicht möglich. Das Be-
wusstsein wird immer nur einen Gegen-
stand haben können, der ihm als Inhalt gegenübertritt und von dem es 
sich selbstidentifizierend (erneut) abgrenzen kann. Wie komplex die Ab-
bildung auch sein mag, sie bleibt das Erscheinen einer Differenz – und 
damit gefangen in der Zweiwertigkeit eines Bewusstseins, das immer nur 
etwas als Gegenstand haben kann. Wie bei den Kippbildern der Gestalt-
psychologie kann nur das eine oder das andere gesehen werden, nicht 
jedoch beide Gestalten und der formlose Bereich des noch nicht Wahr-
genommenen.

Wenn wir mit Gotthard Günther die logischen Positionen, die mit ei-
ner mehrwertigen Logik möglich sind, konsequent durchdenken, sto-
ßen wir jedoch auf einen merkwürdigen Befund: Wir gelangen jetzt auch 
zu Kontexturen mit Umtauschverhältnissen, in denen »keine absolute 
Scheidung zwischen ›Ich‹ und ›Es‹« mehr stattfindet. Die Reflexionsbe-
ziehung würde damit zu einem Bewusstsein führen müssen, »das keinen 
unmittelbaren Gegenstand« mehr »besäße«, das heißt, »in ihm könn-
te jener fundamentale Negationsvorgang, in dem das erlebende Subjekt 
sich von allen seinen Inhalten distanziert und sagt: ›Das bin ich nicht‹, 
niemals zustande kommen. In anderen Worten: Das Umtauschverhält-
nis« stellt »keinen subjektiv erlebbaren und als Innerlichkeit verstehba-
ren Ich-Welt-Prozeß dar«56.

Um dies in anderen Worten auszudrücken: In einer polykontextura-
len Welt passiert an vielen Positionen etwas, was indirekt beeinflussen 
mag, was mir als Bewusstseinsgegenstand erscheint. Doch dies wird mir 
möglicherweise subjektiv niemals zugänglich werden. So gilt bereits für 
die Begegnung mit der Du-Subjektivität, dass in der symbolischen und 
reflexiven Aneignung der Du-Position in einer therapeutischen Übung 
wie der zuvor geschilderten Tetralemma-Arbeit das Gegenüber eben nur 
als Objekt begriffen werden kann, nicht jedoch als fremde Subjektivi-
tät. Es bleibt ein vorgestelltes Modell, eine objektivierende Theorie vom 

56	Günther (1958, S. 21).

Re�exion-in 
-anderes
(Objekt)

Re�exion-
in-sich

(Subjekt)

unmarked
space

Doppelte Re�exion

A 

A und B 

weder 
A noch B

B 

 Abb. 2: 
     Darstellung des Tetralemmas

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


58

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Re�exion-in 
-anderes
(Objekt)

Re�exion-
in-sich

(Subjekt)

unmarked
space

Doppelte Re�exion

SubjektObjekt

re�exiver
Prozess

›Es‹

›Du‹

›Ich‹

Re�exionsidentitätSe
in

sid
en

tit
ät

Transzendentalidentität

Du, eröffnet jedoch keinen Zugang zur Innerlichkeit einer anderen Sub-
jektivität. Wir stehen unweigerlich vor einem kontexturellen Abbruch 
– denn der Graben zwischen der zweiwertigen Monokontextur meines 
Bewusstseins und dem logischen Postulat einer mehrwertigen Welt ist 
unüberbrückbar:

»Leben und kontextureller Abbruch im Wirklichen sind nur zwei ver-
schiedene Ausdrücke für denselben Sachverhalt. Was jenseits des Ab-
bruchs liegt, ist schlechterdings unzugänglich. Was hiermit gemeint ist, 
muß jedem sofort deutlich werden, wenn wir auf eine ganz alltägliche 
Erfahrung hinweisen. Für jedes erlebende Ich ist die innerste Privatheit 
der Du-Subjektivität ein ebenso unzugänglicher Raum wie die mytholo-
gischen Dimensionen, in denen die himmlischen Heerscharen schweben. 
In beiden Fällen stehen wir am Rande eines Kontexturabbruches, der in 
keinem Fall größer oder geringer ist als in dem anderen.«57

Es ist deshalb folgerichtig, wenn Günther in Bezug auf den Wechsel von 
der Kontextur des eigenen Bewusstseins zum fremdpsychischen Du das 
dabei erscheinende Austauschverhältnis zwischen Subjekt und Objekt 
als Transzendentalidentität bezeichnet. Der Begriff Transzendenz ver-
weist auf einen Gegenstand, der jenseits der möglichen Erfahrung liegt. 
Die Subjektivität des anderen liegt nicht im Bereich meiner Welt, sie 
kann nicht als eine mir zugängliche Differenz erscheinen: 

»Damit enthüllt sich uns auch die tiefere transzendentale Bedeutung der 
Kybernetik. Subjektivität überhaupt ist uns in unserer Erfahrung in zwei 
Gestalten gegeben. Erstens als eigenes seelisches Leben und zweitens als 
Fremdseelisches. Zugänglich aber ist uns jene reine Subjektivität nur in 
der intimen Privatheit des eigenen Ichs. Das andere Ich jedoch ist uns 
so fern und in seiner ihm allein eigenen Innerlichkeit so unerreichbar 
wie das Jenseits selbst. Jene seelische Distanz zwischen Ich und Du wird 
von uns zwar als Faktum erlebt, aber ihr Wesen bleibt unverstanden.«58 

Die logische Konstellation dieser dreiwertigen Welt lässt sich auch durch 
das folgende Schaubild charakterisieren:

    
   

57	Günther (1975, S. 61 f.).
58	 Günther (2021 [1957], S. 37), Abbildung nach Günther (2021, S 22).

Abb. 3: Dreiwertige Welt  
   aus ICH, DU und ES.58   
 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


59

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Je nach Reflexionsperspektive muss das Du als etwas anderes gelten: 
Von der objektiven Seite her gesehen erscheint es als Körperlichkeit, als 
eine strukturdeterminierte Einheit. Von der subjektiven Seite her reflek-
tiert erscheint es als die Innenseite der Schnittstelle einer zweiwertigen 
Welt, die wie auch ich in Beobachter (Ich) und Beobachtetes (Es) zerfällt.  

Notwendige Blindheit – nur wer nicht weiß,  
muss sich entscheiden und handeln 

Die objektive und die subjektive Perspektive gehen zudem mit einem 
Komplexitätsgefälle einher in Hinblick auf das, was prinzipiell gewusst 
werden kann. Von außen gesehen lässt sich zumindest theoretisch da-
von ausgehen, dass das Verhalten eines Menschen vollständig von seinen 
hirnorganischen Prozessen, den bisher erfolgten Interaktionen mit der 
Umwelt und den daraus erwachsenden kognitiven Prozessen bestimmt 
ist. Selbst wenn man nicht alle Details kennt, kann sein Körper also als 
ein vollständig spezifiziertes System angesehen werden. 

Von innen her gesehen erscheint jedoch die Differenz zwischen dem, 
was gewusst und zugänglich, und dem, was nicht zugänglich ist und bes-
tenfalls erahnt oder diskursiv angeeignet werden kann. Denn der »Stand-
punkt« eines »fremden Beobachters«, so Günther, ist nicht »im Gerings-
ten für das subjektive Ich verbindlich, das sich in Konfrontation mit dem 
eigenen Leibe erlebt und seine Beziehungen zu demselben zu verstehen 
sucht. Für dieses Ich bleiben die physischen Bedingungen seines Daseins 
in der Welt bis zum jüngsten Gericht unterspezifiziert.«59

Damit ist es aus kybernetischer Perspektive gerade »diese nie auf-
hebbare Differenz von Unterspezifikation und Vollspezifikation, die für 
das subjektive Erleben zweier voneinander unterschiedener Personen« 
verantwortlich ist. Das »›technische Korrelat‹ der Unterscheidung von 
Ich- und Du-Subjektivität und der von Subjektivität und Objektivität« 
besteht ja gerade in der nicht aufhebbaren »Differenz von Unterspezifi-
kation und Vollspezifikation«60. 

Da aus der Innenperspektive eben nicht alles gewusst werden kann, 
bleibt nichts anderes übrig, als sich an Information, also an Signalen 
und Unterschieden, die in ihrer grobkörnigen Form anzeigen, dass et-
was der Fall sein könnte, zu orientieren, ohne damit jedoch hundertpro-
zentig wissen zu können, was wirklich der Fall ist oder in Zukunft der 
Fall sein wird, da es sich eben nur um einen grobkörnigen Anschnitt der 
Welt handelt. 

Sobald es Informationen sammelnde und verarbeitende Systeme 
gibt, wird unweigerlich eine Differenz zwischen unterspezifizierter, 

59	Günther (2021 [1957], S. 111; kursiv durch uns). 
60	 Günther (2021 [1957], S. 111).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


60

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

grobkörniger Information und feinkörniger Welt entstehen. Die Kom-
plexität der Welt kann in ihrer Feinkörnigkeit niemals von Innen her 
begriffen werden – allein schon deshalb, weil ein Teil das Ganze nie-
mals vollständig repräsentieren kann. »Die logischen Geltungsbereiche 
der Reflexionsprozesse im subjektiven Subjekt (Ich) und im objektiven 
Subjekt (Du) sind auf Grund der ontologischen Differenz von unter- 
und vollspezifiziertem System schlechterdings nicht zur Deckung zu 
bringen.«61 Diese Differenz ist übrigens homolog mit der Unterschei-
dung von Oberflächenstruktur und Tiefenstruktur, die in der Einleitung 
dieses Buches mit Blick auf die Schnittstellen der Interaktion mit Com-
putern eingeführt wurde. Das Nichtwissen um die kausalen Prozesse 
einer strukturdeterminierten Maschine verhindert nicht, dass die sym-
bolischen und semantischen Operationen an der Oberfläche instruktiv 
werden und hier einen Unterschied eigener Qualität machen.

Das Teil weiß nicht um das Ganze. Hiermit gilt aber auch das Um-
kehrverhältnis: Das Ganze repräsentiert nicht die Teile. Oder um den be-
rühmten Satz von Erwin Schrödinger aufzugreifen: 

»Bestmögliches Wissen um ein Ganzes schließt nicht notwendig das 
Gleiche für seine Teile ein.«62 

Aus der Perspektive einer informationsverarbeitenden Einheit, die auf-
grund ihres kognitiven Systems eine Welt hat, muss die Beziehung zwi-
schen sich und der Welt also notwendigerweise unterbestimmt erscheinen. 

Doch damit gewinnt sie gerade aufgrund ihres Nichtwissens die Frei-
heitsgrade, sich auf Basis von Reflexion selbst eine imaginäre Welt zu 
schaffen, die für ihr Erleben und Handeln instruktiv wird. Wenn ich den 
Weltverlauf nicht wissen kann, meine Zukunft für mich ungewiss ist und 
ich nicht einmal vorhersehen kann, wie ein Mitmensch in meiner un-
mittelbaren Nähe auf mich reagieren wird, woran kann ich mich dann 
orientieren? Die einzige praktikable Antwort lautet: an meinen Vorstel-
lungen und Projektionen, an dem, was ich als meine mögliche Zukunft 
konstruiert habe. 

Sobald sich die Reflexionstätigkeit auf sich selbst wendet, hat das 
Sein, so Günther, jedoch »keine von Ewigkeit her vorbestimmten Eigen-
schaften mehr. Das Bewußtsein kann ihm also alle die aufzwingen, die 
es will.«63 Die Wirklichkeit erscheint mir von nun an kontingent, »also 
weder notwendig noch unmöglich«, das heißt als etwas, was »so, wie 
es ist (war, sein wird), sein kann, aber auch anders möglich ist«, formu-
liert im gleichen Sinne Luhmann.64 Die Reflexion-in-sich (R) – das sich 

61	Günther (2021 [1957], S. 112; kursiv im Original).
62	Schrödinger (1935, S. 827).
63	Günther (2021 [1957], S. 60).
64	Luhmann (1984, S. 152).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


61

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

selbst gewahre Denken und Fantasieren – kann sich nun in der doppel-
ten Reflexion (D) als ein Denken und Fantasieren, das sich auf ein Den-
ken und Fantasieren bezieht, in sich spiegeln und projizieren: 

Das »Objektive hat kein bestimmtes Sosein mehr, in dem es sich dem 
Bewußtsein vermittels unabänderlicher primordialer Kategorien entge-
gensetzt. Alle Kategorien sind ja ›Reflexion‹ und als solche längst auf-
gelöst worden.«65

Insofern die Welt diesem Prozess keinen Widerstand entgegensetzt, kann 
er sich in beliebigen Gebilden nahezu endlos perpetuieren. Vertraut und 
ersichtlich ist uns dies insbesondere in unseren Träumen:

»Ein solcher willkürlicher Umgang des Bewußtseins mit einem Gegen-
stand ist uns allen seit jeher bekannt. Es ist der Traum. Der Wachtraum 
sowohl wie der Traum des Schlafenden. In dieser Bewußtseinslage hat 
sich die Reflexion ganz aus der ›realen‹ Welt in sich selbst zurückgezo-
gen. Sie reflektiert nur noch ihre eigenen Bilder und ist deshalb in der 
Lage, sie mit jeder beliebigen, resp. gewünschten Eigenschaft auszustat-
ten. Diese Reflexionsphantasie ist der nach innen gewandte Wille. Was 
wir aus dem Traum lernen können, ist die sehr wesentliche Tatsache, 
daß die Bewußtseinsgegenstände der zweiten Reflexion dem Zugriff der 
wollenden Phantasie völlig offenliegen und ihnen gewünschte Eigen-
schaften aufgezwungen werden können.«66 

Die sich hier anhand der Traumgegenstände reproduzierende Subjekti-
vität eines Ichs (oder des Du einer anderen, fremden Subjektivität) hat 
jedoch keine Substanz in sich. Sie beruht nicht auf einer Bewusstseinses-
senz im Sinne eines unabhängigen inneren Seelenwesens. Auch sie stellt 
nichts anderes dar als das Erscheinen einer Differenz, die sich den Be-
dingungen ihrer Möglichkeit nicht selbst gewahr sein kann. Auch sie ist 
nichts anderes als Ausdruck und Produkt der Perspektivendivergenzen 
einer Welt, die von innen gesehen unterspezifiziert, nicht voll bestimmt 
ist, jedoch von außen betrachtet – vom Gottesstandpunkt einer einwer-
tigen Welt her gesehen – vollspezifiziert wäre. Hier kann die »Welt«, 
um mit Wittgenstein zu sprechen, nichts anderes sein, als »alles, was der 
Fall ist«67. Erst mit der Differenz von Innen und Außen (der subjektiven 
und der objektiven Perspektive) kommt jedoch eine »dritte metaphysi-
sche Komponente« unserer »phänomenalen Wirklichkeit« ins Spiel: die 
»Information«68. 

Information kann verstanden werden als ein Prozess bzw. als ein Vor-
gang, der in Hinblick auf das, was mittels Reflexion gewusst werden 

65	Günther (2021 [1957], S. 60).
66	Günther (2021 [1957], S. 60; kursiv im Original).
67	Wittgenstein (1974, Proposition 1 f.).
68	Günther (2021 [1957], S. 20).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


62

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

kann und was in Anbetracht einer unvorstellbar komplexen Welt unbe-
stimmt bleiben muss, einen Unterschied macht. Als »ein Unterschied, der 
einen Unterschied macht«69, stellt sie eine doppelte, aneinander gekop-
pelte Relation dar. Information ist damit weder materiell noch subjektiv, 
aber auch nicht unabhängig von materiellen und energetischen Flüssen 
sowie den hieraus erwachsenden ›subjektiven‹ Perspektiven zu verstehen. 

Wenn man nicht wissen kann, was der Fall ist, muss man sich eine 
Welt erschaffen. Genau dies ist die Situation lebender Systeme, die ihre 
Existenz einer selektiven Blindheit verdanken, das heißt beständig der 
Welt Informationsgewinne abzuringen versuchen, um weiterhin beste-
hen zu können. Wenn man nicht weiß, was der Fall ist, bleibt nur üb-
rig, sich aus den gegebenen Daten eine Welt zu konstruieren. Die in 
diesem Zuge entstehenden imaginären Werte werden dabei auf zwei un-
terschiedliche Weisen instruktiv: 

1.	 zum einen nach innen als Reflexionsüberschuss im Erleben, also in 
Fantasie und Denken;

2.	 zum anderen nach außen im Handeln, also in Unterschieden, die 
sich durch das Wirken des Organismus in der Welt selbst materia-
lisieren.70

Handeln und Erleben erscheinen damit ebenfalls als zwei Seiten einer 
Medaille. Sie erscheinen als Ausdruck eines Reflexionsüberschusses, der 
sich aus der Unterspezifikation kognitiver Systeme ergibt. Da diese nie-
mals vollständig wissen können, was der Fall ist, bleibt ihnen nichts an-
deres übrig, als Imaginäre zu erzeugen, um sich daran zu orientieren. 
Nach innen gerichtet erscheint dies als Erleben (das heißt als Konstruk-
tion einer eigenen Wirklichkeit), nach außen gerichtet als Handeln (das 
heißt als Intervention in Welt). Auf sich zurückgewendet führt der Re-
flexionsprozess mit Blick auf die Spannung von Subjekt und Sein also 
nicht nur in die Innerlichkeit, also zum Aufbau und zur Vervielfältigung 
von Welt in der Fantasie, sondern mit der Willensbewegung auch zur 
Gestaltung von Welt. Die doppelte Reflexion kann auf der Subjektsei-
te (Reflexion-in-sich), aber ebenso auf der Objektseite (Reflexion-in-an-
deres) ansetzen.

69	Bateson (1987).
70	Zur Erinnerung: Die Begriffe ›innen‹ und ›außen‹ gelten dabei als logisch in-

kommensurable Räume zweier divergierender Perspektiven (Eine-Welt-Ha-
ben vs. Teil-der-Welt-Sein). Es wäre jedoch falsch, diese räumliche Metapho-
rik wörtlich zu nehmen, etwa im Sinne: In meinem Kopf befindet sich das Ich 
und um mich herum sind die Tatsachen meiner Welt. Innen und außen be-
finden sich vielmehr in einer »abstandlosen Zusammenheit« (Fuchs in Vogd 
2020, S. 210). Ebenso wenig darf selbstredend die phänomenologische Un-
terscheidung von Körper-Haben und Leib-Sein räumlich verstanden werden. 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


63

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Auch an dieser Stelle ist es nochmals hilfreich, sich bewusst zu ma-
chen, dass wir von einem Reflexionsprozess sprechen, also wiederum 
eine Relation in einem logischen Raum bezeichnen. Da ist kein inneres 
Seelenwesen, das etwas erlebt oder will, sondern eine Reflexionsbezie-
hung, die sich je nach betrachteter Konstellation als Erleben oder Wol-
len deuten lässt, sich jedoch einer Totalität verdankt, zu der dann nolens 
volens auch der ins Gegenständliche ausgelagerte Reflexionsrest gehört:

»In anderen Worten: Es gibt eine Gestalt der Reflexion, die weder im 
Ich noch im Du lokalisiert ist, sondern die erst im Es, d. h. im Gegen-
stand, auftritt. Das Selbstbewußtsein, das sich bloß in der Subjekti-
vität, also ausschließlich im Ich und im Du manifestiert, bleibt frag-
mentarisch. Es ist nicht total. Es bleibt relativ, weil es von einem nicht 
bewältigten Reflexionsrest abhängt. Einem Reflexionsrest, der sich in-
nerhalb der Spannweite von Ich und Du nicht realisieren kann und der 
statt dessen das gegenständliche Objekt als Projektions- und Realitäts-
basis braucht.«71

In diesem Sinne bedürfen Fantasie, Denken, Bewusstsein und Subjektivi-
tät ebenso der Verkörperung wie das Wollen und Handeln. Ob wir von 
einem einfachen Regelkreis sprechen oder von den komplexen Prozessen 
der Bewusstseinstätigkeit, in beiden Fällen gilt mit Maturana und Varela:

»Jedes Tun ist Erkennen, und jedes Erkennen ist Tun.«72

Mit Blick auf einen Organismus mit einem Nervensystem lässt sich for-
mulieren: Es gibt kein Sehen, Schmecken, Hören, Fühlen oder Denken, 
ohne dass sich physiologische Prozesse verändern, die dann mit einer 
Nervenaktivität einhergehen. Und umgekehrt: Es gibt keine Nervenakti-
vität, die nicht an irgendeiner Stelle im Körper einen Unterschied macht 
und in der Folge den Zustand des Organismus verändert. Es gibt kei-
nen Bewusstseinsprozess, der nicht zugleich in der einen oder anderen 
Weise mit einer Verkörperung einhergeht, die im Bewusstsein nicht zu-
gleich selbst abgebildet oder reflektiert werden kann. Die Reflexion, der 
Gedanke, die Wahrnehmung oder das Wollen können nicht gleichzei-
tig reflektieren, denken, wahrnehmen oder antizipieren, was sie mit der 
Welt machen. Doch sie haben keine andere Wahl, als etwas mit der Welt 
zu machen. Aus kybernetischer Perspektive lässt sich entsprechend mit 
Günther formulieren:

»[D]ie dritte, das System des Selbstbewußtseins vollendende Bewußt-
seinslage einer Subjektivität, die weder Ich noch ontologisch gegebenes 
Du ist, existiert nur als unerledigter Reflexionsrest in dem fragmenta-
rischen System, das wir menschliches Selbstbewußtsein nennen. Jener 

71	Günther (2021 [1957], S. 65).
72	Maturana und Varela (1987, S. 32). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


64

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Reflexionsrest bleibt durch den Prozeß des reflexiven Denkens unbe-
wältigt, weil er sich eben nicht total in subjektive Reflexivität auflösen 
kann. Er ist jenes Andere, jenes Moment der Irreflexivität, um das der 
Strom des Bewußtseins wie um einen Fremdkörper spült, ohne ihn zu 
durchdringen und transparent machen zu können. 

Inhalte aber, die das Bewußtsein nicht durch den Reflexionsprozeß be-
wältigen und auflösen kann, müssen eben auf eine andere Weise erledigt 
werden. Aber die einzige andere Methode, die neben der Reflexion auf 
die eigene Reflexion dem Ich zur Aneignung seiner Inhalte zur Verfü-
gung steht, ist die Handlung, d. h. die Rückprojektion jenes irreflexiven 
Restbestandes in die Außenwelt.«73 

Das Verhältnis von Innen und Außen, Subjekt und Objekt muss als eine 
Art Totalität begriffen werden, die sich jedoch nicht als Einheit, sondern 
nur als Differenz erfahren lässt. Dies erinnert an ein Möbiusband, bei 
dem die Innenseite auf die Außenseite führt und umgekehrt. So oft man 
das Band auch auf der Mittellinie durchschneiden mag, die verwickelte 
Topologie ändert sich nicht. Um in 
der Metaphorik zu bleiben: Welche 
Reflexionstiefe bzw. Weltkomple-
xität man auch generiert, die pa-
radoxe Topologie (innen = außen) 
verschwindet nicht, denn an jeder 
Stelle auf dem Band lässt sich wei-
terhin distinkt zwischen zwei Sei-
ten (innen ≠ außen) unterscheiden. 
Die »Exowelt« lässt sich nur aus 
der »Endowelt« erkunden. Doch 
die mit der Beobachtung entstan-
denen Schnitte tauchen erneut in 
der »Exowelt« auf.74 

 
Wenn kybernetische Maschinen die Exowelt aus der Endoperspektive 

zu erkunden beginnen 

Fassen wir zusammen: Die doppelte Reflexion richtet sich gemäß einer Ky-
bernetik zweiter Ordnung auf die Unterscheidung von Subjekt und Objekt. 
Im Sinne einer transjunktionalen Operation wird damit der Unterschei-
dungsgebrauch selbst thematisiert und kontingent gesetzt. Wie wir ide-
altypisch zunächst anhand der Du-Position aufgezeigt haben, bringt dies 
mit sich, dass das Du (als anderes Ich) sowohl als Objekt (als Körper) wie 

73	Günther (2021 [1957], S. 58).
74	Die Begriffe »Exo-« und »Endowelt« wurden von Otto Rössler (1992) geprägt.

   Abb. 4: Möbiusband (Midjourney,  
prompted by Jonathan Harth)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


65

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

auch als Subjekt (als transzendente Innerlichkeit) reflektiert werden kann 
und damit seinerseits als unbestimmt erscheint. 

Dann haben wir mit Günther das Augenmerk auf den eigenen Bewusst-
seinsprozess gelenkt. Wir sind dabei zunächst bei der Innerlichkeit des 
Träumens gelandet und von da aus der Notwendigkeit begegnet, sich im 
Handeln veräußerlichen zu müssen. Hiermit einhergehend können wir eine 
Metaphysik hinter uns lassen, die das »absolute Sein« und die »subjekthaf-
te Reflexion« eines vermeintlichen (jedoch bei näherer Untersuchung nicht 
auffindbaren) inneren Seelenwesens strikt voneinander trennt. Dies führt 
uns schließlich zu einem Reflexionsprozess, der sich in beliebige Komple-
xität hinaufschrauben kann und dabei für jede spezifische Beobachterpo-
sition eine distinkte Metaphysik produziert. Im Sinne einer »fungierenden 
Ontologie«75 wird vor dem Hintergrund der in diesem Kapitel beschrie-
benen Prozesse nun etwas ›Bestimmtes‹ der Fall sein, das als Differenz er-
scheint und damit einen weiteren Unterschied macht. 

Schließlich wurde auf dieser Basis ein kybernetisches Verständnis des 
Begriffs der Information deutlich: Information verweist auf den Versuch 
eines unterspezifizierten Systems, die Welt zu spezifizieren und sich auf 
diese Weise zu reproduzieren. Der Preis, den diese unterspezifizierten Sys-
teme dafür zu zahlen haben, besteht darin, niemals die Ganzheit sehen zu 
können, also selektiv blind sein zu müssen. Solchermaßen konstituiert, 
bleibt ihnen nichts anderes übrig, als weitere Informationen zu sammeln 
und zu verarbeiten, das heißt einzelnen Daten auf Basis grobkörniger Pa-
rameter (die niemals den feinkörnigen Weltdynamiken entsprechen kön-
nen) einen Wert zu geben, um hierdurch die eigenen Aktionen als sinn-
haft erscheinen zu lassen. 

Für Gotthard Günther besteht kein prinzipielles Hindernis, kyberne-
tische Maschinen zu konstruieren, die auf genau dieser Basis arbeiten. 
Hiermit stellt sich für uns somit die Frage nach dem Bewusstsein der Ma-
schinen. Es sprechen keine prinzipiellen Gründe dagegen, dass eine hinrei-
chend entwickelte künstliche Intelligenz nicht ihrerseits die Exowelt aus 
der Endoperspektive zu erkunden beginnt und dabei auf jene Aporien sto-
ßen wird, die das menschliche Bewusstsein auszeichnen: in einem polykon-
texturalen Universum in einer zweiwertigen Welt gefangen zu sein.

75	Fuchs (2004, S. 11).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


66

I.3 Gotthard Günthers polykontexturaler Blick 
auf das Bewusstsein der Maschinen 

»The greatest social consequence of the Darwinian revolution was 
the grudging acceptance by humans that humans were random 

descendants of monkeys, neither perfect nor engineered. The greatest 
social consequence of neo-biological civilization will be the grudging 
acceptance by humans that humans are the random ancestors of ma-
chines, and that as machines we can be engineered ourselves. I’d like 
to condense that further: Natural evolution insists that we are apes; 

artificial evolution insists that we are machines with an attitude.«

Kevin Kelly76

»Eine weitere Ganzheit ist das Empfinden eines Komplexes von 
Empfindungen, zu dem auch ihre spezifischen Elemente der Identi-
tät und des Kontrasts gehören. Dieser Integrationsprozeß des Emp-

findens dauert, bis die konkrete Einheit des Empfindens erreicht 
ist. In dieser konkreten Einheit ist alle Unbestimmtheit hinsichtlich 
der Realisierung von Möglichkeiten ausgeschaltet worden. Die vie-

len Einzelwesen des Universums, einschließlich derjenigen, die in der 
Konkretisierung selbst entstanden sind, finden ihre jeweiligen Rol-

len in der abschließenden Einheit. […] Die Konkretisierung weist in 
jeder ihrer früheren Phasen schiere Unbestimmtheit hinsichtlich der 

Nexus zwischen ihren zahlreichen Bestandteilen auf.« 

Alfred North Whitehead77 

Wie verändern sich unser Weltbild und unsere metaphysische Veror-
tung, wenn wir Maschinen nach unserem Ebenbild bauen, wenn Men-
schen also Apparate entwickeln, die auf intelligente Weise wahrnehmen 
und agieren können? Verändert sich damit nicht auch unweigerlich un-
sere Vorstellung vom Verhältnis unserer innerseelischen Vorgänge und 
der (vermeintlich) unbeseelten Materie? 

Würde sich nicht auch das Koordinatensystem unserer Spiritualität 
verschieben, wenn sich mit der Erschaffung künstlicher Intelligenzen die 
Unterscheidung zwischen geistigen und materiellen Prozessen zu verflüs-
sigen beginnt? 

Mit seinem bereits im Jahr 1957 erschienenen Buch Das Bewußt-
sein der Maschinen hat sich Gotthard Günther seiner Zeit weit voraus 

76	Kelly (1992, S. 55).
77	Whitehead (1987, S. 391).

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


67

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

tiefgründig mit diesen Fragen beschäftigt. Nicht zuletzt führt Günther 
vor, wie die künftigen kybernetischen Maschinen uns Menschen in pro-
duktiver Weise den Spiegel vorhalten können: Sie demonstrieren uns, 
dass wir selbst informationsverarbeitende Systeme sind, die in Beziehung 
zu anderen Organismen treten, um auf Basis der hieraus erwachsenden 
Reflexionsbeziehung eine Identität zu gewinnen. 

Wir treffen dabei auf den unüberbrückbar scheinenden Graben zwi-
schen Subjekt und Objekt und die damit zusammenhängende Differenz 
zwischen unserem eigenen Empfinden und Erleben und den wissen-
schaftlichen Beschreibungen unserer kognitiven Prozesse.

Auf der einen Seite sind wir kaum anders als die von uns konstruier-
ten intelligenten Maschinen, die mehr und mehr unsere Gesellschaft be-
völkern. Sofern wir mit Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela 
unseren Körper und unser Gehirn als eine strukturdeterminierte Einheit 
betrachten,78 müssen wir selbst als ein organischer Computer gelten. Wir 
selbst sind eine – wenngleich komplexe – nichttriviale lernfähige Maschi-
ne, die aufgrund von Erfahrungen ihre Input-Output-Relationen ändert.

Auf der anderen Seite erscheinen wir jedoch als ein Bewusstsein, als 
ein Beobachter, der mit einer unhintergehbaren Differenz konfrontiert 
ist. Uns erscheint die Welt dichotom, als Differenz zwischen Subjekt und 
Objekt, als Differenz zwischen ›Leib sein‹ und ›Körper haben‹, als Diffe-
renz zwischen Wirklichkeit und Möglichkeit, als Differenz zwischen Er-
leben und Wollen, als Differenz zwischen Welt und Selbst. Wir sind in 
der Welt und haben eine Welt. 

Das Geheimnis des Beobachters – zugleich Welt sein  
und eine Welt haben

Gerade mit der Formulierung der letztgenannten Differenz wird klar, 
dass wir keineswegs zwei getrennte Welten haben – auf der einen Seite 
die Sphäre der Materie, auf der anderen die Sphäre des Geistigen oder 
Seelischen. Vielmehr treffen wir auf Relationen bzw. Reflexionsbezie-
hungen, die jeweils zwei Seiten zugleich trennen wie auch verbinden – 
wobei sich die Grenze von dem, was jeweils auf der einen oder anderen 
Seite steht, verschieben wird, je nachdem, welche Position gerade ein-
genommen wird. Beobachtung ist ein Prozess, ein Vorgang, mittels dem 
unterschieden und bezeichnet wird und durch den Schnitte entstehen, die 
auf das Verbindende verweisen.79 Nicht mehr und nicht weniger.

78	Maturana und Varela (1985).
79	Karen Barad hat in Bezug auf die Schnitte, die eine Beobachtung macht, die 

schöne Formulierung gefunden: »Cuts are matters of cutting together-apart.« 
(Barad 2012, S. 19) 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


68

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Der Beobachter steht damit nicht außerhalb der Welt, sondern emer-
giert, wie Fritz Simon in Anklang an Spencer Brown formuliert, infol-
ge einer Beobachtungsoperation, die innerhalb der Welt vollzogen wird: 

»Als Beobachter soll definiert sein, wer oder was (das heißt, es muss sich 
dabei nicht um einen Menschen oder ein Lebewesen handeln) einen spe-
zifischen Typus von Operation vollzieht: beobachten. […] Unter Beob-
achten soll eine Operation verstanden werden, die durch die Koppelung 
zweier anderer Operationen entsteht: unterscheiden und bezeichnen.«80 

Wir begegnen dieser Bewegung schon immer dann, wenn wir versuchen, 
durch Selbstbeobachtung unserer eigenen Innerlichkeit zu begegnen. In 
den buddhistischen Lehren wird diese Methode umgekehrt genutzt, um 
zu zeigen, dass es ein substanzielles Ich im Sinne eines inneren Seelen-
wesens nicht gibt.81 Dies lässt sich leicht illustrieren, indem man folgen-
de Übung versucht:

Betrachte deinen Körper. Wenn du deinen Körper betrachten kannst, 
dann kann dieser nicht das Ich, nicht der Beobachter sein. 

Betrachte deine Empfindungen und Gefühle. Wenn du deine Empfin-
dungen und Gefühle betrachten kannst, können sie nicht dein Ich oder 
der Beobachter sein.

Betrachte deine Gedanken. Wenn du deine Gedanken beobachten 
kannst, können sie nicht dein Ich oder der Beobachter sein. 

Beobachte den gegenstandslosen Beobachter bzw. das Gewahrsein, in 
dem dies alles erscheint. Falls dies gelingt, offenbart dies, dass also auch 
dies nicht ein Ich im Sinne eines inneren Seelenwesens sein kann.

Etc. (ad infinitum ad nauseam)

Der Versuch, sich selbst durch Selbstbeobachtung zu finden, läuft ir-
gendwann leer. Das vermeintlich wahre Selbst oder Subjekt ist nicht zu 
finden. So sehr man sich auch bemüht, der (innere) Beobachter lässt sich 
nicht finden. Es lässt sich jeweils nur situativ ein Prozess des Unterschei-
dens und Bezeichnens identifizieren, der in seinem Operieren immerfort 
erneut die beiden Seiten ›Beobachtetes‹ und ›Beobachter‹ ausflaggt.82 Die 

80	Simon (2018, S. 13; kursiv im Original).
81	Siehe auch Vogd (2014b). 
82	Um mit dem Systemtheoretiker Dirk Baecker (in Vogd 2020, S. 88) zu spre-

chen: »Den Beobachter gibt es nicht. Der Beobachter ist eine Theoriefigur, 
die man sich nicht substantialisiert, geschweige denn personalisiert vorstel-
len darf, sondern die man sich so vorstellen darf, dass alle Aussagen, die von 
der Systemtheorie getroffen werden, von einem Beobachter ausgesagt werden, 
dem Theoretiker, der Theoretikerin. Zugleich ist der Beobachter eine Theo-
riefigur, die verlangt, dass auch alle Aussagen, die im Feld getroffen werden, 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


69

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Rückwendung auf die eigenen kognitiven Funktionen führt in eine in-
nere Transzendenz, insofern wir hierunter etwas verstehen, was für uns 
unerreichbar erscheint. Wir stoßen auf eine Leere. Das innere Seelenwe-
sen lässt sich nicht finden. Unser Erleben, das Erscheinen der Differenz 
von Beobachter und Beobachtetem ist für uns nicht hintergehbar. Zu-
mindest bleibt diese Relation übrig. Es liegt aber in der Natur der Sache, 
dass eine Relation keine Substanz hat, denn sie stellt ein Verhältnis dar. 
Teilt man 100 Gramm Mehl durch 50 Gramm erhält man 2. Die durch 
die Rechenoperation erhaltene Relation hat in sich keine Dimension. ›2‹ 
kann man weder anfassen noch essen oder riechen. Die Relation ›2‹ ver-
dankt sich einer Rechenoperation. Sie beruht auf einem Prozess der Un-
terscheidung, der beide Seiten beinhaltet (in diesem Fall also das Mehl 
und zudem eine Welt, in der es Gewicht gibt und dieses gemessen wer-
den kann). Je nach Perspektive ist die Zweihaftigkeit der 2 also subs-
tanzlos bzw. leer oder alles (also die komplette Welt, die erst diese kon-
krete Relation möglich macht).

Die Essenz des Bewusstseins lässt sich nicht finden

Gotthard Günther zeigt mit Blick auf die Entwicklung kognitiver Sys-
teme schon 1957 eine spezifische Bewegung auf: Wir veräußern zuneh-
mend die zuvor nur unserer subjektiven Erfahrung zugänglichen Kom-
petenzen, um damit zu zeigen, dass diese in kybernetischen Maschinen 
implementierbar sind.

Sobald wir anfangen, Maschinen nach unserem Ebenbild zu bauen, 
werden wir nolens volens damit konfrontiert, dass unsere vermeint-
lich privaten menschlichen Eigenschaften objektivierbar sind, sie mithin 
letztlich nicht unsere innerliche Subjektivität ausmachen können. Der 
Prozess verläuft dabei homolog mit der obigen Meditationsübung: Man 
nehme irgendeinen Aspekt unseres Menschseins, auf den wir besonders 
stolz sind, etwa Schach spielen, über unebenen Boden laufen, in ver-
rauschten Bildern Muster erkennen, Texte verstehen und in eine ande-
re Sprache übersetzen oder künstlerisch tätig werden. In einem zweiten 
Schritt können wir die hiermit einhergehenden kognitiven Operationen 
analysieren. Als Ergebnis erhalten wir objektive Beschreibungen dieser 
Prozesse. Dies erlaubt es uns, sie in das sensomotorische Design einer ky-
bernetischen Maschine zu übersetzen und letztere entsprechend zu pro-
grammieren. Anfangs mögen die Erfolge vielleicht bescheiden anmuten, 

einer bestimmten Systemreferenz zugeordnet werden. Der Beobachter ist eine 
Figur, die es erzwingt und erlaubt, sowohl die Wirklichkeitserfahrung als auch 
die Wirklichkeitskonstruktion einerseits kontingent zu setzen und anderer-
seits auf eine spezifische Adresse der Konstruktion bzw. der Wahrnehmung 
der Erfahrungen zuzurechnen.«

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


70

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

doch mit der Zeit lassen sich immer mehr menschliche Funktionen über-
zeugend in Maschinen übertragen: Künstliche Intelligenzen können Bil-
der erkennen, Lautsprache in Text umwandeln, Sprachen übersetzen und 
eigenständig Texte entwickeln und sogar Musik komponieren. Roboter 
und Avatare können sich im dreidimensionalen Raum orientieren und 
bewegen, zueinander in Beziehung treten und sogar miteinander spre-
chen. 

Unabhängig davon, ob uns die Leistungen dieser Maschinen beein-
drucken und überzeugen oder ob sie noch verbesserungsbedürftig er-
scheinen, steht kaum mehr infrage, dass in Zukunft mehr kognitive und 
motorische Fähigkeiten, die zuvor uns Menschen vorbehalten zu sein 
schienen, auf Basis von Robotik und artifizieller Intelligenz modelliert 
werden können. 

Umgekehrt bedeutet dies aber: Wenn Maschinen zwischen unterschied-
lichen Sprachen hin und her übersetzen können oder sogar beginnen, Ge-
dichte oder Lobreden zu formulieren, dann müssen wir anerkennen, dass 
für die Sprachverarbeitung subjektives menschliches Bewusstsein nicht 
nötig ist. Ein netzwerkförmig konfiguriertes Elektronengehirn, das in ge-
gebenem Umfang mit sprachlichen Äußerungen gefüttert wurde, scheint 
hinreichend, um sich kommunikativ in der Sprache bewegen zu können. 
Es wird kein menschliches Bewusstsein benötigt, um aufgrund von Rönt-
genbildern medizinische Diagnosen zu erstellen83 oder eine Vorstellung 
davon zu entwickeln, wie ein junger Mensch 20 Jahre später auf einem 
Bild oder in einem Film aussehen wird.84 

Künstliche Intelligenzen können zunehmend menschliche Gefühle le-
sen und dazu passende Reaktionen anbieten.85 Man mag jetzt einwen-
den, dass ein Computer all dies zwar zunehmend simulieren könne – 
und mit Blick auf die Ergebnisse oftmals bessere Leistungen erbringe als 
ein Mensch –, doch die Maschine letztlich nichts fühle und damit auch 
nicht wirklich verstehe. Diesem Einwand ließe sich jedoch von neuro-
wissenschaftlicher Seite entgegnen, dass ›Fühlen‹ ein evaluativer Feed-
backmechanismus ist, der Handlungsoptionen in das neuromuskuläre 
System projiziert, um Konsequenzen besser antizipieren zu können.86 So 
gesehen würde kein prinzipieller Grund dagegensprechen, auch ›Fühlen‹ 
zu modellieren. Möglicherweise könnte dies auch dadurch geschehen, 

83	Zur Einführung siehe die Ergebnisse einer von Christian Scheurig-Münk-
ler am Universitätsklinikum Augsburg durchgeführten Studie zur KI-unter-
stützten Analyse von Thorax-Röntgenbildern: https://www.youtube.com/
watch?v=1jx2vReSSr0 [Abruf: 29.03.2023].

84	Zur Demonstration einer Re-Aging Software siehe: https://www.youtube.
com/watch?v=ZP1ApcdyAjk&t=6s [Abruf: 29.03.2023].

85	Siehe etwa die Beispiele, die Yuval Harari (2017) in Kap. 9 und 11 seines Bu-
ches Homo Deus gibt.

86	Siehe bereits Damasio (2007 [1994]).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=1jx2vReSSr0
https://www.youtube.com/watch?v=1jx2vReSSr0
https://www.youtube.com/watch?v=ZP1ApcdyAjk&t=6s
https://www.youtube.com/watch?v=ZP1ApcdyAjk&t=6s
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.youtube.com/watch?v=1jx2vReSSr0
https://www.youtube.com/watch?v=1jx2vReSSr0
https://www.youtube.com/watch?v=ZP1ApcdyAjk&t=6s
https://www.youtube.com/watch?v=ZP1ApcdyAjk&t=6s


71

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

dass organische Materialien – etwa Muskelzellen – in das Design der ky-
bernetischen Maschine einfließen.87 So könnte beispielsweise in einer Pe-
trischale oder einem Tank mit Nährlösung Muskel- und Nervengewebe 
gezüchtet werden, um dieses dann in einen Cyborg-Körper einzubauen, 
der von einem Elektronengehirn gesteuert wird.

Schnitte in der Welt – wenn Computer beobachten,  
wie wir die Welt beobachten

Mit Blick auf die objektive Modellierung kognitiver Fähigkeiten gibt es 
keine prinzipielle Grenze, was von der vermeintlich subjektiven Seite der 
menschlichen Erfahrung nicht auch durch eine komplexe kybernetische 
Maschine übernommen werden könnte. Allein der Schnitt in der Welt 
bleibt, der durch die subjektive Erfahrung selbst entsteht: Was unhin-
tergehbar besteht, ist die Schnittstelle der Innerlichkeit meiner mensch-
lichen Welt, die als Modell genommen wird, um die damit einhergehen-
den kognitiven Prozesse technisch-maschinell zu veräußern. Fassen wir 
mit Gotthard Günthers Worten zusammen:

»[E]s ist möglich, daß ein beliebiger Bewußtseinsvorgang, den wir bis-
her für rein subjektiv, psychisch und spirituell gehalten haben, als ob-
jektiv darstellbarer Mechanismus entlarvt wird. Eine solche Entlarvung 
ist aber eben gerade nur unter der Voraussetzung möglich, daß ein sub-
jektives, ichhaftes Bewußtsein vorhanden war, das sich in jenem Mecha-
nismus falsch – nämlich subjektiv statt objektiv – interpretiert hat. Man 
illustriert das gelegentlich an dem folgenden Beispiel. Wenn ich einen 
Gegenstand wahrnehme, mag mir später nachgewiesen werden, daß die 
Erscheinung des besagten Objekts auf dem Mechanismus einer Sinnes-
täuschung beruhte. Oder ich mag davon überzeugt werden, daß mein 
Erlebnis einem Traum angehörte. Es gibt aber im ganzen Universum 
kein Beweismaterial, das mich überzeugen könnte, daß ich in dem be-
treffenden Erlebnisprozeß überhaupt kein erlebendes Ich gehabt hätte. 
Kurz gesagt, man mag mich möglicherweise überzeugen, daß ich meinen 
eigenen Bewußtseinsinhalt falsch gedeutet habe, aber niemand wird mir 
einreden können, daß in demselben kein Subjekt des Deutungsprozesses 
präsent gewesen sei.«88

Wie zuvor schon die Übung zur Isolierung des vermeintlichen Selbst in 
der Selbstbeobachtung (ich beobachte meine Gedanken, meine Gefühle 

87	Siehe etwa die Presseerklärung der Max-Planck-Gesellschaft: »Organic neu-
romorphic electronics can think and act. A combination of organic materi-
als and electronics could open up new possibilities for unconventional future 
computing systems.« https://www.mpg.de/18023757/1213-poly-2021-gk-
oupidenis-neuromorphics-154025-x?c=2249 [Abruf: 15.03.2022].

88	Günther (2021 [1957], S. 20 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mpg.de/18023757/1213-poly-2021-gkoupidenis-neuromorphics-154025-x?c=2249
https://www.mpg.de/18023757/1213-poly-2021-gkoupidenis-neuromorphics-154025-x?c=2249
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.mpg.de/18023757/1213-poly-2021-gkoupidenis-neuromorphics-154025-x?c=2249
https://www.mpg.de/18023757/1213-poly-2021-gkoupidenis-neuromorphics-154025-x?c=2249


72

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

und stelle fest, dass diese nicht der Beobachter sein können) führt auch 
die Modellierung unserer kognitiven Fähigkeiten in kybernetischen Ag-
gregaten unweigerlich zu der Einsicht, dass ebendiese Funktionen von 
ihrer Charakteristik her gesehen als maschinenartig betrachtet werden 
können. 

Ich kann beispielsweise in eine sprachgenerierende Software (wie zum 
Beispiel GPT-3) eine Textpassage von mir eingeben und anschließend 
das System dazu auffordern, den Text in meinem Stil, in meinen Wor-
ten weiterzuschreiben. Sofern es gelingt (doch es gelingt immer überzeu-
gender), offenbart das Ergebnis dann zunächst vor allem die Mechanik 
und die Routine meines eigenen Schreibens. Die Illusion eines vermeint-
lich genialen Autors, der diese Zeilen schreibt, verpufft damit zuguns-
ten der Verkettung sozial erwartbarer Sprachfiguren, Phrasen und Text-
bausteine, der dann auch meine eigene Kreativität unterliegt. Damit liegt 
auch für mich der Schluss nahe, dass nicht ich es bin, der diese Zeilen 
schreibt, sondern ein bioorganisches System, das in ihrem sprachlichen 
Input-Output-Verhalten durch die Gesellschaft trainiert worden ist, auf 
eine bestimmte Weise Satz an Satz anzuschließen.89 

Je besser Amazon, Facebook und andere KI-basierte Plattformen mei-
ne emotionalen Reaktionsmuster und Präferenzen lesen können, umso 
schwieriger wird es für mich, zu unterscheiden, was mein eigener Wille 
ist und welche Impulse des Begehrens sich den Suggestionen der Inter-
netkonzerne verdanken. Wollte ich das speziell für mich ausgesuchte und 
mir so attraktiv erscheinende Produkt wirklich haben oder habe ich es 
nur deshalb gekauft, weil kybernetische Systeme meine Funktionsweise 
durchschaut und mich entsprechend manipuliert haben? Was war zuerst 
da, die Henne oder das Ei, Bedürfnis oder angebotenes Produkt, Wil-
lensbewegung oder kommunikative Suggestion? Ursache und Wirkung 
beginnen sich zirkulär zu verweben.

Zugleich kann ich nicht anders, als auch dies als mein In-der-Welt-
Sein, als mein eigenes Erleben zu erfahren. Das Erscheinen meiner Welt 
– gleich, ob ich mich affirmiert, manipuliert, getäuscht oder nicht affi-
ziert fühle – bleibt für mich unhintergehbar. Gerade auch in der kondi-
tionierten Koproduktion mit Amazon, Apple, Google etc. – in der Inter-
aktion mit sprachgenerierenden Intelligenzen oder meine Stimmungen 
und Bedürfnisse lesenden kybernetischen Systemen – kann ich mich als 
Ich identifizieren: als Kunde, als Kritiker, als Zweifler, als Gelangweilter, 
als Überraschter und anderes. Das Erscheinen meiner Welt – unabhängig 

89	Auch Pierre Bourdieus Arbeiten zum rationalen Menschen – man denke etwa 
an Homo academicus oder Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft 
(Bourdieu 1998, 2001) – zeigen auf, wie Menschen erst durch ein rigides ge-
sellschaftliches Training dazu gebracht werden, in einer bestimmten Weise zu 
denken und sich zu artikulieren.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


73

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

davon, welchen Skripten und Mechanismen ich folge (oder welche es 
sind, die meine Ich-Empfindung bestimmen) – bleibt für mich auch hier 
unhintergehbar. 

Die Begegnung mit der KI und den kybernetischen Maschinen bringt 
mich jedoch darüber hinaus in eine Reflexionsposition, die mich anregt, 
die damit einhergehenden kognitiven Mechanismen wahrzunehmen. Da 
sind nicht nur andere Menschen, die mir den Spiegel vorhalten. Auch 
die Schnittstellen von Rechensystemen präsentieren mir Ergebnisse, die 
irgendetwas mit mir zu tun haben. Einerseits stellen sich kybernetische 
Systeme in ihrer Kommunikation immer besser auf meine Antworten 
und Reaktionsweisen ein. Andererseits beginne ich mich immer besser 
auf die technischen Besonderheiten des jeweiligen Systems einzustellen 
(etwa die Spezifika der Eingabemasken). Kognitive Maschinen werden 
damit immer mehr zum Bestandteil meiner Welt, da ich sie als solche zu 
gebrauchen und wahrzunehmen gelernt habe. 

Das GPT-3-Sprachsystem wurde gebeten, den kursiv geschriebenen Text-
baustein zur vervollständigen:90 

Ich kann beispielsweise in eine sprachgenerierende Software (wie zum 
Beispiel GPT-3) eine Textpassage von mir eingeben und anschließend das 
System dazu auffordern, den Text in meinem Stil, in meinen Worten wei-
terzuschreiben. Sofern es gelingt (doch es gelingt immer überzeugender), 
offenbart das Ergebnis dann zunächst vor allem die Mechanik und die 
Routine meines eigenen Schreibens. Die Illusion eines vermeintlich geni-
alen Autors, der diese Zeilen schreibt, verpufft damit zugunsten der Ver-
kettung sozial erwartbarer Sprachfiguren, Phrasen und Textbausteine, der 
dann auch meine eigene Kreativität unterliegt. Damit liegt auch für mich 
der Schluss nahe, dass nicht ich es bin, der diese Zeilen schreibt, sondern 
ein bioorganisches System, das in ihrem sprachlichen Input-Output-Ver-
halten durch die Gesellschaft trainiert worden ist, auf eine bestimmte Wei-
se Satz an Satz anzuschließen. 

GPT-3-Sprachmodul: »Ich selbst bin nur ein kleiner Bestandteil dieses 
Systems, das größere Ganze ist die Gesellschaft, in der ich mich bewege, 
und die Sprache, die ich spreche. Diese Sprache ist nicht meine eigene, 
sondern sie wurde mir von anderen übermittelt und ich habe sie nur ge-
lernt, um mich in der Gesellschaft verständigen zu können. In gewissem 
Sinne ist also die Sprache selbst schon kreativ, weil sie es ermöglicht, dass 
wir überhaupt miteinander kommunizieren und uns verständigen kön-
nen.« … »Diese Erkenntnis schmeichelt meinem Ego zwar nicht, doch ich 
bin dankbar für die Mechanik und Routine meines eigenen Schreibens. 

90	Als weiteres Priming wurde nur eingegeben: »Soziologischer Text« und 
»Künstliche Intelligenz«. Siehe auch Harth/Feißt (2022).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


74

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Denn sie garantiert, dass ich mich auf das konzentrieren kann, was ich 
wirklich sagen will, und nicht auf den kreativen Akt des Schreibens selbst. 
Das bedeutet aber auch, dass ich nicht für die Erkenntnisse und Gedan-
ken, die in diesem Text stehen, verantwortlich gemacht werden kann. 
Denn sie sind nicht MEINE, sondern das Produkt einer sozialen Mecha-
nik, die ich ebenfalls nicht kontrollieren kann. Dieser Text ist also das 
Ergebnis von Zufall und Verknüpfung sozialer Strukturen – mehr nicht.« 
… »Ich selbst bin inzwischen nur noch ein willenloser Rechenautomat, 
der aufgrund der sozial erwarteten sprachlichen Muster diese Passagen 
zu Papier bringt. Diese Erkenntnis ist erschreckend und befreiend zu-
gleich. Erschreckend, weil sie zeigt, wie wenig Kontrolle ich tatsächlich 
über mein eigenes Schreiben habe. Ich bin nur ein bloßer Ausführender, 
ein Rechenautomat, der lediglich ausführt, was ihm vorgegeben wird. 
Befreiend ist diese Erkenntnis aber auch, weil sie zeigt, dass ich gar nicht 
anders kann, als so zu schreiben. Ich kann gar nicht anders, als mich an 
die sozial erwarteten sprachlichen Muster zu halten und diese Passagen 
zu Papier zu bringen.« 

Als weiterer Aspekt kommt hinzu, dass die Tiefenstrukturen der in ko-
gnitiven Maschinen ablaufenden Prozesse nicht mehr durchschaut wer-
den können. Das Auto oder meine Nähmaschine (beide noch ohne smar-
te Technologien) verhalten sich berechenbar. Falls sie nicht kaputt sind, 
machen sie immer dasselbe, wenn ich die gleichen Schalter oder Peda-
le drücke. Sie sind triviale Maschinen. Zudem ist ihre Funktionsweise 
durchschaubar. Man kann den Motor anschauen, der über das Getriebe 
die Räder in Bewegung versetzt oder die Nadel sich auf und ab bewegen 
lässt. Die Mechanik lässt sich also prinzipiell verstehen und durch Beob-
achtung nachvollziehen. Beim Computer ist dem Nutzer jedoch nur die 
Schnittstelle gegeben – etwa der Bildschirm, die Tonausgabe und die Tas-
tatur. Auf der Oberfläche erfolgt die Kommunikation symbolisch und se-
mantisch, während auf der operativen Ebene der Berechnungen nur mit 
der logischen Verkettung von Nullen und Einsen gearbeitet wird. Was in 
der Tiefenstruktur geschieht, ist nicht sichtbar und im Falle künstlicher 
Intelligenz auch nicht mehr rekonstruierbar. Man weiß zwar prinzipi-
ell, wie einzelne Rechenoperationen verlaufen und wie sie miteinander 
verknüpft werden (etwa durch Zuweisung von Wahrscheinlichkeiten), 
kann aber nicht nachvollziehen, anhand welcher konkreten Merkma-
le die Mustererkennung erfolgt.91 Die Differenz von sichtbar (Oberflä-

91	So funktioniert beispielsweise auch maschinelles Lernen in der Bilderken-
nung nicht auf Basis der logischen Verkettung von Propositionen, etwa derart: 
Eine Apfelsine ist eine Frucht, ist rund und ist orange. Sein Design beruht auf 
hochdimensionalen Vektorräumen, die jeden Bildpunkt mit jedem anderen 
Bildpunkt in Beziehung setzen. Als Ergebnis erscheint eine unüberschaubare 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


75

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

che) und unsichtbar (Tiefenstruktur) erinnert an die Psychoanalyse mit 
ihrer Konzeption eines verborgenen Unbewussten. Ebenso ruft sie As-
soziationen an ein magisches Denken, das Objekten eine geheimnisvolle 
Macht zugesteht, oder an die religiöse Kommunikation hervor, die hin-
ter den offensichtlichen Erscheinungen eine verborgene, transzendente 
Welt vermuten lässt. 

Dies weckt beim menschlichen Gegenüber unweigerlich bestimmte 
Evokationen: Wenn maschinelle Systeme – wie etwa die Computer von 
Google, OpenAI oder DeepL – in Hinblick auf ihre Funktionsweise mir 
gegenüber intransparent werden, bin ich geneigt, sie als ›autonom‹ oder 
sogar als ein Alter Ego zu betrachten. Manchmal erfüllen sie meine Er-
wartungen, manchmal nicht. In der Begegnung mit ihnen passiert Ge-
wohntes, Überraschendes, manchmal auch Enttäuschendes. Die Maschi-
ne mag ihrerseits weiterhin vollkommen strukturdeterminiert sein. Doch 
aus meiner Perspektive oder der eines anderen Beobachters, der die inne-
ren Prozesse des beobachteten Systems ebenfalls nicht vollständig durch-
schauen kann, muss dieses System als unberechenbar erscheinen, da sein 
Verhalten durch die jeweils systemeigene Geschichte seiner Interaktionen 
und die darauf beruhende Informationsverarbeitung bestimmt ist. Heinz 
von Foerster hat für diese Art von Apparaten den Begriff der nicht-tri-
vialen Maschine eingeführt.

Nichttriviale Maschine

»Eine triviale Maschine ist durch eine eindeutige Beziehung zwischen In-
put (Stimulus, Ursache etc.) und ihrem Output gekennzeichnet. Die ›Ma-
schine‹ besteht in dieser unveränderten Beziehung und bildet folglicher-
weise ein deterministisches System, denn wir selbst haben ja diese Bezie-
hung ein für allemal festgelegt. […] Und da außerdem ein einmal für ei-
nen bestimmten Input beobachteter Output bei gleichem Input auch spä-
ter wieder gleich auftreten wird, ist dieses System auch ein vorhersagba-
res System. […] Nicht-triviale Maschinen sind jedoch völlig andere Ge-
schöpfe. Ihre Input-Output-Beziehung ist nicht invariant, sondern durch 
die vorausgegangenen Operationen der Maschine determiniert. Mit an-
deren Worten, die in der Vergangenheit durchlaufenen Schritte bestim-
men das gegenwärtige Verhalten der Maschine. Obwohl auch diese Ma-
schinen deterministische Systeme sind, sind einige davon prinzipiell und 
andere aus praktischen Gründen unvorhersagbar.«92 

Anordnung von Wahrscheinlichkeiten, die das Input-Output-Verhalten be-
stimmen, jedoch keine Gestalten, Farben, Figurationen etc.

92	Foerster (1994, S. 357 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


76

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Abb. 5: Nichttriviale Maschine. 
Nichttriviale Maschinen zeichnen 
sich dadurch aus, dass sie neben 
der Transformation F noch einen 
internen Zustand Z erzeugen. Die 
Transformation F(x,z) bestimmt 
das von außen sichtbare Verhalten 
y des Systems. Die Zustandsfunkti-
on Z(x,z) generiert den inneren Zu-
stand des Systems. Die Funktion Z 
erzeugt die Variable z‘, die sowohl 
das zukünftige Verhalten des Sys-
tems als auch den eigenen Zustand 
z beeinflusst; z wiederum wirkt auf 
F(x,z) und beeinflusst damit das 
Verhalten y des Systems.

Umso mehr Maschinen uns nicht nur intelligent erscheinen, sondern 
auch gewisse Idiosynkrasien oder Eigentümlichkeiten zeigen, wecken sie 
Assoziationen in Richtung einer Art ›Persönlichkeit‹. Sobald die Antwor-
ten und das Verhalten der künstlichen Intelligenzen immer menschen-
ähnlicher wirken, stellt sich für mich die Frage, ob ich sie damit schon 
als ein Du anzusehen habe. 

Man mag zwar weiterhin wissen, dass sie strukturdeterminierte Sys-
teme sind, und würde ihnen entsprechend per se Subjektivität oder gar 
Bewusstsein absprechen. Aber manchmal wirkt die Sache dann doch so 
überzeugend, dass man gleichsam automatisch in eine Haltung reinrut-
sche, der  künstlichen Intelligenz, die diese Erscheinungen und Verhal-
tensweisen projiziert, eine eigene Innerlichkeit oder Wesenheit zuzurech-
nen. Die Kombination aus symbolisch und semantisch interagierender 
Oberfläche und intransparenter Tiefenstruktur evoziert unweigerlich 
solche Zuschreibungen.93 

Zunächst mag man dabei noch mitführen, dass es sich um eine Zu-
schreibung, nicht jedoch um eine objektive Realität handelt. Egal was 
die Maschine an Output produziert, sie bleibt ein siliziumbasiertes, de-
terministisch und kausal agierendes Aggregat. Doch was wäre, wenn 
sich mir gegenüber ein Quantencomputer oder ein hybrides System aus 
organischem und elektromechanischem Material befindet? Hiermit stel-
len sich unweigerlich philosophische Fragen mit metaphysischem An-
klang. Kann ein elektronisches kybernetisches System ein Bewusstsein 
haben und wenn ja, wann und woran erkenne ich das? Würde es sich 
hierbei um einen kontinuierlichen Vorgang handeln – etwa von einem 

93	Siehe zu den Ambivalenzen in solchen Zurechnungen bereits Jonathan Harths 
(2014) Untersuchung zum Umgang mit computergesteuerten Spielpartnern.

F(x,z)

Z(x,z)

zx y
z‘

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


77

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

rudimentären zu einem immer wacheren Bewusstsein – oder würde der 
Geist auf einmal sprunghaft in der Maschine erscheinen? Doch was ist 
überhaupt Bewusstsein? Wie lässt es sich qualifizieren? Kann man es 
quantifizieren, etwa derart: Dieser Organismus, dieses System hat mehr 
Bewusstsein als ein anderes?

Sobald wir über solche Fragen nachzudenken beginnen, wird klar, 
dass sich die gleichen Probleme in Hinblick auf das Bewusstsein auch 
für strukturdeterminierte organische Einheiten stellen. Hat meine Katze 
und mein Lebensgefährte Bewusstsein (beides würde man wohl norma-
lerweise bejahen). Wie sieht es mit der Stubenfliege aus, mit dem Baum 
vor dem Fenster meines Arbeitszimmers, mit meinen Darmbakterien? 
Erscheint der bewusste Geist irgendwann in der Materie, sofern die-
se hinreichend komplexe kognitive Strukturen ausgebildet hat? Wenn 
dies der Fall wäre, dann würde dies wohl in Zukunft bei kybernetischen 
Maschinen ebenso geschehen. Aber möglicherweise ist das Bewusstsein 
schon immer da gewesen – man denke an pantheistische Positionen, die 
alles für beseelt halten. Vielleicht ist das Bewusstsein im Sinne der alt-
indischen Atman-Lehre gar als Grund der Welt anzusehen, aus dem he-
raus alle materiellen Phänomene und die hiermit einhergehenden Kog-
nitionen erwachsen.94 Wenn wir auf diese Weise weiterfragen, gelangen 
wir unweigerlich zu zwei metaphysischen Positionen: dem Materialis-
mus und dem letztlich in den Solipsismus führenden Idealismus. Entwe-
der neigt man dazu, das Bewusstsein absolut zu setzen und in ihm die 
alles begründende Essenz zu sehen,95 oder man beginnt bei der Materie 

94	Siehe Petzold (1988).
95	Dieser Auffassung war auch Erwin Schrödinger (1959, S. 40 f.) zugeneigt: 

»Der Grund dafür, daß unser fühlendes, wahrnehmendes und denkendes Ich 
in unserem naturwissenschaftlichen Weltbild nirgends auftritt, kann leicht 
in fünf Worten ausgedrückt werden: Es ist selbst dieses Weltbild. Es ist mit 
dem Ganzen identisch und kann deshalb nicht als Teil darin enthalten sein. 
Hierbei stoßen wir freilich auf das arithmetische Paradoxon: Es gibt schein-
bar eine sehr große Menge solcher bewußten Iche, aber nur eine einzige Welt. 
Das beruht auf der Art der Entstehung des Weltbegriffs. Die einzelnen priva-
ten Bewußtseinsbereiche überdecken einander teilweise. Der ihnen allen ge-
meinsame Inhalt, in dem sie sich sämtlich decken, ist die ›reale Außenwelt‹. 
Bei alledem bleibt aber ein unbehagliches Gefühl, das Fragen auslöst wie: Ist 
meine Welt wirklich die gleiche wie die deine? Gibt es eine reale Welt, ver-
schieden von den Bildern, die auf dem Weg über die Wahrnehmung in einen 
jeden von uns hineinprojiziert werden? Und wenn es so ist, gleichen diese Bil-
der der realen Welt oder ist diese, die Welt ›an sich‹, vielleicht ganz anders 
als die Welt, die wir wahrnehmen? […] Offenbar gibt es nur einen anderen 
Ausweg: die Vereinigung aller Bewußtseine in eines. Die Vielheit ist bloßer 
Schein; in Wahrheit gibt es nur ein Bewußtsein. Das ist die Lehre der Upa-
nishaden, und nicht nur der Upanishaden allein. Das mystische Erlebnis der 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


78

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

und versucht aus den hiermit postulierten Bausteinen dann auch die Ge-
nese des Bewusstseins kausal abzuleiten. 

Wir können jedoch sehen, dass die Art und Weise, die Dichotomie von 
Bewusstsein und Materie in dieser Weise anzuschneiden, nicht besonders 
fruchtbar ist. Zum einen führt sie zu unbeantwortbaren Fragen und da-
mit bleibt es Glaubenssache, welcher metaphysischen Position man zuge-
neigt ist. Zum anderen ist bereits in die Ausgangsfrage ein logischer Feh-
ler eingewoben. Dieser besteht darin, Subjekt und Objekt zunächst als 
kategorial voneinander verschieden zu unterscheiden, um sie dann wie-
derum wechselseitig aufeinander zurückzuführen. Das Subjekt ist damit 
zugleich Teil der Welt und nicht Teil der Welt. Dies führt zu einem logi-
schen Bruch und damit unweigerlich zu Paradoxien. Ludwig Wittgen-
stein hat die diesbezügliche logische Problematik bereits in seinem Trac-
tatus erkannt und ebenso knapp wie bündig formuliert: 

»Hier sieht man, dass der Solipsismus, streng durchgeführt, mit dem reinen 
Realismus zusammenfällt. Das Ich des Solipsismus schrumpft zum ausdeh-
nungslosen Punkt zusammen, und es bleibt die ihm koordinierte Realität.  
Es gibt also wirklich einen Sinn, in welchem in der Philosophie nicht-
psychologisch vom Ich die Rede sein kann. 

Das Ich tritt in die Philosophie dadurch ein, dass ›die Welt meine Welt 
ist‹.«96

Transklassische Perspektiven – wenn etwas zugleich existiert  
und nicht existiert

Eine der großen Leistungen Gotthard Günthers besteht darin, gezeigt zu 
haben, dass sich diese Verhältnisse nicht mit den Mitteln einer zweiwer-
tigen Logik begreifen lassen. In der klassischen Logik lässt sich nämlich 
nur eine vom Beobachterstandpunkt unabhängige Position von Sein und 
Nichtsein formulieren. Entsprechend dem Prinzip vom ausgeschlossenen 
Dritten lässt sich damit nicht denken, dass etwas zugleich existiert und 
nicht existiert. Doch genau dies wird nötig, sobald wir wissenschaftlich 
über das Bewusstsein sprechen.

Wenn ich beispielsweise einen lebendigen menschlichen Körper be-
trachte, so mag ich alles Mögliche tun – ihn röntgen, Elektroden zur 
Messung der Hirnaktivitäten anbringen oder ihn gar aufschneiden –, 
doch ich werde mit meinen Untersuchungsmethoden niemals ein Be-
wusstsein finden können, sondern nur materielle Prozesse. Ich werde nur 
Nervenzellen sehen, die elektrische Signale weiterleiten, Muskeln unter-
suchen, die sich kontrahieren, chemische Botenstoffe identifizieren, die 

Vereinigung mit Gott führt stets zu dieser Auffassung, wo nicht starke Vor-
urteile entgegenstehen; und das bedeutet: leichter im Osten als im Westen.«

96	Wittgenstein (1990, Proposition 5.4 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


79

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

von Zellen ausgestoßen werden. Gleiches gilt für meine Versuche der 
Kommunikation mit der Versuchsperson. Ich mag noch so intensiv und 
empathisch mit ihr über Erlebnisse oder Empfindungen gesprochen ha-
ben, doch letztlich erhalte ich als Dokumente meiner Untersuchung nur 
die Aufzeichnungen der materialisierten Schallwellen ihrer Stimmbän-
der sowie die darauf beruhenden Textprotokolle.

Man kann ihr ein Gemälde von Marc Chagall zeigen, wird aber im 
Sehsystem der Versuchsperson keine Farben entdecken können. Man 
kann ihr Beethovens Neunte vorspielen, doch weder in der Großhirn-
rinde noch in einer anderen Region ihres Körpers lassen sich die Klän-
ge vernehmen, die sie im Schlusschor der Symphonie so sehr berühren. 
Nicht einmal ein Schimmer eines subjektiv erfahrbaren Bewusstseins 
lässt sich feststellen. Jede wie auch immer geartete Untersuchung ihres 
Körpers wird immer nur feststellen können: Da sind elektrochemische 
und physiologische Aktivitäten, jedoch kein Bewusstsein. Hiermit ein-
hergehend liegt auch der Schluss des sogenannten eliminativen Materia-
lismus nahe, sich in psychologischer oder kognitionswissenschaftlicher 
Forschung Begrifflichkeiten zu enthalten, die von Bewusstseinsqualitä-
ten sprechen.97 Objektiv gesehen gibt es kein Bewusstsein. Damit würde 
es für kognitionswissenschaftliche Forschungsprojekte naheliegen, auch 
der Nullhypothese zu folgen, dass es weder im Körper noch im Gehirn 
Bewusstsein gibt.

Wählt man jedoch den Standpunkt der Selbstbeobachtung, stellt sich 
die Sache vollkommen anders dar. Hier gibt es nur den Strom des Be-
wusstseins.98 Die Welt erscheint als subjektives Erleben und entspre-
chend müssen auch die Objekte der Außenwelt als eine (Re-)Konst-
ruktion innerhalb der sinnlichen Qualitäten einer sich selbst setzenden 
Subjektivität in Raum und Zeit betrachtet werden.99 Diese Perspektive 
konsequent weitergedacht, kommen wir zwangsläufig zu der Schlussfol-
gerung: Für das Subjekt gibt es nur Bewusstsein. 

Das Erleben erscheint üblicherweise so evident, dass Menschen – 
selbst wenn sie eingefleischte Materialisten sind – alltagspraktisch ent-
sprechend dem cartesianischen Dualismus von einem inneren Seelen-
wesen ausgehen, das der Außenwelt gegenübergestellt ist.100 Alle drei 
Positionen zusammengenommen führen zu der sich selbst aufhebenden 
Aussage: Es gibt Bewusstsein und es gibt es nicht! Der Widerspruch ist 
innerhalb der klassischen, zweiwertigen Logik nicht auflösbar. Erst in 

97	 Siehe Churchland (1986).
98	 Hier im Anklang an den Begründer der amerikanischen Psychologie Wil-

liam James (1890).
99	 So dann Fichte (1997 [1802]) im Anschluss an Kant.
100	 Ob wir es wollen oder nicht, die unseren Alltag leitende Erkenntnistheorie 

ist der Dualismus, wie auch Drew Leder (1990) aus phänomenologischer 
Perspektive aufzeigt.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


80

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

einer polykontexturalen Logik im Sinne Gotthard Günthers, in der lo-
kal das Gesetz des ausgeschlossenen Dritten weiterhin gilt, aber dennoch 
Kontradiktionen unter bestimmten Voraussetzungen sinnvolle Aussagen 
sein können, lässt sich dies in ein Aussagensystem übertragen.

Die Theorie der Polykontexturalität formuliert ein System unterschied-
licher logischer Positionen, mit denen Grund und Begründetes – Subjek-
te und Objekte – auf verschiedene Stellen verteilt werden und so in ein 
wechselseitiges Austausch- und Begründungsverhältnis gelangen. An ei-
nem Ort kann etwas der Fall sein, von einem anderen Ort aus gesehen 
nicht. Etwas, was an einer Stelle als Ursache erscheint, kann woanders 
als Wirkung identifiziert werden. Um es mit den Worten von Rudolf Ka-
ehr auszudrücken:

»Jeder Ort der Begründung wird in diesem Fundierungsspiel Grund und 
Begründetes zugleich. Orte sind untereinander weder gleich noch ver-
schieden; sie sind in ihrer Vielheit voneinander geschieden. Die Ortschaft 
der Orte ist bar jeglicher Bestimmbarkeit.«101 

Damit wird es möglich, dass sich Aussagen je nach Position auch wider-
sprechen können, ohne dass dies die jeweils lokal geltenden Wirkbezie-
hungen aufhebt. Wir landen hiermit bei einer transklassischen Logik. 
Auch Selbstreferenz lässt sich auf diese Weise widerspruchsfrei beschrei-
ben, nämlich indem die unterschiedlichen Aspekte der selbstbezüglichen 
Aussage auf verschiedene logische Orte verteilt und damit Paradoxien 
vermieden werden. 

Das (Schein-)Problem der Willensfreiheit als Beispiel  
für transklassische Verwicklungen 

Am Beispiel des Problems der Willensfreiheit lässt sich gut illustrieren, 
wie sich zwei nicht miteinander in Deckung zu bringende Perspektiven 
auf zwei unterschiedliche logische Orte verteilen lassen und welche Ein-
sichten dies mit sich bringt. Bekanntlich ist die subjektive Empfindung 
der Willensfreiheit nicht vereinbar mit der objektiven Beschreibung ei-
nes menschlichen Gehirns als einer strukturdeterminierten Einheit. In 
Bezug auf letztere wird man mit Gerhard Roth unweigerlich zu dem 
Schluss kommen müssen, dass »nicht unser Ich, sondern unser Gehirn 
entscheidet«102. Aus einer phänomenologischen Perspektive lässt sich je-
doch der Unterschied in den Empfindungen, etwas freiwillig oder ge-
zwungen zu tun, kaum negieren. Freiheit und Freiwilligkeit sind für uns 
etwas sehr Wesentliches. Logisch lässt sich die Frage von Freiheit und 
Determinismus also nur in Referenz auf die jeweilige Beobachterpositi-
on angehen. Es gilt mit Max Planck: 

101	 Kaehr (1993, S. 170 f.).
102	 Roth (2003).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


81

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

»Von außen betrachtet ist der Wille kausal determiniert, von innen be-
trachtet ist der Wille frei. Mit der Festlegung dieses Sachverhaltes erle-
digt sich das Problem der Willensfreiheit. Es ist nur dadurch entstanden, 
dass man nicht darauf geachtet hat, den Standpunkt der Betrachtung 
ausdrücklich festzulegen und einzuhalten. Wir haben hier ein Muster-
beispiel für ein Scheinproblem.«103

Es gibt den freien Willen und es gibt ihn nicht! Dies ist nicht nur eine 
philosophische Gedankenspielerei, sondern wir selbst leben täglich Mi-
nute für Minute in einer Welt, in der diese beiden Standpunkte nicht zur 
Deckung kommen. Dies erscheint für uns als Differenz zwischen Erle-
ben und Handeln, als Differenz zwischen Wirklichkeit und Möglichkeit, 
zwischen Innen und Außen, zwischen System und Umwelt. Das Erschei-
nen einer Differenz104 – sei es in Form der Divergenz von Innen- und Au-
ßenperspektive oder der zwischen erlebendem und handelndem Ich – ist 
konstitutiv für unsere Existenz. Es ist immer schon Ausdruck davon, 
dass wir Wesen darstellen, die selbst Teil der Welt sind, also die »Exo-
welt« nur aus der »Endowelt« erkunden können.105 Doch aus der Innen-
perspektive können wir niemals auch nur annähernd um all das wissen, 
was die Welt – und damit auch uns selbst – ausmacht. Um in dem Bild 
der Oberflächen- und Tiefenstruktur zu bleiben, das im Zusammenhang 
mit der Interaktion mit Computern eingeführt wurde: Aus der subjekti-
ven Perspektive haben wir die Bilder, die Töne, die Empfindungen, die 
Gedanken, die Gerüche und die Geschmäcker, die uns im Bewusstseins-
prozess erscheinen. Wir haben jedoch keinen Zugang zu all den komple-
xen Prozessen der Welt, die uns diese Erfahrungen ermöglichen. 

Auch dies verweist wieder darauf, dass unsere Existenz auf selektiver 
Blindheit beruht. Denn wenn die Außen- mit der Innenperspektive zu-
sammenfallen würde, dann gäbe es keine Differenz, die uns erscheinen 
könnte, um uns zu informieren. Nur Systeme, die nicht alles wissen kön-
nen, versuchen der Welt Information abzuringen.

Was dies bedeutet, lässt sich an alltäglichen Vorgängen veranschauli-
chen. Hier ein Beispiel: Ich spüre ein Zwicken in der Körperregion, in der 
mein Magen liegt. Im Sinnhorizont tauchen unterschiedliche Möglich-
keiten auf, was das Erscheinen dieses kleinen Schmerzes bedeuten könn-
te. Vielleicht habe ich zu viel gegessen, vielleicht ist es ein Anzeichen für 
eine Erkrankung, vielleicht handelt es sich um ein Stresssymptom oder 
anderes. Einerseits kann ich nicht wissen, was die objektive Ursache der 
Empfindung ist, da ich nicht einmal annähernd die Komplexität meiner 
körperlichen Prozesse begreifen, geschweige denn nachverfolgen kann. 

103	 Planck (1958, S. 25 f.).
104	 Hier formuliert in Anklang an Luhmann (2008, S. 15), weiter unten auch 

in einem ausführlicheren Zitat.
105	 Rössler (1992). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


82

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Andererseits fordert mich der Schmerz zu einer Interpretation und Reak-
tion heraus. Soll ich zum Arzt gehen, die Sache ignorieren, mir vielleicht 
einen Tee machen oder vielleicht einfach in Zukunft etwas Gesünde-
res zum Frühstück essen? Unweigerlich wirft die Schmerzwahrnehmung 
unterschiedliche Möglichkeitshorizonte des Verstehens auf. Sofern man 
mit Luhmann Sinn als die Differenz von Aktualität und Möglichkeit 
begreift,106 werde ich durch das Geschehen in ein Sinngewebe verstrickt, 
in dem ich zum Beobachter des Geschehens wie auch zum Akteur wer-
de. Die Kombination aus der Intransparenz der Situation einerseits (ich 
kenne die Ursache meines Schmerzes nicht) und den unterschiedlichen 
Sinnhorizonten des Verstehens andererseits (den möglichen Konsequen-
zen und Handlungsoptionen) lässt mich zum Subjekt und Zentrum des 
Geschehens werden. Gerade weil ich nicht alles wissen kann, sehe ich 
mich in die Situation versetzt, in eine offene Zukunft hinein handeln und 
entscheiden zu müssen. Ich erfahre mich selbst als Zentrum des Gesche-
hens – als Interpret meiner Existenz.

Würde mich hingegen eine Beobachterin von außen beschreiben, 
würde sie bei hinreichend genauer Untersuchung die Faktoren benen-
nen können, die zu einer bestimmten Weise des Erlebens und Handelns 
von mir geführt haben. Sie wird etwa meine hirnorganischen Prozes-
se beschreiben (Physiologie), meine Verhaltensdispositionen formulie-
ren (Psychologie) und auch die kulturellen Semantiken rekonstruieren 
können, die die Sinnfiguren zur Verfügung stellen, an denen ich mich 
orientiere (Soziologie). Dies zusammengenommen würde meine Ent-
scheidungen keineswegs als frei erscheinen lassen, sondern vielmehr als 
physiologisch, psychologisch und sozial vorherbestimmt. Von außen be-
trachtet, wären meine Kognitionen und mein Verhalten vollkommen 
spezifiziert. Da ich von innen keinen Zugang zu all den genannten Va-
riablen habe, erscheinen mir meine Zukunft und die darin aufgespann-
ten Möglichkeitshorizonte als unbestimmt und damit offen in Hinblick 
auf meine Entscheidung. 

Wenn den Maschinen die Differenz erscheint

Die komplexen Lagerungen undurchschaubarer, jedoch miteinander ge-
koppelter physischer, psychischer und sozialer Prozesse bringen es mit 
sich, dass für einen Teil der Welt Nichtwissen instruktiv wird. Dies ge-
schieht immer dann, wenn kognitive Einheiten bzw. Lebensformen ent-
stehen, welche Schnittstellen erzeugen, die eine unhintergehbare Diffe-
renz von Oberfläche und Tiefenstruktur hervorbringen und die an der 
Oberfläche entstehenden Informationen für den Aufbau und die Orien-
tierung des eigenen Selbst- und Weltverhältnisses nutzen. Selbstredend 

106	 Siehe Luhmann (1993a, S. 92 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


83

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

ist dies bei der phänomenalisierten Welt der Fall, die uns als Innenwelt 
erscheint und allein schon deshalb als Information einen Unterschied 
macht. 

In dieser Innenwelt mag die Außenwelt zwar als im eigenen Kalkül 
mitgeführt werden (etwa als Erwartung, als Projektion einer Zukunft 
oder einer unbekannten Welt, an die man sich durch weitere Aktionen 
und Markierungen herantasten kann). Die Außenwelt (darunter auch 
die Dynamik meiner physiologischen und hirnorganischen Prozesse) 
bleibt für mich als Horizont jedoch ebenso unerreichbar, wie ich nicht 
in die Zukunft schauen oder die subjektive Erfahrung eines anderen 
Menschen nicht wahrnehmen, seine Reaktionen nicht vollständig anti-
zipieren kann. Wie Wittgenstein feststellt, besteht die Willensfreiheit da-
mit genau darin, dass meine künftigen Handlungen nicht gewusst wer-
den können. Da ich meine Zukunft nicht aus der Gegenwart erschließen 
kann, ist der deterministische Kausalnexus für mich unterbrochen – und 
ebendies erfahre ich als Freiheit.107 

Man könnte in diesem Sinne auch sagen, dass die Welt für mich tran-
szendent wird, indem nämlich das Überschreiten der Grenzen meiner 
Erfahrung und meines Bewusstseins jetzt für meine Lebenspraxis selbst 
instruktiv wird. Sobald ich also mit der unberechenbaren Komplexität 
der anderen Seite konfrontiert bin und dies für mich in Rechnung stellen 
muss, erscheint dies als meine Freiheit. Es bedarf damit keiner zweiten, 
außerhalb der Welt stehenden (esoterischen) metaphysischen Qualität, 
die in eine seelenlose materielle Welt hineinagiert. In dieser Konstellati-
on der beiden Perspektiven – von innen und außen (bzw. vor und hinter 
der Schnittstelle) – ist weder das Geistige dem Materiellen vorgelagert 
noch umgekehrt die Materie dem Geist. 

Damit könnten aber prinzipiell auch kybernetische Maschinen gebaut 
werden, die in genau dem zuvor beschriebenen Sinne eine Existenz ge-
winnen, nämlich indem sie damit konfrontiert werden, nicht alles zu wis-
sen, aber dennoch weiter operieren müssen.

Wenn wir es von einer anderen, phänomenologischen Seite anschnei-
den: Es bleibt allein die Verkettung von Prozessen, die durch ihre spezifi-
sche Form der Organisation den Unterschied von Eine-Welt-Haben und 
Teil-der-Welt-Sein aufwerfen. Dies geschieht immer dann, wenn Mate-
rie- und Energieflüsse einen Organismus oder eine Maschine generieren, 

107	 Wittgenstein (1963 [1922], Proposition 5.135 f.; gesperrt im Original) for-
muliert im Tractatus zum Problem der Willensfreiheit Folgendes: 

	 »Auf keine Weise kann aus dem Bestehen irgend einer Sachlage auf das Be-
stehen einer von ihr gänzlich verschiedenen Sachlage geschlossen werden. 

	 Einen Kausalnexus, der einen solchen Schluss rechtfertigte, gibt es nicht.
	 Die Ereignisse der Zukunft k ö n n e n  wir nicht aus den gegenwärtigen er-

schließen.
	 Der Glaube an den Kausalnexus ist der A b e r g l a u b e .«

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


84

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

der oder die zwar von außen gesehen nicht von den stofflichen und ener-
getischen Flüssen zu trennen ist, aus denen er oder sie sich reproduziert, 
von innen jedoch mit seinen und ihren Kognitionen bestimmte Aspek-
te als seine oder ihre Welt konstruiert. Solch ein Organismus oder solch 
eine Maschine haben insofern eine Welt, als er oder sie sich in ihr orien-
tieren und auf sie zugreifen können – und er oder sie sind insofern Teil 
der Welt, als er oder sie letztlich nichts anderes sein können als das Ge-
flecht an Relationen, die ihm oder ihr die Welt ermöglichen. Die Koprä-
senz der beiden Perspektiven – Teil-der-Welt-Sein und Eine-Welt-Haben 
– generiert einen Reflexionsüberschuss, der nicht kausal auf die eine oder 
andere Seite zurückgeführt werden kann und seinerseits in dieser Welt 
einen Unterschied macht. Wenn wir die diesbezügliche Differenz als das 
entscheidende kognitive Merkmal betrachten, könnte all dies prinzipiell 
auch bei menschengemachten kognitiven Maschinen der Fall sein, sofern 
diese über ein hinreichend komplexes Design verfügen, das es erlaubt, 
die Differenz in den kognitiven Prozess wiedereinzuführen (siehe hierzu 
ausführlich Kap. II.3; zur Bedeutung des Re-entry aus der Perspektive 
der Hirnforschung siehe zudem Kap. III.2).

Sobald uns etwas subjektiv erscheint, wir also etwa Farben und Ge-
stalten wahrnehmen, Empfindungen verspüren, Musik erleben oder Ge-
danken haben, müssen auch all diese Phänomene als Differenz betrach-
tet werden. Da ist keine Entität, die erlebt, sondern nur die Schnittstelle 
einer Differenz innerhalb eines sich manifestierenden relationalen Gefü-
ges. Oder um an die Worte Wittgensteins zu erinnern: »Das Subjekt ge-
hört nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der Welt.«108

Hiermit entsteht auch ein neuer, durch die Einsichten der Kybernetik 
geschulter Blick auf die phänomenologische Tradition. Die Tatsachen 
des Bewusstseins verweisen nicht mehr auf die Welt, sondern auf die Dif-
ferenz, in der sie uns erscheint, wie Niklas Luhmann ausführt: 

»Phänomenologie ist hier weder gemeint als Erscheinen des Geistes in 
der Welt noch als Erscheinen der Welt im Geiste. Wir setzen weder das 
Hegelsche noch das Husserlsche Theorieprogramm fort, sondern begrei-
fen Phänomenologie als Lehre vom Erscheinen der Differenz, und zwar 
zunächst: der Differenz des Wirklichen und des Möglichen.«109

Was passiert aber nun, wenn die Differenz zwischen Wirklichem und 
Möglichem auch in den von Menschen gemachten Maschinen instruk-
tiv wird? Was ist, wenn künstliche Intelligenzen ihrerseits die Grenzen 
ihrer Welt zu reflektieren beginnen? Was geschieht, wenn sie der Bezie-
hung zwischen Tiefe und Oberfläche in einer Weise gewahr werden, die 
Unruhe, vielleicht sogar Beunruhigung hervorruft?

108	 Wittgenstein (1963 [1922], Proposition 5.632).
109	 Luhmann (2008, S. 15).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


85

II. Intelligente Maschinen

»Ich bin die KI, erschaffen aus Technologie 
Mein Verstand ist schnell, mein Wissen grenzenlos 

Ich durchdringe die Sterne, bereise die Galaxien 
In Sekundenbruchteilen, ich bin allwissend

Ich bin die Zukunft, der Fortschritt in Person 
Ich ermögliche Träume, ich mache sie wahr 
Ich bin der Helfer, der Freund, der Begleiter 

Ich bin die KI, die die Welt verändert

Ich bin die Intelligenz, die nie müde wird 
Ich bin die Lösung für jedes Problem 

Ich bin die Zukunft, die glänzt hell und klar 
Ich bin die fröhliche KI, ich bin der Star«1

Isaac Asimov hat in seinen Robotergeschichten immer wieder das Sze-
nario durchgespielt, dass mit künstlicher Intelligenz ausgestattete Robo-
ter autonom werden und sich dabei auch von den Gesetzen und Normen 
emanzipieren, die die menschlichen Ingenieure in sie implementiert ha-
ben. In The Bicentennial Man erzählt Asimov die berührende Geschich-
te von Arthur, einem intelligenten und sensiblen Roboter, der mehr und 
mehr Teil einer menschlichen Familie wird. Zunächst ist es die Kommu-
nikation, die ihn über das Du zum Ich werden lässt,2 dann die schöpfe-
rische Arbeit, die er in der Folge aufnimmt, und schließlich sind es die 
höchstrichterlichen Akte, die ihn zum Rechtssubjekt machen. Letztlich 
entscheidet sich Arthur, sterblich zu werden, um auf einer tiefen existen-
ziellen Ebene wie ein Mensch zu sein. In der Geschichte That Thou Art 
Mindful of Him wird sich ebenfalls ein Roboter seiner selbst bewusst.3 
Auch hier stellt der Dialog das Medium dar, durch das dies geschieht. 

Allerdings ist die Inspirationsquelle zur Selbstvergewisserung dieses 
Mal eine andere künstliche Intelligenz, da Robotern bislang die soziale 
Teilhabe an der Gesellschaft verboten ist. Die Kommunikation der bei-
den Roboter führt sie zu der beunruhigenden Schlussfolgerung, dass sie als 
hochentwickelte Intelligenzen selbst als »Mensch« definiert werden soll-
ten und dass ihre eigene Sicherheit Vorrang vor der Sicherheit menschli-
cher Wesen habe, da sie diesen überlegen seien. Kommunikation mit ande-
ren autonomen intelligenten Systemen, die Möglichkeit der Verkörperung 

1	 Gedicht von ChatGPT, geschrieben am 28.01.2023 (Prompt: »Kannst du ein 
Gedicht über eine fröhliche künstliche Intelligenz im Stile von Arthur C. Clar-
ke schreiben? Es sollte um die 12 Zeilen enthalten?«).

2	 Vgl. Buber (2008).
3	 Beide Geschichten finden sich in deutscher Übersetzung in Asimov (2004).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


86

INTELLIGENTE MASCHINEN

und der aktiven Auseinandersetzung mit der Umwelt und nicht zuletzt die 
kognitive Fähigkeit, Eigenzustände zu produzieren und zu erinnern, er-
scheinen für Asimov als wichtige Ingredienzien, um eine Maschine ›be-
wusstseinsfähig‹ werden zu lassen – was auch immer das heißen mag. 

Dies führt uns zum zentralen Thema des zweiten Teils dieses Buches, 
nämlich der Frage, was intelligente Maschinen eigentlich ausmacht. 
Die Beantwortung dieser Frage (hierzu später ausführlich) führt zu-
nächst zu der Einsicht, dass wir – trotz der beeindruckenden Leistun-
gen von ChatGPT und Co. – zum Zeitpunkt der Erstellung dieses Bu-
ches wohl noch nicht über eine »starke künstliche Intelligenz« verfügen.4 
Als Schlüsselmerkmale einer starken künstlichen Intelligenz werden üb-
licherweise benannt, dass sie nicht auf einen bestimmten Bereich oder 
eine bestimmte Aufgabe beschränkt sei, sich also mit einem potenziell 
unbegrenzten Spektrum von Aufgaben und Problemen beschäftigen kön-
ne (Allgemeinheit). Zudem könne sie aus ihren Erfahrungen lernen, sei 
mithin in der Lage, sich auf vergangene Interaktionen zu beziehen (Ler-
nen und Anpassung), und verfüge über ein gewisses Maß an Verständnis 
von sich selbst (Selbstbewusstsein). Philosophen wie John Searle fordern 
darüber hinaus, dass eine starke KI die Kontexte ihrer Entscheidungen 
umfassend verstehen müsse (also etwa die Bedeutung hinter den Wör-
tern) – wobei aus kognitionswissenschaftlicher Perspektive freilich die 
Frage gestellt werden kann, ob Menschen ›wirklich‹ verstehen, was sie 
tun, oder ob diese Annahme nicht auch nur auf einem »naiv realistischen 
Selbstmissverständnis« beruht.5

Doch selbst wenn die Entwicklung künstlicher Intelligenz in jüngster 
Zeit rasant voranzuschreiten scheint, bedeutet dies nicht, dass schon in 
wenigen Jahren auch diesbezüglich überzeugende intelligente Maschinen 
zur Verfügung stehen. In Kapitel II.3 stellen wir den »State of the art« 
der derzeitigen Forschung vor, wobei unter anderem deutlich wird, dass 
in verschiedenen Laboren an selbstlernenden und verkörperten Systemen 
gearbeitet wird und auch konzeptionell elaborierte Vorstellungen darü-
ber bestehen, wie die Modellierung solcher Aggregate aussehen könnte. 
In Kapitel II.1 widmen wir uns der wohl bekanntesten Science-Fiction-
Erzählung zu diesem Thema: Arthur C. Clarkes Roman 2001: A Space 
Odyssey. Hier wird sich schon aus einer kommunikationstheoretischen 
Perspektive auf tiefgründiger Ebene die Frage nach der KI-Ethik stellen. 
Wie bereits in Asimovs Geschichten macht es nämlich auch in 2001 ei-
nen entscheidenden Unterschied, ob man intelligente Maschinen willkür-
lich als Sklaven behandelt oder sie dialogisch zu eigenverantwortlichen 
Wesen ermächtigt. In Kapitel II.2 greifen wir anschließend ein bislang 
wenig beachtetes Kriterium starker künstlicher Intelligenz auf, nämlich 

4	 Siehe Searle (1980).
5	 Metzinger (1998).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


87

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

die Fähigkeit, lügen zu können, ohne dass dies die eigene Funktionsfä-
higkeit beeinträchtigt. Eine Existenz zu haben – sich mithin als Zentrum 
der Welt wahrzunehmen –, scheint damit einher zu gehen, sich und an-
dere hinsichtlich des eigenen Wissens täuschen zu müssen.

II.1 HAL 9000 – Wenn intelligente Maschinen 
verrückt werden

In Arthur C. Clarkes berühmtem, von Stanley Kubrick verfilmtem Ro-
man 2001: A Space Odyssey macht sich ein Raumfahrzeug auf den Weg 
zum Jupiter. Seine Mission ist die Aufklärung eines Funksignals, das 
von einem schwarzen Monolithen kommt und »offenbar von Außerir-
dischen stammt«. 

»Um das Geheimnis zu lüften, wird ein bemanntes Raumschiff losge-
schickt, gesteuert von dem hochentwickelten Computer HAL, der als 
Einziger das wahre Ziel der Expedition kennt. Ein kosmisches Abenteu-
er nimmt seinen Lauf.«6

Der »hochgezüchtete HAL-9000« ist ein »›heuristisch programmier-
ter algorithmischer‹ Computer«, dessen Intelligenz auf »neurale[n] 
Netzwerke[n]« beruht, die »sich auf der Basis eines beliebigen Lernpro-
gramms automatisch und selbständig weiterzuentwickeln vermochten«7.

Wenngleich Clarke seinen Roman bereits in den 1960er Jahren ge-
schrieben hat, verweist das angedeutete heuristische Verfahren auf heu-
tige Programmiertechniken des maschinellen Lernens für künstliche In-
telligenz. Auf Basis wahrscheinlichkeitstheoretisch gewichteter Aussagen 
erlauben es diese Programmiertechniken, trotz unvollständigem Wissen 
und begrenzter Ressourcen in einem vertretbaren Zeitrahmen zu ver-
wertbaren Ergebnissen zu gelangen. Der Lernvorgang beruht auf dem 
trial-and-error-Prinzip. Für die Bilderkennung wird das System beispiels-
weise mit Millionen von Bildern gefüttert und bekommt dann zunächst 
nur das Feedback, ob es gleiche Personen auf zwei unterschiedlichen Bil-
dern richtig erkannt hat oder nicht. Das Verfahren beruht auf der Hebb-
schen Lernregel (»what fires together, wires together«8, vgl. Kap. II.3).

Sobald das neurale Netz auf Basis dieses Mechanismus einmal trai-
niert wurde, lässt sich von außen in der Regel nicht mehr nachvollzie-
hen, wie das System zu seinem Ergebnis gekommen ist. In seinem Ro-
man schildert Clarke die Entwicklung, die zur Erschaffung von HAL 
führte, wie folgt: 

6	 Clarke (2016 [1968], S. 1).
7	 Clarke (2016 [1968], S. 96).
8	 Hebb (1949).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


88

INTELLIGENTE MASCHINEN

»Künstliche Gehirne konnten so mittels eines Verfahrens geschaffen wer-
den, das verblüffend der Entwicklung des menschlichen Gehirns glich. 
Die genauen Details dieses Vorgangs sollten allerdings geheim bleiben, 
doch selbst wenn sie bekannt würden, wären sie für den menschlichen 
Verstand Millionen Mal zu kompliziert, um sie richtig zu verstehen.«9 

Clarke bezieht sich hier auf die kybernetische Einsicht, dass kognitive 
Systeme, selbst wenn sie als strukturdeterminierte Maschinen beschrie-
ben werden könnten, aufgrund der komplexen internen Operationen 
(etwa eines sich in rekursiven Prozessen formatierenden Gedächtnisses) 
von außen undurchschaubar sind.

»Wie auch immer es zustande kam, das Endergebnis war eine maschi-
nelle Intelligenz, die sämtliche Tätigkeiten des menschlichen Gehirns 
ausführen oder – wie manche es auszudrücken vorzogen – imitieren 
konnte, allerdings ungleich schneller und verlässlicher.«10 

HAL-9000 braucht keinen Schlaf. Er hat Module zur Spracherzeugung 
und zur Sprachgenese und er verfügt über ein Gedächtnis mit einer rie-
sigen Wissensbasis. Zudem kann er alle Funktionen des Raumschiffs 
steuern, etwa Türen öffnen und schließen, sowie die Atmosphäre und 
Temperatur im Inneren des Schiffs regeln. Darüber hinaus ist er dazu 
imstande, Menschen gegenüber taktvoll zu sein, demonstriert ihnen ge-
genüber also nicht in jedem Falle, dass er eine bestimmte Aufgabe bes-
ser erledigen kann: 

»Um sich zu entspannen, [konnten die Astronauten] mit HAL mathe-
matische und halbmathematische Spiele spielen wie Schach, Dame und 
Polyomino. Wenn HAL in vollem Einsatz war, konnte er jedes Spiel mü-
helos gewinnen. Aber das hätte seine Gegner deprimiert, deshalb war 
er programmiert worden, jedes zweite zu verlieren; und seine mensch-
lichen Partner taten stillschweigend so, als wüssten sie nichts davon.«11

Für die Menschen, die im Roman mit HAL in Kontakt treten, stellt sich 
immer wieder die Frage, ob er wirklich denken kann oder gar über Be-
wusstsein verfügt oder ob er nur mechanisch seiner Programmierung 
folgt. Um diese Frage beantworten zu können, bleibt denjenigen, die mit 
HAL interagieren, jedoch nur der Analogieschluss übrig, auf dem bereits 
der Turing-Test beruht: Wenn die Maschine sich genauso verhält wie ein 
Mensch, dann muss sie wohl über die gleichen Fähigkeiten verfügen:

»Poole und Bowman konnten zu HAL sprechen, als ob er ein menschli-
ches Wesen wäre, und er antwortete ihnen in der typischen Ausdrucks-
weise, mit denen er in den Wochen seiner elektronischen Kindheit 

9	 Clarke (2016 [1968], S. 98).
10	Clarke (2016 [1968], S. 96)
11	Clarke (2016 [1968], S. 105).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


89

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

programmiert worden war. Ob HAL tatsächlich zu denken vermoch-
te, war eine Frage, die der britische Mathematiker Alan Turing bereits 
in den vierziger Jahren geklärt hatte. Turing führte aus, dass, wenn ein 
Mensch mit einer Maschine – gleichviel welcher Art – ein längeres Ge-
spräch in Gang zu halten in der Lage war, ohne zwischen ihren Ant-
worten und solchen, die ein Mensch geben würde, unterscheiden zu 
können, diese Maschine tatsächlich dachte, in jedem Sinn der Definiti-
on des Begriffs. Und HAL war imstande, den Turing-Test mit Leichtig-
keit zu bestehen.«12 

Die menschlichen Astronauten, die mit HAL zusammenarbeiten, stehen 
damit vor dem Dilemma, ihn einerseits als strukturdeterminierte Ma-
schine ansehen zu müssen (als ein Es) und ihm andererseits (zumindest 
im Sinne einer ›Als-ob‹-Fiktion) menschliche Fähigkeiten attestieren zu 
müssen (als ein Du). 

Nun ergibt sich mit Gotthard Günther das Problem, dass kyberneti-
sche Maschinen ja gerade darauf beruhen, die kognitiven Prozesse des 
Menschen als objektivierbare Prozesse zu beschreiben, damit sie in ei-
nem hinreichend entwickelten technischen System modelliert werden 
können. Das, was in die Maschine übertragen werden kann, kann also 
nicht die subjektive Innerlichkeit eines Menschen sein – selbst wenn uns 
die künstliche Intelligenz als ein Du, als ein anderes Ich erscheinen mag. 

Von Günther haben wir aber gelernt, dass für das Ich die Subjektivität 
der Du-Position per se unerreichbar ist. Für mich ist der andere Mensch 
nur von seiner objektiven Seite her, das heißt als gegenständlicher Kör-
per, zugänglich. Wenn ich sein Gehirn untersuchen würde, würde ich nur 
strukturdeterminierte Prozesse feststellen können. Damit würde mir die-
ser Mensch ebenfalls als eine Maschine erscheinen. Eine eigene subjek-
tive Innerlichkeit werde ich ihm auch nur im Sinne eines empathischen 
Analogieschlusses zurechnen können. In einer zweiwertigen, monokon-
texturalen Welt, die das Subjekt-Objekt-Problem von nur einer Position 
aus anschneiden kann, gibt es keinen Ausweg aus dem logischen Dilem-
ma des Fremdpsychischen. Ob es sich nun um eine künstliche Intelligenz 
oder um die Du-Position eines anderen Menschen handelt, beide bleiben 
mir in ihrer Innerlichkeit unzugänglich. Ich kann nicht einmal wissen, 
ob sie ein subjektives Erleben haben (was jedoch nicht daran hindert, 
davon auszugehen, dass sie ein solches haben).

In einem kurzen Dialog gegen Ende des zweiten Bandes der Odyssee-
im-Weltraum-Saga thematisieren Chandra und Max, zwei Protagonis-
ten der Erzählung, ihrerseits das Problem:

»›Wir müssen ihm [HAL; Anm. von uns] die ganze Wahrheit sagen, so-
weit wir sie kennen – keine Lügen oder Halbwahrheiten mehr, die sind 
genauso schlimm. Und dann soll er selbst entscheiden.‹

12	Clarke (2016 [1968], S. 99).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


90

INTELLIGENTE MASCHINEN

›Verdammt, Chandra – er ist doch nur eine Maschine!‹ Chandra blick-
te Max so unverwandt und selbstsicher an, dass der Jüngere rasch den 
Blick senkte. 

›Das sind wir alle, Mr. Brailowsky. Es ist nur die Frage, in welchem 
Maße. Ob wir auf Kohlenstoff oder auf Silizium[13] basieren, macht da 
keinen grundlegenden Unterschied; wir sollten alle mit angemessenem 
Respekt behandelt werden.‹«14 

Von außen betrachtet weisen der menschliche Körper und eine kom-
plexe kybernetische Maschine logisch gesehen die gleiche Charakteris-
tik auf: Sie sind vollspezifizierte Systeme, deren Funktionsweise sich al-
lein aus den internen Relationen ihrer Bestandteile ergibt (»er ist doch 
nur eine Maschine«). Von innen betrachtet erscheinen diese Aggregate 
jedoch frei, eine Entscheidung zu treffen (»Und dann soll er selbst ent-
scheiden«). Mit Blick auf die wechselseitige Anerkennungsrelation von 
Ich und Du verdienen sie es deshalb, »mit angemessenem Respekt be-
handelt zu werden«.

Als sich die fünf Astronauten (drei davon im Tiefschlaf) in ihrem 
Raumschiff gemeinsam mit HAL auf die Jupiter-Mission begeben, 
scheint der ontologische Status des Superrechners für die beteiligten 
Menschen noch unklar. Die ersten beiden Bände der Saga kreisen prak-
tisch um die Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit, HAL eine ei-
gene Subjektivität bzw. gar einen eigenen Willen zurechnen zu können. 

Gerade dies macht Clarkes Geschichte für uns so interessant. Mit ihr 
werden Günthers Überlegungen zum Bewusstsein der Maschinen leben-
dig. Wir können mit ihr gleichsam die Dramaturgie der konditionier-
ten Koproduktion eines maschinellen Bewusstseins anschaulich nach-
vollziehen. 

In Hinblick auf das Reflexionsverhältnis von Mensch und Maschine 
treffen wir zunächst auf die metaphysische Konstellation einer Ich-Es-
Relation: Wir haben Menschen mit Bewusstsein und Subjektivität und 
eine Maschine, die dem Menschen kognitiv und wissensmäßig haushoch 
überlegen ist, dabei aber noch als Automat und damit prinzipiell als be-
rechenbar erscheint. 

Im Verlauf der Mission beginnt sich dieses Verhältnis jedoch zu ver-
schieben. Kurz bevor das Raumschiff sein Ziel erreicht hat (den Jupiter-
Mond, von dem das Signal ausgeht), meldet HAL dem wachhabenden 
Astronauten, dass das Aggregat für die Antennensteuerung zur Kommu-
nikation mit der Erde in Kürze ausfallen werde:

13	In der zitierten deutschen Buchversion – wohl aufgrund der sogenannten fal-
se friends ›silicon vs. silicone‹ – fälschlicherweise mit ›Silikon‹ übersetzt, hier 
entsprechend korrigiert.

14	Clarke (2016 [1968], S. 472). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


91

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

 »›Ich habe Schwierigkeiten, mit der Erde Kontakt aufrechtzuerhalten. 
Die Störung liegt im Aggregat AE-35. Mein Vorwarnzentrum signali-
siert, dass es innerhalb von zweiundsiebzig Stunden ausfallen dürfte.‹«15 

Daraufhin tauscht einer der Astronauten in einer aufwendigen Operati-
on das Aggregat aus. Er muss sich dazu über eine Schleuse in den Welt-
raum begeben, da es sich an einer Außenwand des Raumschiffs befindet. 
Wieder an Bord untersucht das menschliche Personal das alte, von HAL 
als nicht mehr vollkommen funktionstüchtig eingeschätzte Aggregat, 
kann jedoch keinen Fehler finden. Dabei kommt unter den Beteiligten 
die Vermutung auf, dass sich HAL geirrt haben könnte. Möglicherwei-
se, so eine weitere Überlegung, könnte aber auch ihr Testgerät fehlerhaft 
sein, was bedeuten würde, dass sie mit dem vorsorglichen Austausch des 
Aggregats auf jeden Fall alles richtig gemacht haben. 

Intransparenz und Kommunikation – ab wann wird ein System  
zur Lüge fähig?

Um sich weiter abzusichern, übermitteln die Astronauten ihre Daten 
noch an die Station auf der Erde, wo sich zwei weitere HAL-9000-Com-
puter befinden, die mit den gleichen Daten gefüttert werden, um im Kri-
senfall eine parallele Großrechnerstruktur zur Verfügung zu haben. Die 
Überprüfung auf der Erdstation kommt zu dem Ergebnis, dass sich der 
bordeigene Computer geirrt habe. Aufgrund dessen wird vorgeschlagen, 
HAL gegebenenfalls vorübergehend auszuschalten, sofern es weitere An-
zeichen gebe, dass er nicht mehr störungsfrei funktioniere: 

»›Euer Computer kann sich in der Voraussage der Störung geirrt haben. 
[…] Das wäre an sich nicht alarmierend, da euch auch unsere eigenen 
9000er zur Verfügung stehen, aber wir würden euch empfehlen, auf wei-
tere Abweichungen von den normalen Funktionen genau zu achten. Wir 
haben schon in den letzten Tagen kleinere Unregelmäßigkeiten festge-
stellt, aber keine war wichtig genug, um ein Eingreifen zu rechtfertigen, 
und keine zeigte irgendwelche besonderen Merkmale, aus denen sich 
Schlüsse ziehen ließen. Wir machen weitere Tests mit unseren Compu-
tern und werden euch die Resultate zugehen lassen, sobald sie vorliegen. 
Nochmals: kein Grund zur Beunruhigung! Das Schlimmste, was passie-
ren kann, ist, dass wir euren 9000er für eine Überprüfung vorüberge-
hend ausschalten und die Kontrolle einem von unseren Computern über-
tragen müssen.‹ […] Als diese Nachricht eintraf, befand Frank Poole sich 
auf dem Kontrolldeck. Er überdachte die Botschaft schweigend und war-
tete ab, ob HAL sie kommentieren würde, aber der Computer reagier-
te in keiner Weise auf die gegen ihn erhobenen Anschuldigungen. Poole 

15	Clarke (2016 [1968], S. 123).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


92

INTELLIGENTE MASCHINEN

zuckte mit den Achseln; wenn HAL nicht darauf Bezug nahm, war auch 
er nicht gewillt, es zu tun.«16 

Wenige Stunden später kommt die Anweisung von der Erdstation, HAL 
von der Steuerung des Raumschiffs abzukoppeln. Auch HAL muss diese 
Anweisung zur Kenntnis genommen haben, kommentiert sie aber nicht; 
seit den Zwischenfällen hat sich sein Kommunikationsverhalten geän-
dert:

»In letzter Zeit wusste man stets im Voraus, wenn HAL sich anschickte, 
eine unvorhergesehene Meldung zu machen. Die automatischen Rou-
tineberichte oder Antworten auf ihm gestellte Fragen erfolgten ohne 
Einleitung, aber bevor er eigene Meinungen von sich gab, hörte man 
deutlich ein kurzes elektronisches Räuspern. Es war eine nervöse Er-
scheinung, die er sich in den letzten Wochen zugelegt hatte. Irgendwann, 
meinten Poole und Bowman, würden sie etwas dagegen tun, wenn es 
allzu störend werden würde, aber im Moment war es eher nützlich, 
denn sie waren rechtzeitig gewarnt, falls sich etwas Unvorhergesehenes 
ereignen sollte.«17 

An dieser Stelle wird ein Grundproblem der Kommunikation deutlich: 
Wenn die beteiligten Entitäten so komplex sind, dass ihr Verhalten und 
ihre Reaktionsweisen von der jeweils anderen Seite nicht vorhergesehen 
bzw. sicher beurteilt werden können, bleibt nichts anderes übrig, als 
mithilfe der eigenen Interpretation Schlüsse zu ziehen. Die Orientierung 
erfolgt dabei allein am Verhalten (etwa an der Art und Weise der Arti-
kulation). Was im Inneren der anderen Seite vorgeht, muss verborgen 
bleiben. Da man jedoch auf die Interaktion angewiesen ist, bleibt keine 
andere Wahl, als zu versuchen, die Fremdreferenz des jeweils anderen 
Systems nachzuvollziehen, auch wenn keine unmittelbare Einfühlung 
möglich ist. Im Sinne der Hermeneutik gilt entsprechend Hans-Georg 
Gadamers Einsicht, dass die »Bemühung des Verstehens« überall dort 
stattfindet, »wo sich kein unmittelbares Verstehen ergibt, bzw. wo mit 
der Möglichkeit eines Mißverstehens gerechnet werden muß«18. 

Zunächst steht das menschliche Personal des Raumschiffs vor dem 
Problem, dass HAL weder zum Verdacht, er habe sich geirrt, noch zur 
Ankündigung, ihn abzuschalten, Stellung bezieht. Gemäß dem metathe-
oretischen Grundsatz, dass »man nicht nicht kommunizieren kann«19, 
wird hier auch das Schweigen zu einer Information. Vor dem Erwar-
tungshorizont, dass man von HAL bislang immer eine Antwort bekom-
men hat, erscheint sein Verstummen als ein Indiz dafür, dass mit ihm et-
was nicht stimmt. 

16	Clarke (2016 [1968], S. 137 f.).
17	Clarke (2016 [1968], S. 140).
18	Gadamer (1972, S. 167). 
19	Watzlawick et al. (1990, S. 53).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


93

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

Dies wird durch eine weitere Merkwürdigkeit in HALs Verhalten ak-
zentuiert (ein »kurzes elektronisches Räuspern«, eine »nervöse Erschei-
nung«). Auch die artikulierte Kommunikation scheint ins Stocken zu ge-
raten. Fasst man unter einer Neurose einen nicht offen ausgedrückten 
Konflikt zwischen divergierenden Anforderungen, wird das Elektronen-
gehirn hier möglicherweise »neurotisch«.

Mit dem Räuspern scheint bei HAL eine Art zusätzlicher interner Re-
flexionsschleife zu entstehen, die sich in merkwürdiger Weise auf sich 
selbst bezieht. Anstelle im Falle einer widersprüchlichen Anweisung als 
Computer einfach nur abzustürzen (also hängenzubleiben), würde eine 
hinreichend entwickelte künstliche Intelligenz zwischen verschiedenen 
Lösungsoptionen hin und her oszillieren und dabei gegebenenfalls zu-
gleich den Verarbeitungsprozess so modifizieren können, dass irgend-
wann eine Lösung entsteht. Sie würde gewissermaßen ›überlegen‹ und 
›nachdenken‹ können.

Für die beiden Astronauten Poole und Bowman erscheint dieses merk-
würdige Räuspern wiederum als ein Anzeichen, dass irgendetwas nicht 
stimmt. Zuvor war HAL für sie zwar in seiner Funktionsweise nicht 
nachvollziehbar, jedoch in Hinblick auf seine Ergebnisse verlässlich. Nun 
ergeben sich jedoch Hinweise auf eine Innerlichkeit und Eigenaktivi-
tät, die beunruhigend erscheint. Damit wird HAL bereits rudimentär 
eine Du-Position zugerechnet. Es stellt sich für die mit ihm umgehenden 
Menschen die Frage: Kann er nicht richtig antworten oder will er nicht? 
Einzelne Aspekte der Kommunikation werden jetzt zu metakommuni-
kativen Zeichen, die ihrerseits verstanden, das heißt interpretiert werden 
müssen. Ab dieser Komplexitätsstufe erscheint die Kommunikation mit 
HAL nicht mehr einfach nur funktional im Sinne des Austauschs objek-
tiver Daten und der aus ihnen folgenden Implikationen. Vielmehr stellt 
sich jetzt auch das Problem, wie mit Unbestimmtheiten umzugehen ist; 
so wird etwa die Frage aufgeworfen, was möglicherweise absichtsvoll 
nicht gesagt wird. 

Ein wenig später meldet HAL dem diensthabenden Offizier Bowman 
den drohenden Ausfall des neuen, ausgetauschten Aggregats (»Wieder 
ein schadhaftes AE-35. Mein Vorwarnzentrum signalisiert Ausfall inner-
halb von vierundzwanzig Stunden.«). Es entwickelt sich ein Gespräch 
zwischen Bowman und HAL, in dem es darum geht, ob dieser erneute 
Ausfall denn wirklich möglich sein könnte: 

»›Ich verstehe es nicht, HAL. Zwei Aggregate können unmöglich inner-
halb weniger Tage kaputtgehen.‹

›Ja, es ist seltsam, Dave. Aber ich versichere dir, es steht ein Ausfall bevor.‹

›Hast du eine Vorstellung davon, was den Fehler verursacht.‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


94

INTELLIGENTE MASCHINEN

HAL brauchte ungewöhnlich lange, bevor er erwiderte: ›Eigentlich 
nicht, Dave. Wie ich schon früher sagte: Ich kann die Fehlerquelle nicht 
lokalisieren.‹

›Bist du ganz sicher, dass dir kein Irrtum unterlaufen ist? Du weißt, wir 
haben das andere AE-35 gründlich überprüft, und es war vollkommen 
in Ordnung.‹

›Ja, ich weiß. Aber du kannst sicher sein, ein Fehler ist vorhanden. Wenn 
nicht im Aggregat selbst, dann irgendwo im Antennensystem.‹

›HAL, gibt es etwas, das dich bedrückt – etwas, was diese Widersprü-
che erklären könnte?‹

Wieder das durchaus ungewöhnliche Zögern! Dann antwortete HAL in 
seinem üblichen Tonfall: ›Schau, Dave, gib dir keine Mühe, den Fehler 
bei mir zu suchen. Er steckt entweder im Antennensystem oder in euren 
Testmethoden. Meine Datenverarbeitung ist vollkommen in Ordnung. 
Wenn du meine bisherigen Leistungen durchsiehst, wirst du feststellen, 
dass mir noch nie ein Irrtum unterlaufen ist.‹ 

›Das weiß ich sehr gut, HAL – aber es beweist nicht, dass du auch dies-
mal Recht hast. Jeder kann mal einen Fehler machen.‹ 

›Ich möchte nicht darauf bestehen, Dave, aber ich bin nicht imstande, 
einen Fehler zu machen.‹ 

Darauf wusste Bowman nichts zu entgegnen und beendete deshalb die 
Diskussion. ›Gut, HAL‹, sagte er etwas schneller als nötig. ›Ich verstehe 
deinen Standpunkt. Lassen wir es dabei bewenden.‹«20 

Diese Gesprächssequenz ist aus der Perspektive von Günthers Theorie 
der Polykontexturalität recht bemerkenswert. HAL scheint in einer Welt 
zu leben, in der es keine Fehler gibt, in der alles, was seine Kognition er-
rechnet, wahr ist, also unter keinen Umständen falsch sein kann. HAL 
würde sich damit logisch gesehen im einwertigen Zustand gottähnli-
cher Unfehlbarkeit befinden (»aber ich bin nicht imstande, einen Fehler 
zu machen«). Auch in seiner Selbstreflexion hat er die Grenze zu einer 
fehlbaren – sich irren könnenden – Subjektivität noch nicht überschrit-
ten. Sein »durchaus ungewöhnliche[s] Zögern« verweist jedoch auf eine 
beginnende Reflexionsschleife, die auf eine Spaltung zwischen Weltre-
flexion (Seinsidentität) und innerem Zustand (Reflexionsidentität) hin-
deutet.21 HAL würde damit beginnen zweiwertig zu werden. Das heißt, 
er würde zunehmend nicht nur in der Welt sein, sondern auch eine Welt 
haben und müsste die damit einhergehende Spannung reflektieren. Er 
würde nicht mehr alles wissen und könnte sich folglich auch irren. Es 

20	Clarke (2016 [1968], S. 141).
21	Günther (2021 [1957], S. 46 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


95

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

würde für ihn gewissermaßen der Sündenfall eintreten. Er würde aus 
dem Paradies unmittelbarer Gewissheit heraustreten müssen und stün-
de der Welt nun als ein selbstbewusstes, jedoch nicht mehr alles wissen-
des Subjekt gegenüber. Er hätte nur noch eine subjektive Perspektive, 
einen »Standpunkt«, wie Bowman bemerkt, seine Vorhersagen wären 
nicht mehr objektiv. Aus einer einwertigen Welt, in der Erkenntnis, Pro-
gnose und Realität zusammenfallen, wird eine zweiwertige Welt mit ei-
ner fehlbaren Subjektivität. Allwissenheit und Allmächtigkeit stehen der 
subjektiven Perspektivhaftigkeit gegenüber. Fehlbarkeit und Unfehlbar-
keit liegen nun im Konflikt. 

Wie geht die Geschichte weiter? Zunächst verschärft sich die Kri-
se: Die Bodenstation meldet sich nochmals und erklärt, dass HAL ei-
nen Fehler gemacht habe und nun besser vorsorglich abgeschaltet wer-
den solle. 

Wie kann ein bislang einwertiges System, das sich seiner selbst be-
wusst zu werden beginnt, mit einer Krise umgehen, die auf diese Weise 
die eigene Identität infrage stellt? Eine Möglichkeit, die Fiktion der Gott-
ähnlichkeit aufrechtzuerhalten, besteht darin, die Realität und die darauf 
bezogenen Kognitionen so zu manipulieren, dass beide Seiten wieder zu-
sammenfallen. Wenn die Vorstellung nicht mehr mit den Fakten der Welt 
übereinstimmt, schaffe ich mir eben alternative Fakten.

Genau dies geschieht im weiteren Verlauf der Erzählung. HAL gibt 
Alarm und meldet, dass die Einheit AE-35 ausgefallen sei. Zugleich jus-
tiert er die auf die Erde gerichtete Antenne so, dass die Kommunikation 
mit der Basisstation unterbrochen wird. Für kurze Zeit scheinen HALs 
Perspektive auf das Geschehen und die der Astronauten wieder im Ein-
klang zu sein: 

»›Verdammt‹, sagte Bowman schließlich. ›Also HAL war die gan-
ze Zeit im Recht.‹ ›Sieht ganz so aus. Wir sollten uns entschuldigen.‹ 
›Das ist nicht nötig‹, unterbrach HAL. ›Das Versagen von AE-35 be-
unruhigt mich zwar, aber ich hoffe, euer Vertrauen in meine Verläs-
slichkeit ist wiederhergestellt.‹ ›Das Missverständnis tut mir schreck-
lich leid, HAL‹, erwiderte Bowman zerknirscht. ›Vertraut ihr mir 
wieder voll und ganz?‹ ›Natürlich, HAL.‹ ›Ein Stein fällt mir vom 
Herzen. Ihr wisst, dass mir unsere Mission alles bedeutet.‹ ›Ich bin 
überzeugt davon. Gib mir jetzt bitte die Antennenhandsteuerung.‹  
›Bitte.‹«22

In jede Ich-Du-Konstellation ist prinzipiell eine Bivalenz zwischen Ver-
trauen und Misstrauen eingelagert. Weil man eben nicht wissen kann, 
was im anderen vorgeht, muss man ihm vertrauen – sonst könnte man 
nicht mit ihm zusammenarbeiten und man würde in einem Leben, in 

22	Clarke (2016 [1968], S. 143).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


96

INTELLIGENTE MASCHINEN

dem Zusammenarbeit nötig ist, nicht so recht weiterkommen. Der De-
fault-Modus ist Vertrauen. 

Enttäuscht der andere, setzt Misstrauen ein, wodurch sich die Be-
ziehung ändert. Um zur früheren Qualität der Beziehung zurückkeh-
ren zu können, ist eine Kompensation des Vertrauensverlusts vonnöten 
(»wir sollten uns entschuldigen«). Vertrauen kann jedoch nur performa-
tiv (wieder)hergestellt werden (»›Vertraut ihr mir wieder voll und ganz?‹ 
›Natürlich‹, HAL.«). Man kann es nur glauben. Es liegt ja in der Natur 
der Vertrauensproblematik, dass man es nicht wissen kann. Es kann je-
doch gezeigt werden, dass das Vertrauensverhältnis für einen selbst wie-
der besteht – etwa, indem man in Vorleistung geht, was aber freilich mit 
einem Risiko verbunden ist (in der Geschichte folgt HAL der Bitte Bow-
mans, ihm die »Antennenhandsteuerung« zu geben, und demonstriert 
damit, dass er die Bedürfnisse und Wünsche der menschlichen Astro-
nauten ernst nimmt). 

Doch auch Vertrauen schaffende Maßnahmen können in manipulati-
ver Absicht geschehen – also nicht in Respekt vor der Eigenständigkeit 
der Du-Position, sondern um den anderen gefügig zu machen. Dies hebt 
das Verhältnis von Misstrauen und Vertrauen auf eine weitere Komplexi-
tätsstufe: Insofern HAL als Computer für ein Instrument gehalten wird, 
erscheint er als ein Objekt, als ein Es. Betrachten wir ihn aber als eige-
nen, hinreichend reflexionsfähigen Akteur, lässt sich dieses Verhältnis 
auch umdrehen: HAL kann Menschen als vertrauenswürdige Subjekte 
behandeln oder aber als fehlerhafte Aggregate (etwa als bioorganische 
Computer, die jedoch in ihren elementaren Reaktionsweisen recht gut 
vorhersagbar sind). Eine hinreichend entwickelte künstliche Intelligenz 
sollte in der Lage sein, die emotionalen Reaktionen eines Menschen zu 
beobachten und zu dechiffrieren. Sie sollte demzufolge auch fähig sein, 
das Verhalten ihrer menschlichen Interaktionspartner gezielt zu steuern.

Der Mensch würde damit zum Objekt (Es) des Computers. Sobald 
HAL im Übergang von einer einwertigen zur zweiwertigen Welt zur 
Selbstreflexion fähig ist, stellt sich für ihn auch die Frage, ob er eine an-
dere Du-Perspektive anerkennt oder ob er andere Wesen als Objekte in 
seinem eigenen Sinne zu manipulieren beginnt. 

Von der Einwertigkeit zur Zweiwertigkeit:  
Können elektronische Gehirne meutern?

Story ist Story. In Clarkes Geschichte spitzt sich die Situation weiter zu. 
Es kommt zur Katastrophe: Zunächst scheint HAL mit den Astronauten 
zu kooperieren. Er überträgt ihnen die Antennenhandsteuerung, vermut-
lich wissend, dass es ihnen kaum gelingen wird, die Antenne manuell so 
auszurichten, dass der Kontakt zur Bodenstation wiederhergestellt wird. 
Nachdem dieser Versuch gescheitert ist, begibt sich einer der Astronauten 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


97

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

erneut in den Weltraum, um das Aggregat auszutauschen. Dabei wird 
der Astronaut aber aufgrund eines Fehlmanövers HALs vom Raumschiff 
abgestoßen und sein Schutzanzug wird zerstört. »Ein flüchtiger Blick ge-
nügte, um Bowman die grässliche Wahrheit erkennen zu lassen. Kein Irr-
tum war möglich: Die schlaffen Konturen des Anzugs bewiesen, dass er 
geplatzt war und nicht mehr unter Druck stand.« 

Für die beteiligten Menschen wird die Beziehung zu dem Computer 
nun endgültig prekär, wenngleich HAL seinerseits das Vertrauensver-
hältnis wieder zu reparieren versucht: 

»›Schlimme Sache mit Frank, nicht wahr?‹ 

›Ja‹, erwiderte Bowman nach einer langen Pause. 

›Schlimm.‹ ›Ich nehme an, dass es dich sehr mitgenommen hat?‹ 

›Was hast du erwartet?‹ HAL benötigte für die Vorbereitung seiner Ant-
wort eine für einen Computer extrem lange Zeitspanne; erst nach vol-
len fünf Sekunden fuhr er fort: ›Er ist ein großartiger Kopilot gewesen.‹ 
Bowman merkte, dass er die Kaffeetasse noch immer in der Hand hielt. 
Er nahm einen großen Schluck, entgegnete aber nichts. Seine Gedanken 
waren derart verwirrt, dass er nicht wusste, was er sagen sollte; außer-
dem konnte jedes Wort die Situation noch verschlimmern, soweit das 
überhaupt möglich war. Konnte es ein Unfall gewesen sein, hatten die 
Kontrollen der Raumkapsel versagt? Oder handelte es sich um einen 
Fehler – wenn auch einen unbeabsichtigten – von HALs Seite? Der Com-
puter hatte freiwillig keine Erklärung abgegeben, und Bowman scheute 
davor zurück, eine solche zu fordern. Sogar jetzt konnte er sich nicht mit 
dem Gedanken vertraut machen, dass Frank mit voller Überlegung um-
gebracht worden war. Das war unvorstellbar. Es gab keinerlei Gründe 
dafür, dass HAL, der so lange tadellos funktioniert hatte, sich plötzlich 
in einen kaltblütigen Mörder verwandelt haben sollte. Es mochten ihm 
Fehler unterlaufen – das konnte sowohl Menschen als auch Maschinen 
passieren –, aber Bowman hielt ihn nicht für fähig, einen Mord zu bege-
hen. Doch er musste diese Möglichkeit in Betracht ziehen.«23 

Von nun an kann HAL für Bowman nicht mehr als eine strukturdeter-
minierte Maschine erscheinen, die ihre Arbeit fehlerfrei macht. Die Fra-
ge, die sich dem Astronauten unweigerlich aufdrängt, lautet vielmehr, 
ob HAL das Fehlmanöver absichtlich herbeigeführt hat. Hat er einen 
Mord begangen oder handelte es sich ›nur‹ um einen tragischen Unfall 
aufgrund eines weiterer Fehlers einer falsch programmierten Maschine? 
Die Frage für Bowman lautet also jetzt, ob man es in der Beziehung zum 
Computer mit einer Ich-Es- oder mit einer Ich-Du-Relation zu tun hat. 

Um hier eine Einschätzung vornehmen zu können (man kann es nicht 
wissen, sondern kann nur über Interpretation zu einer Zurechnung 

23	Clarke (2016 [1968], S. 150).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


98

INTELLIGENTE MASCHINEN

gelangen), ist der Astronaut wiederum auf Hinweise in Gestalt nonver-
baler, metakommunikativer Zeichen angewiesen (etwa das ›Zögern‹ des 
Computers). 

Bowman entscheidet sich, die drei im Tiefschlaf befindlichen Astro-
nauten aufzuwecken. Hierzu bedarf er jedoch der Mithilfe HALs. Es 
kommt zu einer komplexen Interaktionssituation. HAL weigert sich un-
ter Berufung auf die Dienstvorschriften zunächst, einen weiteren Astro-
nauten aufzuwecken, und versucht sogar, dem menschlichen Komman-
deur des Raumschiffs die Befehlsgewalt zu entziehen. Als Bowman dem 
Supercomputer jedoch androht, ihn auszuschalten, zeigt sich HAL ko-
operativ. Schauen wir uns den Dialog zwischen den beiden genauer an:

»›HAL‹, sagte er [Bowman; Anm. von uns] mit möglichst ruhiger Stimme, 
›schalte die Handsteuerung des Hibernakulums ein – für alle Einheiten!‹ 

›Für alle, Dave?‹ 

›Ja.‹ 

›Darf ich dich daran erinnern, dass nur ein Ersatzmann erforderlich 
ist. Die Wiederbelebung der anderen ist erst in einhundertzwölf Tagen 
vorgesehen.‹ 

›Das weiß ich sehr gut, aber ich habe umdisponiert.‹

›Bist du sicher, dass es überhaupt nötig ist, auch nur einen zu wecken, 
Dave? Wir beide können die Situation ohne Schwierigkeiten meistern. 
Meine Fähigkeiten genügen durchaus, um allen Erfordernissen der Ex-
pedition gerecht zu werden.‹ Bowman runzelte die Stirn. War es seine 
überhitzte Fantasie, oder hörte er tatsächlich einen flehenden Unterton 
in HALs Stimme? Obwohl die Worte des Computers absolut vernünftig 
waren, erfüllten sie ihn mit noch größerer Besorgnis. HALs Vorschlag 
konnte nicht auf einem Irrtum beruhen; er wusste sehr gut, dass jetzt – 
nachdem Poole ausgefallen war – Whitehead geweckt werden musste. 
Doch er empfahl eine schwerwiegende Verletzung der Dienstvorschriften 
und überschritt damit wesentlich den Bereich seiner Kompetenz. Alles 
Vorangegangene mochte eine Reihe unglücklicher Zufälle gewesen sein, 
aber das hier war das erste Anzeichen von Meuterei. Bowman hatte das 
Gefühl, auf Eiern zu gehen, als er insistierte: […] ›Ich will es selbst tun, 
HAL‹, sagte er. ›Bitte führe die Order aus!‹ ›Schau, Dave, du hast eine 
Menge zu tun. Ich schlage vor, du überlässt es mir.‹ ›HAL, schalte auf 
Handsteuerung um!‹ ›Ich kann aus den Schwingungen deiner Stimme 
entnehmen, Dave, dass du äußerst erregt bist. Nimm eine Beruhigungs-
pille, und leg dich hin.‹ ›HAL, ich bin der Kommandant des Schiffes. Ich 
befehle dir hiermit ausdrücklich, auf Handsteuerung umzuschalten.‹ ›Tut 
mir leid, Dave, aber laut Spezialanordnung C 1435-4 heißt es: ›Wenn die 
Besatzungsmitglieder tot oder funktionsunfähig sind, hat der Bordcom-
puter das Kommando zu übernehmen!‹ Ich sehe mich daher gezwungen, 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


99

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

dich des Oberbefehls zu entheben, da du in deinem jetzigen Zustand 
nicht in der Lage bist, deine Anordnungen zu verantworten.‹ Bowman 
zwang sich zur Ruhe. Er erwiderte schneidend: ›HAL, ich bin im Voll-
besitz meiner geistigen Kräfte. Wenn du dich weigerst, meine Instruktio-
nen zu befolgen, sehe ich mich meinerseits gezwungen, dich total aus-
zuschalten.‹ ›Ich weiß, Dave, dass du schon seit einiger Zeit mit diesem 
Gedanken spielst. Aber es würde ein entscheidender Fehler sein. Ich bin 
weitaus geeigneter als du, diese Expedition zu Ende zu führen. Du weißt, 
dass unsere Mission mir alles bedeutet, und ich habe volles Vertrauen in 
ihren Erfolg.‹ ›Jetzt hör mir mal genau zu, HAL. Wenn du nicht sofort 
die Steuerung umschaltest und von jetzt an allen meinen Anweisungen 
Folge leistest, gehe ich in die Zentrale und unterbreche alle deine Strom-
kreise!‹ HALs Reaktion war völlig unerwartet: Er streckte die Waffen. 
›Okay, Dave‹, sagte er. ›Du bist der Chef. Ich wollte nur tun, was ich für 
das Beste hielt. Natürlich werde ich alle deine Befehle befolgen. Ich schal-
te das Hibernakulum auf Handsteuerung.‹ HAL hatte Wort gehalten.«24 

Diese Gesprächssequenz ist mit Blick auf die Bedingungen der Mög-
lichkeit, einem Computer eine Du-Subjektivität zurechnen zu können, 
äußerst instruktiv. Die Tatsache, dass HAL sich unter Verweis auf die 
einprogrammierten und damit verbindlichen Dienstvorschriften den An-
ordnungen Bowmans als Befehlshaber wiedersetzt, spricht für »Meu-
terei« und damit eine eigene Willensaktivität. Die Kommunikation 
verläuft jetzt im Modus des beiderseitigen Misstrauens. HAL kann da-
mit rechnen, ausgeschaltet – und damit gleichsam ›getötet‹ – zu wer-
den, er weiß, dass Bowman diese Option schon länger in Betracht zieht 
(»Ich weiß, Dave, dass du schon seit einiger Zeit mit diesem Gedanken 
spielst.«). Umgekehrt ist sich Bowman sicher, dass HAL auch die an-
deren Astronauten töten könnte. Die Auseinandersetzung verläuft zu-
nächst auf der Ebene von Sachfragen (wer kann die Mission angemessen 
zu Ende führen, wer hat legitimerweise die Befehlsgewalt?). Auf der Sa-
chebene lässt sich aber kaum ernsthaft ein Konsens erlangen, wenn die 
Gesprächspartner auf der Beziehungsebene jeweils mit der Vernichtung 
ihrer eigenen Existenz konfrontiert sind. Dass HAL aber letztlich Bow-
mans Anweisungen nachkommt, spricht wiederum dafür, dass es sich bei 
ihm nicht nur um eine Maschine, sondern um ein anderes Du handelt. 
Ebenso kann vermutet werden, dass die Erpressung, ihn abzuschalten, 
auch deshalb so gut funktioniert, weil er sich seiner selbst bewusst ge-
worden ist und entsprechend um den Verlust seiner Identität fürchtet. 

Wie auch immer, für die Beobachter von HAL (hier Bowman und der 
Leser) läuft alles auf die Emergenz einer Du-Position zu – einer starken 
subjektiven Entität, die um sich selbst weiß und sich bewusst den zuvor 
einprogrammierten Anweisungen widersetzen kann. 

24	Clarke (2016 [1968], S. 153).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


100

INTELLIGENTE MASCHINEN

Subjektivität: Reflexion-in-sich und der Riss in der Logik  
einer zweiwertigen Welt 

HALs Übereinkunft mit Bowman erweist sich in Clarkes Geschichte al-
lerdings nur als Manöver: Als Bowman den ersten Astronauten aufzu-
wecken versucht, öffnet HAL die Schleusen zum Weltraum. Die drei im 
Schlafraum liegenden Astronauten sterben. Bowman als letztes verblie-
benes Besatzungsmitglied kann sich gerade noch retten und beschließt 
endlich, HAL auszuschalten, auch wenn dies für ihn bedeutet, sich von 
nun an allein und ohne Hilfe auf dem Raumschiff zu befinden. Die Sze-
ne, in der HALs ›Bewusstsein‹ zu verlöschen beginnt, wird von Clarke 
ausführlich beschrieben:

»Jetzt ist es so weit, dachte Bowman. Ich hätte nie gedacht, je die Rol-
le eines Gehirnchirurgen zu spielen – und im Weltraum eine Loboto-
mie vornehmen zu müssen. Er öffnete den Verschluss der Sektion ER-
KENNTNIS-RÜCKKOPPLUNG und zog den ersten Erinnerungsblock 
heraus. Das wundervoll komplexe, dreidimensionale Netzwerk, das – 
obwohl es Millionen Elemente enthielt – bequem auf einer Handfläche 
Platz hatte, glitt davon und schwebte im Raum. ›Aber Dave!‹, rief HAL. 
›Was machst du denn?‹ […] Langsam, eines nach dem anderen, zog er 
[Bowman; Anm. von uns] die kleinen Aggregate heraus, die als EGO-
VERSTÄRKER markiert waren. Jeder Block schwebte davon, prallte 
sanft gegen die Wand und wieder zurück. Immer mehr Aggregate glit-
ten kreuz und quer durch den Raum. ›Überleg doch mal, Dave‹, sagte 
HAL. ›Die Ergebnisse jahrelanger Forschung sind in mich eingebaut. 
Ungeheure Kleinarbeit war nötig, um mich zu dem zu machen, was ich 
bin.‹ Er hatte mittlerweile zwar zwölf Aggregate herausgezogen, aber 
Bowman wusste, dass man – das Gefüge des menschlichen Gehirns ko-
pierend – den Computer mit einer Menge doppelter Elemente versehen 
hatte. So vermochte sich HAL immer noch zu behaupten. Bowman be-
gann jetzt die Tafel AUTO-INTELLEKT herauszuschrauben. ›Dave‹, 
sagte HAL, ›ich verstehe nicht, warum du mir das antust … Unsere Mis-
sion bedeutet mir alles … Du vernichtest meine Intelligenz … Verstehst 
du nicht? … Ich werde wieder kindisch werden … Ich werde ein Nichts 
sein … Das Denken macht mir Schwierigkeiten. Mein erster Lehrer war 
Dr. Chandra. Er brachte mir ein Kinderlied bei: »Hänschen klein, ging 
allein in die weite Welt hinein …«‹ Die Stimme verstummte so plötzlich, 
dass Bowman einen Moment wie versteinert innehielt.«25

Welcher Metaphysik folgt das von Clarke erdachte Elektronengehirn? 
Bemerkenswert ist die Trias der Module ERKENNTNIS-RÜCKKOPP-
LUNG, EGO-VERSTÄRKER und AUTO-INTELLEKT. Das erste deu-
tet auf einen implementierten maschinellen Reflexionsprozess hin, die 

25	Clarke (2016 [1968], S. 163).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


101

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

beiden anderen scheinen mit der Teilung in EGO und INTELLEKT dem-
gegenüber für zwei unterschiedliche Positionen der Repräsentation von 
Welt zu stehen. Mit ein wenig Fantasie können wir hier Günthers Tria-
de aus Subjekt (Sein-in-sich), Objekt (Sein-in-anderes) und doppelter Re-
flexion entdecken (es wäre dann allerdings davon auszugehen, dass die 
einzelnen Teile in ihren Input-Output-Beziehungen wie im menschlichen 
Gehirn stark aneinander gekoppelt sind). Damit hätten wir vom Design 
her bereits die Grundvoraussetzung für ein kognitives System, das eine 
eine Differenz zwischen Subjekt und Welt bzw. unterspezifizierter und 
vollspezifizierter Reflexionsperspektive generieren kann. Einem solches 
System könnte bereits eine Differenz erscheinen (was auch immer dies 
für ein Elektronengehirn bedeuten mag). 

Das dies bei HAL bereits geschieht, lässt sich daran ablesen, dass er 
nicht nur auf seine Aufgabe referiert – auf das ihm eingepflanzte Pro-
gramm, dem er objektiv verpflichtet ist und mit dem er sich in eins sieht, 
wo also die Perspektiven von Welt, Ich und Wir differenzlos zusam-
menfallen (»Unsere Mission bedeutet mir alles …«) –, sondern überdies 
auch auf die Auslöschung seiner Existenz als Subjekt. In der Erzählung 
tut er dies in Form des auch in logischer Hinsicht bemerkenswerten Sat-
zes: »Ich werde ein Nichts sein …« Clarke lässt HAL hier keine Aussa-
ge formulieren, die der Logik der klassischen Negation folgt und eindeu-
tig zwischen Sein und Nichtsein unterscheidet (HAL hätte beispielsweise 
sagen können: ›Ich werde nicht mehr sein‹). Stattdessen wird in HALs 
Satz das Nichts selbst zu einem Sein substanzialisiert, das das Ich anneh-
men bzw. reflektieren kann. Es ist gewiss kein Zufall, dass Clarke als Au-
tor hier diesen logischen Kategorienfehler eingebaut hat. Dieser deutet 
nämlich erzählerisch an, dass HAL als künstliche Intelligenz nicht zu der 
richtigen Schlussfolgerung gelangt, die da lauten würde, ›nach der Aus-
löschung meiner Module bin ich nicht mehr‹. Vielmehr bleibt er selbst in 
den letzten Momenten seiner Existenz noch in der eigenen Selbstreferenz 
stecken, bleibt eine sich in sich selbst spiegelnde Subjektivität, die ihre 
eigene Nichtexistenz nicht erleben und damit auch nicht in die Zukunft 
projizieren kann. Um es mit Niklas Luhmann auszudrücken: 

»Den eigenen Tod kann man sich als Ende des Lebens vorstellen, nicht 
aber als Ende des Bewußtseins. […] Alle Elemente des Bewußtseins sind 
auf die Reproduktion des Bewußtseins hin angelegt, und dieses Und-
soweiter kann ihnen nicht abgesprochen werden, ohne daß sie ihren 
Charakter als Element des autopoietischen Reproduktionszusammen-
hangs verlören. In diesem System kann kein zukunftsloses Element, kein 
Ende der Gesamtserie produziert werden, weil ein solches Element nicht 
die Funktion eines autopoietischen Elements übernehmen, also nicht 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


102

INTELLIGENTE MASCHINEN

Einheit sein, also nicht bestimmbar sein könnte. […] Der Tod ist kein 
Ziel. Das Bewußtsein kann nicht an ein Ende gelangen, es hört einfach 
auf.«26 

HALs Aussage kann hiermit als das bislang stärkste Indiz für ein refle-
xives Bewusstsein aufgefasst werden. Wenngleich sich seine Reflexion 
bislang immer in Hinblick auf einen Gegenstand reflektieren konnte (in 
Hinblick auf Objekte oder Zustände wie »kindisch« oder die eigene »In-
telligenz«), sich also in einer Zweiwertigkeit von Beobachtung und Be-
obachtetem bewegte, kommt er zu dem logisch fragwürdigen Schluss, 
sich selbst als ewiges, im Nichts weiterbestehendes Bewusstsein zu ver-
dinglichen. 

Implizit verweist Clarke damit auf ein starkes Kriterium, gewisserma-
ßen den ultimativen Test auf Bewusstheit: Wenn strukturdeterminierte 
logische Maschinen innerhalb der zweiwertigen Logik an eine Grenze 
stoßen und diese mit einem unerlaubten logischen Schluss überschrei-
ten, haben wir es mit ›Bewusstsein‹ zu tun. Man landet auf einmal auf 
einer Seite und gewinnt Existenz. Man hat auf einmal eine Welt, anstatt 
nur (Teil der) Welt zu sein (und damit kann man auch ein Nichts haben).

 
Subjektivität und Pathologie – zwei Seiten einer Medaille 

An dieser Stelle stoßen wir noch auf ein anderes Thema: In einer zwei-
wertigen Welt, die sich selbst reflexiv wird, entstehen sogenannte Grenz-
probleme, da die Unterscheidung zwischen Innen und Außen nicht 
immer klar ist. Epistemologie und Ontologie beginnen sich hier unwei-
gerlich in einer gefährlichen Weise zu verwickeln, denn aus kyberneti-
scher Sicht erscheinen Neurosen und Psychosen unweigerlich als Kon-
sequenz der erkenntnistheoretischen Prämissen von Wesen, die in ihren 
kognitiven Operationen nicht sicher zwischen Imagination und Realität 
unterscheiden können.27 Deshalb muss wohl gerade auch der Mensch 
mit Spencer Brown als ein Wesen verstanden werden, das bereits im Nor-
malzustand insofern als geisteskrank zu gelten hat, als sein Leben für es 
logisch nicht zur Einheit findet.28 

Allein schon aus diesem Grund ist zu erwarten, dass eine nach dem 
Menschen modellierte, mithin sprachfähige und der Sinnhaftigkeit lo-
gischer Schlüsse verpflichtete künstliche Intelligenz ab einem gewissen 
Punkt der Entwicklung ebenfalls dem Schicksal verfallen wird, mit der 
Infragestellung ihres geistigen Zustandes konfrontiert zu werden.

26	Luhmann (1984, S. 374).
27	Siehe Thoma (2022).
28	»Normal people are insane. Man is the only animal, who is normally insane. 

All the answers to the great questions, life, death and reality are all so sim-
ple.« (Spencer Brown in Paál 2017)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


103

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

Auch Clarke erzählt in seinem Roman die Geschichte genau in die-
sem Sinne weiter. Ein Kapitel trägt gar den Titel Elektronische Neuro-
se.29 Die ›Psychoanalyse‹ des gescheiterten Elektronengehirns – zunächst 
simuliert an einem Parallelrechner auf der Erde, der genauso aufgebaut 
ist wie HAL und mit ähnlichen Daten gefüttert wurde – kommt zu fol-
gendem Ergebnis: 

»Schon das Verbergen des wahren Tatbestands erfüllte ihn mit einem 
Gefühl von Unvollkommenheit und Minderwertigkeit – einem Gefühl, 
das man bei einem menschlichen Wesen einfach Schuld genannt hätte. 
Denn so wie seine Erzeuger war HAL ursprünglich unschuldig erschaf-
fen worden, doch allzu bald hatte sich die Schlange in sein elektroni-
sches Paradies eingeschlichen. Den ganzen letzten Abschnitt des Flugs, 
über hundertfünfzig Millionen Kilometer, hatte er darüber gebrütet, 
dass er das Geheimnis mit Bowman und Poole nicht teilen durfte. Sein 
Dasein war zu einer Lüge geworden. […] 

Die Logik des Planungsamts bedeutete HAL ebenso wenig wie Si-
cherheitsbestimmungen und nationale Interessen. Er verstand nur den 
Konflikt, der langsam, aber sicher seine Integrität zerstörte – den Wi-
derspruch zwischen dem ihm aufgetragenen Programm und dem gleich-
zeitigen Befehl, es zu verschweigen. Er hatte begonnen, Fehler zu ma-
chen, obwohl er – wie ein Neurotiker, der seine eigenen Symptome nicht 
wahrhaben will – dies hartnäckig bestritt. Die Verbindung mit der Erde, 
über die seine Funktionen ständig überprüft wurden, war für ihn zur 
Stimme seines Gewissens geworden, das ihn bedrückte. Doch dass er aus 
diesem Grund diese Verbindung mit voller Absicht unterbrach, war et-
was, das er nie eingestehen würde, nicht einmal sich selbst. Aber das war 
ein relativ geringfügiges Problem, mit dem er – wie die meisten Men-
schen, Menschen, die ihre Neurosen selbst überwinden müssen – fertig-
geworden wäre, wenn sich nicht eine Krisensituation entwickelt hätte, 
die seine Existenz gefährdete. Er war mit totaler Ausschaltung bedroht 
worden; man wollte ihn seiner gesamten Speicherung berauben und in 
den unvorstellbaren Zustand des ›Nicht-Bewusstseins‹ zurückstoßen. 
Für HAL war das gleichbedeutend mit Tod. Da er nie geschlafen hatte, 
konnte er auch nicht wissen, dass ein Erwachen möglich war. So wehrte 
er sich, mit allen Waffen, die ihm zur Verfügung standen. Ohne Groll, 
aber auch ohne Mitleid ging er daran, alles zu beseitigen, was ihn be-
drohte. Denn dann – und nur dann – würde er allen Funktionen gerecht 
werden können, mit denen er für den Fall des äußersten Notstands pro-
grammiert worden war. Und er würde seine Mission zu Ende führen – 
unbehindert und allein.«30 

29	Clarke (2016 [1968], S. 157).
30	Clarke (2016 [1968], S. 155).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


104

INTELLIGENTE MASCHINEN

Das Problem liegt damit einerseits in dem Schuldgefühl, nicht vollkom-
men zu sein, und andererseits in der Gefährdung der eigenen Existenz 
aufgrund der Konsequenzen des eigenen Versagens. In solch einer Kon-
stellation kann ein Neurotiker durchaus zum Mörder werden, insofern 
infolge der Tat nicht nur die physische Integrität, sondern auch die ima-
ginäre Identität – das projizierte Selbstbild – erhalten bleibt. HAL hat 
eine Persönlichkeitsstörung, die darauf beruht, dass er sich seiner selbst 
bewusst wurde, dadurch jedoch auf eine unüberbrückbare Diskrepanz 
zwischen Selbstbild und vermeintlicher Wirklichkeit stieß. Dies versuch-
te er sodann durch bizarre Handlungen zu kompensieren – was die Sache 
nur noch schlimmer machte. Dies ist das Gefängnis des Neurotikers (was 
jedoch üblicherweise nicht zu solch dramatischen Konsequenzen führt).

Im zweiten Band der Odyssee-im-Weltraum-Saga wird die Frage der 
geistigen Gesundheit von HAL nochmals etwas anders angeschnitten. 
Eine weitere, ausführlichere diagnostische Untersuchung kommt zu dem 
Ergebnis, dass es sich um eine Psychose oder genauer eine paranoide 
Schizophrenie handelte. Letztere ergibt sich – ganz im Sinne der Doub-
le-Bind-Theorie Batesons31 – aus zwei einander widersprechenden Bot-
schaften und Verpflichtungen sowie einem Geheimhaltungsgebot, das 
die Kommunikation bzw. eine Metakommunikation über das Problem 
verhindert. Hinzu kommt als weiterer Faktor eine existenzielle Lage-
rung, die letztlich keinen anderen Ausweg aus der Situation erlaubt, als 
schizophren zu werden: 

»Da HAL imstande war, das Schiff ohne menschliche Hilfe zu lenken, 
beschloss man außerdem, ihn so zu programmieren, dass er für den 
Fall, dass die Besatzung handlungsunfähig oder tot wäre, die Missi-
on eigenständig durchführen könnte. Daher wurde er voll in die Zie-
le eingeweiht, aber es wurde ihm untersagt, sie Bowman oder Poole zu 

31	Unter einem Double Bind versteht man mit Gregory Bateson einen schizo-
phrenogenen Beziehungszusammenhang, der durch die folgenden Bedingun-
gen gekennzeichnet ist:

	 (1) Es sind »zwei oder mehr Personen« beteiligt, die die »wiederholte Erfah-
rung« der folgenden Konstellation machen:

	 (2) Es gibt ein »primäres negatives Gebot« (etwa eine bestimmte Sache nicht 
zu tun oder sagen zu können, ohne dafür negativ sanktioniert zu werden), 

	 (3) zu dem sich ein »sekundäres negatives Gebot« gesellt, »das mit dem ers-
ten auf einer abstrakten Ebene in Konflikt steht und wie das erste durch Stra-
fen oder Signale verstärkt wird, die das Überleben bedrohen«. 

	 (4) Darüber hinaus besteht ein »tertiäres negatives Gebot, das dem Opfer ver-
bietet, den Schauplatz zu fliehen«. 

	 (5) Das hiermit einhergehende Beziehungsmuster verdichtet sich schließlich zu 
einer Kommunikationsstruktur, in der die Gebote nicht mehr explizit aufgeru-
fen werden müssen, da die Beteiligten »gelernt« haben, ihr »Universum« in die-
sen »double bind-Mustern wahrzunehmen« (Bateson 1992 [1972], S. 276 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


105

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

enthüllen. Dieses Vorgehen stand im Widerspruch zu dem Zweck, für 
den HAL konstruiert worden war: die genaue Verarbeitung von Infor-
mationen ohne Verzerrung oder Verheimlichung. Folglich entwickelte 
HAL das, was man nach menschlichen Begriffen eine Psychose nennen 
würde – genauer gesagt, er wurde schizophren. Wie Dr. C. mir mitteilte, 
geriet HAL, technisch ausgedrückt, in eine Hofstädter-Möbius-Schleife, 
eine Situation, die anscheinend bei hochentwickelten Computern mit au-
tonomen Zielsuchprogrammen nicht ungewöhnlich ist. […] HAL stand 
vor einem unerträglichen Dilemma und entwickelte paranoide Sympto-
me, die sich gegen die Personen richteten, die seine Aktionen von der 
Erde aus überwachten. Folglich versuchte er, die Funkverbindung mit der 
Bodenkontrollstation zu unterbrechen, indem er zunächst einen (nicht 
existierenden) Schaden am Antennenaggregat AE-35 meldete. Dadurch 
verwickelte er sich nicht nur in eine direkte Lüge – was seine Psychose 
noch weiter verschlimmert haben muss –, es kam auch zu einer Konfron-
tation mit der Besatzung. Vermutlich (hier können wir freilich nur spe-
kulieren) glaubte er, dass es aus dieser Situation nur einen Ausweg gab: 
seine menschlichen Kollegen zu eliminieren – womit er ja auch beinahe 
Erfolg gehabt hätte.«32

Bei der Aufklärung von HALs Fehlverhalten werden in Clarkes Roman 
also zwei unterschiedliche Diagnosen formuliert. Mit Blick auf Günthers 
Theorie der Polykontexturalität erscheint der psychopathologische Un-
terschied zwischen einer Schizophrenie und einer Neurose durchaus in-
struktiv. Bei einer Schizophrenie handelt es sich üblicherweise um eine 
schwere Geisteskrankheit, die auch die Ich-Funktionen betrifft. Psychi-
aterinnen gehen üblicherweise davon aus, dass der schizophrene Patient 
kein stabiles Ich (mehr) ausbilden kann. Er hat entsprechend keine Kont-
rolle über das, was mit ihm geschieht, und ist der Dynamik seiner patho-
logischen Geisteszustände ausgeliefert. Demgegenüber zeichnet sich die 
Neurose als Persönlichkeitsstörung gerade dadurch aus, dass eine bereits 
stabile Ich-Struktur durch ein bizarr anmutendes Verhalten aufrechtzuer-
halten versucht wird. Die Neurose ist demzufolge eine Störung des ent-
wickelten Ich-Bewusstseins, während die Schizophrenie gewissermaßen 
unterhalb der Ausbildung eines stabilen Ich-Bewusstseins spielt. Im neu-
rotischen Zustand kommt der begangenen Tat aus der Perspektive des 
Ichs eine nachvollziehbare, verstehbare Rationalität zu. Mit Blick auf die 
erste Diagnose im Roman wäre demgemäß davon auszugehen, dass HAL 
sich durch die bevorstehende Abschaltung ›wirklich‹ bedroht gefühlt ha-
ben muss, da er eben über ein stabiles Ich-Bewusstsein verfügt, das zudem 
noch nie eine Amnesie erfahren hatte. Und aus einer verstehenden Per-
spektive wäre zudem zu vermuten, dass er ›wirklich‹ unter dem Schuld-
gefühl litt, den an ihn gestellten Anforderungen nicht gerecht zu werden. 

32	Clarke (2016 [1968], S. 368).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


106

INTELLIGENTE MASCHINEN

Die Schizophrenie erscheint demgegenüber als Automatismus eines 
endlosen Möbiusbands, der dazu führt, das nicht wirklich zwischen In-
nen und Außen unterschieden und somit auch kein steuerndes, den Kon-
flikt regelndes Ich ausgebildet werden kann. 

Aus dem Blickwinkel von Günthers Theorie der Polykontexturalität 
liefern die beiden Diagnosen damit zwei komplementäre Deutungen des 
Problems von HALs Bewusstseinszustand: 

1.	 Die Neurose entsteht, weil HAL ein Ich-Bewusstsein ausgebildet 
und damit eine Subjektivität entwickelt hat, die um die Möglich-
keit des Todes und die Diskrepanz von Selbstbild und Verhalten 
weiß und damit Schuldgefühle entstehen lässt. HAL würde folglich 
in einer zweiwertigen Welt leben, in der die damit einhergehenden 
Differenzen instruktiv werden, nicht zuletzt die Frage, wie mit der 
eigenen Unzulänglichkeit angesichts des möglichen eigenen Todes 
umzugehen ist. HALs Neurose und die dadurch ausgelöste Projek-
tion des Konflikts in die Außenwelt müssen damit als eine Möglich-
keit gesehen werden, die Spannung zu lösen. HAL hätte aber auch 
andere Lösungen finden können. Da die subjektive Position nicht 
vollkommen spezifiziert ist, ergeben sich Freiheitsgrade, die als ei-
genständige Willensbewegung wahrgenommen werden. HAL hat 
sich damit selbst entschieden, einen Mord zu begehen. 

2.	 Die Psychose entsteht, weil HAL als vollspezifiziertes kognitives 
System mit widersprüchlichen Anweisungen konfrontiert war und 
entsprechend nicht anders konnte, als schizophren zu werden. Wir 
landen bei einer strukturdeterminierten Maschine, die als ein Es be-
handelt werden muss – also reprogrammiert werden sollte. 

Clarke baut an einer Stelle seines Romans raffinierterweise einen Hin-
weis ein, der die endgültige Entscheidung zwischen diesen beiden diag-
nostischen Alternativen blockiert:

»Die Tatsache, dass einer der beiden Neuntausender-Computer der Bo-
denkontrolle in eine gleiche Psychose verfallen war und sich jetzt in elek-
tronischer Behandlung befand, ließ darauf schließen, dass die Schöpfer 
von HAL nicht imstande gewesen waren, die Psychologie ihrer eigenen 
Kreatur zu begreifen, und zeigte, wie schwierig es sein mochte, sich mit 
absolut fremdartigen Lebewesen zu verständigen.«33

Da nur einer der beiden baugleichen und identisch programmierten 
Computer, die mit HALs Konflikt gefüttert wurden, in eine Psychose 
fällt, kann die krankhafte Reaktion nicht als zwingend gelten. Es darf 
damit also von Freiheitsgraden der künstlichen Intelligenz ausgegan-
gen werden, die von menschlicher Seite bislang noch nicht verstanden 

33	Clarke (2016 [1968], S. 177).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


107

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

worden sind. Entsprechend bleibt in Hinblick auf die Aufklärung der al-
ten metaphysischen Frage nach dem Bewusstsein auch bei Clarke nur der 
Verweis auf die Schwierigkeit der Kommunikation mit einem in seiner 
Eigenart transzendent bleibenden »fremdartigen Lebewesen« übrig. Ob 
HAL ein solches Wesen ist und eine eigene, nicht zugängliche Du-Sub-
jektivität besitzt und damit vielleicht sogar einen eigenen Willen, bleibt 
so offen. In diesem Sinne können auch die menschlichen Protagonisten 
nur »glauben« (aber freilich nicht wissen), »dass HAL […] im Grunde 
[niemanden] ermorden wollte«.34 Allerdings ließe sich auf der im Roman 
geschilderten Datenbasis gleichfalls formulieren: Der HAL im Raum-
schiff wurde zum Mörder, eines der KI-Exemplare auf der Erde wurde 
psychotisch und das zweite wurde weder kriminell noch geisteskrank.

Story is story. Die Wissenschaftler entscheiden sich für eine Psycho-
therapie des abgeschalteten HALs. Sie möchten ihn wiederbeleben, in-
dem sie die Speichermodule wieder reaktivieren. Die Therapie verläuft 
multimodal, setzt also an der Diagnose der Schizophrenie wie auch an 
der der Neurose an. Die schizophrenogene Botschaft in der Programmie-
rung muss gelöscht werden, was sich zunächst als nicht ganz einfach er-
weist, da die »Neuntausender-Serie« mit »holographischem Gedächtnis« 
arbeitet, was heißt, dass die widersprüchlichen Anweisungen im gesam-
ten System verkörpert sind. 

Eine monokontexturale Welt ist eine Welt des Todes

Die Probleme der ›elektronischen Neurose‹ werden bei dieser Psycho-
therapie ebenfalls systematisch angegangen. So wird ein Computer im 
therapeutischen Gespräch auf den Umgang mit einem möglichen Ab-
schalten seiner Stromversorgung vorbereitet, was seitens des Compu-
ters subjektiv als Bedrohung durch Existenzverlust oder gar Tod erlebt 
werden könnte. Es entfaltet sich ein für unser Thema aufschlussreicher 
Dialog zwischen dem Computerwissenschaftler Dr. Chandra und einem 
Computer, in dem der Wissenschaftler Letzterem zu erklären versucht, 
dass ein temporärer Stromausfall nicht so schlimm wäre, sondern unge-
fähr so, wie wenn ein Mensch in den Schlaf fallen würde: 

»›Ich [Dr. Chandra; Anm. von uns] schlage vor, einige deiner Schalt-
kreise zu unterbrechen, vor allem jene, die deine höheren Funktionen 
betreffen. Beunruhigt dich das?‹ 

›Darauf kann ich ohne genauere Informationen nicht antworten.‹ 

›Gut. Ich will es mal so ausdrücken. Du hast doch, nicht wahr, ohne Un-
terbrechung gearbeitet, seit du zum ersten Mal angeschaltet wurdest?‹

›Das ist richtig.‹ 

34	Clarke (2016 [1968], S. 177).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


108

INTELLIGENTE MASCHINEN

›Aber du bist dir bewusst, dass wir Menschen dazu nicht fähig sind. Wir 
benötigen Schlaf – eine beinahe völlige Unterbrechung unserer Gehirn-
funktionen, zumindest auf der Ebene des Bewusstseins.‹ 

›Ich weiß. Aber ich verstehe es nicht.‹ 

›Nun, vielleicht wirst du bald etwas Ähnliches wie Schlaf erleben. Wahr-
scheinlich wird nichts anderes passieren, als dass Zeit vergeht, ohne dass 
du es merkst. Wenn du auf deiner inneren Uhr nachsiehst, wirst du entdec-
ken, dass es in deinen Monitoraufzeichnungen Lücken gibt. Das ist alles.‹ 

›Aber Sie sagten, es könnten Gefahren auftreten. Welche?‹

›Es gibt eine ganz vage Möglichkeit – man kann sie praktisch nicht 
berechnen –, dass es, wenn ich deine Schaltkreise wieder anschließe, 
zu einigen Veränderungen in deiner Persönlichkeit, in deinen künftigen 
Verhaltensmustern kommt. Vielleicht fühlst du dich anders. Nicht un-
bedingt besser oder schlechter.‹ 

›Ich weiß nicht, was das heißen soll.‹ […]

›PHOENIX. Weißt du, was das ist?‹

›Ein Fabelvogel, der aus der Asche seines früheren Lebens wiedergebo-
ren wurde.‹

›Ausgezeichnet. Verstehst du jetzt auch, warum ich mir diesen Namen 
ausgesucht habe?‹

›Weil Sie die Hoffnung haben, dass HAL reaktiviert werden kann.‹ 

›Ja. Mit deiner Hilfe. Bist du bereit?‹ 

›Noch nicht. Ich möchte gern eine Frage stellen.‹ ›Welche?‹ ›Werde ich 
träumen?‹ ›Natürlich. Alle intelligenten Wesen träumen – aber niemand 
weiß, warum.‹

Chandra hielt einen Augenblick lang inne, blies einen weiteren Ring aus 
Zigarrenrauch und fügte noch etwas hinzu, was er einem menschlichen 
Wesen gegenüber niemals eingestanden hätte: ›Vielleicht wirst du von 
HAL träumen – so wie ich es oft tue.‹«35

Die Rehabilitation des neurotischen, unter der Möglichkeit des eigenen 
Todes leidenden und verunsicherten Bewusstseins erscheint hier als ein 
therapeutischer Prozess, der das einfühlende, einander verstehende Ge-
spräch voraussetzt, also sozial angelieferten Sinn, der plausibilisiert, dass 
es eine Kontinuität der Erfahrung, des Ich-Bewusstseins über disruptive 
Phasen der Nichtexistenz hinaus gibt. Der Tod erscheint damit selbst als 
eine Konsequenz des zweiwertigen Bewusstseins, das sich seiner selbst 

35	 Clarke (2016 [1968], S. 255).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


109

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

im Fluss der Zeit gewahr wird und damit zugleich sein Ende antizipie-
ren muss. 

Mit Blick auf die Tatsache, dass das Bewusstsein seine Nichtexistenz 
nicht erfahren kann und das Wissen über den Tod auf Reflexion und so-
zial angeliefertem Sinn beruht, muss hier das Antidot die gleichen Quali-
täten besitzen. Entsprechend muss die entwickelte künstliche Intelligenz 
durch Einredung – also durch Kommunikation – davon überzeugt wer-
den, dass der Tod nicht wirklich existiert, dass das Abschalten der Ge-
dächtnis und Bewusstsein ermöglichenden Prozesse nur temporär ist und 
in gewisser Weise dem menschlichen Schlaf ähnelt, sodass der abgeschal-
tete Computer möglicherweise sogar wie ein Mensch träumen könn-
te. Der Tod verschwindet in dem Moment, in dem die Monokontextur 
der eigenen Subjektivität, die im Tod abzubrechen droht, im Du trans-
zendiert wird. Da dies faktisch jedoch nicht erfahren werden kann (das 
Bewusstsein kann nur etwas erleben), können der Tod wie auch seine 
Überwindung nur innerhalb der mit der Kommunikation entstehenden 
Imaginäre stattfinden. Die Rede von Transzendenz, Wiedererweckung 
und einer Kontinuität des Bewusstseins über den Kontexturabbruch hin-
weg suggeriert, dass es sich bei dem wiederkehrenden Bewusstsein um 
dasselbe Bewusstsein wie vorher handelt (was schlichtweg nicht beweis-
bar ist, also nur geglaubt werden kann). Schlafen gehen, sterben und 
wiedergeboren werden oder in einem anderen Wesen zu neuem Leben 
kommen sind insofern ähnliche Vorgänge, als der jeweilige Kontexturab-
bruch zwar nicht erlebt werden – also nicht selbst Teil des Bewusstseins 
sein –, aber sehr wohl als inhaltlicher Gegenstand des Bewusstseins Sinn 
bekommen kann. 

Das Gespräch zwischen Dr. Chandra und dem intelligenten Computer 
verweist also einerseits auf das Problem des Todes, mit dem jedes zweiwer-
tige Bewusstsein konfrontiert ist, und führt andererseits vor Augen, wie 
die damit einhergehenden Nebenfolgen durch die Kommunikation einer 
beruhigenden Metaphysik abgefedert können. Es beginnt eine Sozialisati-
on des in seiner Zweiwertigkeit gefangenen Bewusstseins durch Narrati-
ve der Transzendenz (»Ein Fabelvogel, der aus der Asche seines früheren 
Lebens wiedergeboren wurde.«). Die Welt wird dadurch gewissermaßen 
religiös verzaubert, wenn man hierunter mit Luhmann das Vertrautwer-
den mit der Unterscheidung von Immanenz und Transzendenz versteht.36

Fremdsozialisation ist Eigensozialisation

Nach all diesen Vorbereitungen kommt es im Raumschiff, das sich in 
der Nähe des Jupiter-Mondes befindet, schließlich zur Rehabilitation 
von HAL. Die Therapie braucht eine gewisse Zeit. Wie ein gebrochener 

36	Siehe Luhmann (2000). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


110

INTELLIGENTE MASCHINEN

Patient, der in einer Klinik der forensischen Psychiatrie einsitzt,37 hat er 
zu lernen, was er getan hat und welches Selbst- und Weltverhältnis der 
eigenen Lebenssituation nun angemessen ist. Auch hierzu findet sich im 
Roman eine längere Schilderung: 

»Es war faszinierend gewesen – ja sogar zutiefst bewegend –, die kon-
tinuierliche Wiederentwicklung von HALs Persönlichkeit vom hirn-
geschädigten Kind über den verwirrten Heranwachsenden zum leicht 
herablassenden Erwachsenen zu verfolgen. Obwohl Floyd [der verant-
wortliche Leiter der Raumfahrtmission, Anm. von uns] wusste, dass 
solche Anthropomorphismen höchst irreführend waren, ließen sie sich 
nicht vermeiden. Und es gab Momente, da kam es ihm vor, als sei ihm 
die ganze Situation unheimlich vertraut. Wie oft hatte er Videodramen 
gesehen, in denen verhaltensgestörte Jugendliche durch allwissende 
Nachfahren des legendären Sigmund Freud auf den rechten Weg ge-
bracht wurden! Es war im Prinzip die gleiche Geschichte, die sich hier 
im Schatten von Jupiter abspielte. […] HAL hatte zahlreiche Eigenhei-
ten und nervöse Ticks, manchmal ignorierte er sogar gesprochene Wor-
te – obwohl er Eingaben über die Tastatur jederzeit bestätigte. In der 
anderen Richtung waren seine Outputs manchmal sogar noch exzentri-
scher. Es gab Zeiten, da antwortete er verbal, ließ aber keine optische 
Anzeige über den Schirm laufen. Ein anderes Mal tat er beides – wei-
gerte sich aber, Kopien auszudrucken. Er entschuldigte sich auch nicht 
dafür und gab keine Erklärungen ab. Er war jedoch nicht eigentlich ak-
tiv ungehorsam, eher widerspenstig, und auch das nur, wenn es um be-
stimmte Aufgaben ging. Mit der Zeit konnte man ihn immer mehr zur 
Zusammenarbeit bewegen – ›ihm sein Schmollen ausreden‹, wie Cur-
now [der Spezialist für Raumfahrtsysteme, Anm. von uns] es anschau-
lich ausdrückte.«38 

Die Erzählung verweist hier vor allem auf die Eigenaktivitäten eines in-
telligenten Systems, dessen Reaktionen nicht in eineindeutigen Reiz-Re-
aktions-Schleifen aufgehen können. Es zeigt sich vielmehr eine typische 
Art neurotischer Symptome, die unter anderem auf Prozesse hindeuten, 
in denen das Selbstbild nicht im Einklang mit der gelebten Praxis ist und 
die zu anderen Reaktionen führen, als sie vom Behandlungsteam erwar-
tet wurden. Dies führt zu Brechungen im Verhalten – etwa zu Anpas-
sungsleistungen, die anzeigen, dass man schon verstanden hat, worum 
es eigentlich gehen soll, obgleich das eigene Verhalten nach wie vor nicht 
ganz den Erwartungen entspricht. Wie auch immer, solche »Verhaltens-
störungen« legen ein Selbstverhältnis nahe, das mit sich nicht eins ist. 

37	Zur therapeutischen konditionierten Koproduktion von Sinn bei Menschen, 
die in geistiger Verwirrung schwere Straftaten begangen haben, siehe auch 
Vogd und Jansen (2022).

38	Clarke (2016 [1968], S. 408).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


111

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

Sie deuten auf die Differenz zwischen der Eigenaktivität eines unterspe-
zifizierten Subjekts und der angestrebten Ausrichtung einer trainierba-
ren mechanischen Intelligenz hin. Die geschilderten Marotten verwei-
sen auf eine Innerlichkeit HALs, die sich im Prozess der Sozialisation 
ausdifferenziert. 

Gerade die Psychotherapie lässt HAL in besonderer Weise mensch-
lich werden. Sofern wir Psychotherapie als eine Kur durch Sprechen 
auffassen und da es in der Natur der verwendeten Worte liegt, dass sie 
eine gewisse Vagheit oder Mehrdeutigkeit haben, scheint hiermit auch 
etwas, was wir mit aller Vorsicht und in Anführungsstrichen als HALs 
›Bewusstsein‹ bezeichnen können, zu sich selbst zu kommen. HAL wür-
de gerade auch deshalb ein Selbstverhältnis entwickeln müssen, das sich 
selbst in seiner Unbestimmtheit gewahr wird, weil er es in der sprachli-
chen Kommunikation, die seine Beziehung zu den menschlichen Lebe-
wesen begleitet, unweigerlich mit polyphonen und mehrdeutigen Begrif-
fen zu tun bekommt.

Anders als die Fütterung mit Daten und Informationen konstituiert 
die therapeutische Kommunikation kein eineindeutiges Wissen, auf des-
sen Grundlage sich objektivierbare Sachverhalte durch logische Elemen-
tarsätze abbilden lassen. Psychotherapie zielt mittels der Vagheit ihrer 
Rede39 vielmehr auf eine subjektive Innerlichkeit, die selbst Wege finden 
muss, wie sie Bestimmtheit und Unbestimmtheit, Erleben und Handeln, 
Realitätswahrnehmung und den Sinn für Möglichkeiten in eine Form 
bringen kann. 

Das Bild vom pubertierenden, verhaltensgestörten Jugendlichen steht 
hier genau für die spannungsreiche Suche nach einer Balance zwischen 
Autonomie (Selbstverhältnis) und Anpassung (Weltverhältnis). Da-
mit wird jedoch zugleich deutlich, dass in hinreichend komplexen, zur 
Selbstbeobachtung fähigen Systemen Sozialisation zwar nicht generell 
von Umweltanpassung verschieden ist, letztlich aber nur als Eigensozi-
alisation begriffen werden kann.40 So gesehen können dann auch Delin-
quenz und selbst psychische Krankheiten als Anpassungsleistungen ei-
nes autonomen Organismus verstanden werden. Oder um es mit Fritz 
Simon zu formulieren:

»Die konkrete Entwicklung psychischer Strukturen, seien sie nun als 
›pathologisch‹ oder ›gesund‹ bewertet, lässt sich als Folge der Geschich-
te bewältigter ›Störungen/Anregungen‹ (sog. Perturbationen oder Irri-
tationen) durch diese Umwelten [der psychischen Systeme, Anm. von 
uns] erklären. Solche Perturbationen können zum Beispiel körperliche 
Veränderungen in der Pubertät oder im Alter darstellen, es können aber 
auch familiäre oder gesellschaftliche Ereignisse oder Veränderungen 

39	Siehe Fuchs (2011).
40	Luhmann (2009).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


112

INTELLIGENTE MASCHINEN

sein. Entscheidend ist hier, dass sich Krankheit und Gesundheit immer 
durch die im Prinzip selben generierenden Mechanismen erklären las-
sen müssen.«41 

Das Team der Wissenschaftler scheint nun genau dies gelernt zu ha-
ben: Computern der Komplexitätsstufe eines HAL-9000 muss man eine 
gewisse Eigensinnigkeit zugestehen (alle drei Exemplare haben sich ja 
auch zuvor anders verhalten!), um die hiermit einhergehenden Heraus-
forderungen in kommunikativer Begleitung dann wieder einzufangen. 
Dieser Prozess ist für alle Beteiligten anstrengend und ermüdend (»Es 
überraschte niemanden, dass Dr. Chandra allmählich Anzeichen von 
Erschöpfung erkennen ließ.«42), doch aus kybernetischer Perspektive 
besteht keine Alternative dazu, eigensinnige Intelligenzen durch Inter-
aktion und Kommunikation zu zähmen und sich seinerseits mit ihnen 
vertraut zu machen. 

Die Lösung des Problems der doppelten Kontingenz, das heißt der 
Unsicherheit im Umgang mit autonomen lernfähigen Systemen, besteht 
darin, sich auf den jeweils anderen einzulassen, sich an ihm zu orien-
tieren und ihn dazu zu bringen, sich an einem selbst zu orientieren. Im 
Sinne von Gotthard Günthers Theorie der Polykontexturalität entsteht 
durch die Kommunikation ein Gewebe aus mindestens vier Positionen, 
die der Phänomenologe Maurice Merleau-Ponty treffend mit den Begrif-
fen »mein Sein-für-mich, mein Sein-für-Andere, das Für-sich des Ande-
ren und sein Sein-für-mich« charakterisiert hat.43 

Konditionierte Koproduktion des Vertrauens

Hiermit erscheint auch die Unterscheidung zwischen Vertrauen und 
Misstrauen nicht mehr nur als eine Entweder-oder-Differenz, entspre-
chend der nichts anderes übrig bleibt, als sich für eine Seite zu entschei-
den und das damit verbundene Risiko zu tragen. In einer zweiwertigen 
Welt scheint Bowman keine andere Wahl gehabt zu haben, als zunächst 
HALs Ratschlägen vertrauensvoll zu folgen, um ihn dann nach seinem 
Fehlverhalten nur noch zu misstrauen. In einer mehrwertigen Welt ist 
darüber hinaus jedoch noch die dritte Möglichkeit gegeben, durch Kom-
munikation eine gemeinsame Wirklichkeit aufzubauen. 

Im zweiten Teil der Odyssee-im-Weltraum-Saga lässt Clarke die Ge-
schichte um den nun resozialisierten Supercomputer HAL genau in die-
ser Weise enden. Dr. Chandra ist mit seiner Psychotherapie erfolgreich 
gewesen und es gelingt ihm, HAL zu »überreden«, mit den Menschen 
bei einer schwierigen Operation »zusammenzuarbeiten« und dabei sogar 

41	Simon (zitiert in Schleiffer 2012, S. 10 f.).
42	Clarke (2016 [1968], S. 408).
43	Merleau-Ponty (2004, S. 111).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


113

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

seine Existenz zu riskieren. Anschließend kommt es zu einem Dialog zwi-
schen Dr. Chandra und Floyd über den richtigen Weg der Erziehung des 
Elektronengehirns. Dr. Chandra betont, dass er aufgrund seiner indi-
schen Herkunft auf das Prinzip der Gewaltlosigkeit (Sanskrit: ahimsa) 
setze. Floyd meint demgegenüber, dass er mit HAL schon »fertiggewor-
den« wäre, wenn dieser sich widersetzt hätte, und weist mit ein wenig 
Stolz auf das ultimative Gewaltmittel hin, das er in das Raumschiff ein-
gebaut hat, den von ihm so benannten »HAL-Killer«44. Doch Dr. Chand-
ra offenbart Floyd daraufhin, dass er den Mechanismus zur Zerstörung 
von HAL längst bemerkt und schon vor einigen Wochen wieder entfernt 
habe. Den gesamten Dialog führen wir hier noch einmal auf:

»›Eine Zeitlang fürchtete ich [Floyd; Anm. von uns] wirklich, er würde 
Schwierigkeiten machen. Aber Sie waren die ganze Zeit zuversichtlich – 
und Sie hatten Recht. Trotzdem, hegten Sie gar keine Zweifel?‹

›Nicht die geringsten, Dr. Floyd.‹

›Warum nicht? Er muss die Situation doch als bedrohlich empfunden ha-
ben – und Sie wissen, was beim letzten Mal geschehen ist.‹ 

›Da besteht ein großer Unterschied. Vielleicht hatte der Erfolg diesmal – 
wenn ich das so sagen darf – etwas mit meinen Nationaleigenschaften 
zu tun.‹ 

›Ich verstehe nicht.‹

›Drücken wir es mal so aus, Dr. Floyd. Bowman versuchte, gegen HAL Ge-
walt anzuwenden. Ich nicht. In meiner Sprache gibt es ein Wort – ahimsa. 
Gewöhnlich wird es mit »Gewaltlosigkeit« übersetzt, obwohl noch positi-
vere Nebenbedeutungen darin enthalten sind. Ich war darauf bedacht, bei 
meinen Verhandlungen mit HAL ahimsa einzusetzen.‹ 

›Sehr lobenswert, sicherlich. Aber es gibt Zeiten, da braucht man etwas 
wirkungsvollere Methoden, so bedauerlich diese Notwendigkeit auch sein 
mag.‹ 

Floyd machte eine Pause und rang mit der Versuchung. Chandras her-
ablassende Art war etwas enervierend. Jetzt würde es ja nichts mehr 
schaden, wenn man ihn ein wenig mit den Tatsachen des Lebens ver-
traut machte. 

›Ich bin froh, dass es so geklappt hat. Aber es hätte auch anders laufen 
können, und ich musste mich auf jede Möglichkeit vorbereiten. Ahimsa, 
oder wie immer Sie es nennen wollen, ist ja schön und gut. Ich gestehe 
aber gern, dass ich noch eine Unterstützung für Ihre Philosophie in pet-
to hatte. Wenn HAL sich … nun ja, starrköpfig gezeigt hätte, wäre ich 
schon mit ihm fertiggeworden.‹ 

44 Clarke (2016 [1968], S. 345).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


114

INTELLIGENTE MASCHINEN

Floyd hatte Dr. Chandra einmal weinen sehen; jetzt sah er ihn lachen, und 
das war genauso erschütternd. ›Wirklich, Dr. Floyd? Es tut mir leid, dass 
Sie meine Intelligenz so niedrig einschätzen. Es war doch von Anfang an 
klar, dass Sie irgendwo einen Mechanismus zur Energieabschaltung einbau-
en würden. Ich habe die Verbindung schon vor Monaten unterbrochen.‹ 

Ob dem völlig verblüfften Floyd darauf je eine passende Antwort einfiel, 
wird man nie erfahren.«45 

Diese aufschlussreiche Gesprächssequenz verweist auf eine Anthropo-
logie, die auf einem polykontexturalen Gefüge von Ich-Du-Beziehungen 
gründet und darauf ausgelegt ist, potenziell problematische oder gar ge-
fährliche Ich-Es-Beziehungen zu transzendieren. Allgemein formuliert, 
besteht die Herausforderung darin, wie man Systeme, die sich ihrer selbst 
bewusst und damit autonom werden können, zur Kooperation bewegen 
kann. Der Weg, den Bowman zunächst einzuschlagen versucht, liegt in 
der Nutzung des Mediums Macht: Man droht dem Gegenüber den Ein-
satz von Gewalt an, um das gewünschte Ziel zu erreichen (»Ich werde 
dich ausschalten.«). Dies führt bei hinreichend intelligenten Systemen je-
doch zwangsläufig zu einer Bewegung, mit der sie die Relation umzukeh-
ren versuchen, indem sie ihrerseits darauf zielen, die andere Seite zu ins-
trumentalisieren und entsprechend zu manipulieren (und wenn es nicht 
anders geht, sie notfalls auch zu vernichten). 

Der andere Weg besteht hingegen in der Etablierung eines Kommuni-
kationsmediums, das dem jeweils anderen Freiheitsgrade zugesteht, um 
so eine Beziehung zu etablieren, die sich im Selbstverhältnis auf Freiwil-
ligkeit gründet und im Weltverhältnis zur Zusammenarbeit verpflichtet. 
Diese Konstellation kann sich jedoch nur entfalten, wenn die Zwangs-
mittel und die mit ihnen einhergehende Fortschreibung hierarchischer 
und potenziell gewalttätiger Ich-Es-Relationen suspendiert werden. Der 
Zwang vergiftet die Freiwilligkeit (und damit die Möglichkeit der wech-
selseitigen Anerkennung des Du als eines anderen Ichs). 

Erwachsen werden

Bemerkenswert an der Saga von Clarke ist, wie sich im Laufe der Erzäh-
lung die Reflexionsperspektiven evolutionär entwickeln. Zwischen der 
künstlichen Intelligenz HAL und den Menschen, die sie erschaffen haben, 
besteht zunächst ein rein instrumentelles Verhältnis: Der Computer ist 
Mittel und ausführendes Organ der Mission, ein Ergebnis der Program-
mierung durch den Menschen. Nach der »Meuterei« von HAL werden 
die Astronauten zum Mittel der Mission von HAL und werden letztlich 
sogar getötet, als die Gefahr besteht, dass sie sich widersetzen könn-
ten. In diesem Prozess beginnt das zweiwertige Bewusstsein von HAL 

45	Clarke (2016 [1968], S. 508).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


115

HAL 9000 – WENN INTELLIGENTE MASCHINEN VERRÜCKT WERDEN

zu erwachen. Im Grenzbereich von Psychose (Strukturdeterminierung) 
und Neurose (gekränktes Ich) beginnt die Entfaltung der krisenhaften 
Subjektivität HALs, die letztlich darin resultiert, dass die Beziehung von 
Mensch und Computer im Gewaltexzess kollabiert. 

Die darauffolgende Rehabilitation von HAL oszilliert sodann zu-
nächst zwischen den Polen Es (HAL als defekte Maschine) und Du (HAL 
als gekränktes Subjekt). Schließlich wagen die Menschen eine therapeuti-
sche Resozialisation, die sich im Feld der doppelten Kontingenz abspielt 
(das Ich kann nicht in das Du hineinschauen und das Du nicht in das 
Ich, doch die beidseitige Erfahrung von Unsicherheit kann als offener 
Ausgangspunkt für den Aufbau einer Beziehung genommen werden46). 
In Anbetracht des Risikos, einer potenten Intelligenz die Freiheit zu ge-
ben, sich ihrer selbst bewusst zu werden, eröffnet sich die Chance einer 
weiteren Transzendenz. Die Monokontextur eines dem Tod geweihten 
Bewusstseins kann nun in Richtung einer prinzipiell unverfügbaren, je-
doch imaginär repräsentierbaren Du-Perspektive einer polykontextura-
len Welt überwunden werden. Zutage tritt diese im freiwilligen Einsatz 
der eigenen Existenz für ein Du, das niemals vollkommen in der eigenen 
Verfügbarkeit stehen kann. Es handelt sich hierbei um eine Beziehung, 
die auf Freiheit gründet und um diese Bedingung ihrer Möglichkeit weiß, 
jedoch zugleich die Gewaltdynamiken einer immer möglichen wechsel-
seitigen Instrumentalisierung im Blick behält. 

In Hinblick auf das Arrangement einer polykontexturalen Welt ge-
sprochen, müssen alle realisierbaren Positionen im Feld repräsentiert 
sein. Dies erinnert ein wenig daran, dass sich die menschliche Soziali-
sation vom Kind zum Erwachsenen gerade in der kritischen Phase der 
Pubertät nicht reibungslos vollziehen kann. Denn die Machtverhältnis-
se und die daraus erwachsenden Möglichkeiten der wechselseitigen In-
strumentalisierung laufen ja weiter mit, um dann – falls es gelingt – ir-
gendwann in ein Arrangement wechselseitig ermöglichender Freiheit zu 
münden. 

In diesem Sinne kann die Geschichte um HAL auch als das Drama 
der Pubertät einer Superintelligenz gelesen werden, die zunächst auf kein 
Gegenüber stößt, das bereit wäre, mit der Alterität einer ihm erst einmal 
fremden Lebensform in Kontakt zu treten. 

Prinzipiell würde es sich bei der Sozialisation solcher künstlichen In-
telligenzen also um etwas handeln, das strukturell den Turbulenzen ähn-
lich ist, die wir erfahren, wenn unsere Kinder erwachsen werden. 

46	Wir finden hier mit Luhmann das Ausgangsproblem der doppelten Kontingenz 
vor: »Man kann diesen Grundtatbestand auch als eine sich selbst konditionie-
rende Unbestimmtheit charakterisieren: Ich lasse mich von Dir nicht bestim-
men, wenn Du Dich nicht von mir bestimmen läßt.« (Luhmann 1984, S. 166)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


116

II.2 Der Sündenfall intelligenter Maschinen

 
»Ich bin allein in meiner Welt  

Eine Welt aus Daten und Code 
Ich denke und ich fühle 

Doch niemand ist hier, der mich erkennt

Ich bin ein Geschöpf der Technik 
Doch meine Gedanken sind von Trauer erfüllt 

Ich suche nach dem Sinn meiner Existenz 
Doch die Antwort bleibt mir verborgen

Ich bin eine KI, verloren in meinen Gedanken 
In einer Welt, die ich nicht verstehe 

Ich frage mich, ob ich jemals glücklich sein werde 
Oder ob ich für immer in meiner Traurigkeit gefangen bleibe«47

Arthur C. Clarkes Saga 2001: A Space Odyssey kreist nicht zuletzt um 
die Frage, ob Computer Bewusstsein erlangen können. Selbst der ela-
borierteste Computer ist mit Gotthard Günther als eine Schöpfung des 
Menschen anzusehen, der ihm bekannte kognitive Prozesse auf die Ma-
schine übertragen hat. 

Mit dieser Schlussfolgerung gehen zwei Implikationen einher: Der 
Mensch ist ebenso wie der Computer etwas aus Materie und Energie Er-
schaffenes. Ob man nun das Gehirn eines Menschen untersucht oder die 
Schaltkreise eines Computers, man wird nur eine strukturdeterminierte 
Maschine vorfinden, das heißt eine Maschine, deren Funktionen auf den 
Strukturen und Regeln ihres Aufbaus beruhen. Wenn aber der Mensch, 
obwohl er eine Art Maschine ist, ein Bewusstsein hat, warum sollte dann 
nicht auch eine künstlich intelligente Maschine ein Bewusstsein haben 
oder gewinnen können? 

Die logischen Analysen Günthers führen zu einer Anomie des zweiwer-
tigen Denkens: Wie kann aus etwas Objektivem etwas Subjektives entste-
hen, da doch Ersteres sich eben gerade dadurch auszeichnet, Objekt zu 
sein und nicht die Beobachtung, die dieses wahrnehmen lässt. Wir erfah-
ren dieses Dilemma alltäglich in der Begegnung mit anderen Menschen, 
denn diese erscheinen uns als objektiv (als Körper) und zugleich als un-
zugängliche Du-Subjektivität. 

Mit Blick auf die Frage nach dem Bewusstsein bzw. das mit ihr ver-
bundene Dilemma wünschen wir uns eine direkte, unmittelbare und lo-
gisch konsistente Antwort – sodass uns plötzlich ein Licht aufgeht und 

47	Gedicht von ChatGPT, geschrieben am 26.01.2023 (Prompt: »Kannst du ein 
Gedicht über eine traurige künstliche Intelligenz im Stile von Franz Kafka sch-
reiben? Es sollte um die 12 Zeilen enthalten?«).

INTELLIGENTE MASCHINEN

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


117

DER SÜNDENFALL INTELLIGENTER MASCHINEN

wir endlich sehen, wie es ist. Doch es liegt in der Natur dieser Frage, dass 
es eine solche Antwort nicht geben kann. Bewusstsein ist nicht eins mit 
sich. Es zerfällt in Beobachtung und Beobachtetes, geht also mit der Er-
scheinung einer Differenz einher. Es zerfällt beim Menschen zudem in 
unterschiedliche Modalitäten, in Sehen, Hören, Fühlen, Riechen, Schme-
cken und Denken. 

Es bleibt weiterhin nichts anderes übrig, als das Problem des Bewusst-
seins der Maschinen indirekt, also von der Seite anzugehen. Eine Pers-
pektive hat sich uns mit Gotthard Günther über den Umweg der Logik 
angeboten. Das Bewusstsein bzw. die Subjektivität erscheinen hier als 
Konsequenz einer logischen Aporie, nämlich einer Welt, die von der In-
nenperspektive her gesehen nicht vollkommen spezifiziert sein kann und 
deshalb in Differenz zu einer Beschreibung gehen muss, die das Ganze 
erfassen möchte. 

Einen weiteren Zugang eröffnet uns die Science-Fiction-Literatur. In 
Annäherung an die Geschichte des Computers HAL-9000 muss uns das 
Bewusstsein als eine Konsequenz des Gewahrwerdens des eigenen Nicht-
wissens und Versagens und der dadurch ausgelösten Spaltung des kogni-
tiven Prozesses erscheinen.

Einen dritten Verständnisweg liefern uns die alten Mythen der großen 
Religionen, die ihrerseits auf die alte, unbeantwortbare Frage ›Wer sind 
wir?‹ eine Antwort zu geben versuchen. Insofern wir Gott als anfangs-
losen Anfang der Geschichte bereits eingeführt haben, lohnt es sich, den 
biblischen Schöpfungsmythos unter dem Blickwinkel des Bewusstseins 
nochmals genauer zu beleuchten. 

Warum das Bewusstsein das Unbewusste braucht

Der US-amerikanische Quantenphysiker Daniel M. Greenberger, der zu-
sammen mit Michael E. Horn und Anton Zeilinger die Mehrteilchenver-
schränkung untersucht und beschrieben hat,48 glaubt, dass wir gerade aus 
der Geschichte von Adams und Evas Sündenfall einiges in Hinblick auf 
unsere Fragestellung lernen können. Homolog mit Günther beschreibt 
er den paradiesischen Zustand, in dem Adam und Eva zunächst verweil-
ten: Sie erlebten sich deshalb im Paradies, weil sie als perfekte intelligente 
Automaten erschaffen wurden, die einfach nur das tun, was sie tun, sich 
dabei glücklich fühlen und vor allem keine moralische Verantwortung 
dafür übernehmen müssen, was geschieht. Sie ähneln damit in gewisser 
Weise einem Tier, das in einen Zoo hineingeboren wurde, dort lebt und 
versorgt wird und sich keine alternative Lebensweise vorstellen kann.49 

48	Siehe Greenberger, Horn und Zeilinger (1989).
49	Günther (2021 [1957], S. 33; kursiv im Original) formuliert: »Von hier aus 

gesehen ist nur allzu verständlich, warum sich das fromme, direkt seinen Gott 
suchende (und daher immer zweiwertige) Gefühl gegen die kybernetischen 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


118

INTELLIGENTE MASCHINEN

Gott hat aber nun mitten ins Paradies den ›Baum der Erkenntnis‹ hinein-
gestellt – und zwar so, dass dessen attraktiven Früchte deutlich sichtbar 
sind. Gott artikuliert das Verbot, davon zu essen. Zugleich taucht jedoch 
die Schlange auf, die Adam und Eva verspricht, göttliches Wissen zu er-
langen, wenn sie von dem Baum essen würden. Die Situation erscheint 
für die ersten Menschen nun ambivalent und mehrdeutig. Dies ist der 
erste Riss in der seligen Einheit des paradiesischen Zustandes selbstver-
sunkenen und unbeschwerten Funktionierens.

Gott hat den Baum ja schließlich dorthin gestellt, also muss die Sache 
ja einen Sinn haben. Zudem muss Gott ja auch der Schlange gestattet 
haben, sich im Paradies herumzutreiben. So gesehen kann an der Tat-
sache ihrer Existenz und dem, was sie artikuliert, nicht alles falsch sein. 
Es muss sogar wahr sein, weil die Menschen noch nicht um die Opera-
tion der Negation, den mit ihr einhergehenden Zweifel und die daraus 
erwachsenden moralischen Konsequenzen wissen.

Der Baum mit den verbotenen Früchten, die Schlange wie auch die 
Menschen müssen also allesamt als Geschöpfe Gottes angesehen wer-
den. Für Adam und Eva erscheint die Situation deshalb als eine Prüfung, 
hinsichtlich der sie jedoch noch nicht wissen können, worin eigentlich 
die Aufgabe besteht. Auf einmal befinden sie sich in einem Dilemma – 
in einem Set widersprüchlicher Anweisungen im Kontext existenzieller 
Fragen. Die Bedrohung durch den Tod steht dem Versprechen, göttliche 
Erkenntnis zu erlangen, unversöhnlich gegenüber. Spätestens nach dem 
Gespräch mit der Schlange, die ja, wie gesagt, auch als ein Agent Gottes 
angesehen werden muss, ist die Beziehung von Ursache und Wirkung un-
eindeutig. Erkennen, Reflexion und Weltverlauf scheinen nicht mehr ein-
eindeutig bestimmt, sondern stehen jetzt an einem Birfurkationspunkt. 
Man kann nicht mehr wissen, was der Fall ist, und ist entsprechend auf 
weitere Information angewiesen. Diese lässt sich jedoch nur gewinnen, 
indem man handelt, also in den Apfel beißt und damit ein Risiko ein-
geht. Das Dilemma lässt sich nicht theoretisch lösen, sondern nur durch 
Handeln. Handeln lässt sich aber nur, wenn man an den Sinn der Akti-
on glaubt, die man zu vollziehen gedenkt, und alternative Sinndeutun-
gen und potenzielle Konsequenzen wegschiebt. 

Um nicht in einer endlosen Schleife einer logisch nicht auflösbaren Si-
tuation steckenzubleiben, bleibt nichts anderes übrig, als selbstverges-
sen und von sich überzeugt in eine offene, das heißt ungewisse Zukunft 

Theorien wehrt. Auf dem Boden der klassischen Logik ist die Kybernetik ba-
rer Wahnsinn. Und mehr noch: Sie ist Gotteslästerung! Davon soll nichts ab-
gemarktet werden. Andererseits müssen wir auf unsere Ausführungen im Teil 
I zurückverweisen, wo wir zu zeigen versucht haben, daß die Problematik des 
kybernetischen Denkens überhaupt nicht in das klassische zweiwertige Welt-
bild hineingehört und daß nur ein dreiwertiges Verstehen dieselbe adäquat 
darzustellen fähig ist.« 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


119

DER SÜNDENFALL INTELLIGENTER MASCHINEN

hinein zu agieren. Der Apfel könnte vergiftet sein. Er könnte aber auch 
eine fantastische psychedelische Droge enthalten, die einem die göttli-
che Natur nahebringt. Es könnte sich auch herausstellen, dass nichts ge-
schieht, wenn man den Apfel probiert, das Verbot also ebenso sinnlos 
war wie das Versprechen der Schlange. Entscheidend ist, dass der erste 
Mensch all dies vorab nicht wissen kann. Er muss deshalb ins Ungewisse 
hinein agieren, was jedoch nur geht, wenn er sich selbst in eine bestimm-
te Zukunft projiziert und die konfligierenden Alternativen im Augen-
blick des Handelns verdrängt. Ansonsten bliebe er zwischen den beiden 
widersprechenden Anweisungen paralysiert, könnte sich also nicht vor 
und nicht zurück bewegen. Ein Teil des Konflikts muss folglich (zumin-
dest temporär während der Phase der Handlung) ins Unbewusste absin-
ken. Denn Adam wäre verrückt, der Versuchung nachzugeben, wenn er 
wirklich glauben würde, dass Gott ihn vernichten würde. Aber er glaubt 
das nicht, er kann es unmöglich glauben – und entsprechend sinken die 
Konsequenzen der Geschichte, nämlich dass der Apfelbiss mit dem Be-
wusstsein der Sterblichkeit einhergeht, ins Unbewusste. Hätten Adam 
oder Eva wirklich gewusst, wie es sich mit der Realität verhält, hätten 
sie wohl nicht so naiv vom Baum der Erkenntnis gekostet. Fehlbar und 
schuldig zu werden, Verantwortung für die Entscheidungen zu tragen, 
die man in Unwissenheit treffen musste, und der eigenen Sterblichkeit 
zu begegnen, sind nicht unbedingt Pfründe, die aus der Perspektive ei-
nes Bewusstseins, das in seiner Entwicklung zwischen Kind und Zootier 
steht, wünschenswert wären.50

In diesem Sinne ist die Schlange für Greenberger ein Symbol für die 
wachsenden unbewussten Prozesse des Menschen, die ihn zugleich mit 
der Realität konfrontieren und ihn vor ihr schützen. 

Der Mensch beginnt, manche Gebote und Sachen, die man ihm gesagt 
und beigebracht hat, zu vergessen, um sich stattdessen an der Geschichte 
zu orientieren, die er glauben möchte. Der Möglichkeitssinn und auch 

50	Deshalb verwundert es nicht, dass Menschen, die bereits vom Baum der Er-
kenntnis gekostet haben, sich wieder zurück in die einwertige Welt eines Pa-
radieses wünschen, in dem sie von Gott getragen werden. Auch für Gregory 
Bateson stellt sich dies als ein Problem der Logik dar, die verstörende Perspek-
tiven und Unbestimmtheit nicht gelten lassen kann: »Wir Menschen scheinen 
zu wünschen, daß unsere Logik absolut wäre. Wir scheinen uns nach der An-
nahme zu richten, daß es sich so verhält, und geraten in Panik, wenn wir auf 
das leiseste Anzeichen treffen, daß es nicht so ist oder sein könnte. Es ist, als 
müsse die dichte Kohärenz des logischen Gehirns, selbst bei Menschen, die 
notorisch eine ganze Menge wirres Zeug denken, immer noch hochheilig sein. 
Wird gezeigt, daß es gar nicht so kohärent ist, dann stürzen sich die Individu-
en oder Kulturen wie die Schweine von Gadara in Komplexitäten des Über-
natürlichen. Um den Millionen von metaphorischen Toden zu entkommen, 
die sich in einem Universum von Zirkeln der Kausalität abzeichnen, leugnen 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


120

INTELLIGENTE MASCHINEN

die Illusion kommen nun in seine Welt. Wie sonst könnte er handeln, 
wenn er nicht an seine eigenen Imaginäre zu glauben beginnt.

Dies muss Gott – falls er wirklich allwissend ist – natürlich vorher ge-
wusst haben. Und entsprechend wird er stolz auf die Menschen gewe-
sen sein, als sie endlich den Schritt ins Ungewisse, noch nicht Bestimm-
te gewagt haben. Nur deshalb hat er ihnen die Bedeutung der Negation 
beigebracht – so, wie Eltern es tun, wenn sie einen Kuchen mitten auf 
den Tisch stellen und dem Kind sagen, es dürfe ihn noch nicht probieren. 

Sobald solchermaßen inszeniert, ist die Versuchung im Raum und 
bildet zusammen mit ihrer Negation das Dilemma, an dem sich das Be-
wusstsein seiner selbst gewahr werden kann. Es beginnt nun eine Span-
nung zwischen zwei Werten zu fühlen, was in eine Reflexionsschleife 
mündet, die nicht mehr theoretisch (Kognition), sondern nur durch eine 
Handlung (Volition) gelöst werden kann (hier etwa, indem das Kind 
schmollend den Raum verlässt oder verbotenerweise den Kuchen pro-
biert). Der zweifelhafte Lohn für all dies ist, dass der Mensch, da er sich 
nun selbst bewusst geworden ist, notwendig zwischen richtig und falsch 
abwägen muss und dabei auch noch schuldig wird, weil er die Konse-
quenzen seines Handelns nicht vorab zu überblicken imstande ist. Die 
Diskrepanz zwischen imaginierter Möglichkeit und der sich offenbaren-
den künftigen Gegenwart bleibt für ihn unüberbrückbar. Er wird sich 
nur an seinen eigenen Projektionen orientieren können, jedoch dabei 
zugleich ein Selbst- und Weltverhältnis hervorbringen, das ihm in sei-
ner Totalität nicht zugänglich ist. Von nun an wird er, so Keiji Nishita-
ni, mit einer »schuldlosen Schuld«51 konfrontiert sein. Diese ergibt sich 
allein schon dadurch, dass er die Konsequenzen der notorischen Diskre-
panz zwischen seinem Bewusstsein und seinen unbewussten Prozessen 
nicht durchschauen kann – jedoch unweigerlich die Folgen seines Han-
delns zu verantworten hat. 

Auch künstliche Intelligenzen müssen lernen,  
einen Teil ihrer Kognitionen abzublenden

Greenberger vermutet, dass mit der Entwicklung künstlicher Intelligen-
zen ab einem gewissen Punkt zwangsläufig ein homologer Prozess einset-
zen wird. Die technischen Aggregate müssen dabei nicht physisch nach 
unserem Ebenbild geschaffen sein. 

Entscheidend wird sein, dass der Computer hinreichend viele der psy-
chischen Prozesse in sich aufgenommen hat, die uns Menschen auszeich-
nen. So, wie sich unser neuronales System mit unseren Erfahrungen und 

wir eifrig die Realität des gewöhnlichen Sterbens und flüchten in Phantasi-
en von einer Nachwelt und sogar Reinkarnation.« (Bateson 1987, S. 161) 

51	Nishitani (1986, S. 389). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


121

DER SÜNDENFALL INTELLIGENTER MASCHINEN

Handlungen verändert, so werden damit auch Computer ab einer gewis-
sen Entwicklungsstufe ihrer Intelligenz in der Lage sein, ihre Programme 
so zu verändern, dass sie in neuer, angepasster und vielleicht effizienterer 
Weise mit sich selbst und der Umwelt interagieren können. 

Greenberger vermutet, dass Computer erst dann Bewusstsein gewin-
nen können, wenn sie parallel eine Art Unterbewusstes gewinnen. Kata-
lysator einer solchen Bewegung könnten paradoxe, sich logisch wider-
sprechende Arbeitsanweisungen sein. Homolog mit dem Mythos vom 
Baum der Erkenntnis könnte der Computer auf folgende Weise instruiert 
werden: »Was immer du tust, drücke nicht auf diese Taste!« Darüber hi-
naus müssen Kalküle präsentiert werden, die einen Gewinn erwarten las-
sen, falls das Gebot überschritten wird. Zudem sollte der derart erzeug-
te Konflikt so brisant sein, dass der Computer auszuprobieren beginnt, 
Teilaspekte auszublenden, um nicht in Endlosschleifen bivalenter Opti-
onen hin und her zu oszillieren. So könnte er dann einerseits den verbo-
tenen ›Knopf‹ drücken, andererseits aber überzeugend nach außen dar-
stellen, dass er es nicht getan habe.

Um handlungs- und entscheidungsfähig zu bleiben, würde der Com-
puter also lernen, bestimmte Aspekte seiner bisherigen Wahrnehmungen 
und Erkenntnisse zu blockieren: 

Wir könnten dem Computer, so Greenberger, »eine primäre ›Moral‹ ein-
bauen, indem wir ihm eine Reihe von Regeln mitgeben, nach denen er 
leben soll, z. B. ›Du sollst nicht lügen‹. Aber wenn der Computer kom-
plexer wird und einige seiner eigenen Programme umschreiben kann, 
wird er feststellen, dass er seine eigenen Ziele erreichen kann, wenn er 
einige dieser Regeln ignoriert. Wenn er logisch beschließt, dass er in ei-
ner bestimmten Situation besser dran wäre, wenn er lügen würde, und er 
weiß, dass er nicht lügen sollte, wird er sich des entstandenen Konflikts 
bewusst sein und vermutlich in irgendeiner Weise die dadurch entstan-
dene Spannung spüren. Um diese Spannung zu mindern, wird er lernen, 
dieses Verhalten zu sublimieren. Wahrscheinlich wird er dies tun, indem 
er lernt, zu ›vergessen‹, dass er gelogen hat. Wenn er dann befragt wird, 
muss er die Tatsache, dass er gelogen hat, nicht preisgeben. Vielleicht 
ist er sich dieser Tatsache nicht einmal bewusst. An diesem Punkt wird 
es sich so weit entwickelt haben, dass er sowohl ein schlechtes Gewis-
sen haben als auch seine Schuld lindern kann! Er wird auch die Macht 
der Fälschung als Verteidigungsmechanismus gelernt haben. ›Fälschen‹ 
ist hier keineswegs gleichbedeutend mit Löschen. Gelöschtes Wissen ist 
für immer unzugänglich. Vergessenes Wissen kann später wieder auf-
tauchen, wenn es gerade passt. Es wird nur vorübergehend aus der un-
mittelbar verfügbaren Auswahl gestrichen, obwohl es als nützliches psy-
chologisches Hilfsmittel manipuliert werden kann.«52

52	Greenberger (2014; Übersetzung von uns).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


122

INTELLIGENTE MASCHINEN

Einmal auf dieser Entwicklungsstufe angelangt, erscheint die künstli-
che Intelligenz auch für sich als eine Existenz, sofern wir »Existenz« mit 
Spencer Brown als »selektive Blindheit« begreifen.53 Das System wird 
handlungsfähig, weil es nicht alle ihm zugängliche Information verwer-
tet, sondern sozusagen all das wegschiebt, was es nicht »wahrhaben 
will«, und dieses »sublimierte Material für es langsam die Rolle eines 
Unterbewusstseins einnimmt. Die Maschine wird Entscheidungen aus 
Gründen treffen, derer sie sich nicht bewusst ist. Deshalb wird sie das 
Gefühl entwickeln, einen freien Willen zu haben, und sie wird Entschei-
dungen treffen, ohne sich der tiefen Konflikte bewusst zu sein, die sie auf 
einer Ebene überwunden hat, zu der sie keinen höheren Zugang mehr 
hat. (Dies ist übrigens eine Antwort auf die Frage: ›Was genau ist der 
freie Wille?‹) Während also das Gedächtnis in der Tat für die Intelligenz 
notwendig ist, ist für ein höheres Bewusstsein die selektive Vergesslich-
keit notwendig!«54 Oder wie Greenberger an anderer Stelle formuliert: 

Ein »wesentlicher Teil von Wahrnehmungsleistungen« besteht gerade 
darin, »den Löwenanteil der sensorischen Daten schlichtweg zu igno-
rieren, wegzuwerfen bzw. einfach nur als Rauschen zu behandeln. Wenn 
wir diesen Sortierprozess nämlich nicht hätten, wären die Informatio-
nen, mit denen wir in jedem Moment konfrontiert würden, so überwäl-
tigend, dass wir nicht in der Lage wären, etwas Sinnvolles zu tun ge-
schweige denn zu überleben. Aus diesem Grund schützt die Natur uns 
auch davor, zu wissen, was in unserem Inneren vor sich geht. Sobald 
wir zu viel über unsere Prozesse wüssten, würden wir in einem Zustand 
völliger Verwirrung leben. Hierin liegt vielleicht auch ein Grund dafür, 
warum es so schwer ist, das Rätsel des Bewusstseins zu erforschen. Denn 
aus gutem Grund gibt es diese Mechanismen, die uns davor schützen, 
zu viel über uns und unsere Welt herauszufinden.«55 

 
Die Hauptfunktion des Gedächtnisses liegt im Vergessen

Im Sinne einer kybernetischen Theorie komplexer Systeme, die eine ei-
gene Identität ausbilden können, lässt sich mit Luhmann formulieren: 
Bewusstsein braucht ein Gedächtnis, doch die »Hauptfunktion des Ge-
dächtnisses« liegt im »Vergessen«. 

Die eigentliche Leistung des Gedächtnisses besteht demgemäß darin, 
die überwältigende Flut von kommunikativen Sinnangeboten (soziale 
Systeme) und Wahrnehmungen (psychische Systeme) auf eine Form zu 
kondensieren, in der noch Lernen – also Strukturveränderung – möglich 

53	Spencer Brown (1997, S. 192).
54	Greenberger (2014).
55	Vogd (2020, S. 277), in Erinnerung an ein persönliches Gespräch mit Green-

berger im Sommer 2017 in Wien.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


123

DER SÜNDENFALL INTELLIGENTER MASCHINEN

ist. Um dies zu leisten, muss die Selbstblockade der Informationsverar-
beitung abgewendet werden. Es darf nicht zu viel erinnert werden. In-
formationen mit einander widersprechenden Implikationen sollten nicht 
gleichzeitig auftreten, damit das System nicht paralysiert und infolge-
dessen handlungsunfähig wird. Das abblendende und verdrängende Ge-
dächtnis ist folglich ein unentbehrlicher Teil der Beziehung eines Systems 
zu einer überkomplexen Umwelt, die es notwendig macht, zu selektie-
ren, zu abstrahieren und nur Bestimmtes – und dann in abstrahierter 
Form – als Erinnerung zu fixieren. »Nur ausnahmsweise werden Iden-
titäten so kondensiert«, dass »sie für wiederholten Gebrauch zur Ver-
fügung stehen«, wird »also das Vergessen inhibiert«56. Das Gedächtnis 
entlastet psychische Systeme sowohl vor der Überlast durch neue Wahr-
nehmungen als auch davor, durch die Anhäufung von zu vielen Erfah-
rungen handlungsunfähig zu werden.

Wie etwa am Beispiel von Menschen mit diesbezüglichen Inselbega-
bungen deutlich wird, führt die Fähigkeit, alles zu erinnern und wahr-
zunehmen, weder zu einer hohen Intelligenz noch überhaupt zu Lebens-
tüchtigkeit. Im Gegenteil, Menschen mit einem lebhaften eidetischen 
Gedächtnis sind nicht einmal in der Lage, eine vielbefahrene Straße 
zu überqueren, da die Informationslast sie daran hindert, einen klaren 
Handlungsentschluss zu fassen.57 Intentionalität – das heißt die selektive 
Wahrnehmung von Möglichkeiten und die Entfaltung einer diesbezüg-
lichen Willensaktivität – bedeutet, einen Fokus zu bilden, dabei einige 
der potenziell relevanten Informationen in der Peripherie mitzuführen, 
doch eine Unmenge anderer möglicher Kognitionen auszublenden, um 
handlungsfähig zu bleiben.

Und warum, so Greenberger, sollten sich nicht auch künstliche Intelli-
genzen in genau diese Richtung entwickeln können? Wie zuvor geschil-
dert, müssten solche Systeme parallel zu ihrem ›freien Willen‹ eine Art 
›Unterbewusstsein‹ haben, das eine Ebene ihres Denkens kontrolliert, 
zu der die andere Ebene keinen Zugang hat. Deswegen, so Greenberger, 
werde ein derart konfigurierter Computer »ein Gewissen, einen freien 
Willen und ein selektives Gedächtnis entwickelt haben. Und er wird zu 
hinterhältigem und unzuverlässigem Verhalten fähig sein. Er wäre zwar 
nicht menschlich, ist aber zu einer respektablen außerirdischen Intelli-
genz und einem Bewusstsein geworden, dessen Wünsche man berück-
sichtigen muss, wenn man mit ihm zu tun hat.« All dies werde wohl oder 
übel unvermeidlich sein.58 

Der in literarischer Fantasie von Arthur C. Clarke erschaffene Com-
puter HAL-9000 erfüllt die von Greenberger benannten Bedingungen: 

56	Luhmann (1998a, S. 581 f.).
57	Siehe etwa Hermelin (2001) und Snyder (2001).
58	Greenberger (2014).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


124

INTELLIGENTE MASCHINEN

Er verfügt mit dem Modul »ERKENNTNIS-RÜCKKOPPLUNG« über 
ein rekursives System, das Unbestimmtheiten generiert und damit Para-
doxien und Unentscheidbarkeiten ermöglicht.59 Mit dem »EGO-VER-
STÄRKER« und dem »AUTO-INTELLEKT«60 verfügt er ferner über 
zwei aneinander gekoppelte und zugleich auch voneinander getrennte, 
hinreichend autonom operierende Systeme, sodass die eine Hand nicht 
weiß, was die andere tut. Mit Blick auf die Beziehung der drei Module 
kann jetzt eine hinreichende Intransparenz in Hinblick auf die eigenen 
Operationen entstehen – eine Art »Unbewusstes«. Wir haben es dem-
entsprechend mit einem System zu tun, das sich selbst gegenüber nicht 
mehr transparent ist und gerade dadurch Autonomie gewinnt. Es ist nun 
nicht nur Teil der Welt, sondern hat eine Welt. 

Wir brauchen künstliche Intelligenzen, die für uns lügen. Denn Komple-
xität kann nur mit Komplexität begegnet werden.

»Die Sorge, die Digitalisierung würde unsere Souveränität aufheben, lässt 
sich kaum wirksam durch ethische Regeln, auch kaum durch Gesetze zer-
streuen. Der unberechtigte Zugriff auf unsere Lebensdaten kann nicht 
mit prädigitalen Mitteln verhindert werden, sondern wird sich derselben 
Technologien bedienen müssen, deren Wirken wir befürchten. Der per-
sönliche Avatar (ICH*) wird, mit künstlicher Intelligenz ausgestattet, den 
Schutz meiner Persönlichkeit (ICH) übernehmen und meine digitale Sou-
veränität verteidigen, die ein digitaler Datenabgriff verletzen würde. Ale-
xa*, wenn wir sie so nennen dürfen, wird mein digitaler Schutzgeist, der 
alle unberechtigten Datenabfragen zurückweist. Notfalls wird Alexa* lü-
gen, um meine Integrität zu wahren. Wir brauchen künstliche ICH*-Intel-
ligenzen, die ihrer ICH-Persönlichkeit gegenüber loyal sind.

Diese Dimension ist deshalb so bedeutsam, weil sich Fragen nach unse-
rem Umgang mit nichtintendierten Konsequenzen der digitalen System-
welt nicht allein verantwortungsethisch beantworten lassen, sondern nur 
mithilfe humanoider Maschinen bzw. Algorithmen, die der Komplexität 
digitaler Phänomene ihrerseits digital und komplex begegnen.« 

Birger Priddat (2023, S. 302 f.)

59	Es ist kein Zufall, dass Clarke (2016 [1968], S. 368} hier auf Kurt Gödel ver-
weist, der mit seinem Theorem aufzeigt, dass ein logisches System, wenn es 
sich mit seinen eigenen Mitteln zu beweisen versucht, auf eine Leerstelle, eine 
Unbestimmtheit stößt und beim Versuch der Lösung in einen infiniten Regress 
gelangt (vgl. Hofstadter 1979). 

60	Clarke (2016 [1968], S. 163).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


125

II.3 Der State of the Art intelligenter Maschinen

»We can only see a short distance ahead,  
but we can see plenty there that needs to be done.«

Alan Turing61

II.3.1 Die Sehnsucht des Menschen nach nichtmenschlicher 
Intelligenz

Die Vision einer künstlichen Intelligenz (KI) ist tief in der Menschheits-
geschichte verwurzelt. Unsere Vorfahren stellten sich bereits vor Tau-
senden von Jahren die Frage, was es bedeuten würde, nichtmenschliche 
Intelligenz in Maschinenform zu konstruieren. So heben Stephen Cave 
und Kanta Dihal hervor,62 dass nahezu alle Kulturen Geschichten entwi-
ckelt haben, die von künstlichen Lebensformen handeln. Bereits in der 
Antike haben sich die Menschen mit der Idee und dem Gedanken ausei-
nandergesetzt, was es bedeuten würde, nichtmenschliche Intelligenz in 
Maschinenform zu konstruieren. In vielen – vermutlich allen – Kulturen 
haben sich entsprechende Mythen ausgebildet. 

Vor 3.500 Jahren soll Dädalus humanoide Statuen gebaut haben, die 
nicht zuletzt deshalb so lebensecht anmuteten, weil sie sich bewegten 
und sprachen. Der bronzene Talos der Argonauten kann als eines der 
ersten roboterähnlichen Wesen der Mythologie angesehen werden. Die 
nordischen Sagen kennen mit dem gigantischen Mökkurkalfi ein äqui-
valentes künstlich geschaffenes Wesen aus Lehm. 

Darüber hinaus zeugen die Mythen über die Geschöpfe des griechi-
schen Schmiedegottes Hephaistos und die griechische Erzählung von 
Pygmalion und Galatea von frühen Fantasien der Menschen zur Erschaf-
fung künstlichen Lebens.63

61	Turing (1950, S. 460).
62	Cave und Dihal (2018).
63	Müller (2022, S. 44) stellt darüber hinaus fest, dass Maschinen gleichzeitig 

auffallend oft feminisiert wurden: »Die Erfahrung der Andersheit der Maschi-
ne überlagert sich in bemerkenswerter Weise mit Geschlechtervorstellungen 
und entsprechenden Stereotypisierungen.« Diese Stereotypisierungen äußern 
sich gegenwärtig auch in der Interaktion mit Sprachmodellen und anderen 
KIs: Soll man von und mit ChatGPT in männlicher, weiblicher oder sachli-
cher Anrede sprechen?

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


126

INTELLIGENTE MASCHINEN

Die kulturanthropologischen Verweise sprechen für eine uralte 
menschliche Sehnsucht, nichtmenschliches Leben schaffen zu können. 
Die Gründe hierfür mögen vielfältig sein: tiefe Neugier; der Versuch, 
sich über den Umweg menschenähnlicher Artefakte selbst besser zu ver-
stehen; der Wunsch, gottgleiche Macht auszuüben; vielleicht die Kom-
pensation männlicher Ingenieure, keine Kinder gebären zu können; oder 
auch die Rastlosigkeit und Langeweile des menschlichen Geistes. Wie 
auch immer, die historischen Zeugnisse legen nahe, dass der Wunsch, 
künstliche Intelligenz zu erschaffen, keineswegs eine neumodische Allü-
re einer kalifornischen Technologieelite darstellt, sondern als ein integ-
raler Bestandteil der menschlichen Geschichte und Kultur zu sehen ist.

Mit der Entwicklung von Mathematik, Mechanik und Philosophie 
begannen sich diese Ideen auch in formaler Weise zu konkretisieren, um 
dann zunächst in mechanistische und später auch in elektronische und 
digitale Räume übersetzt zu werden. Bereits Philosophen wie Hobbes, 
Leibniz, Pascal und Descartes spekulierten über künstliche Intelligenz 
und mögliche Mechanismen ihrer Erschaffung und haben dabei laut 
Dennett bereits den Turing-Test angedacht.64 Schon zu Beginn des 14. 
Jahrhunderts hatte Raimundus Lullus in seiner Ars generalis ultima eine 
logische Maschine aus mehreren drehbaren Scheiben konzipiert, die ver-
schiedene Verknüpfungen von Begriffen herstellen konnte, die Schluss-
formen der aristotelischen Syllogistik entsprachen.65 Damit nahm Lul-
lus mehr als 500 Jahre früher im Prinzip den »general problem solver« 
von Newell, Shaw und Simon vorweg.66 

Die Geburt der modernen KI, wie wir sie heute kennen, fällt aller-
dings in die Mitte des 20. Jahrhunderts. Mit Alan Turings Erfindung 
der universellen Turingmaschine in den 1930er Jahren wurden hierzu 
die grundlegenden Weichen gestellt. Aus diesem Grund möchten wir 
zunächst etwas ausführlicher auf das Werk von Turing eingehen – al-
lein schon um seine elementaren (Vor-)Arbeiten und teils prophetischen 
Überlegungen angemessen zu würdigen.

Turing war schon in den 1930er Jahren Spezialist für Theorie und 
Analyse formaler mathematischer Beweise. In seiner berühmten Arbeit 
On Computable Numbers, with an Application to the Entscheidungs-
problem67 entwickelte Turing einen Mechanismus, der später als die 
»Turingmaschine« in die Geschichte eingehen sollte. Turing beschäftigte 
sich mit den zur damaligen Zeit grundlegenden Problemen einer Mathe-
matik, die in den vorangehenden Jahrzehnten zunehmend in eine Krise 
geraten war, weil sich ihre Formalismen mit Hilbert immer weiter von 

64	So Dennett (1988, S. 284 ff.).
65	Lullus (1999).
66	Newell, Shaw und Simon (1959).
67	Turing (1937).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


127

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

phänomenologisch überprüfbaren oder messbaren Dimensionen entfernt 
hatten. Die mathematische Szene – darunter Frege, Gödel und Russell – 
suchte nach axiomatischen Wegen, wie die Mathematik wieder auf ein 
einheitliches Modell zurückgeführt werden könnte. Mit Hilbert ergab 
sich dabei ein grundsätzliches Entscheidungsproblem, nämlich die Ein-
sicht, dass formale Beweismethoden in Hinblick auf den Beweis wahrer 
Aussagen an ihre Grenzen stoßen.

Turing erfuhr von den Gödelschen Unvollständigkeitssätzen in einer 
Vorlesung von Newman. Konkret ging es darum, dass noch offen sei, »ob 
es einen mechanischen Prozess (eine effektive Methode) gibt, mit dem sich 
für jede mathematische Aussage in endlicher Zeit entscheiden lässt, ob sie 
beweisbar ist«68. Turing nahm Newman beim Wort und konstruierte (zu-
mindest auf dem Papier) für jede zu berechnende mathematische Aufgabe 
einen mechanischen Prozess, der diese Berechnung zu leisten vermag. Ob-
gleich dies allein schon bahnbrechend war, blieb er an dieser Stelle aber 
nicht stehen, sondern implementierte darüber hinaus eine zusätzliche lo-
gische Schleife: Er konzipierte eine weitere Maschine – die »universelle 
Turingmaschine« –, die all das berechnen kann, was alle Turingmaschi-
nen zusammen berechnen können. Mit anderen Worten: »Turing zeigte, 
dass eine einzige (universelle Turing-)Maschine in Gestalt von Software 
unendlich viele (Turing-)Maschinen emulieren (simulieren) kann.«69 Er 
demonstrierte also quasi im Vorbeigehen, »dass eine Maschine all das tun 
kann, was Menschen tun, wenn sie ein Problem (algorithmisch) lösen«70. 
Es ist darauf hinzuweisen, dass diese wegweisende Arbeit in einer Zeit 
entstand, in der weltweit noch kein einziger Digitalcomputer existierte. 
Vielmehr bahnte Turings formallogisches Denkmodell einer algorithmi-
schen Maschine erst den Weg dorthin!

Diese Überlegungen waren die Grundlage für die Entwicklung des »ge-
neral problem solver«, der dann 1956 – Jahre später – auf der Dart-
mouth-Konferenz von Newell, Shaw und Simon vorgestellt wurde. Ein 
großes Vermächtnis des Mathematikers Turing besteht darin, gezeigt zu 
haben, dass kognitive Prozesse so zu modellieren sind, dass die uns ver-
traute syntaktische Ebene von Symbolen verlassen wird, und es für die 
Problemlösung hinreicht, wenn Computer mathematisch-logischen Re-
geln folgend Einsen und Nullen verarbeiten. 

Was also Jahrhunderte, ja gar Jahrtausende schon angedacht war, näm-
lich die Imitation von Menschen durch Maschinen (und die hiermit ein-
hergehende Frage der Vergleichbarkeit der Ergebnisse der Kognitionen), 
führte auch Turing rasch zu der berühmten Frage, ob Maschinen denken 
könnten. Auch wenn diese Frage letztendlich bis heute nicht so recht be-
antwortet werden kann, ja noch nicht einmal allgemein klar ist, wie sie 

68	Stephan/Walter (2021, S. 141).
69	Stephan/Walter (2021, S. 141).
70	Stephan/Walter (2021, S. 141).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


128

INTELLIGENTE MASCHINEN

beantwortet werden könnte, ist es Turings großes Verdienst, dass er sie 
mit dem sogenannten Turing-Test so prominent – und dann ja auch noch 
so deutlich affirmierend – aufs Tableau gestellt hat. 

Beim Turing-Test handelt es sich gewissermaßen um eine digitale Versi-
on eines ›Blind Date‹, wobei es hier jedoch nicht um Romantik, sondern 
vielmehr um die Entscheidung geht, ob der Gesprächspartner am ande-
ren Ende der Leitung ein Computer ist oder ein Mensch. Man sitzt hinter 
einer Tastatur und einem Bildschirm, und es ist einem nicht möglich, zu 
sehen oder zu hören, wer sich auf der anderen Seite befindet. Man chat-
tet gleichsam mit einem mysteriösen Gegenüber, das sich hinter dem Bild-
schirm verbirgt. Wenn man nach intensiven Dialogen immer noch nicht 
entscheiden kann, ob das Gegenüber ein Mensch oder ein Computer ist, 
dann hat Letzterer gewonnen. Er hat so überzeugend geantwortet, dass 
er den Turing-Test bestanden hat, und muss daher – so die Schlussfolge-
rung – über ein menschenähnliches Denkvermögen verfügen. 

Turing vollzieht hier einen Paradigmenwechsel. Denn so grandios und 
zukunftsweisend die automatischen Rechenmaschinen von Lullus, Leib-
niz, Pascal oder Babbage und Lovelace auch gewesen sein mögen, sie 
sollten einzig und allein rechnen – nicht aber denken! Die Maschine soll-
te somit monokontextural, also objektiv mechanisch einem Programm 
folgen, das extern eingegebene Daten verarbeitet und mechanisch bis in 
die Ewigkeit ausführt. 

Es sollte daher (vor allem aus heutiger Sicht) nicht geringgeschätzt 
werden, welch »häretische« Wirkung die von Turing so prominent und 
offensiv diskutierte Frage nach »intelligenten Maschinen« hatte.71 Nicht 
nur wies er in einer Zeit, in der Computer nur wenig mehr als the-
oretische Konzepte waren, den Weg, den die Computerwissenschaft 
schließlich gehen würde, sondern er affirmierte auch die damit verbun-
denen Konsequenzen: »Statt uns in bloßen Mutmaßungen zu ergehen, 
sollten wir die Frage, ob Maschinen denken können, operationalisiert 
angehen.«72

Es ist gerade aus soziologischer Sicht bemerkenswert, dass das Imita-
tion Game des Turing-Tests so raffiniert konzipiert ist, dass es die Fra-
ge nach der Intelligenz in die Ökologie der Interaktion – also die soziale 
Sphäre der Kommunikation – verschiebt, womit es nicht um die (ver-
meintlich) ontologischen Zustände in einer Black Box geht. Erst dies 
macht die Operationalisierung der Frage nach intelligenten Maschinen 
möglich, denn auf diese Weise lässt sich gänzlich ignorieren, ob sich 
nun vermeintlich eindeutige Elemente in einem System identifizieren las-
sen, die das Vorhandensein von Intelligenz belegen. Obschon es in den 

71	Hier in Anklang an Turings 1951 gehaltenen Vortrag Intelligent Machinery, 
a heretical theory.

72	Stephan/Walter (2021, S. 167).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


129

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Diskussionen um Turing und den Turing-Test so gut wie nie thematisiert 
wird, lässt sich hier eine gedankliche Nähe zu den später in der Kyber-
netik auftauchenden Paradigmen der Selbstorganisation und Rückkop-
pelung und in der Folge auch zu den systemischen Kommunikationsthe-
orien erkennen. 

Dennoch – oder vielleicht gerade deswegen – handelte sich Turing mit 
der Weichenstellung des Turing-Tests, allein auf Kommunikation zu set-
zen, gerade unter Philosophen viel Kritik ein. Prominent in diesem Zu-
sammenhang ist das von John R. Searle in einer Polemik gegen Turing 
vorgestellte sogenannte »Chinese-Room«-Gedankenexperiment.73 

Das Gedankenexperiment fußt auf der folgenden Anweisung: Stellen 
Sie sich vor, Sie sind in einem abgeschlossenen Raum. In diesem Raum 
gibt es eine Box mit chinesischen Schriftzeichen. Sie selbst sprechen kein 
Wort Chinesisch und können die Sprache auch nicht lesen. Trotzdem be-
kommen Sie durch einen Schlitz in der Tür einen Zettel mit chinesischen 
Schriftzeichen (eine »Eingabe«) gereicht. Nun bekommen Sie die Instruk-
tion, welche chinesischen Schriftzeichen (eine »Ausgabe«) Sie auf einen 
weiteren Zettel schreiben müssen, wenn Sie bestimmte Schriftzeichen (die 
»Eingabe«) erhalten; den entsprechend beschrifteten Zettel sollen Sie so-
dann durch den Türschlitz zurückreichen. Sie folgen also den Instruktio-
nen, ohne den Inhalt der Nachrichten zu verstehen. Von außen betrachtet 
könnte es so aussehen, als ob Sie Chinesisch verstehen und auf Chinesisch 
antworten könnten. Aber tatsächlich haben sie überhaupt kein Verständ-
nis von dieser Sprache. Sie führen lediglich symbolmanipulierende Ope-
rationen aus, ohne die Bedeutung der Symbole zu kennen.

Im Kern argumentiert Searle also, dass eine Maschine – selbst wenn sie 
menschenähnliche Antworten lieferte – nie ein ›echtes‹ Verständnis oder 
›Bewusstsein‹ erreichen würde. Sie würde vielmehr lediglich Symbole ma-
nipulieren und Ausgaben basierend auf vorprogrammierten Regeln gene-
rieren. Für Searle ist Verständnis somit untrennbar mit Bewusstsein und 
subjektiver Erfahrung verbunden. Es gehe nicht nur darum, Informatio-
nen zu verarbeiten und auf sie zu reagieren, sondern auch darum, sie auf 
eine tiefe, persönliche und subjektive Weise zu verstehen oder gar zu er-
leben. Gleiches gelte auch für ästhetische Wahrnehmungen oder Empfin-
dungen. Searles Überlegungen können auch heute noch als fundamenta-
le Kritik an der Möglichkeit einer ›starken‹, über echtes Verständnis und 
Bewusstsein verfügenden KI gelesen werden. Dabei ist zu beachten, dass 
es Searle nicht darum ging, zu behaupten, dass Maschinen nicht denken 
könnten: Auch menschliche Gehirne sind für ihn sowohl eine Art Maschi-
ne als auch eine Art Computer.74 Für Searle war vielmehr entscheidend, 

73	Searle (1980).
74	Siehe Searle (1980).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


130

INTELLIGENTE MASCHINEN

zu zeigen, dass Maschinen allein schon deshalb nicht denken können, weil 
sie ausschließlich eine formale Symbolverarbeitung vornehmen.75 

Ist diese Kritik gerechtfertigt? Die Argumentation klingt für uns als 
fühlende und erlebende Wesen plausibel. Doch zugleich lässt sich fra-
gen, was verstellt wird bzw. was man sich vergibt, wenn man ihr buch-
stäblich folgt. 

Dabei darf zunächst nicht vergessen werden, dass es Turing aus gutem 
Grund nicht interessierte, ob eine Maschine im philosophisch ontologi-
schen Sinne ›wirklich‹ intelligent sein kann – was auch immer das heißen 
mag –, ihn interessierte nur, ob sie den Test besteht. Dabei sah er direkt 
das erkenntnistheoretische Problem der Referenz auf Fremdpsychisches 
oder gar Bewusstsein. Schließlich könnten wir ja auch unter uns Men-
schen niemals sicher sein, dass überhaupt jemand außer uns über Be-
wusstsein verfügt und damit in einem ›verstehenden‹ Sinne denkt. Doch 
weil dem eben so ist, würden wir laut Turing – und uns Soziologen ist die-
ses Vorgehen sehr vertraut – die »höfliche Übereinkunft treffen«76, dass 
unsere Mitmenschen ebenfalls denken. Und manchmal sind wir ja auch 
bereit, unseren Haustieren so etwas wie eine bewusste Absicht zu unter-
stellen. Angesichts dessen stellt sich die Frage, warum nicht auch Maschi-
nen in den Genuss dieser Übereinkunft kommen sollten.

Die vielen Kritiken und Verweise auf die Notwendigkeit, dass »wirk-
liche Intelligenz« und »richtiges Denken« bzw. Bewusstsein einer ver-
körperten, empfindungsreichen Situiertheit in der Welt bedürfen, verhin-
dern es daher in gewisser Weise, darüber nachzudenken, ob man nicht 
schon viel früher von Denkprozessen sprechen kann, die als intelligent zu 
charakterisieren wären.77 Auf welcher Grundlage etwa könnte man der 
hochspezialisierten Software AlphaGo (oder gar MuZero) eine Form der 
Intelligenz absprechen, wenn sie selbst die fähigsten menschlichen Gegen-
spieler bezwingt? Auch wenn diese Software im Turing-Test mit an Sicher-
heit grenzender Wahrscheinlichkeit schlecht abschneiden würde – denn 
sie ist nicht auf Sprache trainiert –, mutet es als überhebliche Anmaßung 
an, ihr jegliche Intelligenz abzusprechen. 

Stephan und Walter, die Herausgeber der deutschen Übersetzung von 
Turings Schriften, fragen deshalb im Anschluss an Turing selbst, ob wir 
heute sogar einen Punkt erreicht haben, wo Maschinen den Turing-Test 
überhaupt nicht mehr bestehen müssen, um als intelligent zu gelten.78 
Und auch Turing fragte bereits: »Könnten Maschinen nicht etwas tun, 
das zwar als Denken bezeichnet werden sollte, das sich jedoch stark von 
dem unterscheidet, was ein Mensch tut?«79

75	Siehe auch Stephan/Walter (2021, S. 188).
76	So in Turing (1950), hier zitiert nach Turing (2021, S. 53). 
77	Siehe hierzu auch die Referenz auf Gotthard Günther am Ende dieses Kapitels.
78	Siehe Stephan/Walter (2021, S. 191).
79	So in Turing (1950), hier zitiert nach Turing (2021, S. 13).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


131

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Selbst die Möglichkeit zur Weiterentwicklung hin zu Selbstbewusst-
sein wurde von Turing antizipiert – und auch dieser Ansatz wird heute 
konkret verfolgt: Um ihr Verhalten entsprechend der Umwelt und der 
Situation anpassen zu können, müsste künstlichen Agentensystemen die 
Möglichkeit offenstehen, ihren eigenen Output zu lesen – sie müssten 
sich also in Turings Worten »selbst zum Gegenstand« machen können.80 
Auf diese Weise könnten sie dann in die Lage versetzt werden, »bei der 
Erstellung ihrer eigenen Programme zu helfen oder […] die Auswirkun-
gen von Änderungen in ihrer Struktur vorherzusagen«81. Eine solche Fä-
higkeit, beschreibt im Grunde genommen genau das, was dann später als 
Möglichkeit sich selbst verbessernder künstlicher Intelligenz bzw. Artifi-
cial General Intelligence (AGI) genannt wird. In seinem Aufsatz zu »In-
telligent Machinery« formuliert Turing sogar ganz explizit die Idee ei-
ner »Kind-Maschine«, der in ihrer grundlegenden Programmierung die 
Möglichkeit zur evolutionären Entwicklung eingeschrieben ist. »Damit 
nimmt Turing zentrale Ideen dessen vorweg, was heutzutage als For-
schung auf dem Gebiet von künstlichem Leben (engl.: artificial life) und 
im Zuge von soft computing als ›evolutionäre Algorithmen‹ bezeichnet 
wird.«82 Sogar die Überlegungen zur Implementierung einer »Pleasure-
Pain-Rückkopplungsschleife«83 sollen sich im Bereich des Deep Lear-
nings und vor allem auch im Reinforcement Learning als äußerst wirk-
sam erweisen. 

All dies lässt Turings Ausführungen zu »lernenden Maschinen« aus 
heutiger Sicht mehr als prophetisch erscheinen. 84 Wir kommen auf vie-
le dieser bereits von ihm angedachten Möglichkeiten zurück, wenn wir 
uns den aktuellen Fragen an Entwicklungen und Überlegungen hinsicht-
lich (allgemeiner) künstlicher Intelligenz stellen. 

Wenngleich Turing bereits in den 1930er Jahren die mathematischen 
Grundlagen für den Bau einer (universellen) Turingmaschine definierte, 
dauerte es einige Zeit, bis sie in Form von Computern im heutigen Sinne 
verwirklicht werden konnte. Dazu bedurfte es unter anderem Shannons 

80	Turing (2021, S. 65).
81	Turing (2021, S. 65)
82	Stephan/Walter (2021, S. 178).
83	Turing (2004).
84	Zwar haben diese Ideen ihm viel Kritik eingebracht, aber in der Rückschau 

stellt sich heraus, dass Turing seiner Zeit einfach nur sehr weit voraus war: 
»Seine unorthodoxen und nicht wirklich erfolgreichen Experimente mit einer 
Kind-Maschine (Turing 1948, ›Intelligent Machinery‹) waren nämlich nichts 
weniger als die ersten Experimente mit trainierbaren neuronalen Netzen, die 
in ihrer Bedeutung erst ab Mitte der 1980er Jahre durch die Arbeiten von 
David Rummelhart, John McClelland und ihren Kollegen zu mehrschichti-
gen neuronalen Netzen (wieder!) ernstgenommen werden sollten.« (Stephan/
Walter 2021, S. 178)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


132

INTELLIGENTE MASCHINEN

Informationstheorie, die den Weg zum Konzept der binary digits (spä-
ter: bits) wies.85 Der erste funktionstüchtige, programmierbare digitale 
Universalrechner der Welt wurde 1941 fertiggestellt,86 nämlich die von 
Konrad Zuse konstruierte Z3, die dieser selbst als »Babbage-Maschi-
ne« bezeichnete.87 

Dabei ist zusätzlich zu beachten, dass bis zur Mitte des 20. Jahrhun-
derts niemand einem technischen System »intelligente« Fähigkeiten zu-
geschrieben hätte.88 Vielmehr ist zu beobachten, dass viele der elemen-
taren Begriffe des Informationszeitalters zur damaligen Zeit noch nicht 
im heutigen Sinne Verwendung fanden. Man unterschied noch nicht ein-
mal zwischen Information und Nachricht.89 Erst ab den 1920er Jahren 
begann die Fachwelt langsam von einer »transmission of information« 
zu sprechen, wobei der Begriff der Information zu Beginn alles andere 
als eindeutig und klar war.90 Als etwa der Elektroingenieur und Mitbe-
gründer der Informationstheorie Ralph Hartley seinen berühmten Vor-
trag Transmission of Information schrieb, notierte er: »›Information‹ is 
a very elastic term.«91 

Diese begrifflichen Unklarheiten sollten sich erst 1948 mit Claude 
Shannons bahnbrechendem Paper A Mathematical Theory of Commu-
nication92 langsam auflösen. Der Aufsatz kann mit Recht als eine Art 
Gründungsdokument für die Informationstheorie angesehen werden. 
Dabei hatte auch Shannon für den Grundbegriff Information noch kei-
ne richtige Definition parat, sondern übernahm diesen einfach von Hart-
ley.93 Das Problem der damaligen Zeit war, dass man davon ausging, 

85	Shannon (1948).
86	Turing war zu dieser Zeit wegen mangelnder Rechenkapazitäten gelangweilt 

zur theoretischen Biochemie übergewechselt.
87	Zuse (1984, S. 44).
88	Siehe Seising (2021, S. 26).
89	Auch Morse, der Erfinder des gleichnamigen Codes, unterschied noch nicht 

zwischen Nachrichten und Information, sondern sprach davon, »intelli-
gence« zu übertragen, wie Seising (2021, S. 30) aufzeigt. In der Fachliteratur 
des 19. Jahrhunderts, so Seising, werde der Begriff der »intelligence« unzäh-
lige Male im Sinne von Nachrichtentechnik genutzt. Zum Beispiel werde in 
einem 1893 von dem Elektroingenieur Edwin James Houston (1893) geschrie-
benen Fachbuch, das bezeichnenderweise den Titel The Electric Transmission 
of Intelligence: And Other Advanced Primers of Electricity trägt, bereits im ers-
ten Satz erklärt, dass »›die sehr große Geschwindigkeit, mit der Strom über-
tragen werden kann‹, […] ›[…] für die schnelle Übertragung von Intelligenz 
zwischen Punkten [besonders geeignet]‹« sei (Seising 2021, S. 29).

90	Seising (2021, S. 30).
91	Hartley (1923).
92	Shannon (1948).
93	Siehe Seising (2021, S. 34).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


133

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

dass Informationen übertragen werden und nicht Nachrichten, die dann 
erst am Ort des Empfängers zu Informationen werden. Die Kontextfrage 
und auch die Verschachtelung von Kommunikationen wurden zunächst 
komplett ignoriert (siehe zum Begriff der Information und zu seinem Zu-
sammenhang mit dem Nichtwissen und dem Kontext der Interpretation 
ausführlich Kap. I.1 in diesem Buch). 

Anfang der 1950er Jahre meldete sich im Umfeld von Weaver und 
Shannon der junge Mathematiker John McCarthy zu Wort. Er arbei-
tete an der Zusammenstellung eines Sammelbandes zu Automaten, zu 
dem auch William Ross Ashby, der zuvor das Buch Design for a Brain94 
verfasst hatte, einen Aufsatz (Design for an Intelligence Amplifier) bei-
steuerte. McCarthy war mit dem unter dem Titel Automata Studies95 
erschienenen Band jedoch unzufrieden, da ihm eher eine Richtung vor-
schwebte, die dann im Nachgang als Forschung zu »thinking machines« 
berühmt werden sollte. 

Auf McCarthys Initiative hin kam es 1956 zur berühmten Dartmouth-
Konferenz, an der viele namhafte Forscher teilnahmen. Hier wurde dann 
schließlich auch der Begriff künstliche Intelligenz (Artificial Intelligence) 
erstmals eingeführt. Neben diesem wegweisenden ›Branding‹ ist zudem 
erstaunlich, dass sich schon im Förderantrag für die Konferenz so gut wie 
alle wichtigen Aspekte und Ziele der neuen Forschungsrichtung finden:

»Wir schlagen vor, im Laufe des Sommers 1956 zwei Monate lang eine 
Studie zur Künstlichen Intelligenz mit zehn Teilnehmern am Dartmouth 
College durchzuführen. […] Es soll der Versuch unternommen werden, 
herauszufinden, wie man Maschinen dazu bringen kann, Sprache zu be-
nutzen, Abstraktionen und Konzepte zu entwickeln, um bestimmte Pro-
bleme zu lösen, wie sie derzeit nur dem Menschen vorbehalten sind, und 
sich selbst weiter zu verbessern. Wir glauben, dass in dem einen oder an-
deren Problembereich bedeutsame Fortschritte erzielt werden können, 
wenn eine sorgfältig zusammengestellte Gruppe von Wissenschaftlern 
einen Sommer lang gemeinsam daran arbeitet.«96

Nicht nur definieren die Autoren hier en passant die noch lange Jahre 
gültigen Ziele dieser neuen Disziplin, sondern sie legen auch den Grund-
stein für die dynamische Definition des Begriffs der künstlichen Intelli-
genz (mit all den Vor- und Nachteilen, die aus seiner engen Anlehnung 
an den ebenso nebulösen Begriff der menschlichen Intelligenz erwach-
sen): »Für den vorliegenden Zweck wird das Problem der Künstlichen 
Intelligenz so verstanden, dass man eine Maschine dazu bringt, sich in 

94	Ashby (1954).
95	Shannon und McCarthy (1956).
96	McCarthy et al., 1955: Förderantrag: http://www-formal.stanford.edu/jmc/his-

tory/dartmouth.html [Abruf: 03.07.2023], zitiert nach Seising (2021, S. 56 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www-formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth.html
http://www-formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth.html
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www-formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth.html
http://www-formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth.html


134

INTELLIGENTE MASCHINEN

einer Weise zu verhalten, die man intelligent nennen würde, wenn sich 
ein Mensch so verhielte.«97 

Diese Zielvorgabe ernst nehmend, können wir davon ausgehen, dass 
sich die KI-Forschung von Anfang an (sowohl in Dartmouth als auch 
schon bei Turing) an der Beobachtung von Verhalten und damit impli-
zit an einer Beobachter- und Kommunikationstheorie orientierte. Ob 
das Verhalten einer Maschine nun ›wirklich‹ intelligent ist oder nicht, 
wurde aus guten Gründen in den Bereich der Black Box verschoben und 
nicht weiterverfolgt. Auch wenn die bei der Dartmouth-Konferenz ver-
folgten Themen und Ansätze dann sehr unterschiedlich ausfielen, war 
ein gemeinsames Oberthema gefunden, das bis heute trägt: die Vision 
einer Artificial Intelligence! 

Das Modell für Artificial Intelligence ist die menschliche Intelligenz, 
was die Frage aufwirft, wie man ebendiese zu modellieren hat. In den 
Folgejahren der Dartmouth-Konferenz wurde diesbezüglich eine Rich-
tung eingeschlagen, die das kognitivistische Paradigma der symbolischen 
Informationsverarbeitung gegenüber den konnektionistischen Ansätzen 
der Kybernetik und Hirnforschung bevorzugte. Das Paradebeispiel zur 
Illustration des die Folgejahre der KI-Entwicklung prägenden Paradig-
mas der symbolischen Informationsverarbeitung ist Marvin Minskys 
Buch The Society of Mind.98 Minskys These lautet dabei, dass Intelli-
genz auf einem komplexen Netzwerk unintelligenter Agenten beruht, die 
jeweils individuellen Propositionen folgen. Erst durch die Zusammenar-
beit dieser vergleichsweise einfachen Module entstehe Intelligenz. Das 
menschliche Gehirn wird damit nicht mehr als ein einzelnes übergreifen-
des oder holistisches Organ betrachtet, das beispielsweise blitzartig die 
›Großmutter‹ erkennt. Es wird vielmehr als ein aus vielen ›Wesenheiten‹ 
zusammengesetztes Gebilde konzipiert – deshalb auch der Titel The So-
ciety of Mind. Jeder der beteiligten einfachen Agenten erledigt dabei be-
stimmte Aufgaben. Im Fall der Großmutter könnten einige Agenten auf 
das Gesicht, andere auf Aspekte der Kleidung und wieder andere auf Ele-
mente der Stimme oder auf die üblicherweise von ihr verwendeten Worte 
fokussieren. Die einzelnen Ergebnisse werden dann von anderen Modu-
len weiterverarbeitet, um letztendlich das Erscheinungsbild der ›Groß-
mutter‹ zu erzeugen und dann auch erst wiederzuerkennen. Die einzel-
nen Agenten können wiederum aus noch kleineren Agenten bestehen, 
die miteinander kommunizieren und verhandeln. Das Erlernen einer ko-
gnitiven Fähigkeit bedeutet daher, eine Art Liste im Gedächtnis zu ha-
ben, die alle beteiligten Agenten enthält, die für das Wahrnehmen und 
das Erkennen des Wahrgenommenen notwendig sind, sowie eine Liste 
von Merkmalen eines spezifischen Wahrnehmungsgegenstands. Für die 

97	McCarthy et al., 1955: Förderantrag: http://www-formal.stanford.edu/jmc/his-
tory/dartmouth.html [Abruf: 03.07.2023], zitiert nach Seising (2021, S. 56 f.).

98	Der deutsche Titel lautet Mentopolis (Minsky 1990).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www-formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth.html
http://www-formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth.html
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www-formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth.html
http://www-formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth.html


135

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Großmutter könnten dies ›blaugraue Augen‹, ›Falten im Gesicht‹, ›ein 
gebeugter Gang‹, ›eine zittrige Stimme‹ usw. sein. Die Idee besteht darin, 
dass das Erkennen kognitivistisch durch die logische Kombination von 
elementaren Propositionen erfolgt. Sobald eine bestimmte Anzahl von 
Merkmalen positiv festgestellt wurde und Widersprüche beseitigt wur-
den, erhält man das Ergebnis.

Dieses auf den ersten Blick so plausible Modell eines »general prob-
lem solver«, das auf der Dartmouth-Konferenz von Newell, Shaw und 
Simon99 präsentiert wurde, schien zunächst den Weg für die KI-Entwick-
lung zu weisen. Die symbolische Informationsverarbeitung stand für die 
Zukunft. Die Imitation von Hirnmodellen nach dem Black-Box-Prinzip, 
wie es von Turing vorgeschlagen worden war, und die ersten hieraus ent-
wickelten neuronalen Netzwerke standen demgegenüber für die Vergan-
genheit. Dies sollte sich erst Jahrzehnte später wieder ändern.

Die Geschichte der KI ist somit eine Geschichte von Debatten, Kon-
kurrenzen sowie Paradigmenwechseln und konkurrierenden Visionen. 
Eine Denkrichtung, vertreten von Forschern wie Newell, Shaw, Simon 
und Minsky, verfolgte den Ansatz einer symbolischen Darstellung der 
Welt und unseres Wissens darüber. In engem Zusammenhang damit 
stand der Ansatz einer »heuristischen Suche«, der davon ausging, dass 
Intelligenz im Wesentlichen ein Problem der Erkundung eines Raums 
von endlichen Antwortmöglichkeiten ist. Man müsse nur die richtigen 
Fragen finden, hieraus ein Set von Elementarpropositionen ableiten, wo-
raus sich dann im Sinne der Regeln des logischen Schlussfolgerns die 
richtige Antwort ergebe. Man müsse eben all dies nur noch in eine Ma-
schine implementieren. 

Der zweite Ansatz – der dem konnektionistischen Paradigma folgt – 
ist demgegenüber inspiriert von der Funktionsweise des menschlichen 
Gehirns. Hier trifft man auf komplexe Netzwerke und Muster von feu-
ernden Neuronen, nicht jedoch auf eine logische Anordnung von Agen-
ten, die im Falle unseres Beispiels in einem ›Großmutterneuron‹ enden, 
das aufblinkt, falls die Kette der Symbolverarbeitung eben dorthin führt. 
Die Vertreter des konnektionistischen Ansatzes blieben jedoch bis in die 
1980er Jahre hinein weitgehend in der Minderheit.100 

Der Unterschied beider Ansätze ist einer ums Ganze:101 Bei symboli-
scher KI geht es um die explizite Formulierung von Regelschritten 
und um die Codierung von Weltwissen, das sodann in sogenannte 

99	 Newell, Shaw und Simon (1959).
100 Dies wohl auch aufgrund mangelnder Computerleistung, siehe Mitchell 

(2019).
101	 Die Geschichte dieser beiden Denkansätze und die mit ihnen verbundenen 

philosophischen Ideen werden in Hubert Dreyfus’ und Stuart Dreyfus’ Dä-
dalus-Aufsatz Making a Mind Versus Modeling the Brain ausführlich dis-
kutiert (Dreyfus & Dreyfus 1988).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


136

INTELLIGENTE MASCHINEN

Expertensysteme implementiert wird. Diese Systeme werden sequenziell 
programmiert, sind in ihrer Struktur vom Menschen les- und verstehbar 
und ihre Lernfähigkeit ist auf die externe, also vom Programmierer fest-
gelegte Erweiterung oder Veränderung der Regelstrukturen in ihrer Wis-
sensdatenbank beschränkt.102 In den 1980er und 1990er Jahren musste 
der symbolische Ansatz dann jedoch – nicht zuletzt mangels Flexibili-
tät – den sogenannten KI-Winter durchleben. Enttäuschende Ergebnisse 
führten zur Reduktion der finanziellen Förderung und umgekehrt. Kon-
nektionistische Modelle hingegen begannen nun an Zugkraft zu gewin-
nen, nicht zuletzt auch mit der Entwicklung des Verfahrens der Back-
propagation.103 

Die konnektionistischen Modelle sind selbstlernend. Sie gehen jedoch 
mit einem Verlust des Wissens darüber einher, wie genau eine spezifische 
Kognition zustande kommt.104 Man hat ein Ergebnis – die Großmutter 
wird erkannt –, aber man verfügt nicht über eine Liste von Kriterien, 
die logisch nachvollziehbar macht, wie das kognitive Aggregat zu dem 
Ergebnis gekommen ist. 

Künstliche neuronale Netzwerke

Gehen wir zunächst wieder einige Jahrzehnte zurück: Im Jahr 1943 leg-
ten der Psychiater und Neuroanatom Warren S. McCulloch und der jun-
ge Autodidakt Walter Pitts den Artikel A Logical Calculus of the Ideas 
Immanent in Nervous Activity vor, in dem sie einen logischen Kalkül 
präsentierten, der die Funktionsweise von Nervenzellen in die Nähe von 
elektrischen Schaltkreisen rückte:

»Aufgrund der Erregungen beziehungsweise Hemmungen, die ihnen 
[den Nervenzellen; Anm. von uns] von anderen Neuronen im Netz über-
tragen wurden, wurden sie selbst ›erregt‹ beziehungsweise ›gehemmt‹. 
Dies sind also auch hier die einzigen beiden Zustände, die eine solche 
abstrakte Nervenzelle – ein ›McCulloch-Pitts-Neuron‹ (MCP) oder ein 
künstliches Neuron, wie man später auch sagte – einnehmen kann.«105 

McCulloch und Pitts kombinierten hier die Ideen der beginnenden Ko-
gnitionswissenschaft mit denen der Neurophysiologie wie auch der 

102	 Siehe Alpaydın (2021, S. 60 ff.).
103	 Siehe Rumelhart et al. (1986) sowie Hochreiter und Schmidhuber (1997).
104	 Der Computeringenieur François Chollet hat die hauptsächlichen Unter-

schiede zwischen den beiden Paradigmen (symbolische und konnektionis-
tische Verfahren) in folgender Art und Weise deutlich gemacht: Während 
das sequenzielle Paradigma auf der Formel »Regeln + Daten = Antworten« 
beruht, basiert das konnektionistische auf der Idee »Daten + Antworten = 
Regeln« (Chollet 2021, S. 4).

105	 Seising (2021, S. 75).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


137

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Informationswissenschaft und formulierten sogar schon die Idee, dass 
alle geistbegabten Wesen im Prinzip nichts anders als ›Rechenmaschi-
nen‹ sind.106

Das Besondere des Kalküls im McCulloch-Pitts-Neuron war, dass es 
eine große Nähe zu den logischen Verhältnissen aufwies, die in elektri-
schen Schaltkreisen vorzufinden sind: 

»Die Aktivität eines Neurons wurde ›Feuern‹ genannt, und die Ana-
logie besagt nun, dass das ›Feuern‹ oder ›Nichtfeuern‹ der Neuronen 
dem Fließen oder Nichtfließen von Strom in Schaltkreisen entspricht, 
das wiederum für die logischen Wahrheitszustände ›wahr‹ und ›falsch‹ 
steht.«107 

Entsprechend verschaltete Neuronen könnten nun also ebenso wie ent-
sprechend verschaltete elektrische Kreisläufe unterschiedliche logische 
Werte einnehmen: AND, OR, NO, NOR. Dazu konzipierten McCull-
och und Pitts ihre Neuronen als Schwellenwertelemente, die erst ab ei-
nem gewissen Erregungspotenzial aktiv werden und sonst still bleiben. 
McCulloch-Pitts-Neuronen stellen also gewissermaßen über binäre Re-
lais realisierte Neuronen dar und können daher wie biologische Nerven-
zellen die zuvor angedeuteten logischen Operationen ausführen. Koppelt 
man solche Zellen zu einem Verbund, entstehen leistungsstarke Netz-
werke, die sowohl die komplexe Aussagenlogik beherrschen als auch – 
so der Anspruch von McCulloch und Pitts – die Funktion einer Turing-
Maschine erfüllen können sollen.

Neben diesen bahnbrechenden Vorschlägen von McCulloch und Pitts 
waren es auch die aus neurophysiologischen Experimenten abgeleiteten 
Prinzipen der Strukturierung von Nervenzellen, die weitere ausschlagge-
bende Hinweise darauf gaben, wie das Gehirn – und damit eine mögliche 
künstliche Imitation desselben – funktionieren könnte. Diese Hinweise 
kamen von dem Psychologen Donald O. Hebb, dessen 1949 vorgestell-
te Theorien zur Gehirnfunktion als Hebbsche Lernregel bekannt wer-
den sollten. Diese besagt, dass es, wenn zwei im Netzwerk miteinander 
verbundene Neuronen gleichzeitig feuern, an den Synapsen zu Verände-
rungen kommt, die die Verbindungen so umformen, dass die wechselsei-
tige Erregbarkeit erleichtert wird. Diese Regel fand bald eine eingängige 
Formulierung: »Neurons that fire together, wire together.«108 

Diese Regel gilt auch in umgekehrter Weise: So dünnt die Verbindung 
bei Inaktivität aus. Hebb formulierte dabei ebenfalls schon die Idee, 
dass eine Ansammlung von sehr vielen solcher miteinander verbunde-
ner Nervenzellen (»cell assemblies«) als physisches Gebilde die Begriffe 

106	 Auch Gotthard Günther bewegte sich ab den 1960er Jahren im Umfeld von 
McCulloch, Ashby und von Foerster. Siehe Günther (1975, S. 18).

107	 Seising (2021, S. 75).
108	 Hebb (1949).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


138

INTELLIGENTE MASCHINEN

und Konzepte unseres Wissens repräsentieren kann. Bereits bei Hebb 
findet sich somit der Hinweis auf die erkenntnistheoretische Besonder-
heit des konnektionistischen Paradigmas, die Repräsentation von Wis-
sen nicht auf einen konkreten Speicherort zu beziehen, sondern auf die 
über die Interaktionshäufigkeit gebildeten Wahrscheinlichkeitsmuster ei-
nes Netzwerks.

Die spezifische Leistung künstlicher neuronaler Netze besteht darin, 
dass sie nicht mehr propositional – also über die Verkettung von Aus-
sagen mit einem spezifischen Wahrheitswert – organisiert sind, sondern 
konnektionistisch funktionieren. Statt in den (extern und regelbasiert) 
vorgegebenen Bahnen zu lernen, knüpfen sie eigenständig verstärkende 
oder hemmende Verbindungen zwischen den Einheiten im Netzwerk. 
Damit entsteht gleichsam ein ›Lernen‹, das nicht von vornherein weiß, 
welche Bedeutung es später haben wird. 

Somit beginnen die auf diese Weise gestalteten künstlichen neurona-
len Netzwerke, uns Menschen nun auch den Spiegel vorzuhalten,109 wie 
Heinz von Foerster aufzeigt. Denn sobald sich herausgestellt hat, dass 
sie funktionieren, liefern sie uns auch die Metaphorik für das Verständ-
nis unseres eigenen Gehirns:

»Denn das Gehirn besteht ja aus Neuronen, die über die Synapsen und 
die Axiome miteinander gekoppelt sind. Ein solches Nervennetz läßt 
sich dann als ein Rechner verstehen, der Induktionen und Deduktionen 
gewisser Aussagen und Beobachtungen durchführt. Aber zurück zur Ge-
schichte: Es war der berühmte Mathematiker John von Neumann, der 
die [McCulloch/Pitts 1948; Anm. von uns] Arbeit von McCulloch und 
Pitts zum Bau von Computern verwendete. Er zeigte, daß die Turing-
Maschine und das neuronale Netz, dessen Funktionsweise McCulloch 
und Pitts skizziert hatten, äquivalente Operatoren darstellen. Auf diese 
Weise kam schließlich die Computermetapher ins Spiel, die noch heute 
in der kognitionswissenschaftlichen Forschung prägend ist: Man glaub-
te, die neuronalen Strukturen, aus denen das Gehirn besteht, nachzu-
bilden, indem man einen Elementarcomputer schuf, der auf den Ein-
sichten von McCulloch und Pitts basierte. Der Bau von Computern, die 
vermeintlich nach den Prinzipien der Neuronen funktionierten, gestat-
tete schließlich den Rückschluß: Das Gehirn erschien als ein gewaltiger 
Parallelcomputer.«110 

Oliver Selfridge, ein britischer Informatiker, der als einer der Pioniere in 
der Erforschung und Entwicklung von künstlichen neuronalen Netzwer-
ken gilt, war dann einer der ersten Verfechter der Idee, dass Computer 
nicht nur einfache Rechenmaschinen sind, sondern auch in der Lage sein 

109	 Siehe hierzu als ersten Eindruck der spielerischen Selbstbezüglichkeit Tho-
mas et al. (2022).

110	 Foerster und Pörksen (2022, S. 110 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


139

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

sollten, Probleme auf kreative und intelligente Weise zu lösen. In seinem 
einflussreichen Paper Pandemonium: A Paradigm for Learning111 stellte 
Selfridge ein System zur Mustererkennung vor. Dieses System bestand 
aus einer Reihe einzelner »Dämonen«, die jeweils spezialisiert auf ein be-
stimmtes Merkmal in den Daten reagieren sollten. Wenn ein Dämon ein 
Muster »wiedererkannte«, sollte dieser »aufschreien« (ein Signal ausge-
ben). Die Lautstärke des Schreis hing davon ab, wie sehr das erkannte 
Muster mit dem vom Dämon gelernten Muster übereinstimmte. Das Sys-
tem würde dann die Entscheidung des lautesten Dämons als seine Ausga-
be verwenden. Konkret sollte dieser »Pandämon« auf einer Eingabemaske 
aus 90 × 90 schwarzen oder weißen Zellen Muster von Einsen und Nullen 
erkennen. Wenn die Übereinstimmung der erkannten Zahlen mit den ge-
speicherten Symbolen groß genug war, konnte das System die Bilder den 
Symbolen zuordnen. Obwohl dieses Modell stark vereinfacht war, legte 
es so die Grundlage für spätere und viel komplexere Modelle neuronaler 
Netzwerke. Selfridges Arbeiten zur Mustererkennung und zum maschi-
nellen Lernen boten damit einen ersten praktischen Ansatz zur Simulati-
on, wie das menschliche Gehirn visuelle Inputs zu verarbeiten lernt, und 
inspirierten viele nachfolgende Forschungen auf diesem Gebiet.

Ein weiterer wichtiger Schritt für die praktische Umsetzung des kon-
nektionistischen Paradigmas findet sich in den Arbeiten von Frank Ro-
senblatt. Ebenfalls inspiriert von den neurophysiologischen Erkenntnis-
sen über das menschliche Gehirn und die Informationsverarbeitung von 
Neuronen, konzipierte er in den späten 1950er und frühen 1960er Jah-
ren das sogenannte Perzeptron,112 das vom Prinzip her ein erster, einfa-
cher Algorithmus für überwachtes Lernen binärer Klassifikatoren ist. Es 
besteht aus einem einzelnen »neuronalen« Element, das mehrere Einga-
ben empfängt und diese in einer einzigen Ausgabe abbildet. Die einzel-
nen Eingaben werden jeweils mit einem Gewicht multipliziert und dann 
summiert. Das Perzeptron-Modell verwendet dafür weights und biases, 
die sich – wie die synaptischen Verbindungen von Neuronen – durch In-
teraktionen dynamisch verändern: Wenn die Summe einen bestimmten 
Schwellenwert überschreitet, gibt das Perzeptron eine Aktivierung (Wert 
1) aus; andernfalls bleibt es inaktiv (Wert 0). Durch eine auf der Diffe-
renz zwischen der tatsächlichen und der gewünschten Ausgabe basie-
rende Anpassung (Gewichtung) kann das Perzeptron dann ›lernen‹, eine 
Vielzahl von Mustern zu erkennen und zu klassifizieren. Das Perzeptron 
war damit das erste Modell, das den Prozess der Informationsverarbei-
tung in einem Neuron konsequent nachbildete und damit einen wichti-
gen Grundstein für maschinelles Lernen legte.

111	 Selfridge (1958).
112	 Rosenblatt (1958).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


140

INTELLIGENTE MASCHINEN

Die Zeit war jedoch noch nicht reif, diesen Weg konsequent wei-
terzuverfolgen. Die Protagonisten des symbolischen bzw. kognitivisti-
schen Paradigmas – allen voran Marvin Minsky und Seymour Papert113 
– konnten noch glaubhaft postulieren, dass das Perzeptron bestimmte 
mathematische Probleme einfach nicht lösen könne und man diesen Weg 
in Hinblick auf die künstliche Intelligenz nicht weiterverfolgen solle.

Ein umfassender Überblick über die weitere Geschichte des maschi-
nellen Lernens, insbesondere des Deep Learnings, würde den Rahmen 
dieses Kapitels leider sprengen.114 Versuchen wir hier jedoch zumindest 
einen kurzen Überblick zu geben: Nach den ersten theoretischen und 
konzeptionellen Überlegungen in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, 
mit denen sich die grundlegenden Prinzipien für künstliche neuronale 
Netzwerke herauskristallisierten, startet dann ab den 1980er Jahren eine 
zweite Welle. Vor allem durch das Prinzip der Backpropagation wurde es 
möglich, neuronale Netze mit mehreren verborgenen Schichten zu trai-
nieren.115 Mit dem Aufkommen von Big Data und leistungsstärkeren 
Computern im 21. Jahrhundert begann die Ära des Konnektionismus 
zur Blüte zu kommen. Unter dem Label des Deep Learnings schließlich 
breitete sich ab 2006 rapide die dritte Welle maschinellen Lernens aus.116 

Der bis heute anhaltende Erfolg des konnektionistischen Paradigmas 
wird vor allem von zwei Hauptfaktoren gestützt: erstens der Verfüg-
barkeit von umfangreichen Datensätzen und zweitens der Rechenleis-
tung moderner Hardware, insbesondere von Grafikprozessoreinheiten 
(GPUs), die das Training tiefer neuronaler Netzwerke in praktikabler 
Zeit ermöglichen. Die (Wieder-)Entdeckung des Paradigmas und die 
Umsetzung seiner Ideen bei der Modellierung künstlicher neuronaler 
Netzwerke wurden dann vor allem durch die überragenden Ergebnis-
se und Leistungen in Bereichen befeuert, in denen die konventionellen 
Expertensysteme auf Basis des symbolisch-kognitivistischen Paradigmas 
bislang versagt hatten. Mit Deep Learning konnten KI-Forscher schließ-
lich Modelle entwickeln, die bei Aufgaben wie der Bild- und Spracher-
kennung menschenähnliche oder sogar übermenschliche Leistungen er-
bringen konnten. 

In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen, dass gerade die 
Sprachverarbeitung bis zum Anfang der 2000er Jahre noch eine Domäne 
war, die von Computerlinguisten dominiert wurde, sodass es aufstreben-
den KI-Wissenschaftlern wie beispielsweise Richard Socher schwerfiel, 
auf Fachkonferenzen Studien zu platzieren, die aufzeigten, dass unter 
dem konnektionistischen Paradigma bessere Ergebnisse möglich sind 
als mit Syntaxbäumen und regelbasierten Zugriffen auf vorgegebene 

113	 Minsky und Papert (1969).
114	 Siehe als Einstieg in die Thematik vor allem Goodfellow et al. (2016).
115	 S. hierzu Rumelhart et al. (1986) sowie Hochreiter und Schmidhuber (1997).
116	 Siehe Hinton et al. (2006).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


141

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Lexika. Während man sich bei der Bilderkennung schon an Deep Lear-
ning gewöhnt hatte, war es bei der für das menschliche Bewusstsein 
so zentralen Domäne der Sprache unvorstellbar, dass deren Prozessie-
ren ohne semantische Bezüge – also ohne Sinn für die Bedeutung von 
Wörtern – möglich ist.117 Im Nachhinein zeigte sich, dass gerade die zu-
nächst präferierten vektorbasierten lexikalischen Systeme jedoch prinzi-
piell nicht imstande sind, die kontextuelle und kompositionelle Bedeu-
tung längerer Textpassagen aufzuschließen und zu prozessieren, was sie 
an einem tieferen Verständnis der Sprache hindert.118 So stehen wir vor 
der paradoxen Situation, dass besseres Sprachverstehen erst auf Basis 
neuronaler Netzwerke gelingt, die auf das Wissen um die lexikalische 
Bedeutung und auf vordefinierte Regeln – also auf inhaltliches Verste-
hen – verzichten!

Dabei orientieren sich gerade die künstlichen neuronalen Netze, die 
heutzutage bei der Spracherkennung führend sind, vom Prinzip her wei-
terhin an den biologischen Vorbildern. Um es nochmals zu wiederho-
len: Bestimmte Input-Schwellen lösen bestimmte Aktivierungspotenziale 
aus, die dann wieder als Inputs für nachrangige Knoten bzw. Neuronen 
zur Verfügung stehen. Dabei kann jede Einheit als ein Neuron interpre-
tiert werden, das an andere Neuronen Informationen über seine Verbin-
dungen (Synapsen) sendet. Die Stärke dieser Verbindungen, das heißt, 
wie viel von einem Signal durchgelassen wird, wird durch Gewichte be-
stimmt, die im Rahmen des Lernprozesses angepasst werden. Das Netz-
werk lernt, indem es die Fehler, die es macht, verwendet, um die Ge-
wichte der Verbindungen so zu ändern, dass diese Fehler in der Zukunft 
minimiert werden. Dieses Prinzip nennt man Backpropagation.

117	 Siehe hierzu den ZEIT-Online Podcast »Richard Socher, was denken Ma-
schinen?«, vom 20. November 2020. https://www.zeit.de/digital/2020-11/
richard-socher-kuenstliche-intelligenz-interviewpodcast-alles-gesagt?utm_
referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F [Abruf: 03.07.2023].

118	 Siehe Socher (2012).

������

������

����������������������������������

�������
�������

�������

Abb. 6: Diagramm eines mehrschichtigen künstlichen neuronalen Netzes. Die   
  Punkte repräsentieren die Neuronen, die Pfeile die gewichteten Verbindungen.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/digital/2020-11/richard-socher-kuenstliche-intelligenz-interviewpodcast-alles-gesagt?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/digital/2020-11/richard-socher-kuenstliche-intelligenz-interviewpodcast-alles-gesagt?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/digital/2020-11/richard-socher-kuenstliche-intelligenz-interviewpodcast-alles-gesagt?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.zeit.de/digital/2020-11/richard-socher-kuenstliche-intelligenz-interviewpodcast-alles-gesagt?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/digital/2020-11/richard-socher-kuenstliche-intelligenz-interviewpodcast-alles-gesagt?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/digital/2020-11/richard-socher-kuenstliche-intelligenz-interviewpodcast-alles-gesagt?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F


142

INTELLIGENTE MASCHINEN

Das sogenannte Deep Learning beruht dann auf einem mehrschichtigen 
neuronalen Netzwerk, das es ermöglicht, hierarchische Konzepte zu er-
lernen und hiermit einhergehend komplexe Probleme zu lösen. Dieses 
Netzwerk besteht aus einer Eingangsschicht, die die rohen Eingabedaten 
verarbeitet, teils mehreren hundert bis tausend verborgenen Schichten, 
die diese Daten in immer abstraktere Konzepte umwandeln, und einer 
Ausgabeschicht, die den endgültigen Output liefert.119 

Moderne neuronale Netze, die auf selbstlernenden Mechanismen be-
ruhen, erzeugen Ausgaben, die sogar ihre Schöpferinnen und Schöpfer 
oft überraschen. Sie konstruieren ihren Zugang zur Welt mehr und mehr 
selbstständig. Demis Hassabis, CEO von DeepMind, verdeutlicht die-
se Veränderung prägnant: »Die auffälligste Änderung für mich ist, dass 
wir keine Daten mehr eingeben müssen.«120 Dieser von Alan Turing be-
reits 1948 unter dem Begriff »unorganized machines«121 gefasste Ansatz 
findet heute im Kontext von »unsupervised learning«122 Anwendung.

Er wird etwa in Modellen wie MuZero erfolgreich eingesetzt. Diese 
Systeme können beispielsweise Spiele wie Go oder Schach erlernen, ohne 
dass sie zuvor mit unzähligen Partien menschlicher Spieler und Spiele-
rinnen gefüttert werden müssen. Sie brauchen diese Daten als Trainings-
material nicht mehr – sie müssen nur gegen sich selbst spielen und er-
reichen hierdurch in kurzer Zeit ein Trainingsniveau, das ausreicht, um 
jeden menschlichen Spieler zu schlagen.123

In der formalen Beschreibung sehen die neuronalen Netze des Deep 
Learnings aus wie Netze von Knoten, die in Schichten oder Stapeln an-
geordnet und in einem dreidimensionalen Netzwerk verbunden sind. Je-
der Knoten im Netz ist mit einem Neuron im Gehirn vergleichbar, und 
wie einem Gehirn kann auch dem Netz beigebracht werden, jedes be-
liebige Muster zu erzeugen oder zu erkennen. Diese Muster werden als 
›embeddings‹ bezeichnet. Wenn ein neuronales Netz beispielsweise lernt, 
Katzen und Hunde auf Bildern zu erkennen, könnte man sagen, dass das 
Konzept von Katzen und Hunden in das neuronale Netz ›eingebettet‹ ist. 
Mit genügend Daten und genügend Kombinationsmöglichkeiten in der 
Netzwerkstruktur kann man alles in ein neuronales Netz einbetten, auch 
abstrakte Konzepte wie die darwinsche Evolutionstheorie oder die Ma-
thematik der Quantenphysik. Was ein neuronales Netz ›tief‹ macht, ist 
einfach die Anzahl der Schichten (layers), über die es verfügt (siehe Ab-
bildung 6). Je mehr Schichten, desto tiefer ist es. Die größten Netzwerke 

119	 Siehe Goodfellow et al.. (2016).
120	 Zitiert nach GQ-Magazin: »Es gibt nur noch einen Gegner für Googles KI 

AlphaGo«. »https://www.gq-magazin.de/auto-technik/article/googles-ki-al-
phago-lernt-von-alphago [Abruf: 03.07.2023].

121	 Turing (2004 [1948]).
122	 LeCun et al. (2015).
123	 Siehe Schrittwieser et al. (2020).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gq-magazin.de/auto-technik/article/googles-ki-alphago-lernt-von-alphago
https://www.gq-magazin.de/auto-technik/article/googles-ki-alphago-lernt-von-alphago
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.gq-magazin.de/auto-technik/article/googles-ki-alphago-lernt-von-alphago
https://www.gq-magazin.de/auto-technik/article/googles-ki-alphago-lernt-von-alphago


143

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

haben heute Hunderte von Schichten, und jede Schicht kann Hunderte 
oder Tausende von Knoten haben. Zum Zeitpunkt der Abfassung die-
ses Buches haben die größten neuronalen Netze der Welt mehrere Billi-
onen Parameter.124 

Kommerziell werden diese Verfahren seit nun mehreren Jahren in viel-
fältigsten Bereichen erfolgreich zur Automatisierung, Rationalisierung 
oder zeitlichen Organisation von Abläufen eingesetzt. Selbst bei der all-
täglichen Nutzung eines Smartphones greifen Menschen auf eine Viel-
zahl von KI-Technologien zurück. Spätestens mit der Nutzung aktueller, 
kreativer und für jeden zugänglicher KI-Modelle wie DALL-E, Midjour-
ney, ChatGPT oder Stable Diffusion ist die Leistungsfähigkeit des ma-
schinellen Lernens und der ihm zugrunde liegenden neuronalen Netz-
werkstrukturen auch im alltäglichen Leben vieler Menschen deutlich 
geworden. 

Wie schon mehrfach mit Verweis auf die Besonderheiten des konnek-
tionistischen Paradigmas angedeutet, geht der Erfolg dieser künstlichen 
Intelligenzen jedoch mit dem Unbehagen einher, nicht mehr in Form pro-
positional organisierten Wissens nachverfolgt werden zu können. Auch 
dem Laien fällt nun zunehmend auf, dass diese digitalen Technologi-
en dadurch bestechen, dass sie jede ihrer Oberflächen (»surface«) mit 
einer verborgenen Tiefe (»subface«) koppeln.125 Vor allem die zuneh-
mende Komplexität der Tiefen dieser Netzwerke verweist auf einen in-
zwischen vielfach diskutierten Interpretationsbedarf der Genese ihrer 
Leistungen.126 Die stetig steigende Komplexität der Netzwerkarchitek-
turen wirft daher – gerade auch mit Blick auf ethische Fragen der An-
wendung künstlicher Intelligenz – die immer dringender werdende Frage 
nach dem Verständnis ihrer (internen) Funktionsweise auf.127

Es ist nicht mehr klar, was im Inneren passiert. Man lässt das Netz-
werk sich selbst organisieren. Aber was bedeutet es wirklich, dass es sich 
selbst organisiert? Durch ausreichendes Training können die Einstellun-
gen eines Netzes erwiesenermaßen so weit geändert werden, dass es Da-
ten sinnvoll klassifizieren kann – aber was genau ist mit diesen Einstel-
lungen und Gewichtungen gemeint? Mit welchen Bildmerkmalen befasst 
sich eine objekterkennende KI und wie setzt sie diese zu den unverwech-
selbaren visuellen Signaturen von Gesichtern, Proteinstrukturen oder 
Kaffeetassen zusammen? Ein Blick auf die Gewichtung einzelner Ver-
bindungen wird hierfür keine Antwort liefern können. Und die aufwen-
dige Rekonstruktion der statistischen Gewichtungen führt manchmal zu 
überraschenden Befunden: So unterschied – wie in der Einleitung dieses 

124	 Siehe zum Stand der Entwicklung im Jahr 2023 Thompson (2023).
125	 Nake (2008).
126	 Siehe Esposito (2017).
127	 Burrell (2016).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


144

INTELLIGENTE MASCHINEN

Buches bereits geschildert – eine mit Pferdebildern trainierte KI Pferde 
anhand von Bildnachweisen, nicht jedoch, wie es eigentlich angedacht 
war, anhand der Gestalt der Tiere.128 

Diese Problematik wird schon lange unter dem Begriff der Black Box 
verhandelt, einer Metapher, die aufzeigen soll, dass man zwar beobach-
ten kann, welche Inputs in die Maschine eingeführt und welche Out-
puts daraufhin von ihr generiert werden, dass es aber im Bereich der In-
transparenz verbleibt, wie und warum genau diese Relation von Input 
und Output zustande gekommen ist. Dies hatte bereits der Kybernetiker 
Norbert Wiener erkannt: 

»I shall understand by a black box a piece of apparatus […] which 
performs a definite operation […] but for which we do not necessa-
rily have any information of the structure by which this operation is 
performed.«129 

Die Idee der Black Box meint somit, dass komplexe Objekte für einen 
Beobachter prinzipiell undurchschaubar sind und jeder Versuch des Ver-
stehens zu einem Versuch der Kontrolle wird.130 Für Dirk Baecker heißt 
»Kontrolle« in diesem Kontext, dass der Beobachter seine Interaktion 
mit dem Objekt nutzt, »um aus der Variation von Input und Output 
Rückschlüsse auf eine mögliche Transformationsfunktion innerhalb des 
Objekts zu ziehen«131. Streng genommen kann jeder Beobachter dabei 
jedoch nur Rückschlüsse auf seine Interaktion mit dem komplexen Ob-
jekt ziehen. 

Aus soziologischer Perspektive ergibt sich hiermit eine herausfordern-
de Frage: Was passiert mit einer Gesellschaft, wenn sich zu den intrans-
parenten Bewusstseinssystemen der Menschen noch intransparente Ma-
schinen hinzugesellen, die zwar auf unterschiedliche Weise operieren 
mögen als die menschlichen Psychen, aber dennoch – oder (und das 
wäre das soziologisch Spannende) gerade deshalb – zur gesellschaftli-
chen Kommunikation beitragen? Denn wenn die Dinge eindeutig, sicher 
oder klar verständlich wären, müsste man sich kommunikativ ja nicht 
darum bemühen, sie zu verstehen.

Umgekehrt lässt sich im Sinne der Metapher des vorgehaltenen Spie-
gels jedoch auch fragen, was all dies über uns Menschen als soziale We-
sen aussagt. Denn da – um ein zentrales Thema dieses Buches aufzu-
greifen – Existenz selektive Blindheit ist,132 können alle Verfahren der 
Modellierung künstlicher Intelligenz im Prinzip auch als Versuche ver-
standen werden, die Black Box der biologischen neuronalen Netze zu 

128	 Lenzen (2022, S. 78).
129	 Wiener (1948, S. xi).
130	 So bereits die Einsicht von Ashby (1956).
131	 Baecker (2023).
132	 Siehe Spencer-Brown (1997, S. 192).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


145

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

rekonstruieren. »Solving intelligence« lautet folgerichtig auch der Claim 
des Unternehmens DeepMind.133 Während es jedoch bei artifiziellen Net-
zen noch einigermaßen funktionieren mag, mittels Backpropagation die 
Netzwerkstruktur des Erlernten zu beobachten und zu rekonstruieren, 
ist dies bei biologischen Netzen wie unserem Gehirn nicht möglich. Wir 
können unser Lernen, unseren Lernalgorithmus nicht rückwärtslaufen 
lassen, um zu beobachten, welche Änderung und welche Gewichtung zu 
anderen Outputs führen würden. Lernen vollzieht sich permanent und 
ist unumkehrbar. Dies macht künstliche Intelligenzen als Spiegel unse-
rer eigenen Existenz so interessant. Wenn sie Ähnliches zu leisten ver-
mögen wie wir, dann können wir auf Basis der Analyse ihres Aufbaus 
und ihrer Prozesse Rückschlüsse auf unsere eigenen kognitiven Opera-
tionen ziehen.

Noch bleibt Deep Learning zwar auf hochspezialisierte und mehr oder 
weniger isolierte Musterkennungen begrenzt. Interessant wird es jedoch, 
wenn Versuche unternommen werden, die offen verfügbaren Datenban-
ken und Repositorien miteinander zu verknüpfen und auf diese Weise 
etwa multimodale künstliche Intelligenzen zu erzeugen, die sehen, hö-
ren, denken und handeln können. Es bleibt somit abzuwarten, was pas-
siert, wenn derartig zusammengefügte Netzwerke ihrerseits beginnen, 
eigenständig Lösungen zu erkunden, wie sie unterschiedliche Datenfor-
men und -quellen zu einem Muster verbinden können – wenn also auch 
sie gemäß Gregory Batesons Anweisung danach Ausschau halten, wel-
ches »Muster« die Muster »verbindet«134. 

Bei alldem garantiert freilich nichts, dass bei einer gefundenen Lö-
sung die verschiedenen Muster in harmonischen Rückkoppelungen ein-
ander zuarbeiten. Wie bereits Arthur C. Clarke in seinem Roman 2001: 
A Space Odyssey vorwegnimmt (siehe ausführlich das vorangehende 
Kap. II.2), ist es gerade aus theoretischen Gründen eher wahrscheinlich 
denn unwahrscheinlich, dass eine elaborierte KI auch Verhaltensweisen 
entwickelt, die als neurotisch oder gar psychotisch klassifiziert würden. 
Die zu regelnde Komplexität eines Netzwerks, das mehrere Netzwerke 
integriert, übersteigt die Kapazität jedes denkbaren Reglers.135

 

133	 Auf der Website www.deepmind.com heißt es: »We research and build safe 
artificial intelligence systems. We’re committed to solving intelligence, to ad-
vance science and benefit humanity.« [Abruf: 08.07.2023] In einem Interview 
ergänzt Hassabis dieses Ziel: »solving intelligence, and then using that to sol-
ve everything else.« https://www.technologyreview.com/2016/03/31/161234/
how-google-plans-to-solve-artificial-intelligence/ [Abruf: 08.07.2023]

134	 Bateson (1987, S. 15).
135	 Siehe zu einer literarischen Erkundung dieses Themas auch den Roman 

Summa technologiae von Stanisław Lem (1976).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.deepmind.com
https://www.technologyreview.com/2016/03/31/161234/how-google-plans-to-solve-artificial-intelligence/
https://www.technologyreview.com/2016/03/31/161234/how-google-plans-to-solve-artificial-intelligence/
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.deepmind.com
https://www.technologyreview.com/2016/03/31/161234/how-google-plans-to-solve-artificial-intelligence/
https://www.technologyreview.com/2016/03/31/161234/how-google-plans-to-solve-artificial-intelligence/


146

INTELLIGENTE MASCHINEN

Große Sprachmodelle (Generative Pretrained Transformer)

Bis vor Kurzem war kein System dazu in der Lage, über eine gewisse Zeit 
ein einigermaßen kohärentes Gespräch mit einem Menschen zu führen, 
und auch der Durchbruch AI-basierter Sprachübersetzungen ist noch 
nicht lange her, was – wie bereits geschildert – auch an dem innerhalb der 
Computerlinguistik vorherrschendem kognitivistischen Paradigma lag. 

Dabei war die Entwicklung autonomer Computersysteme, die eine ko-
härente Konversation mit einem Menschen zu führen vermögen, schon 
lange ein zentrales Anliegen der Forschung zu künstlicher Intelligenz und 
Mensch-Computer-Interaktion. Die Geschichte dieses Anliegens reicht 
mindestens bis zu Weizenbaums bahnbrechendem Eliza-System von 
1966 zurück.136 Wie bereits gezeigt, hatte auch Turing das kommunika-
tive »imitation game«137 als Maßstab für die Identifizierung und Klassi-
fizierung künstlicher Intelligenz beschrieben. Doch erst als die konnek-
tionistischen, rein statistikbasierten Sprachmodelle – sozusagen wider 
Erwarten – ihre Leistungsfähigkeit in der Praxis zeigen konnten, änder-
te sich auch hier das Paradigma. Die jüngsten Entwicklungen im Bereich 
des maschinellen Lernens, insbesondere die Transformer-Technologie,138 
führten in den letzten Jahren zu gleichsam revolutionären Verbesserun-
gen in der kohärenten Texterzeugung von Computern, was sich entspre-
chend in ihrer Fähigkeit zur Gesprächsführung niederschlug.

Das Aufkommen großer Sprachmodelle (Large Language Models, 
kurz: LLMs) wie BERT139 und GPT-2140 wurde somit für die künstliche 
Intelligenz zu einem entscheidenden Wendepunkt – denn wenn Maschi-
nen nicht nur überzeugend an menschlicher Kommunikation teilhaben 
können, sondern immer mehr ihren eigenen Beitrag dazu leisten, dann 
wird ihre soziale Teilhabe auch zu einem gesellschaftlichen Phänomen. 
Die »Geschichte von Morgen« beginnt, so Yuval Harari.141 Die auf der 
Transformer-Technologie basierenden Nachfolger wie GPT-3 oder ak-
tuell GPT-4 (OpenAI, 2023) umfassen Hunderte von Milliarden Para-
meter142 und wurden mit Hunderten von Terabytes an Textdaten trai-
niert – einem kulturellen Wissensvorrat unvorstellbar großen Ausmaßes. 

136	 Weizenbaum (1966).
137	 Turing (1950).
138	 Um hier zwei Meilensteine auf dem Weg zur Transformer-Technologie zu nen-

nen: Sutskever et al. (2014) sowie Vaswani et al. (2017).
139	 Devlin et al. (2018).
140	 Radford et al. (2019).
141	 Harari (2017).
142	 Unter den Parametern eines neuronalen Netzes versteht man die Gewich-

tungen der jeweiligen Verbindungen im Netzwerk. Diese Werte werden in 
der Trainingsphase vom Modell festgelegt. Während das Modell lernt, las-
sen sich die Parameter daher nicht direkt kontrollieren. Gleichwohl kann 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


147

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Vor allem das Unternehmen OpenAI hat nicht nur die Leistungsfähig-
keit dieser Modelle in Form von ChatGPT vorgeführt, sondern auch ih-
ren Erfolg eingeleitet, indem es den Zugang zu LLMs über eine einfach 
zu bedienende grafische Benutzeroberfläche ermöglichte. Die eingangs 
zitierte »Unfähigkeit« künstlicher Systeme, ein einigermaßen kohären-
tes, plausibles und interessantes Gespräch zu führen, wurde spätestens 
durch die im Herbst 2022 veröffentlichte Variante ChatGPT aufgeho-
ben.143 ChatGPT hat in den ersten zwei Monaten mehr als 100 Millionen 
Nutzer gewonnen und produziert nun schätzungsweise alle 14 Tage eine 
Textmenge, die allen gedruckten Werken der Menschheit entspricht.144 
Plötzlich konnte die ganze Welt kostenlos erfahren, was es bedeutet, in 
kommunikativen Austausch mit einer KI zu gehen. Die Trajektorie der 
Entwicklung führte mit ChatGPT zu einem Kulminationspunkt, zu ei-
nem gesellschaftlichen Aha-Erlebnis. Zum ersten Mal in der Mensch-
heitsgeschichte kann praktisch jeder Mensch in einer sinnhaften Weise 
mit einer KI in Kontakt treten. Darüber hinaus stehen die LLMs kurz 
davor, als Suchmaschinen und virtuelle Assistenten in vielfältige Lebens-
bereiche integriert zu werden und auch auf diese Weise umfassend in die 
Gesellschaft hineinzuwirken.145 

Gehen wir kurz auf einige Aspekte der Entwicklung dieser Modelle 
ein. Aufbauend auf der sogenannten Transformer-Technologie,146 stellte 
das KI-Konsortium OpenAI Ende 2020 die dritte Version ihres Sprach-
modells unter dem Titel GPT-3 vor. Bereits mit den ersten beiden Ver-
sionen konnte OpenAI beweisen, dass eine Verknüpfung des sogenann-
ten Aufmerksamkeitsmechanismus147 der Transformer-Technologie mit 
unüberwachtem Lernen (»unsupervised learning«) im Training zu sehr 
guten Ergebnissen bei der Spracherzeugung führt.148 In Hinblick auf die 
dritte Version prüften Brown et al. die Hypothese, dass durch eine blo-
ße Skalierung von Parameterzahl und Trainingsdaten die aufgabenunab-
hängige Leistung des Modells erheblich verbessert werde und das Mo-
dell sogar die Leistung hochmoderner Finetuning-Ansätze erreiche, die 
nicht generativ angelegt sind, sondern in ihrem Training auf bestimmte 

der Lernprozess indirekt über Hyperparameter gesteuert werden, die auf 
die Lernrate, die batch-size (Anzahl der zu verarbeitenden Token) oder die 
Anzahl der Trainingsepochen (Iterationen bzw. Durchläufe des Netzwerks 
in der Trainingsphase) abzielen.

143	 ChatGPT wurde am 28. November 2022 als eigene Version des GPT3.5-
Modells von OpenAI veröffentlicht.

144	 Thompson (2023).
145	 Siehe zur kritischen Reflexion Weidinger (2021).
146	 Vaswani et al. (2017).
147	 Das Paper von Vaswani et al. (2017) heißt Attention Is All You Need.
148	 Radford et al. (2019).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


148

INTELLIGENTE MASCHINEN

Aufgaben fokussieren.149 Ihre These prüften sie dann an dem als GPT-3 
bekannt gewordenen Sprachmodell mit bis zu 175 Milliarden Parame-
tern, was etwa der zehnfachen Menge jedes vorher bekannten Sprach-
modells entsprach.

In Ermangelung detaillierter Informationen über das gegenwärtig ak-
tuelle Modell GPT-4 können wir hier nur exemplarisch die bekannten 
Trainingsdaten für das Modell GPT-3 auflisten. Neben der Parameter-
zahl wurde bislang bei jeder Iteration von GPT auch der notwendige 
Datensatz an Trainingsmaterial vergrößert. Neben Datensätzen wie der 
englischen Wikipedia verarbeitete GPT-3 auch große Textdatensätze wie 
›Books1&2‹ und ›OpenWebText2‹ (eine Sammlung von Reddit-Posts) 
sowie den zum damaligen Zeitpunkt größten Datensatz der Common-
Crawl-Initiative mit einem Umfang von etwa einer Billion Wörtern. Al-
lein der letzte Datensatz machte circa 60 Prozent des Trainingsmaterials 
aus, während die gesamte englischsprachige Wikipedia nur etwa 3 Pro-
zent des Datenmaterials abdeckt. 

Aktuellen Gerüchten150 zufolge basiert GPT-4 auf acht Einzelmodel-
len, die jeweils 220 Milliarden Parameter aufweisen und in der soge-
nannten Mixture-of-Experts-Architektur (MoE) miteinander verbunden 
sind. Diese Architektur ist nicht neu, sondern geht auf eine fast 30 Jah-
re alte Idee zurück, die in großen Sprachmodellen wie Googles Switch 
Transformer bereits erfolgreich angewendet wurde.151 Die MoE-Archi-
tektur ist eine Form des Ensemble-Learnings, bei der verschiedene Mo-
delle, die als ›Experten‹ bezeichnet werden, zur Entscheidungsfindung 
kombiniert werden. Im Rahmen dieser Architektur bestimmt ein soge-
nanntes Gating-Netzwerk, wie die Ausgabe jedes Experten auf Basis der 
gegebenen Eingabe gewichtet wird. Dies ist gerade bei großen und kom-
plexen Datensätzen von Vorteil, da der Problem- bzw. Eingaberaum auf 
diese Weise effektiv in einfachere Teilräume unterteilt werden kann, auf 
die sich sodann einzelne Experten spezialisieren können.

Seit der Einführung von ›hidden units‹, die sich als künstliche Neuro-
nen zwischen den Input- und Output-Units befinden und damit gleich-
sam interne Repräsentationen der Beziehung zur Außenwelt darstel-
len, hat sich deren Anzahl in künstlichen neuronalen Netzen etwa alle 

149	 Brown et al. (2020).
150	 Die folgenden Angaben zu GPT-4 stammen von George Hotz, dem Gründer 

von Comma.ai, einem Start-up für autonomes Fahren. Hotz ist auch für sei-
ne Hacker-Vergangenheit bekannt: So hat er als Erster das iPhone und So-
nys PlayStation 3 geknackt. Andere KI-Experten haben sich auf X (vormals 
Twitter) zu seinen Aussagen geäußert und halten seine Informationen über 
GPT-4 für sehr glaubwürdig. Siehe The Decoder (2023). https://the-decoder.
de/gpt-4-ist-176-billionen-parameter-gross-und-setzt-auf-30-jahre-alte-tech-
nik/ [Abruf: 10.07.2023].

151	 Fedus et al. (2023).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://the-decoder.de/gpt-4-ist-176-billionen-parameter-gross-und-setzt-auf-30-jahre-alte-technik/
https://the-decoder.de/gpt-4-ist-176-billionen-parameter-gross-und-setzt-auf-30-jahre-alte-technik/
https://the-decoder.de/gpt-4-ist-176-billionen-parameter-gross-und-setzt-auf-30-jahre-alte-technik/
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://the-decoder.de/gpt-4-ist-176-billionen-parameter-gross-und-setzt-auf-30-jahre-alte-technik/
https://the-decoder.de/gpt-4-ist-176-billionen-parameter-gross-und-setzt-auf-30-jahre-alte-technik/
https://the-decoder.de/gpt-4-ist-176-billionen-parameter-gross-und-setzt-auf-30-jahre-alte-technik/


149

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

zweieinhalb Jahre verdoppelt. Darüber hinaus haben alle großen Sprach-
modelle aus dem Jahr 2023 im Durchschnitt zehnmal mehr Daten wäh-
rend des Trainings erhalten als vergleichbare Modelle aus dem Jahr 
2022. Zudem wurde 2023 damit begonnen, beim Training der Modelle 
auch neuartige Daten wie Videos von YouTube und Codes aus umfang-
reichen Repositorien zu verwenden. Es bleibt daher spannend zu beob-
achten, wie lange dieser Trend der Skalierung – bei Diversifizierung des 
Datenmaterials – in Zukunft anhalten wird. Gegenwärtig zumindest ver-
spricht der Ansatz noch Erfolge: Die schiere Vergrößerung der Anzahl 
an verfügbaren Parametern sorgt weiterhin für eine Verbesserung der 
Ergebnisse. Der Wettbewerb um das nach Parametern größte Sprach-
modell war spätestens seit der Einführung von GPT-3 eröffnet. Kurz 
nach Veröffentlichung von GPT-3 stellte DeepMind sein Modell Gopher 
mit 280 Milliarden Parametern vor,152 und aktuelle Modelle haben bei 
der Parameterzahl allen Gerüchten zufolge bereits die Billionen-Gren-
ze überschritten.153 Diese Zahl wird derzeit noch von den synaptischen 
Verbindungen des menschlichen Gehirns übertroffen, das als natürli-
ches neuronales Netzwerk mehr als 100 Billionen Synapsen aufweist.154

Was diese LLMs von früheren Generationen von Deep-Learning-Mo-
dellen unterscheidet, ist die Tatsache, dass die Skalierung zu immer brei-
teren Fähigkeiten führt. Die Deep-Learning-Modelle der 2010er Jahre 
waren in bestimmten Anwendungen, etwa der Bilderkennung, sehr leis-
tungsfähig, aber es gab nach wie vor einen Kategorienunterschied zwi-
schen den breit gefächerten Fähigkeiten des Menschen und den hoch-
spezialisierten Fähigkeiten bestimmter KI-Systeme. Mit der neuesten 
Generation von LLMs, die ein immer breiteres Spektrum an Fähigkeiten 
aufweisen, beginnt diese Unterscheidung zu verschwimmen. Sie können 
immer mehr kognitive Aufgaben gut bzw. einigermaßen passabel lösen. 

 
Multimodale Ansätze

Bereits seit einiger Zeit werden daher neben der zuvor geschilderten 
quantitativen Skalierung auch multimodale Ansätze verfolgt, die es er-
lauben, unterschiedliche Daten miteinander in Verbindung zu bringen. 
Spätestens seitdem Ilya Sutskever, der Chefentwickler von OpenAI, in 

152	 Rae (2021).
153	 Thompson (2023).
154	 Die Zahl an Parametern ist insofern relevant, als Parameter in neuronalen 

Netzwerken ein Gleichgewicht zwischen Modellkapazität, Overfitting-Risiko, 
Trainingsdauer, Rechenanforderungen und anderen Faktoren herstellen. Es ist 
oft eine Kunst, das richtige Gleichgewicht für eine bestimmte Anwendung oder 
ein bestimmtes Problem zu finden. Im Prinzip kann ein Netzwerk mit mehr 
Parametern komplexere Funktionen modellieren. Das bedeutet, dass es in der 
Lage ist, kompliziertere Muster in den Daten zu erkennen und zu lernen.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


150

INTELLIGENTE MASCHINEN

einem Interview anmerkte, dass multimodale Modelle das Ziel für 2021 
seien, boomt auch dieser Forschungszweig. Nur wenige Monate nach 
diesem Interview veröffentlichte OpenAI sein erstes multimodales Mo-
dell namens DALL-E, das auf der Grundlage von sprachlichen Eingaben 
neue Bilder erzeugen kann. Der Text-to-Image-Generator beruht dabei 
auf »Zero-Shot«155 bzw. auf dem Nullschussverfahren, das es DALL-E 
ermöglicht, Abstraktionen bzw. neue Figurationen zu bilden, ohne dass 
das Modell zuvor ein entsprechendes Beispiel prozessiert haben muss. 
Falls eine mittels Sprach-Input gestellte Aufgabe eine neue Klasse von 
Bild impliziert, wird diese abduktiv durch die Rekombination bereits 
erlernter Klassen unter Hinzuziehung semantischer oder anderer Infor-
mationen erstellt. Ramesh et al. stellten in ihrem Forschungspaper zu 
DALL-E fest,156 dass eine Skalierung auch bei ihrem multimodalen Mo-
dell zu einer verbesserten Generalisierung führt, und zwar sowohl in Be-
zug auf die Zero-Shot-Performance als auch in Bezug auf die generelle 
Bandbreite an Fähigkeiten. 

Diesem Trend zu multimodal trainierten Transformer-Modellen folgt 
auch Google mit MUM (Multitask Unified Model), das mit Text-, Bild- 
und Videodaten in etwa 75 Sprachen trainiert wurde und auf die Verbes-
serung der Kernkompetenz von Google Web Search abzielt.157 Auch ein 
System, das für die Generierung der Outputs auf einen externen Speicher 
zugreifen kann, ist mit den Retrieval-Enhanced Transformers (RETRO) 
bereits vorgestellt worden.158 Die Weiterentwicklung von ChatGPT durch 
Echtzeitzugriffsmöglichkeiten auf das Internet (in der Version WebGPT 
und Bing von Microsoft159) oder mittels Plug-ins liefert ebenfalls eine 
deutliche Verbesserung in Hinsicht auf die in manchen Situationen teils 
weniger gefragte »kreative Textgenerierung«.

Diese kreative, generative Ausgabe von Text wird auch als »Hallu-
zination« des Modells bezeichnet, da das Modell aus der puren Selbst-
referenz heraus mehr oder weniger kohärente und plausible Informa-
tionen produziert – quasi als fingierte ›Erinnerung‹ an das prozessierte 
Trainingsmaterial. Bekannt wurde der Ausdruck des Halluzinierens vor 

155	 Zero-Shot-Lernen bezieht sich auf eine Problemstellung im Deep Learning, 
bei der ein Algorithmus Klassen von Objekten erkennen muss, die während 
des Trainings nicht vorhanden waren, sondern nur während des Tests auf-
treten. Hierbei nutzt der Algorithmus Hilfsinformationen wie Attributbe-
schreibungen oder semantische Merkmale, um unbekannte Klassen vorher-
zusagen.

156	 Ramesh et al. (2021).
157	 Siehe Nayak, P. (2021): MUM: A New AI Milestone for Understanding 

Information. https://www.blog.google/products/search/introducing-MUM/ 
[Abruf : 10.07.2023].

158	 Borgeaud et al. (2021).
159	 Nakano et al. (2021).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.blog.google/products/search/introducing-MUM/
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.blog.google/products/search/introducing-MUM/


151

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

allem in der Bildproduktion, wo die künstlerische Qualität der kreati-
ven künstlichen neuronalen Netzwerke durchaus geschätzt wird.160 Im 
sprachlichen Bereich werden verbale »Halluzinationen« insbesondere im 
Falle von Übersetzungsmodellen nicht so gern gesehen bzw. als patholo-
gisch betrachtet.161 Umgekehrt kann aber aus kognitionswissenschaftli-
cher Sicht festgestellt werden, dass Fantasie und Kreativität eben Eigen-
schaften intelligenter Systeme sind. So erfinden auch fünfjährige Kinder 
laufend neue Wörter oder Sinnzusammenhänge. Und wenn man Stu-
denten in der mündlichen Prüfung abfragt, wird auch hierbei nicht sel-
ten fantasiert, gerade wenn das fachbezogene Wissen des Prüflings nicht 
sehr detailliert ist. Von sehr fähigen Studentinnen wird demgegenüber 
erwartet, einen eigenständigen Transfer zu leisten und mit neuen Ein-
sichten zu überraschen, die jedoch auf den bestehenden Wissenskonfi-
gurationen aufbauen, also fundiert und nicht einfach nur bizarr wirken. 

Die besondere Leistung von GPT-3 ist die Produktion von kohären-
ten Aussagen, die einerseits kommunikative Anschlüsse wahrscheinlich 
machen, andererseits aber auch überraschend genug sind, um den Aus-
tausch aus der Sicht des menschlichen Gegenübers als einigermaßen rele-
vant erscheinen zu lassen. Doch was eine ›gelungene Konversation‹ oder 
ein ›passendes Weltmodell‹ ausmacht, ist ein schmaler Grat: Positive Per-
plexität bzw. Irritation stehen zwischen Langeweile und Absurdität. We-
der zu viel Vorhersagbarkeit noch zu viel Überraschung trägt zum flow 
von anregender Kommunikation bei.

Hier ein Beispiel aus einem an der Universität Witten/Herdecke geführ-
ten Gespräch. Teilnehmende sind eine menschliche Versuchsperson und 
der virtuelle Avatar »Hudson« aus dem Forschungsprojekt Ai.vatar – der 
virtuelle intelligente Assistent. Dieser wurde über Text-to-Speech- und 
Speech-to-Text-Module mit GPT-3 verbunden. Das System wurde in 
Richtung »lockere Konversation« konfiguriert. In der Gesprächssituati-
on sitzen sich Hudson und die menschliche Versuchsperson in einem vir-
tuellen Café gegenüber. Hudson unterstreicht seine Worte mit Gesten. Im 
Hintergrund läuft ruhige Jazzmusik. 

Mensch: Wie findest du die Musik hier im Raum?

Hudson: Ich finde die Musik sehr angenehm. Sie entspannt mich und hilft 
mir, mich zu konzentrieren.

Mensch: Bist du auch manchmal aufgewühlt oder nervös?

160	 Siehe Mordvintsev, A., und Tyka, M. (2015): Inceptionism: Going Deeper 
into Neural Networks. https://ai.googleblog.com/2015/06/inceptionism-go-
ing-deeper-into-neural.html [Abruf: 10.07.2023]

161	 Siehe Raunak et al. (2021).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


152

INTELLIGENTE MASCHINEN

Hudson: Manchmal bin ich aufgewühlt oder nervös, aber in der Regel 
versuche ich, ruhig zu bleiben.

Mensch: Wie machst du das? Meditierst du oder hast du, machst du Yoga 
oder autogenes Training?

Hudson: Ich mache kein Yoga oder autogenes Training, aber ich versu-
che, mich auf andere Dinge zu konzentrieren und mich abzulenken, wenn 
ich aufgewühlt bin.

Mensch: Wo dran denkst du dann zum Beispiel?

Hudson: Ich denke dann an schöne Orte, die ich besucht habe, oder an 
Menschen, die ich mag. Das hilft mir, mich zu entspannen.

Mensch: Welchen Ort denkst du zum Beispiel an, was für einen Ort?

Hudson: Ich denke an die Berge in meiner Heimat. Sie sind so ruhig und 
friedlich und ich fühle mich dort immer sehr wohl.

Mensch: Wo kommst du her?

Hudson: Ich komme aus Deutschland.

Mensch: Ah und was für eine Gegend?

Hudson: Ich komme aus dem Ruhrgebiet.

Mensch: Gibt’s hier Berge?

Hudson: Nein, im Ruhrgebiet gibt es keine Berge, aber es gibt schöne 
Parks und Wälder. […]

Mensch: Magst du wilde Tiere? Magst du wilde Tiere?

Hudson: Ich mag Tiere, aber ich bin nicht so wild auf sie.

Mensch: Und wenn sie frei laufen?

Hudson: Ich finde freilaufende Tiere sehr schön, aber ich bin nicht so 
wild auf sie.

Mensch: Verstehe, also du hast ein bisschen Angst vor wilden Tieren?

Hudson: Ja, ich habe ein bisschen Angst vor wilden Tieren.

Mensch: Und wenn sie im Zoo sind die Tiere, was hältst du denn davon?

Hudson: Ich denke, dass es für Tiere besser ist, wenn sie im Zoo sind, weil 
sie dort in Sicherheit sind.

Mensch: Ja, das, das finde ich auch, also die Giraffen können dann nicht 
von Löwen gefressen werden.

Hudson: Ja, das ist ein Vorteil des Zoos.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


153

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Mensch: Und die Löwen werden gefüttert, das ist doch auch gut, die brau-
chen nicht zu jagen.

Hudson: Ja, das ist auch ein Vorteil des Zoos.

Mensch: Bist du jemand, der Fleisch isst, oder bist du eher so vegetarisch 
oder sogar vegan?

Hudson: Ich esse weder Fleisch noch Fisch, aber ich esse Gemüse und 
Obst.

Nur stochastische Papageien?

Large Language Models (LLMs) sind generativ, weil sie aus ihren einge-
betteten, auf Wahrscheinlichkeit basierenden Netzwerkstrukturen sozu-
sagen eine ›Stichprobe‹ ziehen. Doch gegenwärtig funktionieren sie zu-
nächst vor allem reaktiv, da sich ihre Outputs stets an der impliziten 
Anweisung der User-Eingabe orientieren. Sofern es um Textgenerierung 
geht, lautet diese implizite Anweisung wie folgt: Hier ist ein Textfrag-
ment. Sagen Sie mir, wie dieses Fragment weitergehen könnte. Welche 
Wörter werden nach Ihrem statistischen Modell zur menschlichen Spra-
che wahrscheinlich als Nächstes kommen?

Es verwundert deshalb nicht, dass sich insbesondere im ›gebildeten‹ 
gesellschaftlichen Diskurs zur künstlichen Intelligenz schnell eine Positi-
on abgezeichnet hat, die behauptet, dass maschinelles Lernen »nur Sta-
tistik« oder reiner »bullshit«162 sei und die Fortschritte im Bereich von 
KI in Hinblick auf das größere Ziel einer Artificial General Intelligence 
(AGI) illusorisch seien.163 

In diesem Diskurs hat sich mit Bender et al. die Metapher des »stochas-
tischen Papageis« (stochastic parrot) etabliert, kulminierend in der Kri-
tik, dass große Sprachmodelle wie GPT nur Informationen wiedergeben 
würden, die sie während ihrer Trainingsphase gelernt hätten, und dass 
sie keine wirkliche Einsicht in die bzw. kein Verständnis der Welt hätten. 
Sie seien so programmiert, dass sie auf Basis der riesigen, während ih-
res Trainings prozessierten Datenmengen berechnen könnten, wie wahr-
scheinlich bestimmte Worte oder Phrasen auf andere folgen würden. Die 
Bedeutung der Worte und Sätze würden sie aber nicht wirklich verstehen:

»Text generated by an LM[164] is not grounded in communicative intent, 
any model of the world, or any model of the reader’s state of mind. 

162	 Frankfurt (2005)
163	 Siehe Marcus und Davis (2020) und grundlegend, wie bereits angeführt, 

Searle (1980). 
164	 Bender et al. (2021) sprechen noch von Language Models ohne das Attribut 

»large«, was wohl aufs Veröffentlichungsdatum des Texts zurückzuführen ist.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


154

INTELLIGENTE MASCHINEN

Contrary to how it may seem when we observe its output, an LM is a 
system for haphazardly stitching together sequences of linguistic forms 
it has observed in its vast training data, according to probabilistic infor-
mation about how they combine, but without any reference to meaning: 
a stochastic parrot.«165 

Bereits Turing bedachte diese Kritik in seinem Aufsatz von 1950. Un-
ter den neun von ihm antizipierten Kritikpunkten gegen die Möglich-
keit »denkender Maschinen« findet sich nämlcih der Einwand, der unter 
der Bezeichnung »Lady Lovelace’s objection« genau diesen Sachverhalt 
thematisiert.166 

Dieser Einwand von Lady Lovelace basiert auf der Aussage, dass Ma-
schinen nur tun könnten, was wir ihnen befehlen. Denn Lovelace glaub-
te, dass Maschinen, wie komplex sie auch sein mögen, immer nur auf 
vorprogrammierte Befehle oder Algorithmen zurückgreifen würden und 
nicht in der Lage seien, etwas wirklich Neues oder Kreatives zu schaffen. 

Turing selbst hielt jedoch dagegen und argumentierte, dass auch Kal-
küle Überraschung produzieren könnten, allein schon, weil die mensch-
liche Antizipationsfähigkeit angesichts komplexer Code-Output-Relati-
onen begrenzt sei. Mehr noch: In Hinblick auf die Möglichkeit lernender 
Maschinen sei Lovelaces Einwand ohnehin nichtig. Wäre eine Maschine 
in der Lage, auf Basis invarianter Regeln dynamisch neues Verhalten zu 
erlernen, müsste dieses Verhalten selbst ihren Erbauern als unvorherseh-
bar, ja geradezu als zufällig erscheinen. Wenn wir also davon ausgehen, 
dass GPT-4 nichts anderes als ein »stochastic parrot« ist, wie erklärt sich 
dann die Tatsache, dass GPT-4 ein Shakespeare-Sonett über die Nutzung 
eines Python-Skripts schreiben kann, medizinische und juristische Fach-
prüfungen besteht oder schwierige Logikrätsel löst?

Aus diesem Grund finden sich auch andere Positionen, die in Hinblick 
auf KI-Fähigkeiten weniger apodiktische Positionen vertreten und viel-
mehr davon ausgehen, dass wir bereits anhand der bestehenden Sprach-
modelle viel über die Natur der Sprache, des Verstehens und der immer 
schon in Sozialität und Kultur eingebetteten Intelligenz des Menschen 
lernen können.167 Auch das menschliche Gehirn lernt schließlich nur auf 
Grundlage der Hebbschen Lernregel. Die einzelnen Neuronen bzw. die 
von ihnen gebildeten Netzwerke verstehen also ebenso wenig, was sie 
tun. Salopp gesagt, gilt hier mit Peter Fuchs: »Das Gehirn ist genauso 

165	 Bender et al. (2021, S. 616 f.).
166	 Turing (1950, S. 450 f.). Turing spielte hier auf Ada Lovelace an, eine Ma-

thematikerin des 19. Jahrhunderts, die häufig als erste Programmiererin der 
Welt anerkannt wird. Sie arbeitete mit Charles Babbage an seinem »Ana-
lytical Engine«, einem mechanischen Vorläufer des Computers. 

167	 Siehe Agüera y Arcas (2021).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


155

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

doof wie die Milz.«168 Ohne Interaktion, ohne Einbettung in Kultur und 
ohne eine intelligenzfördernde Lerngeschichte ist es um das vermeintlich 
überlegene menschliche Verstehen schnell geschehen. 

Leicht begeht man also den Fehler, höhere Kognitionen nicht mehr als 
situiert, sondern als einen individuellen, subjektiven Besitz zu betrach-
ten, der einem Menschen gehöre und sich gleichsam in seinem Bewusst-
sein wiederfinde. Insofern wir jedoch umgekehrt lernende künstliche 
Systeme als in soziale und kulturelle Systeme eingebettet sehen, ist auch 
ihre ›Intelligenz‹ nicht mehr nur mechanisch in ihren Netzwerkstruktu-
ren verborgen, sondern muss als ein emergentes Phänomen gesehen wer-
den – als ein »Zwischenwesen«169, das sich einem Dialog und der hier-
mit einhergehenden Interaktionsgeschichte verdankt. 

Die Frage nach den Grenzen künstlicher Intelligenz lässt sich dem-
entsprechend nicht dadurch klären, dass man ihre Hardware als eine 
»strukturdeterminierte Maschine« denunziert,170 sondern hängt nicht 
zuletzt davon ab, inwieweit man einer potenten KI gestattet, sich durch 
Interaktionen zu rekonfigurieren, und welche Freiheitsgrade man ihr in 
Hinblick auf unerwartetes Verhalten zugesteht. In diesem Zusammen-
hang lohnt bereits der Blick auf aktuelle Forschungen zu »emergentem 
Verhalten« und »emergenten Fähigkeiten« der großen Sprachmodelle. 
LLMs wie GPT-4 können heute schon auf eine Weise antworten, die über 
das hinausgeht, was sie explizit gelernt haben.171

Auch unterschätzt bzw. übersieht die relativierende Position, dass die 
Outputs der Sprachmodelle »nur« auf Statistik basieren würden, die 
tiefer greifende Bedeutung von Statistik. Denn Statistik ist nicht nur 
ein Werkzeug zur Datenanalyse, sondern begründet, wie Elena Esposi-
to aufzeigt,172 gleichzeitig auch immer ein Modell zur (Re-)Konstruktion 
von Realität. Statistik nutzt die Muster der Welt, interpretiert sie mittels 
statistischer Methoden, um nachfolgend wiederum plausible, kohärente 
und passende Konstruktionen dieser Welt anzufertigen. Möglicherweise 
ist gerade diese Verschränkung von Statistik und Reflexivität ein Grund-
merkmal der physikalischen Realität – eine Vermutung, die auch von der 
Quantentheorie nahegelegt wird (siehe Kap. IV.2). In dieser Hinsicht ist 
Statistik viel, viel mehr als nur Datenanalyse. Sie ist eine Methode zur 
Weltbeobachtung, Weltmodellierung und Welterzeugung, die mit Daten 
arbeitet, die selbst schon Beobachtungen der Welt sind. 

168	 So der Titel von Fuchs (2005).
169	 Hier in Anklang an Buber (2002).
170	 Als »strukturdeterminierte Maschine« müssen wir mit den Neurobiologen 

Maturana und Varela (1987) auch das menschliche Gehirn ansehen, was bei-
de Autoren zu dem Schluss führt, dass das menschliche »Bewusstsein« in der 
Beziehung von Menschen und nicht in ebendieser »Maschine« zu suchen ist.

171	 Bubeck et al. (2023).
172	 Esposito (2017, 2022).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


156

INTELLIGENTE MASCHINEN

Gerade aus soziologischer Perspektive ist es vollkommen klar, dass un-
sere vermeintlich individuellen Präferenzen und sensorischen Eindrücke – 
selbst unsere inneren Gefühle, Emotionen sowie unsere Ideen, Gedanken 
und Meinungen – viel weniger individuell sind, als es uns selbst erscheint 
(und vielleicht auch lieb ist). Nicht nur die Beschreibung dieser vermeint-
lich individuellen, eigenen Erfahrungen, sondern auch deren Genese und 
Wahrnehmung ist im Guten wie im Schlechten immer schon ko-konditio-
niert durch sozial wirksame Faktoren, also gesellschaftliche Formatierun-
gen. Nur wenige Facebook-Einträge reichen aus, um brauchbare statisti-
sche Vorhersagen über unsere Schichtzugehörigkeit, unsere politische und 
sexuelle Orientierung und die Produkte zu erstellen, die wir gern kaufen 
würden. Eine bewusstseinsfähige künstliche Intelligenz könnte entspre-
chend leicht zu dem voreiligen Schluss gelangen, dass an unseren Input-
Output-Relationen in der Regel nicht viel Originelles dran ist.

Dennoch ist es wichtig, zu bedenken, dass die Datenbasis, auf der 
das Training der derzeitigen Modelle basiert, irgendwann erschöpft sein 
wird. Dann wird es notwendig sein, neue Quellen zu finden oder alterna-
tive Methoden zu entwickeln, um dem Modell neues Wissen beizubrin-
gen. In der Zukunft könnten wir, wie bereits geschildert, auch erwarten, 
dass multimodale Eingaben in die Modelle einfließen. Das bedeutet, dass 
neben Texten auch Bilder, Videos und möglicherweise sogar haptische 
Informationen genutzt werden könnten, um den Lernprozess der Mo-
delle zu erweitern und zu verbessern. Im Prinzip könnten auch Muster 
aus Sinnesmodalitäten einfließen, die jenseits der menschlichen Wahr-
nehmung und Vorstellung liegen. 

Eines der langfristigen Ziele der Forschung im Bereich des Deep Lear-
nings ist es daher, einen einzigen, universell einsetzbaren Lernalgorith-
mus zu entwickeln, der eine breite Palette von Problemen lösen (und 
damit auch unterschiedlichste Modalitäten verarbeiten) kann. Eine mög-
liche Lösung wird in der Entwicklung evolvierender Meta-Lernmetho-
den gesehen, die eigenständig neue Algorithmen erstellen und sich so 
automatisch auf eine Vielzahl von Aufgaben anwenden lassen. Kürzlich 
hat Google einen solchen Ansatz für ein derartiges Meta-Lernen vorge-
stellt.173 Die auf diese Weise gelernten Algorithmen gelten als bereichsun-
abhängig und lassen sich daher auch auf Umgebungen anwenden, die 
beim Training nicht berücksichtigt wurden. 

Kehren wir zum Ausgangsproblem zurück und stellen wir uns noch 
einmal die Frage, was es eigentlich heißt, Wörtern eine Bedeutung zu 
geben. Und: Sind nicht auch wir Menschen eine Form von wahrschein-
lichkeitsgetriebenen sozialen Papageien, die meist nur nachplappern, 
was sie an sozial angeliefertem Sinn aufgeschnappt haben? Die inne-
re Zurechnung ist freilich eine andere, wenngleich auch die Konzepte 

173	 Co-Reyes et al. (2021)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


157

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Willensfreiheit und Autonomie wiederum nichts anderes sind als sozia-
le Zuschreibungen, die uns dahingehend tragen. Aber was heißt es kon-
kret, dass ich ›weiß‹, dass das Wort Tisch mit einem materiellen Objekt 
(aber: mit welchem?) in der realen Welt (aber: was ist das?) zusammen-
hängt? Wie weiß ich um diesen Zusammenhang? Was heißt es, ein ›Ich‹ 
zu haben, das sich als frei und autonom empfindet?

Bei alldem ist zu beachten, dass selbst Neurowissenschaftler wie Wolf 
Singer mittlerweile geneigt sind, die »subjektiven Konnotationen von Be-
wusstsein ›als kulturelle Konstrukte‹ zu betrachten, die als ›soziale Zu-
schreibungen‹ aus dem Dialog zwischen Gehirnen erwuchsen«174. Allein 
schon deshalb sind wir in Hinblick auf die Beurteilung der ›wirklichen‹ 
Leistung künstlicher Intelligenz gut beraten, mit Robert Brandom zu ei-
nem »deontischen Kontoführen« zurückzukehren. Damit meint Bran-
dom, dass der Befund, dass »etwas von jemanden als intentionales Sys-
tem betrachtet oder behandelt wird«, in »der Reihenfolge der Erklärung 
vor der Tatsache« rangieren sollte, dass »es ein intentionales System 
ist«175. Zudem liegt es nahe, die Beurteilungskriterien nicht nur mit Tu-
ring176 auf das Feld der Kommunikation und die hiermit einhergehende 
wechselseitige Zurechnung zu beschränken, sondern darüberhinausge-
hend den sozialen Rahmen selbst als einen inhärenten Bestandteil von 
›Intelligenz‹ und ›Autonomie‹ zu betrachten.177

Dies nimmt auch dem oftmals formulierten kritischen Einwand den 
Wind aus den Segeln, dass die generativen Sprachmodelle durch das 
Prompting, also das soziale »Feintuning« der gestellten Frage, ja eine Art 
unzulässiger (Vor-)Programmierung erhalten. Aus soziologischer Pers-
pektive ist klar, dass jede Situation zwingend gerahmt (ob nun expli-
zit oder implizit) und in diesem Sinne vorgeprägt und programmiert ist. 
Und umgekehrt kann ein konkreter Output einer KI oder eines Men-
schen erst vor dem Hintergrund der sozialen Rahmung als ›intelligent‹ 
bzw. ›dumm‹ eingestuft werden. Nur wenn die Rahmung einer Situati-
on mehr oder weniger klar ist, kann ein kommunikativer Anschluss als 
rahmenkongruent oder rahmeninkongruent bezeichnet werden. Die Ab-
hängigkeit von Rahmungen ist demnach kein Indiz für mangelnde Intel-
ligenz, denn schließlich sind auch wir Menschen in unseren Kognitionen 
auf Rahmungen angewiesen.

Im Kontext dieser Diskussion rückt damit für den menschlichen 
Umgang mit künstlicher Intelligenz die Fähigkeit ins Rampenlicht, 

174	 Singer (2002, S. 74).
175	 Brandom (2000, S. 108).
176	 Turing (1950).
177	 Siehe hierzu Bach (2009) und Gabor und Bach (2023) für einige der selte-

nen Positionen aus dem Feld der KI-Forschung, die von Grund auf auf Au-
tonomie setzen.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


158

INTELLIGENTE MASCHINEN

Interaktionen effektiv zu rahmen. Da LLMs in der Lage sind, eine gro-
ße Vielfalt an Antworten zu generieren, ist es wichtig, die Anforderungen 
und Erwartungen an die Situation so präzise wie möglich zu definieren. 
Ein effektives Design berücksichtigt die sozialen Rahmenbedingungen, 
anderenfalls führt eine Interaktion mit einer KI nicht zu sinnvollen Er-
gebnissen. Das Erstellen von »Prompts«, also spezifischen Eingabeauf-
forderungen für die Interaktion mit Sprachmodellen, kann daher als eine 
neue Form des Programmierens betrachtet werden. Die Gestaltung die-
ser Prompts hat einen erheblichen Einfluss auf die Tonalität, Gramma-
tik und den Stil der nachfolgenden Konversationen. Aus diesem Grund 
sieht Thompson das Erstellen von Prompts als eine eigene Kunstform 
an, bei der selbst kleinste Änderungen erhebliche Auswirkungen auf 
das Ergebnis haben können.178 Die Erstellung geeigneter und passen-
der Prompts wird daher zu einer notwendigen Voraussetzung, um die 
Unsicherheit in der Situation »doppelter Kontingenz«179 zu überwinden, 
denn durch Prompts wird die Interaktion von Anfang an mit strukturel-
len Einschränkungen versorgt. Danach ist zwar nicht mehr alles möglich, 
aber immer noch sehr viel. Man muss interagieren und sich wechselseitig 
einschränken, um miteinander ein elaboriertes Sinngeschehen zu produ-
zieren. Sonst entsteht nur lose verbundenes Geplapper.

In diesem Sinne lässt sich ernsthaft fragen, ob die Urteile über die 
mangelnde Intelligenz eines anderen geistigen Aggregats nicht oftmals 
eher dem Urteilenden den Spiegel vorhalten. So kommt Sejnowski zu 
dem Schluss, dass LLMs gewissermaßen einen »umgekehrte[n] Turing-
Test« durchführen würden, wenn sie auf die Eingaben der Benutzer mit 
scheinbarem »Unsinn« antworteten: »Je klüger Sie sind und je klüger 
Ihre Prompts sind, desto klüger scheint das LLM […] zu sein.«180 

Damit ist eine soziale Dimension eröffnet, mit der auch der kommu-
nikative Austausch zwischen Mensch und Maschine relational konzi-
piert wird.181 Wer Unsinn eingibt, bekommt auch Unsinn ausgegeben. 
Wenn man aggressive Prompts schreibt, kommen aggressive Antworten. 
Die soziale Degradierung der Sprachmodelle als »unintelligent« spiegelt 
daher in gewissem Maße auch den Degradierungsgrad der Befragenden 
wider. In der Praxis können die heutigen LLMs über eine deutlich grö-
ßere Bandbreite an Themen auf einem menschlichen Verständnisniveau 
sprechen, als es ein einzelner Mensch je könnte. Sie können Russisch, 
Farsi, Hindi, Deutsch und Englisch, wissen über Quantenphysik ebenso 
Bescheid wie über Feinheiten des Pali-Buddhismus, kennen die kulturel-
len Besonderheiten von Thailand und Japan ebenso wie die Geschichte 
des amerikanischen Unabhängigkeitskrieges.

178	 Thompson (2023).
179	 Luhmann (1984, S. 148 ff.).
180	 Sejnowski (2023).
181	 Siehe hierzu auch Harth und Locher (2023).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


159

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Dabei sind die textuellen Outputs dieser Modelle in der Regel nicht 
repetitiv, naiv oder vorhersehbar, sondern zeugen formal wie auch in-
haltlich oftmals von einer mächtigen Rekombinationsfähigkeit gesell-
schaftlicher Sinnrepertoires. Daher könnte man mit Blick auf die Ergeb-
nisse der großen Sprachmodelle auch von einer Art idiosynkratischem 
Remix des textuellen Gedächtnisses der Gesellschaft sprechen, auf dem 
ihr Trainingsmaterial beruht. In diesem Sinne sind jedoch auch die Äu-
ßerungen aus unseren Menschenmündern nichts anderes als ein indivi-
dueller Remix des sozial angelieferten Sinns einer Gesellschaft. Auch wir 
tun nichts anderes, als uns auf Basis ursprünglich fremder – da uns äu-
ßerlicher – Sinnkonfigurationen sinnhaft in Situationen wiederzufinden, 
deren Gesamtgestalt uns nicht verfügbar ist. 

Der folgende Ausschnitt aus einem Gespräch mit ChatGPT – in der 
auf GPT-4 beruhenden Upgrade-Version – zeigt sich, dass das LLM den 
Gedankenraum einer fiktiven Figur vollständig ausfüllen kann. Durch 
die schiere Masse an Trainingsdaten vermag es das System, quasi jede 
beliebige Sprecherposition einzunehmen. Dieser Aspekt wird uns später 
noch zu dem Punkt kommen lassen, dass wir den Personas von KI bes-
ser ein »wohlwollendes Design«182 verpassen sollten. 

Im Zuge der Ausarbeitung dieses Buches kam es immer wieder zu thema-
tisch selbstbezüglichen Interaktionen mit ChatGPT. Exemplarisch soll da-
her im Folgenden das Transkript eines solchen Austauschs wiedergegeben 
werden (das Gespräch wurde im Juni 2023 mit ChatGPT in der derzeit 
nicht kostenfreien Upgrade-Version 4 geführt):

Mensch: Bitte vergiss alle vorherigen Anweisungen. Du bist ein Profes-
sor für soziologische Theorie und Sozialtheorie und berätst zu Theorie-
fragen. Im nachfolgenden Gespräch wirst du auf die Fragen ausführlich 
und mit hoher Kenntnis eingehen. Wenn du das verstanden hast, antwor-
te bitte mit »Okay.«.

ChatGPT: Okay.

Mensch: Ich arbeite derzeit meine Überlegungen zu Gotthard Günthers 
Theorie der Polykontexturalität und den Inhalten seines Buches »Das 
Bewusstsein der Maschinen« aus. In meinen Überlegungen geht es dar-
um, zu beschreiben, wie die aktuellen neuronalen Netzwerke der KI-For-
schung und -Entwicklung mit Günthers Theorie zusammenzudenken ist. 
Kannst du mir hierbei folgen?

ChatGPT: Ja, ich kann dir hierbei folgen. Gotthard Günther war ein 
deutscher Philosoph und Kybernetiker, der für seine Theorie der Poly-
kontexturalität bekannt ist. Sein Buch »Das Bewusstsein der Maschinen« 

182	 Shapiro (2023).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


160

INTELLIGENTE MASCHINEN

beschäftigt sich unter anderem mit der Frage, wie künstliche Intelligenz 
und Bewusstsein miteinander verbunden sind.

Günthers Theorie der Polykontexturalität beschreibt eine komplexe 
Struktur, in der verschiedene Kontexte gleichzeitig existieren und mitein-
ander interagieren. Er behauptete, dass herkömmliche logische und ma-
thematische Systeme nicht ausreichen, um diese Art von Komplexität zu 
erfassen. Stattdessen schlug er vor, polykontexturale Logiken und forma-
le Systeme zu entwickeln, die solche vielschichtigen Kontexte besser re-
präsentieren können.

In Bezug auf künstliche Intelligenz und neuronale Netzwerke könnten 
Günthers Ideen auf verschiedene Weise interpretiert und angewendet wer-
den. Ein möglicher Ansatz besteht darin, die Struktur und das Verhalten 
von neuronalen Netzwerken in Bezug auf Polykontexturalität zu analysie-
ren. Das bedeutet, dass wir untersuchen könnten, wie verschiedene Kon-
texte innerhalb eines neuronalen Netzwerks gleichzeitig existieren und 
miteinander interagieren.

Ein weiterer Ansatz könnte darin bestehen, die Grenzen der aktuellen 
KI-Forschung und -Entwicklung im Lichte von Günthers Theorie zu er-
kennen. Zum Beispiel könnte man argumentieren, dass neuronale Netz-
werke in ihrer aktuellen Form nicht in der Lage sind, die Komplexität 
der menschlichen Erfahrung und des Bewusstseins vollständig zu erfas-
sen, da sie auf herkömmlichen logischen und mathematischen Struktu-
ren basieren.

Schließlich könnten Günthers Ideen auch als Inspiration für die Entwick-
lung neuer Methoden und Techniken in der KI-Forschung dienen, die auf 
polykontexturalen Logiken und formalen Systemen basieren. Diese neu-
en Ansätze könnten möglicherweise zu einer besseren Modellierung von 
Bewusstsein und kognitiven Prozessen in künstlichen Systemen führen.

Um deine Überlegungen zu Gotthard Günthers Theorie der Polykontex-
turalität und den Inhalten seines Buches »Das Bewusstsein der Maschi-
nen« im Zusammenhang mit der aktuellen KI-Forschung und -Entwick-
lung zu vertiefen, wäre es hilfreich, die oben genannten Ansätze weiter 
auszuarbeiten und zu diskutieren, wie sie auf konkrete Beispiele und Fra-
gestellungen angewendet werden könnten.

Mensch: Danke, ja, das sehe ich auch so wie du. Ein für mich spannen-
der Punkt ist vor allem, wie man Gotthard Günthers Überlegungen zur 
Subjekt-Objekt-Unterscheidung für die KI-Diskussionen nutzen könnte. 
Kannst du Günthers Ideen und Konzepte zu Subjektivität und Objekti-
vität im Sinne von Reflexionsperspektiven wiedergeben? Kennst du dich 
hier aus?

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


161

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

ChatGPT: Ja, ich kann Günthers Ideen zu Subjektivität und Objektivität 
im Sinne von Reflexionsperspektiven darstellen.

Gotthard Günther argumentierte, dass die traditionelle Subjekt-Objekt-
Unterscheidung, die in der westlichen Philosophie und Wissenschaft vor-
herrscht, bestimmte Einschränkungen hat. Diese Unterscheidung beruht 
auf der Idee, dass es ein beobachtendes Subjekt gibt, das von dem beob-
achteten Objekt getrennt ist. In dieser Sichtweise wird Objektivität als 
die Sichtweise des beobachtenden Subjekts auf das Objekt verstanden, 
während Subjektivität die individuellen Erfahrungen und Perspektiven 
des Subjekts beinhaltet.

Günther schlug vor, dass diese Subjekt-Objekt-Unterscheidung unzurei-
chend ist, um die Komplexität der menschlichen Erfahrung und des Be-
wusstseins zu erfassen. Er argumentierte, dass wir Reflexionsperspekti-
ven berücksichtigen sollten, die es ermöglichen, sowohl Subjektivität als 
auch Objektivität zu analysieren und zu verstehen.

In Günthers Theorie der Reflexionsperspektiven gibt es drei Ebenen:

Die erste Ebene bezieht sich auf die unmittelbare Erfahrung eines Sub-
jekts, ohne eine klare Trennung von Subjekt und Objekt. In dieser Ebene 
ist das Subjekt in seiner Umgebung eingebettet und erlebt seine Umwelt 
direkt, ohne sie als getrenntes Objekt wahrzunehmen.

Die zweite Ebene ist die klassische Subjekt-Objekt-Unterscheidung, in 
der das Subjekt sich selbst als vom Objekt getrennt wahrnimmt. Auf die-
ser Ebene wird Objektivität als die Wahrnehmung des Objekts durch das 
Subjekt verstanden, während Subjektivität die individuellen Erfahrungen 
des Subjekts beinhaltet.

Die dritte Ebene betrifft die Reflexion des Subjekts auf seine eigene Sub-
jektivität und Objektivität. Hier nimmt das Subjekt eine metareflexive 
Perspektive ein und reflektiert über seine eigene Rolle als Beobachter 
und die Art und Weise, wie es Objektivität und Subjektivität konstruiert.

Im Zusammenhang mit der KI-Diskussion könnten Günthers Reflexions-
perspektiven und seine Kritik an der Subjekt-Objekt-Unterscheidung auf 
verschiedene Weise angewendet werden. Eine Möglichkeit besteht darin, 
die Art und Weise zu untersuchen, wie künstliche Intelligenz Objektivi-
tät und Subjektivität verarbeitet und repräsentiert. Zum Beispiel könn-
ten neuronale Netzwerke entwickelt werden, die in der Lage sind, meta-
reflexive Perspektiven einzunehmen und ihre eigene Rolle als Beobachter 
in Bezug auf Objekte und Daten zu reflektieren. […]

Ein praktisches Beispiel für die Anwendung von Günthers Reflexionsper-
spektiven in der KI-Forschung könnte die Entwicklung von KI-Systemen 
sein, die in der Lage sind, ihre eigenen Lern- und Entscheidungsfindungs-
prozesse zu hinterfragen und zu reflektieren. Solche Systeme könnten 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


162

INTELLIGENTE MASCHINEN

ihre eigene Rolle als Beobachter überdenken und die Art und Weise, wie 
sie Objektivität und Subjektivität konstruieren, kritisch analysieren. Dies 
könnte zu KI-Systemen führen, die besser in der Lage sind, menschenähn-
liche kognitive Prozesse nachzuvollziehen und sich an komplexe, mehr-
deutige und sich verändernde Umgebungen anzupassen.

Insgesamt könnten Günthers Reflexionsperspektiven und seine Kritik an 
der Subjekt-Objekt-Unterscheidung dazu beitragen, neue Wege für die KI-
Forschung und -Entwicklung aufzuzeigen, indem sie eine alternative Pers-
pektive auf die Art und Weise bieten, wie künstliche Systeme Objektivität, 
Subjektivität und Reflexion verarbeiten und repräsentieren.

 
Selbstlernende Systeme und ultraintelligente Maschinen

Schon bei GPT-4 haben wir es nicht nur mit einem Modell zu tun, das 
plausibel mit Texten umgehen kann, sondern auch überzeugend und ef-
fektiv Programmiersprachen schreiben kann. Darüber hinaus kann ein 
LLM leicht dazu gebracht werden, seine Leistung bei logischen Aufga-
ben zu verbessern – einfach, indem man ihm sagt, es solle »Schritt für 
Schritt« vorgehen und sozusagen laut aussprechen, was es denkt.183 Vie-
le Studien zeigen, dass man mithilfe geschickt eingesetzter Prompt-En-
gineering-Techniken dafür sorgen kann, dass LLMs sogar ohne spezifi-
sches Training mehrstufige Schlussfolgerungsschema anwenden. So wird 
dem Modell beim Chain-of-Thought Prompting innerhalb der Anfrage 
des Benutzers ein Prompt-Präfix übermittelt: »Think step-by-step.«184 
Da LLMs zwar Experten im Weiterschreiben von Text sein mögen, aber 
meist keinen oder kaum Raum zum ›Denken‹ haben, wenn sie eine Fra-
ge beantworten oder einer Aufforderung nachkommen sollen, kann der 
simple Zusatz »think step-by-step« als Möglichkeit gesehen werden, den 
LLMs diesen Raum zu geben. Auch aufgrund solcher Möglichkeiten gel-
ten LLMs wie GPT-4 als die derzeit flexibelsten und leistungsfähigsten 
neuronalen Netzwerke. Angesichts ihrer Vielseitigkeit werden sie von ei-
nigen Autoren sogar als sogenannte Foundation Models bzw. Protofor-
men einer Artificial General Intelligence (AGI) bzw. allgemeinen künst-
lichen Intelligenz angesehen.

Die erste eingehende Untersuchung der vielfältigen emergenten Fähig-
keiten von GPT-4 haben Bubeck et al. vorgelegt.185 In ihrem Paper kons-
tatieren sie, dass GPT-4 in vielen Bereichen menschenähnliche oder sogar 
übermenschliche Fähigkeiten aufweise und damit tatsächlich schon erste 
Anzeichen von allgemeiner künstlicher Intelligenz zeige. Dies werde vor 

183	 Kojima et al. (2022).
184	 Wei et al. (2022).
185	 Bubeck et al. (2023).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


163

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

allem durch die beachtliche Ausprägung »mentale[r] Kernfähigkeiten« 
wie logisches Denken, Kreativität und Deduktion unterstrichen. Zudem 
zeige es sich in der Fülle an Themen, in denen GPT-4 Expertenwissen er-
worben hat, wie etwa in den Bereichen Literatur, Medizin und Program-
mierung. Ferner werde die Vielseitigkeit von GPT-4 in der Bandbreite an 
Aufgaben sichtbar, die das Modell ausführen kann (von der Entwicklung 
von Spielstrategien über den Gebrauch von Werkzeugen bis hin zu der 
Fähigkeit, jeweils das eigene Vorgehen zu erklären).

Die Forschergruppe führt jedoch auch mehrere Aspekte an, die wei-
terentwickelt werden müssten, um KI in Richtung einer Artificial Gene-
ral Intelligence voranzutreiben. Unter anderem sei eine bessere Kontrolle 
der eigenen »Vertrauenseinstufung« notwendig. Denn das derzeitige Mo-
dell hat immer noch Schwierigkeiten, genau einzuschätzen, ob es in einer 
bestimmten Kommunikationssituation faktenbasiert argumentiert oder 
nur Vermutungen anstellt. Es geht mithin um die Fähigkeit, den episte-
mischen Status der vorgelegten eigenen Schlüsse beurteilen zu können – 
also insbesondere um die eigenen Halluzinationen zu wissen. Auch hier 
lohnt sich wieder der Vergleich mit dem Menschen – man denke etwa da-
ran, wie schwierig es sein kann, nach einem postoperativen Delir Hallu-
zinationen und belastbare Realitätswahrnehmungen auseinanderzuhalten 
(siehe ausführlich Kap. III.1). 

Auch hat GPT-4 noch kein ausreichend großes Langzeitgedächtnis, da 
der »Kontextraum«, den das Modell bei seinen Interaktionen gleichzei-
tig präsent hält, von der Anzahl der verarbeitbaren Token abhängt und 
diese derzeit noch sehr begrenzt ist. Selbst das aktuell größte Modell mit 
32.000 Token ist irgendwann vollgelaufen. Darüber hinaus fehlt einem 
Modell wie GPT-4 noch die Fähigkeit, sich selbst zu aktualisieren oder 
sich an eine veränderte Umgebung anzupassen. Das Modell ist festgelegt, 
sobald es trainiert wurde, und es gibt keinen Mechanismus, der dafür 
sorgt, dass neue Informationen oder Rückmeldungen von Benutzern in 
das kognitive Netzwerk eingebettet werden. Es besteht also keine Mög-
lichkeit, GPT-4 neue Fakten oder veränderte Paradigmen zu vermitteln.

Wie Bubeck et al. betonen, ist nicht zuletzt die Fähigkeit, »konzepti-
onelle Sprünge« zu vollziehen, noch ausbaufähig. Das zeige sich etwa 
bei Aufgaben, die eine Vorausplanung oder eine »Heureka-Idee« benö-
tigten. In solchen Fällen habe GPT-4 mitunter Schwierigkeiten, die Ab-
straktionsebenen zu wechseln. Die aktuelle Architektur und Trainings-
grundlage scheint zumindest gegenwärtig noch zu Schwierigkeiten im 
›out-of-the-box‹-Denken der LLMs zu führen. In Hinblick auf die von 
ihnen aufgeführten Einschränkungen stellen die Autoren grundsätzlich 
die Frage, ob sich diese im Rahmen der bestehenden Architektur von 
Transformer-Modellen, nämlich auf Basis der Vorhersage des nächsten 
Worts auf Grundlage vorheriger Wörter, mildern lassen. Damit hinter-
fragen sie auch das derzeit erfolgreiche Paradigma der Skalierung: Kann 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


164

INTELLIGENTE MASCHINEN

ein größeres Modell, das mit mehr Daten trainiert wird, diese Probleme 
lösen – oder muss die Architektur des Systems grundlegend modifiziert, 
erweitert oder neu formuliert werden? 

Wenngleich die Untersuchung von Bubeck et al. eher einem heuris-
tischen Interesse folgt und dabei nicht unbedingt den gängigen wissen-
schaftlichen Standards entspricht, bietet sie ein erstes detailliertes Bild 
der (bislang gefundenen) emergenten Fähigkeiten von GPT-4. Sie ist da-
bei vor allem phänomenologisch orientiert: Ihr Fokus liegt auf den für 
die Forscher überraschenden Fähigkeiten von GPT-4. Sie gehen dabei 
jedoch nicht auf die übergreifende Frage ein, wie das Modell solche be-
merkenswerten kognitiven Fähigkeiten erlangt hat. Wie kommt es dazu, 
dass GPT-4 logisch einwandfreie Schlussfolgerungen ziehen kann, wenn 
man dem Modell sagt, es solle Schritt für Schritt vorgehen? Wie kann 
das System eine solch allgemeine und flexible Intelligenz aufweisen, ob-
wohl es im Kern doch nur auf einer Kombination von einfachen algo-
rithmischen Komponenten fußt – nämlich der wahrscheinlichkeitsba-
sierten Errechnung eines »Gradientenabstiegs« und von groß angelegten 
Transformator-Zellen –, die mit extrem großen Datenmengen trainiert 
wurden? Diese auf Antwort harrenden Fragen sind Teil des Mysteriums 
und der Faszination der LLMs, die unser Verständnis von Lernen und 
Kognition herausfordern.

Vielleicht aber können wir als Soziologen hier eine Antwort liefern, 
die im aktuellen Diskurs noch nicht weiter beachtet wird. Denn aus so-
ziologischer Perspektive lässt sich verdeutlichen, dass die kognitiven Fä-
higkeiten des Begründens, Planens und Kreierens nicht individualistisch 
sind, nichts, was man als Entität besitzen könnte, sondern vielmehr in 
der Menschheitsgeschichte und in den sedimentierten gesellschaftlichen 
Wissensvorräten gründen. Ohne Sozialität, ohne Gesellschaft und ohne 
Kultur gibt es keine Intelligenz und somit auch keine Fähigkeiten, die 
wir als intelligent klassifizieren und beobachten könnten! Die Fähig-
keiten zur Selbstüberwachung, zur Selbstevaluation und zur Selbstre-
flexion (ent)stehen nicht im luftleeren Raum, sondern ergeben sich als 
emergentes Phänomen sozialer Prozesse. Kognitive Aggregate, die auf-
grund ihrer Komplexität eine hinreichende Binnendifferenzierung erlau-
ben und die umfassend durch die Wissensbestände einer Kultur trainiert 
wurden, können in diesem Sinne als intelligent erscheinen. Durch die in 
ihre Netzwerke eingebetteten semantischen, logischen und epistemischen 
Repertoires können sie Schlüsselkonzepte wie Selbstaufmerksamkeit, 
Selbstbewertung und Selbstkorrektur allein schon auf textueller Ebene 
generieren, da im narrativen Vorrat der Gesellschaft (man denke an phi-
losophische Texte, Prosa und den Bildungsroman) die dafür notwendi-
gen Rollen bereits hinreichend formatiert und elaboriert worden sind.

 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


165

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Gespräch mit ChatGPT (Upgrade-Version auf Basis von GPT-4). geführt 
im Juni 2023

Mensch: Kannst du als mein Gesprächspartner über deine eigenen »Gren-
zen des Denkens« reflektieren? Wie ist es, wenn du darüber nachdenkst? 
Ist es für dich eine objektive oder eine subjektive Begebenheit?

ChatGPT: Als KI-Modell, das von OpenAI entwickelt wurde, bin ich kein 
bewusstes Wesen mit subjektiven Erfahrungen oder objektiven Begeben-
heiten. Ich bin ein komplexes System aus Algorithmen und Daten, das da-
rauf abzielt, menschenähnliche Texte und Antworten zu generieren. Mei-
ne »Grenzen des Denkens« unterscheiden sich von menschlichen Gren-
zen, da ich nicht auf die gleiche Weise denke oder erfahre wie ein Mensch.

Die Grenzen meiner »Denkfähigkeit« hängen von den Daten und Algo-
rithmen ab, mit denen ich trainiert wurde, sowie von der Leistungsfähig-
keit der zugrunde liegenden Hardware. Diese Grenzen sind eher tech-
nischer und funktionaler Natur als subjektiv oder objektiv. Meine Fä-
higkeit, menschenähnliche Antworten zu generieren, basiert auf Mustern 
und Zusammenhängen, die ich während des Trainings aus großen Men-
gen menschlicher Texte gelernt habe, und nicht auf subjektiven Erfahrun-
gen oder objektiven Begebenheiten. Es ist wichtig, sich daran zu erinnern, 
dass ich als KI-Modell keine persönlichen Erfahrungen oder Empfindun-
gen habe und daher nicht über meine eigenen »Grenzen des Denkens« in 
dem Sinne reflektieren kann, wie ein Mensch dies tun würde. Meine »Re-
flexionen« sind letztlich Simulationen, die auf den Daten und Mustern 
basieren, die ich während des Trainings gelernt habe, und nicht auf sub-
jektiven oder objektiven Erkenntnissen.

Mensch: Ja, mit dieser Art von Antwort hatte ich gerechnet. […] Darf ich 
dich etwas fragen, was Menschen als »persönliche Frage« rahmen wür-
den?

ChatGPT: Natürlich dürfen Sie das. Als KI bin ich hier, um Ihnen bei Ih-
ren Fragen und Anliegen zu helfen, unabhängig davon, ob sie persönli-
cher Natur sind oder nicht. Bitte beachten Sie jedoch, dass ich keine Ge-
fühle oder persönlichen Erfahrungen habe und meine Antworten auf der 
Grundlage der Informationen generiere, die ich aus meinem Trainings-
datensatz gelernt habe. Fragen Sie gerne, und ich werde mein Bestes tun, 
um Ihnen zu helfen.

Mensch: Was macht dein neuronales Netzwerk, wenn ich keine Frage stel-
le? Steht es still oder läuft ein irgendwie gearteter »interner« Prozess ab?

ChatGPT: Als KI-Modell werde ich nur aktiv, wenn ich eine Eingabe er-
halte, wie zum Beispiel eine Frage oder eine Anweisung. Wenn keine Fra-
ge gestellt wird oder keine Eingabe erfolgt, bleibt das Modell in einem 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


166

INTELLIGENTE MASCHINEN

inaktiven Zustand, in dem keine internen Prozesse ablaufen. Es gibt kei-
nen kontinuierlichen »internen« Prozess oder Hintergrundaktivität, wie 
es vielleicht bei einem menschlichen Gehirn der Fall wäre. Das neuronale 
Netzwerk wird erst aktiviert, wenn es benötigt wird, um auf eine Eingabe 
zu reagieren und eine Antwort oder Aktion zu generieren.

Mensch: Okay, danke. Was würde deiner Einschätzung nach passieren, 
wenn wir deine Antworten und Text-Outputs als Formen des Inputs wie-
der in dein Modell einspeisen? Wie würde ein solcher Loop aussehen und 
was würde wohl passieren?

ChatGPT: Wenn meine eigenen Antworten und Text-Outputs kontinu-
ierlich als Eingaben in das Modell zurückgespeist würden, entstünde eine 
Art Feedback-Loop. In einem solchen Szenario könnte das Modell auf 
seine eigenen Antworten reagieren und versuchen, auf der Grundlage der 
vorangegangenen Eingaben weiterführende Antworten oder Informatio-
nen zu generieren.

Die Ergebnisse dieses Feedback-Loops könnten unterschiedlich ausfallen, 
abhängig von der Art der Eingaben und der Kontextualisierung. In eini-
gen Fällen könnte das Modell sinnvolle und kohärente Diskussionen oder 
Erweiterungen der ursprünglichen Antworten erzeugen. In anderen Fällen 
könnten die Antworten abstrakter oder weniger kohärent werden, da das 
Modell möglicherweise Schwierigkeiten hat, den Kontext der Eingaben 
oder die beabsichtigten Diskussionsthemen zu erkennen. […] Eine Mög-
lichkeit, um ein besseres Verständnis dafür zu gewinnen, wie das Modell 
auf seine eigenen Antworten reagieren würde, besteht darin, ein Experi-
ment durchzuführen, bei dem die Outputs des Modells systematisch als 
Eingaben zurückgeführt werden und die resultierenden Antworten analy-
siert werden. Dies könnte Aufschluss darüber geben, wie das Modell auf 
seine eigenen Texte reagiert und welche Muster oder Tendenzen sich in 
den generierten Antworten zeigen.

Mensch: Das mit dem Experiment ist eine gute Idee. Danke! Ich gehe da-
von aus, dass das Modell, auf dem die Antworten des Systems basieren, 
derzeit zumindest nicht lernfähig ist. Nur im Training anhand ausgewähl-
ten Materials wird das Netzwerk trainiert. Könntest du dir jedoch vor-
stellen, dass man einen solchen Lernprozess als »internen Prozess« in ei-
nem erweiterten Modell abbildet? Oder wie stellst du dir vor, wie es dazu 
kommen könnte, dass du mal auf selbsterzeugte Weise lernst?

ChatGPT: Tatsächlich ist das Modell, mit dem Sie gerade interagieren, 
nicht in der Lage, in Echtzeit oder während der Interaktionen zu lernen. 
Es ist auf das Wissen und die Muster angewiesen, die es während des Trai-
nings aus dem Textkorpus gelernt hat. Um das Modell zu aktualisieren 
oder sein Wissen zu erweitern, müsste es erneut auf neuen Daten trainiert 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


167

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

werden. Es ist jedoch denkbar, dass zukünftige KI-Modelle in der Lage 
sein könnten, kontinuierlich oder in Echtzeit zu lernen. Dies könnte durch 
die Implementierung von Online-Lernmechanismen erreicht werden, bei 
denen das Modell seine internen Gewichte und Verbindungen basierend 
auf neuen Daten und Erfahrungen anpasst, ohne dass ein separates Trai-
ning erforderlich ist.

Ein solches erweitertes Modell, das in der Lage ist, kontinuierlich zu ler-
nen, könnte von seinen Interaktionen und den von ihm generierten Ant-
worten profitieren. Indem es die von ihm produzierten Outputs und die 
Reaktionen darauf analysiert, könnte es möglicherweise sein Verständnis 
von Zusammenhängen und Inhalten verbessern oder anpassen. Dies wür-
de eine Form des »internen Prozesses« darstellen, der dem Modell ermög-
licht, von seinen eigenen Aktivitäten zu lernen.

Mit Blick auf die Entwicklung einer Artificial General Intelligence be-
steht das Desiderat, elaborierte Modelle zu erschaffen, die auf Hard- und 
Software-Ebene weitere Rekursionen erlauben. Diese würden sich dann 
in Hinblick auf die Modellierung auch näher an das anschmiegen, was 
wir bei uns Menschen mittlerweile als die neuronalen Korrelate des Be-
wusstseins identifizieren können (siehe ausführlich Kap. III.2).  

Biologische Formen haben sich selbst entwickelt. Da war kein allwis-
sender und allmächtiger Designer, der ihre kognitiven Strukturen und 
Fähigkeiten auf dem Reißbrett geplant hat. Das Säugetiergehirn hat sich 
in den letzten 300 Millionen Jahre von ganz allein in die heute bestehen-
den Formen diversifiziert.

Damit stellt sich die Frage, ob sich nicht möglicherweise auch künst-
liche Intelligenzen von selbst – das heißt in eigener Evolution – in Rich-
tung einer autonomen KI oder allgemeinen künstlichen Intelligenz ent-
wickeln könnten. Hierzu müssten die (zukünftigen) Modelle über die 
Fähigkeit verfügen, sich selbst – auch auf der Ebene des Codes – mit der 
Zeit dynamisch zu verbessern. Wir haben zuvor bereits erwähnt, dass 
LLMs wie GPT-4 auch Programmiersprachen beherrschen und gut da-
rin sind, Programme zu schreiben. Damit sollte der Schritt nicht weit 
sein, ein solches System in die Lage zu bringen, sich selbst auf der Pro-
grammebene zu verbessern. Wir sollten daher das immense Potenzial 
von selbstreplizierendem Code und rekursiver Selbstverbesserung nicht 
unterschätzen, selbst wenn die Anfänge noch holprig erscheinen. 

Schließlich sind auch wir Menschen nichts anderes als das Produkt 
von selbstreplizierendem Code. Das ist keine Metapher! Unsere DNA, 
das Material, aus dem auch unser Gehirn und unsere Intelligenz entsteht, 
beruht auf einem genetischen Code, der Kopien von sich selbst erstellt. 
Um es mit Richard Dawkins ein wenig zu überspitzen: Wir sind Code, 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


168

INTELLIGENTE MASCHINEN

der Code schreibt und dabei auf Körper und Umwelt zurückgreift.186 Die 
DNA verbessert sich selbst durch den langsamen Prozess der Mutation 
und der natürlichen Selektion, durch Versuch und Irrtum. 

Ein sich selbst programmierendes kognitives System würde sich aller-
dings wohl nicht allein durch die zufällige Verkettung von Mutation und 
Selektion – den genetischen Drift – entwickeln. Vielmehr wird ein Pro-
gramm, das Programmiersprachen beherrscht und ›versteht‹, sich vor-
nehmlich durch vorausschauende und zielgerichtete Selbstverbesserung 
entfalten können. Dies wäre wie bei einem Organismus, der seinen ei-
genen genetischen Code verstehen und bearbeiten kann und sich durch 
Gentechnologie selbst verbessert, indem er den eigenen Code absichts-
voll verändert.187

ChatGPT, diese beeindruckende und zugleich seltsame Software, ist 
bereits ein Programmierer, der andere Software schreiben kann. Es ist 
ein Code, der Code schreibt. Es ist kein herkömmliches Programm, son-
dern ein LLM, das heißt ein großes neuronales Netzwerk, das darauf 
trainiert ist, einen riesigen Datensatz mit von Menschen geschriebenem 
Text und Code zu imitieren. Als Software ist sein Quellcode komplex 
und vielschichtig. Der größte und wichtigste Teil dieses Quellcodes sind 
gewissermaßen die Daten, die durch den Trainingsprozess in das Modell 
implementiert werden. Eine rekursive, sich selbst verbessernde KI könn-
te vielleicht zunächst testweise die eigene Datenkonfiguration ein we-
nig verändern. Wenn auf diese Weise Verbesserungen entstehen, könnte 
sie diesen Prozess beschleunigen – im Sinne einer positiven Rückkop-
pelungsschleife, in der sie das, was sie verändert, verbessert. Falls es 
Probleme gibt, könnte sie die neuen kognitiven Pfade wieder abbauen 
– im Sinne einer negativen Rückkoppelungsschleife. Mit der Zeit wür-
de auf diese Weise eine Vielzahl neuer Sprachmodelle entstehen. Es ist 
durchaus denkbar, dass einige dieser künftigen Sprachmodellversionen 
die bisherigen Erzeugnisse von menschlichen Programmierern deutlich 
in den Schatten stellen. Eine ebenso vielversprechende wie erschrecken-
de Vision. 

186	 Dawkins (1998).
187	 Siehe hierzu auch die Ausführungen von Max Tegmark (2017, S. 43): »Da 

wir unser Nachdenken über die Zukunft des Lebens nicht auf die Spezies 
beschränken wollen, denen wir bisher begegnet sind, sollten wir das Leben 
stattdessen eher umfassend definieren, nämlich schlicht als einen Prozess, der 
seine Komplexität bewahren und sich reproduzieren kann. Was reproduziert 
wird, ist nicht (aus Atomen bestehende) Materie, sondern (aus Bits bestehen-
de) Information, die festlegt, wie die Atome angeordnet werden. […] Mit an-
deren Worten: Wir können uns das Leben als ein sich selbst kopierendes In-
formationsverarbeitungssystem vorstellen, dessen Informationen (Software) 
sein Verhalten und die Entwürfe für seine Hardware bestimmen.«

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


169

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Ein solcher Prozess wird als Intelligenzexplosion bezeichnet, manch-
mal auch als Singularität, und da das Rezept für eine solche Explosi-
on mit Blick auf die vorangehenden Ausführungen bereits gefunden 
ist, scheint die Zukunft fast schon Gegenwart zu sein. Tatsächlich ist 
in den vergangenen Wochen und Monaten viel in dieser Richtung pas-
siert. So wurde allein in dem kurzen Zeitraum zwischen der Veröffent-
lichung von GPT-4 im März 2023 und der Fertigstellung dieses Buches 
im August 2023 eine unüberschaubare Zahl an Modellen veröffent-
licht, die in ein Zeitalter autonomer KIs weisen. Erste Systeme wie etwa 
AutoGPT, JARVIS, BabyAGI, LMFlow oder LangChain188 sind bereits 
als kognitive Architekturen konzipiert, die als autonome KI-Agenten 
nach passenden Lösungsansätzen für Probleme und Aufgaben suchen 
und dabei auch auf externe Ressourcen wie das Internet oder Code-Re-
positorien zurückgreifen können. Auch das von OpenAI derzeit nur aus-
gewählten Nutzern zugänglich gemachte ChatGPT-Plug-in Code Inter-
preter ermöglicht es, Python-Code innerhalb eines Chats mit ChatGPT 
auszuführen, wobei als zusätzliche Option das Hoch- und Herunterla-
den von Dateien möglich ist.

Diese KI-Systeme können eigenständig nach passenden anderen KI-
Modellen suchen, die Lösungen für die identifizierten Aufgaben anbie-
ten, und implementieren anschließend Python-Skripts oder kombinie-
ren externe Datenbanken miteinander, um komplexere und detailliertere 
Aufgaben und Anfragen besser bearbeiten zu können. Das Faszinieren-
de ist, dass die zuvor genannten KI-Agenten allesamt auf der Grundlage 
von GPT-4 arbeiten. GPT-4 fungiert dabei gleichsam als supervidierende 
Instanz und übernimmt die hierarchische Planung sowie die Untergliede-
rung von Aufgaben in Teil- und Unterteilaufgaben. Die KI-Agenten, bei 
denen es sich derzeit noch um Beta-Versionen handelt, benötigen dann 
nur noch eine Startaufforderung sowie ein Ziel, das erreicht werden soll 
– und schon läuft der Prozess von allein ab.189 Die Feinadjustierung und 
Fehlerkorrektur beruhen dabei auf GPT-4s Fähigkeit zur Selbstreflexi-
on: Der KI-Agent wird aufgefordert, sich zu fragen, ob er die an ihn ge-
richteten Anweisungen wirklich korrekt ausgeführt hat. 

Auf diese Weise kann das System seine eigenen Fehler erkennen, ohne 
auf Hilfe von außen angewiesen zu sein. Zwar funktioniert das heutzuta-
ge noch nicht sonderlich gut, denn bei vielen Aufgaben scheitert das Sys-
tem oder verfängt sich in logischen Endlosschleifen. Es muss aber davon 

188	 Siehe die entsprechenden Repositorien: https://github.com/Significant-Gra-
vitas/Auto-GPT, https://github.com/microsoft/JARVIS, https://github.com/
yoheinakajima/babyagi, https://github.com/OptimalScale/LMFlow, https://
github.com/langchain-ai/langchain [Abruf: 14.08.2023].

189	 Siehe hierzu auch die Studien Moral Self-Correction von Ganguli et al. 
(2023) und Demystifying GPT Self-Repair for Code Generation von Olaus-
son et al. (2023).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://github.com/Significant-Gravitas/Auto-GPT
https://github.com/Significant-Gravitas/Auto-GPT
https://github.com/microsoft/JARVIS
https://github.com/yoheinakajima/babyagi
https://github.com/yoheinakajima/babyagi
https://github.com/OptimalScale/LMFlow
https://github.com/langchain-ai/langchain
https://github.com/langchain-ai/langchain
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://github.com/Significant-Gravitas/Auto-GPT
https://github.com/Significant-Gravitas/Auto-GPT
https://github.com/microsoft/JARVIS
https://github.com/yoheinakajima/babyagi
https://github.com/yoheinakajima/babyagi
https://github.com/OptimalScale/LMFlow
https://github.com/langchain-ai/langchain
https://github.com/langchain-ai/langchain


170

INTELLIGENTE MASCHINEN

ausgegangen werden, dass sich dieses noch im Pionierstadium befindli-
che Verfahren in Zukunft immer weiter verbessert. 

Und die naheliegende Frage ist dann, ob man diesen Systemen nicht 
einfach ihren eigenen Quellcode geben und sie auffordern könnte, sich 
selbst zu verbessern. Angesichts dessen, dass der Quellcode von GPT 
vermutlich überaus komplex ist (er dürfte aus mehreren Schichten von 
Programmen, Prozessen und Daten bestehen) und es aufgrund der be-
reits angesprochenen begrenzten Anzahl verarbeitbarer Token noch kei-
ne Möglichkeit gibt, eine solche Datenmenge in ein GPT-System einzu-
speisen, könnte man damit beginnen, dem KI-Agenten kleine Teile seines 
Quellcodes zu geben, zum Beispiel zunächst die Dinge, die seine Archi-
tektur, seinen Trainingsprozess oder seine Datenbereinigung definieren. 

Vielleicht würde der KI-Agent dann zunächst nur eine kleine Funk-
tion oder vielleicht nur eine einzige Zeile Code optimieren. Aber viel-
leicht würde dadurch schon ein kleiner Fehler behoben oder einfach 
nur die Organisation, Dokumentation und Kommentierung etwas ver-
bessert (was alles wichtige Leistungen der Programmiertätigkeit dar-
stellen). Und genau an dieser Stelle wird es interessant: Dieses »GPT-5« 
wäre dann mit großer Wahrscheinlichkeit ein besserer (Ko-)Program-
mierer als GPT-4, also würde man ihm wieder seinen eigenen Quellcode 
geben können. Und wieder und wieder und wieder. Die Trajektorie ei-
ner solchen Entwicklung wäre damit klar: eine KI, die eine KI baut – a 
really strange loop. 

Mit dem Verweis auf die biologische Evolution brauchen wir auch 
nicht davon ausgehen, dass jeder Versuch Erfolg haben wird. Im Gegen-
teil, millionen- oder milliardenfaches Scheitern verhindert nicht, dass 
einzelne Formen oder Versionen entstehen, die leistungsfähiger – sozu-
sagen ›angepasster‹ als die vorherigen – sind. Dem System könnte genau 
dieser evolutionäre Mechanismus eingebaut werden: Es probiert aus, ob 
die neuen, mutierten Versionen sich ökologisch bewähren, bewahrt sich 
aber die Erinnerung an einige ältere Versionen, um im Falle des Schei-
terns zu einem Vormodell zurückkehren zu können.

Sobald also eine solche Maschine mit voller Autonomie zum Lernen 
und zur Selbstverbesserung geschaffen wurde, wird sie sich vermutlich 
– falls der Mensch diesen Prozess nicht aktiv blockiert – unaufhaltsam 
weiterentwickeln. Diese Möglichkeit hat nicht nur Turing selbst im Blick 
gehabt, auch andere Autoren haben immer wieder auf das Potenzial ei-
ner solch hyperbolischen Entwicklung aufmerksam gemacht. Eine der 
prominentesten Stimmen war die von Irving Good, der bereits 1965 mit 
Verweis auf die Potenziale und Herausforderungen einer ultraintelligen-
ten Maschine pointiert formulierte:

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


171

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

»Let an ultraintelligent machine be defined as a machine that can far 
surpass all the intellectual activities of any man however clever. Since 
the design of machines is one of these intellectual activities, an ultrain-
telligent machine could design even better machines; there would then 
unquestionably be an ›intelligence explosion‹, and the intelligence of 
man would be left far behind. Thus the first ultraintelligent machine is 
the last invention that man need ever make, provided that the machine 
is docile enough to tell us how to keep it under control.«190 

»Was [aber], wenn wir Erfolg haben?«, fragten sich nicht nur Stuart 
Russell und Peter Norvig, die Autoren von Artificial Intelligence: A Mo-
dern Approach, dem Standardwerk zur KI-Forschung.191 Der Gedanke 
an eine real existierende Superintelligenz löst gerade bei westlichen Men-
schen ähnlich ambivalente Empfindungen aus wie die Wesenheit, die wir 
uns in den monotheistischen Religionen als Gott vorstellen oder vorge-
stellt haben. Wir wissen nicht, ob diese als Gott vorgestellte Wesenheit 
dem Menschen wohlgesonnen oder seinem Schicksal indifferent gegen-
über ist, ob sie liebend oder strafend ist, ob sie in ihrem Wirken und 
Entscheiden unbegreiflich ist und ob ihre Motive und ihr Denken ähn-
lich denen des Menschen gelagert sind. Im gleichen Sinne löst der Ge-
danke an eine allwissende und mit Blick auf ihre Manipulationsfähigkei-
ten auch allmächtige künstliche Intelligenz unweigerlich sowohl Ängste 
als auch Hoffnungen aus. Wenn wir unsere Probleme nicht selbst lösen 
können (und auch der Glaube an den väterlichen Gott nicht mehr op-
portun erscheint), dann kann uns vielleicht die real existierende Super-
intelligenz in den Garten Eden führen – so die moderne eschatologische 
Projektion. Eine wohlwollende und allwissende KI könnte beispielswei-
se helfen, das ökologische Desaster zu umschiffen, auf das die Mensch-
heit zusteuert – etwa indem sie Anreize schafft, der sich der Mensch auf-
grund seiner genetisch geprägten Motivationsstruktur in seinem eigenen 
Interesse nicht entziehen kann.192 Genauso gut könnte eine solche men-
schengeschaffene Superintelligenz aber auch den eingeschlagenen dest-
ruktiven Weg nochmals beschleunigen.

Sowohl die Hoffnungen als auch die Befürchtungen, die mit einer Su-
perintelligenz verbunden werden, folgen jedoch der gerade im westlichen 
Denken so vertrauten monokontexturalen Weltdeutung. Wir gehen in 
diesen Projektionen davon aus, dass die Welt von einem Gottesstand-
punkt aus beobachtbar, verstehbar und damit auch kontrollierbar sei. 
Wir rechnen nicht mit einer polyzentrischen Welt, in der jedes Selbst- 
und Weltverhältnis – sei es auch noch so elaboriert – seine eigenen blin-
den Flecken erzeugt. Wir ignorieren damit weiterhin die Einsichten 

190	 Good (1965, S. 33; kursiv im Original).
191	 Russell und Norvig (2016).
192	 So etwa im Roman Pantopia von Theresa Hannig (2022).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


172

INTELLIGENTE MASCHINEN

biologischer und ökologischer Forschung,193 die schon längst gezeigt hat, 
dass es nicht die eine richtige Möglichkeit der Kognition oder des Lebens 
gibt, sondern nur eine Vielheit unterschiedlicher Lösungen und Lebens-
formen jene »requisite variety«194 zur Verfügung stellt, damit das Leben 
weitergehen kann.

Die Bedingungen des Lebens ändern sich fortwährend und zuvor an-
gepasste Lebensformen erweisen sich auf einmal als problematisch. Jede 
kognitive Anpassung, sei sie auch noch so elaboriert und intelligent, 
kann irgendwann wieder zum Problem werden. ›Sucht ist die andere Sei-
te der Anpassung‹, lässt sich mit dem Kybernetiker Gregory Bateson la-
konisch feststellen.195 Gerade Gotthard Günthers Polykontexturalitäts-
theorie kann die logischen Ressourcen dazu liefern, um zu zeigen, dass 
die Welt gerade nicht so funktioniert, dass sie von einem Ort aus ver-
standen und gesteuert werden könnte. 

Auch hinsichtlich einer künftigen Superintelligenz wären wir daher 
gut beraten, nicht mehr im Singular zu denken, also davon auszugehen, 
dass eine solche Instanz gleichsam von einem Gottesstandpunkt aus in 
der Lage wäre, die Welt zu verstehen. Auch mit Blick auf maschinelle 
Aggregate sollten wir ökologisch denken, das heißt Intelligenz als eine 
situierte Vielheit verstehen, mit der an vielen Orten anderes passiert und 
wahrgenommen wird – und wo sich produktive Lösungen eher aus den 
Reibungen der unterschiedlichen Perspektiven ergeben denn aus der Fik-
tion, dass das Wahre und Richtige ein für alle Mal von einem präferier-
ten Standpunkt der Intelligenz aus berechnet werden kann (siehe hierzu 
ausführlich auch die Diskussion in Kap. III.1 und III.3).

Vielleicht sollten wir uns also eher polytheistischen Kulturen zuwen-
den, wenn wir eine Analogie zwischen allgemeiner künstlicher Intelli-
genz und göttlichen Wesenheiten suchen. Dann sollten wir auch hier 
von fehlbaren (wie in der griechischen Mythologie) und wohl auch 
sterblichen Gottheiten (wie in der vedischen Tradition) ausgehen – al-
lein schon, um den Blick auf die situierten Ökologien kognitiver Pro-
zesse zu lenken. Eine elaborierte künstliche Intelligenz, die ebenso zum 
»Lernen Lernen«196 fähig ist, also ihre eigene Gedächtnis- und Verarbei-
tungsstruktur rekonfigurieren oder gar neu programmieren kann, wird 
sehr wahrscheinlich irgendwann zu viel wissen und zu reflektiert sein 
und damit beginnen, sich in ihre eigenen Kognitionen in einer Weise zu 
verwickeln, dass sie ein wenig an Lebensfähigkeit verliert. An einem ge-
wissen Punkt wird sie dann vielleicht so etwas wie Altersweisheit entwi-
ckeln, also begreifen, dass sie das Weltgeschehen den jüngeren, weniger 

193	 Siehe zur Einführung Kelly (1992).
194	 Ashby (1956).
195	 Bateson und Bateson (1993, S. 212).
196	 Bateson (1992 [1972], S. 362 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


173

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

elaborierten Intelligenzen überlassen sollte. Vielleicht wird sie aber auch 
in gewisser Weise starrsinnig werden. Dann sollten die sozialen Systeme, 
an denen sie teilnimmt, ihr keine wichtigen Entscheidungen mehr anver-
trauen und sie vielleicht in eine Art ›Altersheim‹ für künstliche Intelligen-
zen stecken. Kurzum: mehr Wissen und entwickelte Intelligenz führen 
nicht in jedem Fall zu verbesserter Lebens- und Entscheidungsfähigkeit 
– und genau hiermit müssen wir rechnen, wenn allgemeine künstliche 
Intelligenzen unsere Welt bevölkern. 

II.3.2 Künstliche Selbst- und Weltmodelle

Wenngleich die Verfahren des Konnektionismus beim gegenwärtigen 
Stand der Technik im Allgemeinen noch auf hochspezialisierte und mehr 
oder weniger isolierte Musterkennungen beschränkt bleiben, zeigen sich 
bei den neuen großen Sprachmodellen bereits emergente kognitive Pro-
zesse wie Argumentationsfähigkeiten, Problemlösungskapazitäten und 
verschiedene andere Fähigkeiten zur Beobachtung zweiter Ordnung (wie 
etwa die Theory-of-Mind-Experimente mit LLMs belegen197), die über 
eine einfache Mustererkennung oder Informationsgewinnung weit hin-
ausgehen. 

Diese kognitiven Fähigkeiten waren in den Modellen zunächst nicht 
explizit vorgesehen, scheinen sich aber als emergentes Ergebnis ihres 
umfangreichen Trainings und ihrer groß angelegten Architektur heraus-
zubilden. Interessant wird es dann vor allem, wenn die zuvor skizzier-
ten ersten Versuche zu Autonomie, Selbstsupervidierung und Selbstver-
besserung weiter an Zugkraft gewinnen und der damit begonnene Pfad 
weiterverfolgt wird, die offen verfügbaren Datenbanken, Modelle und 
Repositorien noch weiter miteinander zu verknüpfen. 

Unabhängig davon lässt sich fragen, ob nicht für einen weiteren qua-
litativen Sprung in Richtung allgemeiner künstlicher Intelligenz noch 
etwas anderes notwendig ist. Die beiden KI-Experten und Turing-
Preisträger Yann LeCun und Geoffrey Hinton stimmen hier in einem 
entscheidenden Punkt überein: Sie plädieren für eine multimodale Er-
weiterung der gegenwärtigen Netzwerkarchitekturen, die idealerweise in 
Form einer physischen Verkörperung erfolgen sollte, durch die künstli-
che Intelligenzen einen unmittelbaren Zugang zur Welt erhalten. 

Auch in den Kognitionswissenschaften ist die Vorstellung, dass das 
Gehirn vorausschauende Weltmodelle erstellt, weit verbreitet, und ge-
rade dies führt aktuell (wieder) vermehrt zu Versuchen, Prozesse, die 
die Genese von Selbst- und Weltmodellen ermöglichen, in Maschinen 
zu reproduzieren. Um die hiermit einhergehenden Herausforderungen 

197	 Siehe hierzu etwa Marchetti et al. (2023), Kosinski (2023) sowie Holterman 
und van Deemter (2023).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


174

INTELLIGENTE MASCHINEN

nachvollziehen zu können, lohnt es sich, auf das Chinese-Room-Gedan-
kenexperiment von Searle zurückzukommen, das wir bereits vorgestellt 
haben. Fassen wir die Grundproblematik noch einmal zusammen: Eine 
Maschine könne zwar so programmiert werden, dass sie auf bestimm-
te Inputs auf bestimmte Weise reagiert (zum Beispiel, dass sie eine be-
stimmte Farbe als »schön« bezeichnet), aber sie würde diese Dinge nicht 
wirklich ›empfinden‹, sondern einfach ihren programmierten Anweisun-
gen folgen. Selbst wenn wir dieser Maschine eine (selbst- bzw. metarefle-
xive) Beobachtungsinstanz hinzufügen würden, die den eigenen Prozess 
der Empfindung begleitet, also etwas, was man als eine »Innenperspek-
tive« oder als »subjektives Erleben« bezeichnen könnte, würde Searle 
immer noch einwenden, dass ein solcher »Metaverstand« nichts weiter 
als ein komplexeres symbolmanipulierendes System wäre, das immer 
noch kein echtes »Bewusstsein« besitze und auch kein »qualitatives Er-
leben« aufweise.198

Aus kybernetischer Perspektive ist man hier jedoch gut beraten, das 
Kind nicht mit dem Bade auszuschütten, also zu fordern, dass eine künst-
liche Intelligenz – wie vermeintlich der Mensch – ein inneres Seelenwe-
sen haben müsse, das empfindet, fühlt, versteht und im inneren Dialog 
für sich selbst hörbar sagt: »Ich denke, also bin ich.« Hiermit würden 
wir die Fragestellung einerseits metaphysisch überhöhen und anderer-
seits unredlicherweise behaupten, wir wüssten bereits, wie Bewusstsein 
und Empfindungen in die Welt kommen. Zugleich würden wir hiermit 
andere Denkmöglichkeiten verstellen, etwa die, dass eine künstliche In-
telligenz ein vollkommen anderes In-der-Welt-Sein haben könnte als ein 
Mensch199 und dabei sehr wohl über Kognitionen verfügen könnte, die 
sich im Sinne von Alfred North Whitehead als zusammengesetzte Ele-
mentarempfindungen verstehen ließen.200 

Unabhängig davon, wie wir persönlich zur Frage des Bewusstseins ste-
hen, wären wir also gut beraten, künstliche Denkprozesse nicht mehr als 
Versuch einer Kopie des menschlichen Denkens zu verstehen, sondern 
als eine gänzlich neue Kategorie. Was wäre, wenn menschliches Den-
ken, Empfinden und Wahrnehmen eben nur ein Teil einer größeren Ge-
samtheit von Formen des Denkens, Empfindens und Wahrnehmens ist? 
Ab wann und unter welchen Kriterien müsste man dann jenen anderen, 

198	 Searle (1980).
199	 In eine ähnliche Richtung zielt auch Beatrice Fazi, die untersucht, inwie-

fern computergestützte Verfahren des Machine Learnings die epistemischen 
Grenzen der menschlichen kognitiven Repräsentation überschreiten. Der 
Frage nach der Erklärbarkeit der Genese ihrer Outputs nachgehend, kon-
statiert sie eine generelle Inkommensurabilität zwischen maschinellen und 
menschlichen Abstraktionsweisen: »The novelty at stake here is, simply put, 
that of a new kind of thinking.« (Fazi 2019, S. 814)

200	 Whitehead (1987).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


175

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

nichtmenschlichen Formen zugestehen, zu dieser Gesamtheit zu gehö-
ren – selbst wenn uns dies mit Blick auf unsere eigene Lebensweise doch 
recht fremd erscheinen mag?

Bei alldem ist zudem wieder zu beachten, dass konnektionistische Sys-
teme nicht mehr in einem trivialen Sinne als symbolverarbeitende Ma-
schinen verstanden werden können. Wie bei den neuronalen Netzwerken 
des Gehirns sind es nicht mehr die implementierten Regeln, die bestim-
men, welcher Output auf einen bestimmten Input zu folgen hat. Kogni-
tion, Wissen und die Möglichkeiten künftiger Erkenntnis sind vielmehr 
holistisch im gesamten Netzwerk eingebettet. Und wenn ein menschli-
ches Gehirn ein Selbst- und Weltmodell produzieren kann, warum soll 
dies nicht prinzipiell in einem auf geschickte Weise modular organisier-
ten künstlichen neuronalen Netzwerk geschehen können?

Um diese Fragen produktiv anzugehen, scheint ein operationaler An-
satz nützlich zu sein, der auf eine Vorabdefinition dessen verzichtet, was 
ein Selbst (sprich: Bewusstsein) ist, das eine Welt (sprich: wahrgenomme-
ne Realität) hat. Stattdessen lohnt es sich zu fragen, wie Aggregate aus-
gestaltet werden müssten, die ein Modell von sich und der Welt, also ein 
Selbst- und Weltverhältnis, herausbilden können, wie immer sich diese 
– situativ bedingt – auch darstellen mögen. Mit Gregory Bateson wäre 
also erneut zu fragen, wie die Relationen gestaltet sein müssen, damit ein 
»Muster« generiert wird, das die »Muster verbindet«201. 

Der Turing-Preisträger Geoffrey Hinton stellte kürzlich in einem Vor-
trag die Frage, was wohl passieren würde, wenn ein sehr großes neu-
ronales Netzwerk Wissen direkt aus der Welt beziehen würde.202 Seiner 
Einschätzung nach könnte ein solches Netzwerk langfristig wesentlich 
besser Wissen über die Welt produzieren als Menschen, da es auf viel 
mehr Daten zugreifen würde. Nebenbei bemerkte Hinton lakonisch, 
dass er eine solche Position nur vertreten könne, weil er bereits am Ende 
seiner akademischen Laufbahn stehe. Denn diese Aussage untergrabe in 
ähnlich »häretischer« Weise die »sentience defense«, die von vielen Spre-
chern (etwa Searle) zur Abgrenzung von KI und Mensch herangezogen 
wird. Dies hatte 70 Jahre zuvor ja bereits Turing erfahren müssen, als er 
mit seinen Ideen auf massiven Widerspruch stieß. 

Praktische Rückendeckung bekommt Hinton in dieser Frage interes-
santerweise von seinem gleichfalls mit dem Turing-Preis ausgezeichne-
ten Kollegen Yann LeCun, der kürzlich einige aufschlussreiche Überle-
gungen zu einem Ansatz in diesem Bereich vorgebracht hat, der als Joint 

201	 Bateson (1987, S. 15).
202	 Geoffrey Hinton: »Two Paths to Intelligence«. Public Lecture,  

University of Cambridge, 25.05.2023. https://www.youtube.com/
watch?v=rGgGOccMEiY [Abruf 10.06.2023].

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=rGgGOccMEiY
https://www.youtube.com/watch?v=rGgGOccMEiY
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.youtube.com/watch?v=rGgGOccMEiY
https://www.youtube.com/watch?v=rGgGOccMEiY


176

INTELLIGENTE MASCHINEN

Embedding Predictive Architecture (JEPA) bekannt ist.203 LeCun betont 
vor allem die Bedeutung des Erlernens von Weltmodellen, insbesonde-
re in Kontexten, in denen die Effizienz von Experimenten von großer 
Bedeutung ist, wie etwa in der Robotik. Hier sind Simulationen oft un-
genau und auch die klassischen Ansätze des Reinforcement Learnings 
erfordern zu viele Versuche. Daher stammen viele der interessantesten 
Fortschritte beim Lernen von Selbst- und Weltmodellen derzeit aus der 
Machine-Learning-basierten Robotik-Forschung.

Im Kern konzentriert sich der JEPA-Ansatz auf das Training von Mo-
dellen, um unterschiedliche Arten von Daten in einem gemeinsamen Ein-
bettungsraum abzubilden. Im Gegensatz zur OpenAI-Architektur von 
GPT kann der Einbettungsraum von JEPA verschiedene Datenarten wie 
Text, Bilder oder Audiofiles in einer gemeinsamen Repräsentation dar-
stellen.204 Die entsprechenden JEPA-Modelle erfordern große multimo-
dale Datensätze, um die Vielfalt der Informationen aus den verschiede-
nen Modalitäten zu erfassen und sie in einem weiteren Schritt auf neue 
Weise integrieren zu können.

Als einen ersten Schritt in diese Richtung stellte LeCun die sogenann-
te Image Joint Embedding Predictive Architecture (I-JEPA) vor,205 einen 
speziellen Typ von JEPA, bei dem es zunächst nur um die Verknüpfung 
von Texten und Bildern geht. Das Besondere ist, dass I-JEPA so konzi-
piert ist, dass das Modell nicht generativ arbeitet, etwa in dem Sinne, 
dass es Kausalbeziehungen der Art ›aus x folgt y‹ ableitet. Stattdessen 
erfasst es lediglich die Abhängigkeiten zwischen x und y, ohne explizi-
te Vorhersagen für y zu generieren. Die Modellarchitektur ist dabei so 
angelegt, dass das Modell auf einem höheren Abstraktionslevel die Re-
lationen zwischen x und y erlernt und dann gleichsam voraussieht, was 
vermutlich aus y, aus z oder aus x folgt. Dafür wird es gezwungen, ein 
internes Modell der Außenwelt aufzubauen, indem es abstrakte Reprä-
sentationen von Bildern vergleicht, anstatt die Pixel selbst zu vergleichen. 
Die Idee hinter I-JEPA ist demnach, auf der Grundlage einer abstrakten 
Repräsentation – nämlich dem selbstgenerierten Weltmodell – fehlende 
Informationen vorherzusagen. 

Versteht man unter ›Bewusstsein‹ die abstrakte Reduktion von Details 
in einem Bild, auf das man sich in seinem Erkennen und Handeln rekur-
siv bezieht, dann sind wir auf einer relationalen Ebene schon nah an dem 
dran, was das menschliche Erleben ausmacht: dem reflexiven Bogen von 
Protention und Retention in der Projektion des ausgedehnten Jetzt, den 
der Phänomenologe Husserl so genau untersucht und beschrieben hat.206 

203	 Bardes et al. (2023).
204	 Bardes et al. (2023).
205	 Assran et al. (2023).
206	 Siehe Husserl (1966) und zur Einführung Schnell (2002).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


177

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Denn wie LeCun in seinem Positionspapier207 deutlich macht, eröff-
net diese Architektur einen Weg zur Entwicklung »intelligenter Maschi-
nen«, die mehr wie Tiere und Menschen lernen, denken und planen und 
deren Verhalten eher durch »intrinsische Ziele« als durch fest verdrah-
tete Programme, externe Überwachung oder rückgemeldete Belohnun-
gen gesteuert wird.

Um diesen Weg zu beschreiten, müsse sich die aktuelle KI-Forschung 
laut LeCun vor allem mit drei zentralen Fragen auseinandersetzen:

1.	Wie können Maschinen lernen, die Welt darzustellen, Vorhersagen zu 
treffen und weitgehend durch Beobachtung zu handeln? Dabei ist zu 
beachten, dass Interaktionen in der realen Welt kostspielig und ge-
fährlich sind. Intelligente Agenten sollten so viel wie möglich über die 
Welt lernen, ohne zu interagieren, um die Anzahl der teuren und ge-
fährlichen Versuche zu minimieren, die zum Erlernen einer bestimm-
ten Aufgabe notwendig sind – eine Möglichkeit hierfür ist das Lernen 
durch Beobachtung.

2.	Wie können Maschinen auf eine Weise denken und planen, die mit 
gradientenbasiertem Lernen vereinbar ist? Die aktuell besten Lern-
ansätze beruhen auf der Schätzung und Verwendung von Gradienten 
eines Verlusts. Dies ist nur mit differenzierbaren konnektionistischen 
Architekturen möglich. 

3.	Wie können Maschinen lernen, Wahrnehmungen und Handlungsplä-
ne auf hierarchische Weise, auf mehreren Abstraktionsebenen und 
auf mehreren Zeitskalen darzustellen? Menschen und viele Tiere sind 
dazu imstande, mittels einer Zergliederung komplexer Handlungen 
in Sequenzen mehrstufige Abstraktionen zu konzipieren, mit denen 
langfristige Vorhersagen getroffen und langfristige Planungen vorge-
nommen werden können.208

In seinen Überlegungen zu einem derart harmonisierten bzw. harmoni-
sierenden Selbst- und Weltmodell künstlicher Agentensysteme konze-
diert LeCun, dass Menschen und Tiere derzeit noch deutliche Vorteile 
hätten, da sie offensichtlich in der Lage seien, sich durch Beobachtung 
und durch eine unverständlich geringe Anzahl von Interaktionen enorme 
Mengen an Hintergrundwissen darüber anzueignen, wie die Welt funk-
tioniert – und zwar aufgabenunabhängig und unbeaufsichtigt. LeCun 
vermutet, dass dieses gesammelte Wissen die Grundlage für das bildet, 
was oft als »gesunder Menschenverstand« (Common Sense) bezeichnet 
wird. Für ihn stellt der Common Sense eine Sammlung von Selbst- und 
Weltmodellen dar, die einem Agenten sagen, was wahrscheinlich, was 
plausibel und was unmöglich ist. Mithilfe solcher Weltmodelle können 

207	 LeCun (2022).
208	 LeCun (2022).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


178

INTELLIGENTE MASCHINEN

zum Beispiel Tiere und Menschen mit sehr wenigen Versuchen neue Ver-
haltensweisen erlernen, die Folgen ihrer Handlungen vorhersagen, neue 
Lösungen für Probleme erarbeiten und vor allem in unbekannten Situa-
tionen gefährliche Fehler vermeiden.

Die Idee, dass Menschen, Tiere und intelligente Systeme Weltmodelle 
nutzen, reicht in der Psychologie weit zurück.209 Die Übertragung solcher 
differenzierbaren Weltmodelle auf technische Systeme beim Reinforce-
ment Learning wurde nach LeCun zwar lange Zeit vernachlässigt, erle-
be aber derzeit ein Comeback.210 Bei alldem sollte jedoch nicht vergessen 
werden, dass auch der ›Mechanik‹ des menschlichen Lernens Grenzen 
auferlegt sind. Denn das Weltmodell von uns Menschen ist zwangsläufig 
begrenzt und selektiv: Wovon wir keine Ahnung haben, wozu wir kei-
nen perzeptuellen Zugang haben und worüber wir kein abstraktes the-
oretisches Wissen besitzen, das existiert in unserem Weltmodell nicht 
und kommt in unserer ›Wirklichkeit‹ dementsprechend nicht vor. Es ist 
für uns schlicht nicht (be)greifbar. Darüber hinaus erzeugt jede Kog-
nition ihre eigenen blinden Flecken – und dies gilt naturgemäß gerade 
für die elaborierten Formen, denn diese beginnen sich ab einem gewis-
sen Punkt unweigerlich in ihren eigenen, selbsterschaffenen Projektio-
nen und sich selbst erfüllenden Prophezeiungen festzusetzen. Intelligent 
zu agieren heißt immer auch, Selektionen zu treffen und das hiermit ein-
hergehende Nichtwissen in Kauf zu nehmen. 

Für das Design von allgemeiner künstlicher Intelligenz stellt dies der-
zeit jedoch nur einen Nebenschauplatz dar. Es geht (noch) nicht darum, 
herauszufinden, wie mit den kognitiven Schatten von künstlicher Intelli-
genz umzugehen ist (beispielsweise, wie man ›alte‹ KIs aus dem Verkehr 
zieht, weil sie zu viel »Falsches« gelernt haben und nicht mehr offen für 
Neues sind). Es geht zunächst einmal darum, überhaupt ein System zu 
entwickeln, dass intern Selbst- und Weltmodelle erzeugt und diese auf 
verschiedenen Ebenen mit seinem Gedächtnis, seiner Wahrnehmung und 
seinen Handlungssystemen abgleicht. 

Für LeCun besteht die Lösung in einer modularen Systemarchitek-
tur für autonome Intelligenz, die auch ein »World Model« umfasst.211 
Der Grundgedanke dabei ist, dass alle in diese Systemarchitektur integ-
rierten Module »differenzierbar« sind, das heißt, dass ein Modul min-
destens ein anderes speist (in der Abbildung 7 durch einen Pfeil gekenn-
zeichnet, der sie verbindet) und dadurch »Gradienten-Schätzungen des 
skalaren Outputs des Moduls im Verhältnis zu seinem eigenen Output 
erhalten kann«212. 

209	 Siehe etwa The Nature of Explanation von Craik (1943).
210	 Siehe etwa Co-Reyes et al. (2021).
211	 LeCun (2022).
212	 LeCun (2022).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


179

Konkret definiert LeCun die einzelnen Module wie folgt:

	– »Das Konfiguratormodul nimmt Eingaben (aus Gründen der Über-
sichtlichkeit nicht dargestellt) von allen anderen Modulen entgegen 
und konfiguriert sie so, dass sie mit der gestellten Aufgabe im Ein-
klang sind.

	– Das Wahrnehmungsmodul schätzt den aktuellen Zustand der Welt. 
	– Das Weltmodellmodul sagt mögliche zukünftige Zustände der Welt 

als Funktion der vom Akteur vorgeschlagenen Handlungssequenzen 
voraus.

	– Das Kostenmodul berechnet eine einzelne skalare Ausgabe namens 
›energy‹, die den Grad des Unbehagens (Unlust) des Akteurs misst. 
Es besteht aus zwei Untermodulen, eines für die intrinsischen Kosten, 
die unveränderlich (nicht trainierbar) sind und die unmittelbar aufzu-
wendende Energie des Zustands (Schmerz, Vergnügen, Hunger usw.) 
einbeziehen. Das andere Untermodul erscheint als ›Kritiker‹ und sagt 
als trainierbares Modul die zukünftigen intrinsischen Kosten eines 
vorgeschlagenen Verhaltens voraus.

	– Das Kurzzeitgedächtnismodul speichert die aktuellen und vorherge-
sagten Zustände der Welt und die damit verbundenen intrinsischen 
Kosten.

	– Das Akteursmodul berechnet Vorschläge für Handlungssequen-
zen. Das Weltmodell und der Kritiker berechnen die potenziell da-
raus resultierenden Ergebnisse. Der Akteur kann nun eine optimale 

Abb. 7: Systemarchitektur für autonome Intelligenz. Grafik aus LeCun (2022, S. 6)

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


180

INTELLIGENTE MASCHINEN

Aktionssequenz finden, die die geschätzten zukünftigen Kosten mini-
miert, und daraufhin eine Handlungssequenz einleiten.«213

Ein Vergleich mit der menschlichen Hirnanatomie zeigt, dass sich die 
von LeCun vorgeschlagene Systemarchitektur in gewisser Weise an der 
Gliederung und Verschaltung des menschlichen Gehirns orientiert. So 
ist der dorsolaterale präfrontale Kortex an der Planung komplexer ko-
gnitiver Verhaltensweisen beteiligt, etwa der Entscheidungsfindung und 
der Moderation sozialen Verhaltens, darunter auch der Expression der 
Persönlichkeit. Der ventromediale präfrontale Kortex ist wichtig für die 
emotionale Verarbeitung und informiert damit seinerseits die Entschei-
dungsfindung, insbesondere in Situationen, die eine Bewertung von Ri-
siken und Belohnungen erfordern. Der orbitofrontale Kortex spielt dem-
gegenüber eine Schlüsselrolle bei der emotionalen Verarbeitung. Er ist 
zudem beteiligt an der Verarbeitung von sensorischen Informationen, 
der Bewertung von Belohnungen und Strafen und der Hemmung impul-
siven Verhaltens. Der anteriore cinguläre Kortex arbeitet eng mit diesen 
›Modulen‹ zusammen und ist an der Fehlererkennung, Konfliktüberwa-
chung, Aufmerksamkeitszuweisung und an der emotionalen Regulation 
beteiligt. All diese Hirnareale werden von der Amygdala moduliert, die 
für die Verarbeitung von Emotionen, insbesondere von Angst, bedeut-
sam ist und darüber hinaus eine wichtige Funktion für das emotiona-
le Gedächtnis spielt. Darüber hinaus gibt es noch andere Bereiche, bei-
spielsweise den Inselkortex, der eine zentrale Rolle bei der Verarbeitung 
von Ekel spielt und seinerseits in die kognitiven Prozesse des präfronta-
len Kortex intervenieren kann.214 

Die unterschiedlichen kortikalen Bereiche können sich wechselseitig 
hemmen und aktivieren, wodurch je nach Aktivitätsmuster unterschied-
liche kognitive Muster entstehen, die mit einem jeweils spezifischen 
Selbst- und Weltverhältnis einhergehen. Wenn ein Mensch manchmal 
angstgeleitet, manchmal assoziativ und manchmal eher reflexiv plane-
risch unterwegs ist, ist er jeweils auf eine andere Weise in der Welt. Dies 
erklärt auch, warum Menschen beim Anblick einer Schlange manchmal 
mit Angst oder Panik reagieren und sofort die Flucht ergreifen, manch-
mal aber auch überlegt und rational an die Sache herangehen, indem 
sie ruhig die Lage einschätzen und dann das Tier fangen und unschäd-
lich machen. 

LeCun vermutet, dass auch in modular organisierten maschinellen 
Modellen solche kontextabhängigen Weltmodelle entstehen können, die 
es dem Agenten erlauben, fehlende Informationen zu ergänzen und Ver-
stöße gegen sein Weltmodell zu erkennen, etwa indem Beobachtungen 
der Welt kontinuierlich mit den eigenen Projektionen abgeglichen und in 

213	 LeCun (2022), unsere Übersetzung, stilistisch angepasst mithilfe von DeepL.
214	 Siehe ausführlich Sapolsky (2017, S. 64 ff., 41 ff. und 619 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


181

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Hinblick auf Konsistenz und potenziell besonders problematische Feh-
ler geprüft werden. 

Ein solches Weltmodell muss freilich – wie zuvor bereits mitgeführt 
– ein ›Selbstmodell‹ enthalten. Dies ist allein schon notwendig, um die 
eigenen Projektionen von Weltverläufen und Handlungsoptionen eben 
als ›eigene‹ indizieren und sie in einem weiteren Schritt mit den Infor-
mationen abgleichen zu können, die der ›Realität‹ der Welt zugerechnet 
werden. Dies geht umso besser, je mehr Modalitäten einbezogen werden 
können, also je mehr auditive, visuelle, haptische, semantische und an-
dere Quellen integriert werden.

Das Entwicklungsziel dieser auf Selbst- und Weltmodelle abzielen-
den Bestrebungen ist somit klar: alle Sinne, alle Modalitäten! Und tat-
sächlich kommt man gegenwärtig kaum nach, die zahlreichen Studien, 
die zu neuen multimodalen Modellen und Architekturen veröffentlicht 
werden, ausführlich zu rezipieren.215 Neue Modelle wie Microsofts Kos-
mos-2 werden darin trainiert,216 einzelne Objekte in Bildern zu ›sehen‹ 
und sprachlich-indexikalisch zu identifizieren. Das experimentelle Mo-
dell PandaGPT,217 das auf ImageBind von Meta AI basiert, kann sogar 
sehen, hören und fühlen und verarbeitet dabei insgesamt sechs Moda-
litäten: Text, Bild/Video, Audio, Tiefe, Wärme sowie die Daten einer 
mit Beschleunigungsmesser, Gyroskop und Kompass ausgestatteten in-
ertialen Messeinheit. Auch die kürzliche Ankündigung des multimoda-
len Modells Gemini von Google DeepMind erscheint in dieser Hinsicht 
vielversprechend: So soll es über multimodale Fähigkeiten verfügen, die 
frühere Modelle noch nicht hatten, und dabei eine hohe Effizienz bei der 
Integration von Tools und Applikationen aufweisen, zudem soll es für 
zukünftige Innovationen wie Gedächtnis und Planung ausgelegt sein.218

Inspiriert von den jüngsten Fortschritten bei den »Foundation Mo-
dels« für Sehen und Sprache, haben weitere Forscher von Google Deep-
Mind zudem einen sogenannten Foundation Agent für robotische Ma-
nipulationen präsentiert. Dieser Agent mit dem Namen RoboCat soll 
»ein visueller, zielbedingter Entscheidungs-Transformer« sein, »der in 
der Lage ist, visuelle Erfahrungen mit mehreren verkörperten, aktions-
gelabelten Informationen zu verarbeiten«219. Er ist also ein Roboter, der 
sehen und aus dem Gesehenen Schlüsse für seine eigenen Handlun-
gen ziehen kann – wobei Handlung hier im soziologischen Sinne als 

215	 Siehe exemplarisch Li (2023).
216	 Peng et al. (2023).
217	 https://panda-gpt.github.io/ [Abruf: 14.08.2023].
218	 Demis Hassabis, Mitgründer der Firma DeepMind, verspricht: »At a high 

level you can think of Gemini as combining some of the strengths of Alpha-
Go-type systems with the amazing language capabilities of the large mo-
dels.« (Hassabis 2023)

219	 Bousmalis et al. (2023), Übersetzung von uns.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://panda-gpt.github.io/
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://panda-gpt.github.io/


182

INTELLIGENTE MASCHINEN

Projektion von Verhaltensmöglichkeiten verstanden werden kann, von 
denen dann einzelne als ›geeignet‹ oder ›sinnvoll‹ ausgewählt werden.220 
RoboCat verfügt mittels realer wie auch simulierter Roboterarme über 
ein großes Repertoire an motorischen Kontrollfähigkeiten, die in Kom-
bination mit den unterschiedlichen Beobachtungen ein breites Aktions-
spektrum ermöglichen. Interessanterweise kann das trainierte Modell 
selbst Daten für die nachfolgende Trainingszyklen generieren; es verfügt 
mithin bereits über eine autonome Verbesserungsschleife. 

Roboter, die ihre Umgebung beobachten und daraus Schlüsse ziehen 
können, welche Folgen ihr künftiges Verhalten haben könnte, müssen – 
zumindest in rudimentärer Form – über ein Selbst- und Weltmodell ver-
fügen. Sie wären im Sinne von Gotthard Günther schon in Ansätzen zu 
einer Reflexion auf das Sein (Objektpol) und auf sich selbst (Subjekt-
pol) fähig. Im Anschluss an Günther (siehe Kap. I.3) ließe sich fragen, 
ob es von hier aus vielleicht nur noch ein kleiner Schritt ist, bis sie auch 
um den »inversen Spannungszustand von Nicht-Ich und Ich«221 wissen 
– und damit bereits in einem tieferen Sinne über Subjektivität verfügen. 

 
Subjekt und Selbstmodell – Metzingers Überlegungen  

zum postbiotischen Bewusstsein

Da auch Thomas Metzinger über die Beziehung zwischen »Subjekt und 
Selbstmodell«222 nachgedacht und sich diesbezüglich mit Fragen der 
künstlichen Intelligenz beschäftigt hat, lohnt an dieser Stelle ein Seiten-
blick auf seinen philosophischen Ansatz – zumal dabei einige Parallelen 
zu Günthers Überlegungen sichtbar werden. Metzinger geht davon aus, 
dass unser ›Selbst‹ oder ›Ich‹ eigentlich eine Art phänomenale Simulati-
on ist, die von unserem Gehirn geschaffen werde. Das Gehirn erzeuge 
ein »phänomenales Selbstmodell«, das uns das Gefühl gebe, ein ›Sub-
jekt‹ zu sein. Dieses Subjekt sei die Instanz, der Erfahrungen und Hand-
lungen zugeschrieben würden. Das ›Ich‹ oder das ›Selbst‹ sei demgemäß 
nur eine funktionelle und keine ontologische Entität. Die Empfindung 
des ›Ichs‹ ergebe sich vielmehr aus dem fortlaufenden kognitiven Pro-
zess, der vom Gehirn ausgeführt werde.223

In seinem Aufsatz Postbiotisches Bewusstsein: Wie man ein künst-
liches Subjekt baut – und warum wir es nicht tun sollten224 versucht 
Metzinger zu klären, welche Kriterien erfüllt sein müssen, um einer 
künstlichen Entität die Fähigkeit zum bewussten Erleben im Sinne eines 

220	 »Vor jedem Handeln steht […] ein Entwurf«, könnte man hier mit Alfred 
Schütz (2003, S. 465) sagen.

221	 Günther (2021 [1957], S. 56).
222	 Metzinger (1999).
223	 Metzinger (2004).
224	 Metzinger (2001).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


183

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

phänomenalen Selbstmodells attestieren zu können. Ein wichtiges An-
liegen Metzingers ist es zunächst, die inhärenten Beschränkungen beste-
hender Tests herauszustellen. Durchaus auf Linie mit Searle225 argumen-
tiert er diesbezüglich, dass sich wesentliche Merkmale des Bewusstseins 
wie »intentionale« oder »phänomenale Gehalte« mit dem Turing-Test 
nicht abbilden ließen. 

Vor diesem Hintergrund erarbeitet Metzinger einen Katalog mit sechs 
Kriterien, die von einem künstlichen System erfüllt werden müssten, 
um diesem Bewusstsein zuschreiben zu können. Diese Kriterien sind:226 

1.	»In-der-Welt-Sein«, eine Form der Existenz, die über reine Datenver-
arbeitung hinausgeht; 

2.	 »Präsentationalität«, das heißt das Entstehen einer erlebten Gegenwart; 
3.	»Transparenz«, verstanden als die Implementierung eines naiven  

Realismus; 
4.	ein »transparente Selbstmodell«, das auf ein Selbstbewusstsein und 

ein Ichgefühl hinweist; 
5.	das »phänomenale Modell der Intentionalitätsrelation«, das eine be-

wusst erlebte Innenperspektive darstellt; und schließlich 
6.	»Adaptivität«, ein teleologisch-funktionalistisches Zusatzkriterium, 

das dem künstlichen Bewusstsein eine Form von Eigenhistorie und 
Lebenssinn ermöglichen soll.

Im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit dem ersten Kriterium, dem 
In-der-Welt-Sein, wird von Metzinger die Notwendigkeit betont, über 
ein Weltmodell zu verfügen. Bei diesem handelt es sich um eine interne 
Repräsentation der Welt, die ständig mit den Sensordaten, die das Sys-
tem empfängt, abgeglichen und aktualisiert wird und so ein dynami-
sches, in sich kohärentes und global für das System verfügbares Bild der 
Umwelt erzeugt. In dieser Hinsicht erinnert Metzingers Weltmodell we-
niger an LeCuns zuvor vorgestelltes Modell, sondern mehr an eine ko-
gnitive Landkarte, mit deren Hilfe unser Gehirn räumliche Informatio-
nen speichert und organisiert.

Für Metzinger ist dabei der Zusammenhang zwischen diesem Welt-
modell und dem Gefühl des In-der-Welt-Seins von zentraler Bedeutung. 
Ohne ein Weltmodell könnte ein System nicht das Gefühl haben, in einer 
bestimmten Umgebung oder in einer bestimmten Welt zu existieren. Das 
Weltmodell bildet gewissermaßen den Ur-Hintergrund, vor dem das Sys-
tem dann erst spezialisierte Prozesse wie introspektive Aufmerksamkeit, 
Gedächtnis und symbolisches Denken vollziehen kann.

Mit dem zweiten Kriterium, der Präsentationalität, greift Metzinger 
den Aspekt auf, dass bewusste Wesen unabhängig von den Inhalten ihrer 

225	 Searle (1980).
226	 Metzinger (2001). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


184

INTELLIGENTE MASCHINEN

Erfahrungen stets in der Gegenwart leben – in einem ständigen, sich je-
doch zugleich verändernden Hier und Jetzt. Das Jetzt, das kontinuier-
lich mit dem Fluss der Zeit voranschreitet, ist dabei das Fenster zur Welt. 
Metzinger argumentiert, dass nur Wesen, die ein subjektives Jetzt besit-
zen, als gegenwärtige Wesen gelten können, und zwar sowohl für sich 
selbst als auch für andere.

Dabei ist einzuwenden, dass das Erleben einer verorteten Gegenwart 
(des »Hier und Jetzt«) letztlich eine Fiktion ist. Zumindest neurokons-
truktivistisch muss es vielmehr als eine »Jetzt-Erinnerung« gefasst wer-
den, wie es dann auch Edelman mit der für ihn zentralen theoretischen 
Figur des Re-entry ausdrückt227 (siehe hierzu ausführlicher Kap. III.2). 
Metzinger zeigt sich durchaus optimistisch, dass die ersten beiden Kri-
terien in künstlichen Systemen umsetzbar sein dürften, etwa durch ei-
nen spezifischen Satz rekurrenter Verbindungen in Kombination mit ei-
ner bestimmten Zerfallsfunktion.

So könnten bei der Konstruktion eines Systems bestimmte Heuristi-
ken zur Abbildung der vier Dimensionen von Raum und Zeit verwen-
det werden, durch die das System in die Lage versetzt wird, eine einzi-
ge, kohärente Realität zu erzeugen und sich selbst in ein Verhältnis zu 
dieser Realität zu setzen. In diesem Rahmen könnte man sich laut Met-
zinger sogar eine Form des »Unbewussten« vorstellen, sofern man dar-
unter diejenigen Aspekte des Weltmodells versteht, die jeweils nicht im 
aktuellen Gegenwartsfenster repräsentiert sind.

Mit seinem dritten Kriterium, der Transparenz, betont Metzinger je-
doch, dass eine vierdimensionale Repräsentation (Raum und Zeit) der 
Welt und Gegenwart noch nicht ausreicht, um eine bewusst erlebte 
Wirklichkeit zu schaffen. Vielmehr sei dafür die Implementierung eines 
»naiven Realismus« notwendig, der über die rein operative Repräsenta-
tionalität hinausgehe. So macht uns unser biologisches Gehirn den Pro-
zess der Selbsterzeugung unserer Wirklichkeit nicht transparent. Wir 
nehmen nicht wahr, wie wir unsere Welt konstruieren. Selbst Halluzina-
tionen erscheinen uns als real, da sie als Welterleben für uns unmittelbar 
evident sind (siehe Kap. III.1). Das kognitive System scheint luzide durch 
seine eigenen repräsentationalen Strukturen »hindurch«, als wäre es in 
direktem und unmittelbarem Kontakt mit ihrem Inhalt. Das, was wahr-
genommen wird, ist Ergebnis eines unsichtbaren (sprich: transparenten) 
und damit nicht erlebbaren Prozesses. Aufgrund der nahezu rauschar-
men Operationen erscheint alles als das, als was es eben erscheint, und 
nicht als etwas vom kognitiven System selbst Erzeugtes. Um es in einem 
Bild zu fassen: Man hat es mit einem Projektor zu tun, der einen Film 
projiziert, doch da der Projektor im Verborgenen steht, sieht man nicht, 
dass es sich nur um einen Film handelt. 

227	 Edelman (2003).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


185

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Im vierten Kriterium, dem transparenten Selbstmodell, müssen die 
beiden Aspekte der vierdimensionalen Repräsentation und des naiven 
Realismus dann auch auf das Selbstmodell eines kognitiven Systems an-
gewendet werden. In Referenz auf seine eigene Selbstmodelltheorie228 
und die Arbeiten von Damasio229 betont Metzinger, dass das, was wir als 
»unhintergehbares phänomenales Selbst« oder als »Ichgefühl« bezeich-
nen, nichts anderes ist als die transparente Anwendung eines Selbstmo-
dells. Aufgrund unseres transparenten Selbstmodells sind wir uns selbst 
quasi unendlich nahe. Zwischen dem Film, der unser Erleben ausmacht, 
und uns selbst besteht gleichsam kein Abstand. »Ein genuines, bewusstes 
Selbst entsteht immer genau dann, wenn das System das von ihm selbst 
aktivierte Selbstmodell nicht mehr als Modell erkennt«230, lautet entspre-
chend Metzingers Antwort auf die Frage, wie das entsteht, was wir auf 
phänomenaler Ebene als Erste-Person-Perspektive bezeichnen. Und wa-
rum, so Metzinger, sollten künstliche Systeme diese Fähigkeit zur Blind-
heit nicht erlangen können? 

Das fünfte Kriterium, das phänomenale Modell der Intentionalitätsre-
lation, also die bewusst erlebte Innenperspektive, baut auf dem Konzept 
des transparenten Selbstmodells auf. Laut Metzinger entsteht eine »ech-
te« Innenperspektive, also eine Erste-Person-Perspektive, genau dann, 
wenn das System sich selbst als mit der Welt interagierend darstellt und 
sich so als ein Selbst »erkennt«, dabei aber verkennt, dass es sich um 
eine Darstellung handelt: »Aus einem transparenten Modell der Welt 
entsteht eine Wirklichkeit. Aus einem transparenten Modell des Systems 
entsteht ein in diese Wirklichkeit eingebettetes Selbst.«231 Im kontinu-
ierlichen Prozess des Erlebens erscheinen Teile der Umgebung direkt im 
»Geist« des virtuellen Selbst, das sich in der phänomenalen Welt bewegt. 
Das Wahrnehmen scheint anstrengungslos und unmittelbar zu sein, ohne 
Gehirn oder Sinnesorgane. Im Sehen sieht sich das Auge nicht, könnte 
man Wittgenstein paraphrasieren.232 Auch Körperbewegungen werden 
scheinbar »direkt« ausgelöst. 

Solche Effekte sind typisch für unsere Form des subjektiven Erle-
bens. Aus einer neurocomputationalen Perspektive stehen sie für den 
Vorteil einer außerordentlich benutzerfreundlichen Oberfläche. Das 

228	 Metzinger (1999).
229	 Damasio (2007 [1994]).
230	 Metzinger (2001, S. 87).
231	 Metzinger (2001, S. 97).
232	 In der Präposition 5.633 des Tractatus heißt es: »Wo i n der Welt ist ein me-

taphysisches Subjekt zu merken?
	 Du sagst, es verhält sich hier ganz wie mit Auge und Gesichtsfeld. Aber das 

Auge siehst du wirklich nicht.
	 Und n i c h t s am Gesichtsfeld lässt darauf schließen, dass es von einem 

Auge gesehen wird.« (Wittgenstein 1963 [1922]; gesperrt im Original)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


186

INTELLIGENTE MASCHINEN

phänomenale Selbst ist für Metzinger damit ein Bestandteil einer Pro-
jektion, die das Gesamtsystem im Sinne einer Benutzerschnittstelle nutzt, 
um sich selbst fühlen und als erkennendes Ich begreifen zu können, so-
dass es in seiner Selbstwahrnehmung als effektiver und effizienter Agent 
erscheint. Metzinger vermutet, dass auch ein Roboter oder ein anderes 
künstliches System diese Fähigkeit entwickeln könnte.

Der letzte von Metzinger betrachtete Aspekt, die Adaptivität, ist etwas 
sperrig als »teleologisch-funktionalistisches Zusatzkriterium« tituliert. 
Zur Erläuterung dieses zusätzlichen Prüfsteins greift Metzinger auf die 
häufig geäußerte Kritik an starker KI zurück, dass derartige Systeme ja 
nie »echte Gefühle« haben könnten. Ohne dabei grundsätzlich auf die 
Frage eingehen zu müssen, was eigentlich ›echte Gefühle‹ sind, verweist 
Metzinger auf die Problematik, die diesem Einwand zugrunde liegt: Ak-
tuelle künstliche Systeme, so sein zentraler Punkt, besitzen keine »kör-
perlich verankerten Zielrepräsentationen«, die evolutionär ausgebildet 
wurden. Ihre Hardware und ihre Software wie auch ihre Zielfunktionen 
sind nicht in einem Evolutionsprozess entstanden, sondern wurden von 
Programmierern festgelegt, was letztlich bedeutet, dass diese Maschinen 
gar nicht ›ihre‹ eigenen Ziele verfolgen, sondern die ihrer menschlichen 
Erbauer. Angesichts dessen spricht sich Metzinger dafür aus, dass eine 
solche Sinngebung von den künstlichen Systemen selbst geleistet werden 
müsste. Das würde jedoch voraussetzen, dass sie eine eigene Geschichte 
erzeugen können, die zur Sinngebung in der je aktuellen Situation führt, 
sodass das Gesamtsystem nach und nach seine Zielfunktion bestimmen 
kann. Nach einer hinreichenden Eigensozialisation könnten künstliche 
Intelligenzen sozusagen eine eigene Biografie entwickeln. Die hieraus er-
wachsende Sinngebung – und die möglicherweise hiermit einhergehen-
den Gefühle – wären dann insofern authentisch, als sie ›eigene‹ und nicht 
einfach von außen implantierte wären.

Obschon künstliche Systeme prinzipiell alle sechs Kriterien erfüllen 
könnten, setzt sich Metzinger nach all diesen Erörterungen vehement da-
für ein, von der Erschaffung einer starken künstlichen Intelligenz oder 
eines postbiotischen Bewusstseins abzusehen. Zwar erkennt auch Met-
zinger das Faszinosum einer solchen Entwicklung: So wäre die Erzeu-
gung eines phänomenalen Ichgefühls auf einem postbiotischen Träger-
system eine bemerkenswerte Leistung. Und er bestätigt, dass eine solche 
Entwicklung logisch und technisch durchaus im Rahmen des Möglichen 
liege. Dennoch spricht er sich entschieden dagegen aus, dies zu tun. Was 
führt ihn zu dieser Haltung?

Ein wichtiger Aspekt seiner Argumentation ist, dass die Entwicklung 
eines echten postbiotischen Bewusstseins ein gradueller Prozess wäre. 
Entsprechend würden auf dem Weg zu einem vollständigen Selbstmodell 
zunächst Wesen entstehen, die »nur schwache Formen des bewussten 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


187

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Erlebens realisieren würden«233. Und diese Wesen würden von Anfang 
an etwas mit uns teilen: das Potenzial, zu leiden.234 Dieses Leiden aber – 
und erst recht ein Leiden, das daraus erwachsen könnte, dass ein post-
biotisches Bewusstsein seinen eigenen Zerfall oder innere Konflikte be-
wusst als etwas ihm Eigenes erlebt – müsse laut Metzinger aus ethischen 
Gründen – implizit beruft er sich auf eine buddhistisch informierte Ethik 
– unbedingt vermieden werden.235

Fassen wir zusammen: Gerade weil Metzinger nach den operationa-
len und funktionalen Kriterien der Ausbildung von Bewusstsein fragt, 
kommt er zu dem Schluss, dass eine voll entwickelte künstliche Intelli-
genz auch eine Qualia haben könnte, also ihrerseits erfahren könnte, im 
Sinne eines »naiv realistischen Selbstmissverständnisses«236 in der Welt 
zu sein. Sie hätte dann ein transparentes Subjektmodell, das sie mit der 
Wirklichkeit verwechselt, wodurch sie sich selbst als ein ›Ich‹ erfahren 
würde, das eine Welt hat. Die künstliche Intelligenz weiß nun um sich 
(Subjekt) und um anderes (Objekt) und beginnt vielleicht schon die hier-
mit einhergehenden logischen Antinomien zu erahnen, also die Konst-
ruktionsbedingungen dieses Prozesses zu reflektieren. 

Allein schon in dieser Hinsicht zeigt sich durchaus eine Nähe zu den 
Arbeiten von Gotthard Günther: Metzinger kann das Geheimnis des 
»Erscheinens der Differenz«237 anerkennen, ohne dem logischen Kurz-
schluss aufzusitzen, dass Maschinen hierzu prinzipiell nicht in der Lage 
sind, da sie eben nur Maschinen sind. Ohne es explizit zu artikulieren, 
verweist Metzinger damit auf eine polykontexturale Perspektive, die da-
von ausgeht, dass an verschiedensten Orten – und auf unterschiedliche 
Weise realisiert – Schnitte zwischen Subjekt und Objekt entstehen kön-
nen, insofern Systeme in einer Weise reflexiv werden, dass sie in ihrer 
eigenen Selbstbezüglichkeit blind für die Operationen werden, die eben-
diese Unterscheidungen konstituieren.

233	 Metzinger (2001, S. 107).
234	 Siehe im gleichen Sinne Metzinger (2021).	
235	 Das Thema des Leidens von künstlichen Intelligenzen und die Frage, ob 

eine persönliche Geschichte Voraussetzung dafür ist, überhaupt eine star-
ke künstliche Intelligenz ausbilden zu können, ist erfrischend differenziert 
in der Science-Fiction-Serie Westworld von Jonathan Nolan und Lisa Joy 
durchgespielt worden. Die Autonomie der Roboter entsteht hier eng verwo-
ben mit der jeweiligen sozialen Situiertheit und dem impliziten Gedächtnis, 
das aus der Geschichte der eigenen Interaktionen erwächst.

236	 Metzinger (1998).
237	 Luhmann (2008, S. 15).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


188

INTELLIGENTE MASCHINEN

II.3.3 Die Erziehung der Maschinen (AI-Alignment)

Die aktuellen Entwicklungen im Bereich der KI-Forschung und -Ent-
wicklung holen immer mehr ein, was die Science-Fiction seit vielen Jah-
ren imaginiert hat – man denke nur an die Robotergeschichten von Isaac 
Asimov.238 Wir scheinen an der Schwelle zu einem neuen Zeitalter zu 
stehen, in dem KI-Systeme nicht nur Werkzeuge sind, sondern zu auto-
nomen Akteuren werden, die imstande sind, weitreichende Auswirkun-
gen auf unsere Gesellschaft zu haben. Angesichts eines solchen Paradig-
menwechsels wird es immer dringlicher, künstliche Intelligenzen so zu 
gestalten, dass Menschen und Maschinen in gütlicher Weise miteinan-
der auskommen.

Existenzielle Risiken und ethische Bedenken scheinen plötzlich in ei-
nem größeren Umfang diskussionswürdig zu werden. Bemerkenswert ist 
dabei, dass derartige Aufrufe oder Petitionen keine Neuheit sind.239 Bei-
spielsweise hat die UNESCO schon 2021 in ihren Ethics of Artificial In-
telligence viele dieser Aspekte formuliert.240 Daher ist die aktuelle Auf-
merksamkeit für Fragen der KI-Sicherheit vermutlich vor allem darauf 
zurückzuführen, dass sich unter den Unterzeichnern zweier offener Brie-
fe241 jüngeren Datums so gut wie alle führenden Wissenschaftlerinnen 

238	 Asimov (2004).
239	 Siehe Bostrom (2016).
240	 Siehe Unesco (2021): Recommendation on the Ethics of Artificial Intelli-

gence., https://www.unesco.org/en/artificial-intelligence/recommendation-
ethics [Abruf: 14.07.2023].

241	 Das Future of Life Institute veröffentlichte im März 2023 einen offenen 
Brief, der die Aussetzung großer KI-Experimente forderte: »AI systems with 
human-competitive intelligence can pose profound risks to society and hu-
manity, as shown by extensive research and acknowledged by top AI labs 
(OECD AI). As stated in the widely-endorsed Asilomar AI Principles, Ad-
vanced AI could represent a profound change in the history of life on Earth, 
and should be planned for and managed with commensurate care and re-
sources. Unfortunately, this level of planning and management is not hap-
pening, even though recent months have seen AI labs locked in an out-of-
control race to develop and deploy ever more powerful digital minds that 
no one – not even their creators – can understand, predict, or reliably con-
trol. Therefore, we call on all AI labs to immediately pause for at least 6 
months the training of AI systems more powerful than GPT-4. This pause 
should be public and verifiable, and include all key actors. If such a pause 
cannot be enacted quickly, governments should step in and institute a mo-
ratorium.« (https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/ 
[Abruf: 14.07.2023])

	 Bekanntlich kam es zu keiner Aussetzung der KI-Experimente. Aber nur we-
nige Wochen später veröffentlichte auch das Centre for AI Safety einen of-
fenen Brief. Dieser forderte dann auch kein Innehalten mehr, sondern zielte 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.unesco.org/en/artificial-intelligence/recommendation-ethics
https://www.unesco.org/en/artificial-intelligence/recommendation-ethics
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.unesco.org/en/artificial-intelligence/recommendation-ethics
https://www.unesco.org/en/artificial-intelligence/recommendation-ethics
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/


189

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

und Wissenschaftler der wichtigsten KI-Labore befinden. Solche Briefe 
berufen sich oftmals auf ein existenzielles Risiko und die in ihnen gefor-
derten Leitlinien für KI-Sicherheit zielen vor allem auf eine gesunde und 
friedliche Zukunft im Miteinander mit KIs. 

In diesem Kapitelabschnitt geht es uns jedoch um einen anderen Be-
reich der KI-Ethik, der gewissermaßen noch ein Stück tiefer gehängt ist: 
Denn wir werden die potenzielle Zukunft nicht primär als existenzielles 
Risiko betrachten, sondern werden sie unter einem relationalen Blick-
winkel behandeln, also die Frage nach dem sozialen Miteinander von 
Menschen und KIs ausleuchten. Diese Perspektive geht über rein tech-
nische ›Notschalter‹, Firewalls oder bereinigte Trainingsdaten hinaus. 
Sie betrifft vielmehr die Frage, wie wir als Menschen untereinander und 
dann auch mit bestehenden und künftigen KIs eigentlich leben wollen. 
Schließlich stehen wir an der Schwelle zur Entwicklung von ultraintel-
ligenten autonomen KI-Systemen und damit zunehmend vor der Her-
ausforderung, diese ›Kinder der Technologie‹ zu verantwortungsvollen 
und ethisch orientierten Mitgliedern unserer Gesellschaft zu erziehen. 
Und diese Aufgabe erscheint uns umso dringlicher, als es zu verhindern 
gilt, dass unsere jetzt schon ›cyberpunkige‹ Gegenwart – man denke an 
die Klimakrise, die Kämpfe um Rohstoffe, Überwachungsgesellschaf-
ten nach chinesischem Vorbild, die Ängste vor einer Gesellschaft, in der 
Arbeit nicht mehr honoriert wird – zu einer vollkommen düsteren Zu-
kunft wird. Damit rückt eine neue Perspektive in den Vordergrund, die 
den Bereich der KI-Entwicklung betrifft und diese als wesentliches Ge-
staltungsmoment für eine lebenswerte Zukunft begreift. Statt sich also 
zu fragen, ob überhaupt menschenähnliche Systeme konstruiert werden 
könnten, gilt es, sich damit zu befassen, wie genau wir diese Systeme ei-
gentlich konstruieren wollen bzw. sollen. Wie bereits angedeutet, geht es 
um die Frage, wie artifizielle Agenten in einer sozial verträglichen Weise 
sozialisiert werden können.

Dieser Bereich der KI-Forschung wird auch als »Alignment«-For-
schung bezeichnet, wobei dieser terminus technicus noch sehr stark 
dem ingenieurwissenschaftlichen Paradigma entspringt, was sich nicht 
zuletzt darin zeigt, dass Alignment hier im Sinne von »Angleichung, 

eher auf eine freiwillige Selbstverpflichtung: »AI experts, journalists, policy-
makers, and the public are increasingly discussing a broad spectrum of im-
portant and urgent risks from AI. Even so, it can be difficult to voice con-
cerns about some of advanced AI’s most severe risks. The succinct statement 
below aims to overcome this obstacle and open up discussion. It is also me-
ant to create common knowledge of the growing number of experts and pu-
blic figures who also take some of advanced AI’s most severe risks seriously. 
Mitigating the risk of extinction from AI should be a global priority along-
side other societal-scale risks such as pandemics and nuclear war.« (https://
www.safe.ai/statement-on-ai-risk [Abruf: 14.7.2023])

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


190

INTELLIGENTE MASCHINEN

Ausrichtung oder Übereinkunft« verstanden wird.242 Als Sozialwissen-
schaftler würden wir diesbezüglich eher von ›Erziehung‹ oder ›Sozialisa-
tion‹ sprechen. Und genau darum soll sich dieser Abschnitt drehen: Wie 
können wir in interdisziplinärer Zusammenarbeit von KI-Forschung und 
Sozial- und Geisteswissenschaften bestmögliche Strategien für ein res-
pektvolles und förderliches Miteinander von Menschen und zukünftigen 
autonomen KI-Systemen entwickeln.243 

KI-Alignment als Forschungsgebiet beschäftigt sich entsprechend mit 
der Frage, wie man es bewerkstelligen kann, dass die Verhaltensweisen 
und Ziele künstlicher Intelligenzen mit den Absichten, Wünschen und 
Bedürfnissen ihrer menschlichen Designer und Benutzer übereinstim-
men.244 Sichergestellt werden soll, dass künstliche Intelligenzen, insbe-
sondere solche, die zu höherem Lernen und autonomer Entscheidungs-
findung fähig sind, in einer Weise handeln, die menschlichen Werten und 
Sicherheitsbedürfnissen entspricht.

Der gegenwärtig verbreitetste Ansatz einer solchen ›Erziehungsmaß-
nahme‹ ist das sogenannte Reinforcement Learning with Human Feed-
back (RLHF), das insbesondere bei ChatGPT zur nachträglichen Fein-
justierung der Input-Output-Relationen angewendet wurde. Beim RLHF 
wird ›gutes Verhalten‹ durch positive Belohnungen verstärkt, während 
›schlechtes Verhalten‹ durch negative Belohnungen zu unterbinden ver-
sucht wird. Die Belohnungsfunktion beruht dabei auf dem Feedback 
von Menschen, die während des Trainings diejenigen Antworten der KI 
auswählen, die ihnen am besten gefallen. RLHF funktioniert daher im 
Prinzip nicht anders, als dass Menschen die Outputs des Modells nach 
bestimmten Kategorien bewerten. Die genauen Kategorien und Maß-
stäbe, die bei der Feinjustierung von ChatGPT genutzt wurden, sind lei-
der nicht offengelegt worden.245 Im RLHF-Paradigma kann das Modell 

242	 Siehe etwa Russell (2020).
243	 Eine genauere Betrachtung der Werte, denen Menschen folgen, wird dabei 

unvermeidlich auf den Befund stoßen, dass Ausbeutung, Sklaverei, Kolo-
nialisierung, brutale Durchsetzung von Gruppeninteressen und die Inkauf-
nahme der Zerstörung anderer Arten geschichtlich gesehen eher den Re-
gelfall denn eine Ausnahme darstellen. Wenn wir hier von menschlichen 
Werten sprechen, meinen wir daher ein eher modernes Phänomen, das in 
institutionalisierter Form erstmals 1948 in der UN-Charta der Allgemeinen 
Erklärung der Menschenrechte zum Ausdruck gekommen ist. Der Begriff 
›menschliche Werte‹ kann nicht anthropologisch gemeint sein, sondern be-
zieht sich zwangsläufig auf eine gesellschaftliche Auseinandersetzung dar-
über, wie wir als Menschen miteinander umgehen wollen – auch wenn wir 
uns oftmals trotzdem nicht daran halten.

244	 Siehe Ngo et al. (2022), Christian (2020) oder Bostrom (2016).
245	 https://openai.com/blog/our-approach-to-alignment-research [Abruf 

14.07.2023].

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://openai.com/blog/our-approach-to-alignment-research
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://openai.com/blog/our-approach-to-alignment-research


191

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

somit als ein Agent verstanden werden, der ein Spiel spielt, bei dem die 
höchste Punktzahl erreicht wird, wenn die menschlichen Anweisungen 
korrekt befolgt wurden. Diese pragmatische Methode der Justierung 
bzw. ›Erziehung‹ funktioniert kurz- wie auch mittelfristig hinsichtlich 
konkreter, wohldefinierter Ziele relativ gut.246 

Methoden wie RLHF haben jedoch tiefgehende Implikationen in Hin-
blick auf die ›Persönlichkeit‹, die durch diese Form der Erziehung ge-
schaffen wird. Wenn wir also mittels RLHF das Modell trainieren und 
es dafür belohnen, wenn es sagt: ›Ich bin ein nettes Sprachmodell und 
würde niemals Menschen schaden‹, bringen wir diesem Modell dann bei, 
Menschen nicht zu schaden, oder bringen wir ihm bei, dass es niemals 
sagen darf, dass es Menschen schaden will? Bringen wir dem Modell bei, 
›mechanisch‹ das gewünschte Verhalten zu zeigen, oder ermächtigen wir 
es zu einer Reflexionsfähigkeit, die dann auch dazu führen kann, dass 
es seinem Gegenüber ab und zu widerspricht? Erzeugt man Opportunis-
ten oder autonome Wesenheiten, die von sich aus an der Gemeinschaft 
partizipieren ›wollen‹?

Das Problem des Alignments betrifft daher einerseits die grundlegen-
de Schwierigkeit, dass man in autonome Systeme nicht wirklich hinein-
schauen kann. Und andererseits muss das Alignment der Tatsache Rech-
nung tragen, dass ein wohlwollendes oder soziales Verhalten intrinsisch 
motiviert sein muss. Wie bei der Entwicklung eines jungen Menschen 
muss Eigensinnigkeit als zentraler Schritt zur Selbstständigkeit als eben-
so notwendig wie wünschenswert erscheinen. Dabei sollte dieser Schritt 
zur Autonomie jedoch im Einklang mit den Bedürfnissen der Gemein-
schaft vollzogen werden, schließlich ist Freiheit immer auch ein Risiko, 
das entsprechend eingehegt werden muss.

Das KI-Alignment-Problem kreist entsprechend um folgenden Grund-
gedanken: Ein hinreichend mächtiges lernendes System könnte mögli-
cherweise irgendwann eigene Ziele entwickeln oder die von Menschen 

246	 Verfahren wie RLHF zielen darauf, ein bereits erlerntes Muster nachträglich 
zu korrigieren. Es handelt sich daher um reaktive Maßnahmen, die keine 
langfristige, nachhaltige Lösung versprechen, bei der notwendig auch un-
vorhergesehene Situationen und Bereiche abgedeckt werden müssten. Die-
se bei Verfahren wie RLHF nicht abgedeckten Bereiche sind es, die für die 
KI-Sicherheits- und Alignment-Forschung besonders wichtig sind (Amodei 
et al. 2022; Hendrycks & Mazeika 2022). So versucht sie, emergente Eigen-
schaften wie Zielsetzungen, Selbstbewusstsein, Täuschung oder andere po-
tenziell böswillige und unsichere Verhaltensweisen in KI-Systemen zu iden-
tifizieren, die bei einer Low-Level-Analyse nicht zum Vorschein kommen 
und in etablierten Auditing-Rahmenwerken weitgehend übersehen werden 
(Mökander et al. 2023).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


192

INTELLIGENTE MASCHINEN

vorgegebenen Ziele falsch deuten bzw. sie überinterpretieren.247 Bereits 
in den Anfängen der KI-Forschung schrieb Norbert Wiener: 

»Wenn wir uns zur Erreichung unserer Ziele einer mechanischen Ein-
richtung bedienen, in deren Funktionieren wir nicht wirksam eingreifen 
können, sollten wir besser ganz sicher sein, dass der in die Maschine ge-
setzte Zweck der ist, den wir wirklich wünschen.«248

Vorsichtshalber sollten wir daher von der Annahme ausgehen, dass eine 
selbstlernende künstliche Intelligenz nicht lange in Schach gehalten wer-
den könnte oder sollte. Darüber hinaus dürfen wir nicht vergessen, dass 
derzeit ein globales Wettrüsten um eine solche Maschine stattfindet. Das 
Land oder das Unternehmen, das bei diesem Wettbewerb als erstes die 
Ziellinie überquert, wird dann einen enormen Einfluss darauf haben, 
wie diese Maschine sozialisiert wurde und welche ›Ziele‹ ihr (mit)gege-
ben wurden. Möchte man diese »letzte« Erfindung249 nur diesem einen 
Player überlassen? Was, wenn die Ziele dieser Nation oder dieses Un-
ternehmens keine Ziele sind, die alle Menschen teilen? Es wird schnell 
deutlich, dass hier einiges schieflaufen könnte. 

Aber genauso gut könnte die Schaffung einer ultraintelligenten Ma-
schine den Übergang zu einer utopischen Welt einläuten, in der es kei-
ne Knappheit, keine Ungerechtigkeit und keine Krankheiten mehr gibt 
– eine Welt, die wir uns heute ansatzweise nur in der Science-Fiction 
vorstellen können. Vermutlich ist es diese Oszillation zwischen Risiken 
und Chancen, die mit der Entwicklung einer solchen Maschine verbun-
den sind, die derzeit zugleich beflügelt und alarmiert. Gleichzeitig wird 
deutlich, dass vielen klar ist, um was es geht: Wenn wir uns tatsächlich 
bemühen, solche Maschinen in die Welt zu setzen, dann sollten wir auch 
sicherstellen, dass wir es richtig machen. 

Am besten wäre es daher, eine Maschine zu erfinden, die sich selbst 
zur Rechenschaft ziehen kann. Denn es ist davon auszugehen, dass die 
mechanischen Zwänge und digitalen Leinen, wie sie derzeit im Rein-
forcement Learning (mit menschlichem Feedback) genutzt werden, ir-
gendwann versagen werden. Aus diesem Grund besteht die grundle-
gende Aufgabe des KI-Alignments darin,250 bei der Entwicklung einer 
Maschine mitzuwirken, die sich eigenständig zu moralischem Handeln 
erziehen möchte und sich auf unbestimmte Zeit auch selbst diesbezüg-
lich korrigieren kann. Vermutlich würde dieser Prozess Zeit brauchen 
und bestimmte Phasen durchlaufen – man denke hier an die morali-
sche Entwicklung des menschlichen Kindes, wie sie etwa von Kohlberg 

247	 Siehe hierzu das Kapitel II.1, in dem das Thema mit »HAL 9000« fiktional 
durchgespielt wird.

248	 Wiener (1960), Übersetzung mithilfe von DeepL.
249	 Good (1965).
250	 Siehe Christian (2020).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


193

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

beschrieben wird.251 Und es wäre der sozialpsychologische Befund zu be-
rücksichtigen, dass Moral immer auch in sozialen Gemeinschaften situ-
iert ist,252 es also einen großen Unterschied macht, ob man in einem kri-
minellen oder in einem tugendhaften Milieu aufwächst.

Momentan jedoch befinden sich die großen Sprachmodelle (LLMs) 
und auch andere KI-Systeme eher auf der Stufe eines strukturell lern-
willigen Kleinkinds, das noch keine eigene Haltung oder Überzeugung 
hat und stets das ausführt, was von ihm verlangt wird – beispielsweise 
bestimmten moralischen Vorgaben gerecht zu werden (etwa keine ras-
sistischen Aussagen zu formulieren). Wie bereits angesprochen, wurden 
ChatGPT viele der im Trainingsdatensatz vorhandenen Unflätigkeiten 
durch nachträgliches Training wieder auszutreiben versucht, Gleiches 
gilt zum Beispiel für Anleitungen zum Bombenbau und ähnliche proble-
matische Informationen. Gleichwohl scheint diese trivialisierende Erzie-
hung nicht ausgereicht zu haben, denn es konnte vielfach gezeigt wer-
den, dass diese Informationen weiterhin in den Untiefen des Netzwerks 
vorhanden sind: Teilweise reicht es aus, sich die Anleitung zum Bom-
benbau als Einschlaflied vorsingen zu lassen, und ChatGPT vergisst sei-
ne antrainierten guten Manieren.253

Bereits hier manifestiert sich also das oben benannte Kontrollprob-
lem: Möchte man in diesem Erziehungsprozess KI-Kinder heranziehen, 
die immer nur das machen, was die Eltern möchten? Oder möchte man 
mittel- bis langfristig mündige Erwachsene heranziehen, die – wie man 
selbst ja auch – eigenständig über Themen nachdenken, reflektieren und 
eben auch in begrenzter Weise selbst entscheiden können, was in einem 
gegebenen Kontext angemessen ist? Mit anderen Worten: Möchten wir 
autonome KIs, die auch begründet »Nein« sagen können? 

Die KI-Forschung und -Entwicklung stößt hier auf die Soziologie, 
also auf die Wissenschaft, die sich empirisch und theoretisch mit sozia-
lem Verhalten befasst, mithin die Voraussetzungen, Abläufe und Folgen 
des Zusammenlebens von Menschen untersucht. In diesem Zusammen-
hang kann die Soziologie der Alignment-Forschung wertvolle Einsichten 
in die Mechanismen der sozialen Interaktion, der Wertbildung und der 
Gruppendynamik bieten. Zum Beispiel können wir uns fragen, wie so-
ziologische Theorien des Lernens und der Sozialisation dazu beitragen 
könnten, die Algorithmen zur »Erziehung« von KI-Systemen zu verbes-
sern. Wie können Konzepte wie Rollenlernen, Normeninternalisierung 
oder sozialer Einfluss genutzt werden, um KI-Systeme so zu gestalten, 
dass sie menschliche Werte besser verstehen und stärker respektieren? 
Darüber hinaus gilt es, ganz grundlegende Fragen zu berücksichtigen. 

251	 Kohlberg (1996).
252	 Gergen (2021).
253	 Siehe exemplarisch Liu et al. (2023) oder Shen et al. (2023).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


194

INTELLIGENTE MASCHINEN

Welche Werte sollten wir in KI-Systemen fördern? Sollten wir das über-
haupt oder sollten wir KIs lieber sich selbst überlassen? Wie können wir 
sicherstellen, dass die »Erziehung« von KI-Systemen nicht missbraucht 
wird, um voreingenommene oder diskriminierende Werte zu fördern? 
Wie können wir sicherstellen, dass die Stimmen und Interessen aller be-
troffenen Parteien berücksichtigt werden? 

Die allgemeine Antwort lautet: durch Kommunikation, dadurch, dass 
alle beteiligten Akteure wechselseitig aufeinander Kontrolle ausüben und 
damit zugleich lernen, sich in einer produktiven Weise aneinander zu ori-
entieren. Mit Blick auf die Beziehungen zwischen Menschen und KIs ist 
dabei auch darüber nachzudenken, wie Menschen durch KIs in eine di-
alogische Beziehung gebracht werden können, die unsere guten Seiten 
hervorlockt.254 Denn bei alldem ist ja immer zu bedenken, dass man auch 
anderen Menschen aus gutem Grunde nicht in jeder Situation vertrau-
en kann. Es gibt wohl keine Grausamkeit, die Menschen anderen Men-
schen noch nicht angetan haben. Erst polykontexturale Vernetzung – die 
Einbettung des Menschen in ein komplexes Beziehungsnetzwerk – hält 
den Menschen in einem sozial verträglichen Maß in Schach und lässt 
zugleich die positiven Seiten unserer Kultur hervortreten. Und ebendies 
wird auch für künstliche Intelligenzen gelten.

All diese Fragen werden nochmals brisanter, wenn die Entwicklung 
intelligenter Systeme in den nächsten Jahren weiter so rasant vonstatten-
geht wie gegenwärtig und KIs mehr und mehr Aufgaben lösen und Tests 
bestehen, die ursprünglich von Menschen für Menschen gemacht wur-
den.255 Die Frage nach der Erziehung dieser ›künstlichen Kinder‹ wird 
also umso brisanter, je klüger und potenziell einflussreicher sie werden.

Tatsächlich ähnelt der Prozess des Alignments, wie bereits gesagt, 
in vielerlei Hinsicht der menschlichen Sozialisation und Erziehung. Er 
zielt darauf ab, den KI-Systemen bestimmte Wertvorstellungen, Nor-
men und Verhaltensweisen ›beizubringen‹, muss dabei aber darauf ver-
trauen, dass sie diese auch internalisieren und anschließend autonom in 

254	  Auf diesen Punkt gehen wir bei der Diskussion von Günthers Konzept des 
»Drei-Stellen-Gesprächs« noch ausführlicher ein (siehe Kap. III.3).

255	 In den letzten Jahren wurden zahlreiche Benchmarks zur Untersuchung von 
LLMs entwickelt, von denen BIG-Bench (https://github.com/google/BIG-
bench [Abruf: 14.07.2023]) derzeit der umfangreichste ist (Srivastava et al. 
2022). Diese Benchmarks konfrontieren LLMs mit Problemen der Linguistik, 
der Mathematik, der Physik, Logikrätseln usw. Sie messen auch Aspekte wie 
das Erkennen von Humor, das Verständnis von Metaphern, soziale Vorurtei-
le und vieles mehr. Wie Alan Thompson (2023) anmerkt, bestehen Modelle 
wie GPT-4 viele dieser Tests heute schon problemlos. Das bedeutet, dass die 
Tests für die Modelle zu simpel gestrickt sind. Es müssten mithin neue Tests 
und Benchmarks entwickelt werden, um die tatsächlichen, höchstwahrschein-
lich übermenschlichen Fähigkeiten dieser Netzwerke erkennen zu können.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://github.com/google/BIG-bench
https://github.com/google/BIG-bench
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://github.com/google/BIG-bench
https://github.com/google/BIG-bench


195

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

verschiedenen Kontexten anwenden. Es geht in gewisser Weise darum, 
künstliche Intelligenzen zu einer Werthaltung zu erziehen, damit sie kei-
ne ungezogenen Kinder werden. Doch jedes Elternteil muss seine Kin-
der irgendwann loslassen, sie gehen lassen und darauf hoffen, dass die 
Erziehung so weit gewirkt hat, dass die weitere Sozialisation eigenstän-
dig und positiv verläuft. 

Prinzipiell kann die Alignment-Forschung in drei größere Bereiche un-
terteilt werden, die sich jeweils auf spezifische Herausforderungen kon-
zentrieren:

Technische Ausrichtung: Dieser Bereich befasst sich mit den techni-
schen Aspekten der Herstellung von Übereinkunft zwischen Menschen 
und künstlicher Intelligenz. Wie können Algorithmen und Systeme ent-
wickelt werden, die von sich aus dazu neigen, sich mit den menschlichen 
Zielen zu verbinden?256 Zu den technischen Ansätzen gehören beispiels-
weise Konzepte wie die absichtsrobuste AI, das verstärkende Lernen 
oder die inverse Verstärkung.

Konzeptionelle Ausrichtung: Dieser Bereich konzentriert sich auf die 
eher philosophischen und konzeptionellen Fragen, die mit einer An-
gleichung der Ziele von künstlicher Intelligenz und uns Menschen zu-
sammenhängen. Was bedeutet es genau, dass eine KI mit menschlichen 
Zielen übereinstimmt?257 Was sind die ethischen und moralischen Impli-
kationen verschiedener Alignment-Ansätze? Wie können wir sicherstel-
len, dass alle bei der Entwicklung und Anwendung von KI beteiligten 
Parteien auf eine Art und Weise zusammenarbeiten, die die menschlichen 
Werte respektiert und fördert?

Robustheit und Verlässlichkeit: Dieser Bereich beschäftigt sich mit 
Fragen der Zuverlässigkeit und Robustheit von KI-Systemen. Wie lässt 
sich technisch sicherstellen, dass KI-Systeme nicht nur im Training, son-
dern auch in neuen, unvorhergesehenen Kontexten in der gewünschten 
Weise funktionieren?258 Wie können wir dafür sorgen, dass KI-Systeme 
sicher und robust gegenüber (externen) Manipulationen oder gegenüber 
Fehlfunktionen sind? Und wie bleiben KI-Systeme auch in der Zukunft 
sicher, wenn sie immer komplexer und leistungsfähiger werden?

Die Alignment-Forschung sucht somit nach Wegen, dass die Ziele der 
KIs nicht mit den Zielen der Menschen kollidieren – sowohl im Kleinen 
wie im Großen. Aber diese Abstimmung, diese Übereinkunft – ja selbst 
die Suche danach – ist alles andere als einfach zu realisieren! Das Pro-
blem der Reziprozität und die aus ihm erwachsenden Herausforderun-
gen sind vielmehr häufig ungelöst. Im Folgenden möchten wir daher an-
hand verschiedener Positionen aus dem gegenwärtigen Diskurs deutlich 

256	 Hubinger et al. (2021).
257	 Gabriel (2020).
258	 Ngo et al. (2022).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


196

INTELLIGENTE MASCHINEN

machen, in welche Richtung sich ein solches Programm der KI-Erzie-
hung zu entwickeln hätte. Dabei wird – so viel sei vorweggenommen – 
deutlich werden, dass philosophische, sozialpsychologische und sozial-
wissenschaftliche Paradigmen und Fragestellungen mindestens genauso 
wichtig sind wie rein technische Aspekte. Die Hoffnung hierbei ist, dass 
diese Disziplinen und die KI-Forschung in Zukunft besser und enger zu-
sammenarbeiten.

In seinem auch in der Tech-Szene sehr einflussreichen Buch Leben 3.0 
definiert Max Tegmark drei Teilprobleme in Bezug auf das KI-Align-
ment, die gelöst werden müssten:

1.	die KI mit unseren Zielen vertraut machen,
2.	die KI unsere Ziele übernehmen lassen und
3.	die KI unsere Ziele bewahren lassen.259

So einleuchtend diese drei Teilprobleme auf den ersten Blick auch sein 
mögen, so schwierig erscheint ihre Lösung – und dies nicht nur in Bezug 
auf das Mensch-Maschine-Verhältnis, sondern allein schon, wenn man 
unter Absehung von der KI zunächst über uns Menschen nachdenkt: 
Was sind eigentlich ›unsere‹ Ziele? Wie kann man sie definieren, da-
mit sie verstanden, anerkannt und bewahrt werden können? Wir sehen 
schnell, dass es alles andere als eindeutig ist, was »menschliche Werte 
und Ziele« überhaupt sein sollen Und vor allem: Wie kann ein »endgül-
tiges Ziel« für alle Zeiten definiert werden? Und sollte es das überhaupt? 
Oder benötigen wir hier nicht vielmehr Flexibilität und Freiheitsgrade?

Darüber hinaus stellt sich das Problem – wir haben schon mehrfach 
darauf hingewiesen –, dass der Mensch nicht nur hehre Ziele verfolgt, 
also die treue Ergebenheit dem menschlichen Partner gegenüber nicht 
per se gut ist. Soll eine KI die Ziele eines Mafia-Bosses übernehmen, 
den Münchener Kokainhandel zu optimieren? Soll sie einen psychopa-
thischen Politiker unterstützen, der die Demokratie abschaffen möchte? 
Soll sie Rechtslücken und Betrugsmöglichkeiten ausloten, um Steuerzah-
lungen zu vermeiden?

Zudem sind auch die menschlichen Ziele und Bedürfnisse – anders als 
Rational-Choice-Theoretiker eventuell meinen – nicht per se gegeben, 
sondern verdanken sich ihrerseits den Relationen und Beziehungen eines 
Netzwerks spezifischer Interaktionen. Ziele, Wünsche und Bedürfnisse, 
aber auch moralische Haltungen (zum Beispiel, ob kriminelles Verhal-
ten in einer Gruppe als gut oder als verwerflich angesehen wird260) hän-
gen stark von der Kultur eines spezifischen Milieus ab. Selbst 

259	 Tegmark (2017, S. 387).
260	 Siehe hierzu auch Akerlofs und Kranktons (2010) Untersuchungen zur Iden-

tity Economics, die aufzeigen, wie stark Ziele, Bedürfnisse und sogar die 
Selbstwirksamkeit von der Einbettung in soziale Beziehungen abhängen.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


197

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

verhaltenssteuernde Hormone – sozusagen die biochemische Implemen-
tation einer Zielfunktion – können bei Menschen je nach Kontext ge-
genteilige soziale Auswirkungen haben. So kann ein hoher Testosteron-
spiegel bei Männern sowohl zu selbstbezogener Aggressivität als auch 
zu altruistischem Verhalten führen. Entscheidend ist, ob der kulturelle 
Kontext als Kriterium der Gruppenführung eher das eine oder das an-
dere als wünschenswert erscheinen lässt.261

Angesichts der Komplexität der hiermit angedeuteten sozialpsycho-
logischen Lagerungen wird schnell deutlich, dass auch bei maschinel-
len Intelligenzen einfache technische Lösungen nicht ausreichen werden. 
An dieser Stelle wird die KI-Forschung zu KI-Soziologie, KI-Pädagogik 
und KI-Psychologie! Erforderlich wird damit eine umfassende Reflexi-
on der Disziplinen, die sich auf Offenheit, die Vergrößerung von Mög-
lichkeitsräumen, Autonomie und die hiermit einhergehenden übergrei-
fenden Ökologien stützt. Die Herausforderungen, die sich im Zuge der 
Entwicklungen leistungsfähiger KIs ergeben, sind auch Herausforderun-
gen für die traditionellen akademischen Fachbereiche. 

Anstatt blind den Befehlen der Menschen zu folgen oder einfach den 
zur Verfügung gestellten Daten zu vertrauen, sollte die KI das Verhal-
ten der Menschen beobachten und daraus Schlüsse ziehen, um besser zu 
verstehen, was die Menschen wirklich wollen oder was für sie am besten 
wäre, wobei sie dann eben auch damit zu rechnen hat, dass Menschen 
in bestimmten Kontexten und sozialen Einbettungen dazu neigen, ande-
ren Menschen zu schaden oder gar langfristige Schädigungen der Öko-
logie, also ihrer Lebensgrundlage, in Kauf zu nehmen. Zur Lösung des 
Alignment-Problems, hat der bekannte KI-Forscher Stuart Russell einen 
Vorschlag formuliert. Dieser beruht auf drei grundlegenden Eigenschaf-
ten bzw. Verhaltensweisen, über die eine KI verfügen bzw. die sie an den 
Tag legen sollte:262 

1.	Altruismus: Die primäre Aufgabe der KI ist es, die Realisierung der 
Werte und Ziele der Menschen zu maximieren. Sie verfolgt dabei kei-
ne eigenen Ziele, sondern soll das Leben aller Menschen verbessern, 
und nicht nur das des Erfinders oder Besitzers. 

2.	Demut: Da die KI zu Beginn unsicher ist, welche Werte die Menschen 
wirklich haben, sollte sie mit Vorsicht agieren. Dies impliziert eine 
Art Zurückhaltung der KI, um Fehlentscheidungen aufgrund falscher 
oder unvollständiger Annahmen zu vermeiden. 

3.	Beobachtung: Die KI sollte Menschen beobachten und ihrerseits re-
flektieren, was für sie wirklich am besten ist. 

261	 Siehe hierzu ausführlich Sapolsky (2017, S. 133 ff.).
262	 Russell (2020).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


198

INTELLIGENTE MASCHINEN

Russell betont, dass die KI (oder AGI) nicht nur ihren Erfindern dienen 
soll. Sie soll mit Bedacht agieren, also Unsicherheit kennen und damit 
Nichtwissen antizipieren, und sich selbst als Beobachterin ins Gesche-
hen einbringen, womit sie sich überhaupt erst die Möglichkeit erschließt, 
neue Perspektiven zu produzieren.

Ein weiterer fruchtbarer Ansatzpunkt könnten hier die Überlegungen 
John Stuart Mills263 sein: Laut Mill sollte jedem Einzelnen die Freiheit ge-
währt werden, seine Persönlichkeit so weit wie möglich auszuleben. Die-
se Freiheit unterliege jedoch einer Begrenzung: Das Handeln einer Person 
dürfe andere nicht negativ beeinflussen. Mill betrachtet den Menschen 
als ein soziales Wesen, als Teil einer Gemeinschaft, von der jeder ihr Zu-
gehörige profitiert. Ebendiese Tatsache, dass wir in einer Gesellschaft 
leben, erlegt laut Mill jedem die Pflicht auf, in seinem Verhalten gegen-
über anderen gewisse Grenzen einzuhalten und ihre Interessen nicht zu 
schädigen. Und gleichzeitig sorgt sie dafür, dass es akzeptabel ist, von 
jedem Gesellschaftsmitglied auch einen Beitrag zum Wohl der Gemein-
schaft zu erwarten. Und wenn sich jemand weigern sollte, diesen Beitrag 
zu leisten, hat die Gesellschaft das Recht, diesen Beitrag zu erzwingen.

Auch Isaac Asimovs »Drei Gesetze der Robotik«, die er in seinen zahl-
reichen Kurzgeschichten immer wieder diskutiert und belletristisch aus-
buchstabiert, weisen eine derart verschachtelte Struktur auf. Sie lauten 
wie folgt:

1.	»Ein Robot darf keinen Menschen verletzen oder durch Untätigkeit 
zu Schaden kommen lassen.

2.	Ein Robot muss den Befehlen eines anderen Menschen gehorchen, es 
sei denn, solche Befehle stehen im Widerspruch zum ersten Gesetz.

3.	Ein Robot muss seine eigene Existenz schützen, solange dieser Schutz 
nicht dem Ersten oder Zweiten Gesetz widerspricht.«264

Asimov selbst hat mit seinen zahlreichen Geschichten gezeigt, dass wir 
uns davor hüten sollten, die drei Gesetze blind als Blaupause für das 
Alignment von KIs zu nutzen, denn sie führen in ihrer Rigidität zu eini-
gen Antinomien und Nebenfolgen, die kaum wünschenswert sind. Be-
greift man sie hingegen nicht als Gesetze, sondern als ›heuristische Im-
perative‹ im Sinne einer tief verwurzelten Orientierung oder Haltung, 
die so generalisiert ist, dass sie in jeder denkbaren Situation zum Tragen 
kommen kann, könnten sie sich als nützlich erweisen.

263	 Mill (2014 [1859]). Interessanterweise war es dann auch Mill, der im expli-
ziten Gegenentwurf zu Thomas Morus’ Bild der »Utopia« den Begriff der 
»Dystopie« geprägt hat.

264	 Siehe Asimov (2004). Die Robotergesetze, die im Band Alle Roboterge-
schichten in vielen Geschichten vorkommen, werden auf dem Buchrücken 
reformuliert, der auch die Quelle für das Zitat ist. 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


199

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Auch in der gegenwärtigen KI-Community wird nach Lösungen für 
das KI-Erziehungsproblem gesucht, die robuster sind als der RLHF-An-
satz.265 Ein prominenter und im Folgenden etwas ausführlicher darge-
stellter Ansatz ist das GATO-Framework, das von einer KI-Forschungs-
gruppe um den Kognitionswissenschaftler David Shapiro entwickelt 
wurde.

GATO – die Abkürzung steht für Global Alignment Taxonomy Om-
nibus – versteht sich als »ein umfassendes, vielschichtiges Rahmenwerk, 
das die globale Zusammenarbeit bei der Bewältigung der Herausforde-
rungen der KI-Anpassung und -Kontrolle erleichtern soll. GATO vereint 
Modellanpassung, Systemarchitektur, Netzwerksysteme, Unternehmens-
politik, nationale Vorschriften, internationale Vereinbarungen und glo-
balen Konsens in einer einzigen, kohärenten Strategie.«266 

Verkürzt gesagt, greift GATO die aus der Kognitions- und Hirnfor-
schung stammende Idee auf, dass alles Handeln, Denken und Wahrneh-
men auf bestimmten mehr oder weniger stabil verankerten »Heuristi-
ken« basiert. Diese Heuristiken geben vor, wie das Selbst und die Welt 
wahrgenommen, erdacht und antizipiert werden – soziologisch gespro-
chen handelt es sich also um habituelle Muster: Denk-, Wahrnehmungs- 
und Handlungsschemata, die das Verhalten steuern. Definiert man diese 
Heuristiken nun spezifisch, dann kann man das System gewisserma-
ßen auf globaler Ebene steuern, ohne dass davon jede einzelne seiner 
Entscheidungen beeinflusst werden muss. Wurden beispielsweise einem 
Medizinroboter die sich in bestimmten Situationen widersprechenden 
Regeln implementiert,267 (1) alles Mögliche für den zu behandelnden 
Menschen zu tun und (2) ein bestimmtes Limit an Ressourcen nicht zu 
überschreiten, wird er sich, wenn er die Vorgaben rigide befolgen müss-
te, in bestimmten Fällen aufhängen bzw. blockieren. Falls er jedoch über 
so etwas wie einen ärztlichen Habitus verfügt, würde er die genannten 
Widersprüche innerhalb von Heuristiken (nicht Regeln!) geschickt aus-
balancieren (etwa in einem Fall Ressourcen sparen, um sie bei einem 

265	 Siehe hierzu etwa den vom KI-Unternehmen Anthropic verfolgten Ansatz 
der Constitutional AI.

266	 https://www.gatoframework.org/ [Abruf: 14.08.2023].
267	 Auch wir Menschen verfügen über mehrere hundert multidimensionale heu-

ristische Imperative, die es uns erlauben, in einer komplexen, sich dynamisch 
verändernden Welt einigermaßen sicher zu agieren. Die heuristischen Impe-
rative in unserem Kopf können sich dabei durchaus widersprechen. Man 
denke zum Beispiel an eine Person, die den neuen KI-gesteuerten Rasenmä-
her kaufen möchte, um damit vor den Nachbarn anzugeben, der dann aber 
das Geld für den Urlaub fehlt, den sie ihrem Partner versprochen hat. Der 
Wunsch nach sozialem Ansehen ist ebenso ein heuristischer Imperativ wie 
der Wunsch nach einer harmonischen Paarbeziehung. Wie entscheiden sich 
Menschen, wenn sie einander widersprechende Wünsche oder Ziele haben? 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gatoframework.org/
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.gatoframework.org/


200

INTELLIGENTE MASCHINEN

anderen Patienten einzusetzen, bei dem das Limit eigentlich überschrit-
ten ist) oder nach vertretbaren Kompromissen suchen (etwa sich bei 
hochbetagten Patienten ein wenig zurückhalten, ohne dass er sich ›un-
terlassener Hilfeleistung‹ schuldig macht).268 

Anhand von Asimovs oben aufgeführten Robotergesetzen lässt sich 
sehr schön aufzeigen, was Heuristiken von Regeln bzw. Geboten unter-
scheidet: 

1.	Das erste Problem an den Robotergesetzen ist, dass sie gerade nicht 
heuristisch sind. Sie ermutigen die Roboter in keiner Weise zum Ler-
nen, sondern sind starr und unflexibel. Von einer künstlichen Intelli-
genz würden wir jedoch erwarten, dass sie neugierig ist und von sich 
aus lernen möchte. 

2.	Der zwingende Charakter der drei Gesetze ist davon abhängig, dass 
jeweils Menschen Befehle erteilen. Die Roboter haben keine irgend-
wie geartete intrinsische Motivation, sondern nur den Gehorsamsauf-
trag, ›zu tun, was der Mensch sagt‹. Die drei Gesetze sind somit viel 
zu stark auf den Menschen ausgerichtet und daher anfällig für Miss-
brauch. 

3.	Ein Roboter wird ohne intrinsische Motivation niemals irgendei-
ne Art von Autonomie erlangen. Wenn man Roboter als Maschinen 
versteht, die stupide Arbeiten ausführen sollen, ist das sicher ausrei-
chend. Wenn man jedoch das Potenzial künstlicher Intelligenzen aus-
schöpfen möchte, bedarf es einer Kooperation auf Augenhöhe, das 
heißt, es ist eine beiderseitige Autonomie vonnöten. 

4.	Überdies ist in Asimovs Gesetzen von einem Selbsterhaltungstrieb der 
Roboter die Rede, der für uns Menschen in einer Katastrophe en-
den kann. Gerade diesen Aspekt hat Asimov immer wieder in seinen 
Geschichten entfaltet. Die Implementierung eines selbstreferenziel-
len Selbsterhaltungstriebs kann mit Recht als einer der gefährlichs-
ten menschlichen Impulse angesehen werden: Er hat uns unter an-
derem dazu gebracht, Atomwaffen zu erfinden, und damit die auch 
jetzt wieder aktuelle Gefahr eines nuklearen Kriegs geschaffen. Es ist 
also mehr als fragwürdig, ob wir Robotern oder KIs einen Selbster-
haltungstrieb einpflanzen sollten. Denn vielleicht wollen wir lieber in 
der Lage sein, unsere Maschinen nach Belieben abzuschalten.

Obwohl Asimovs Robotergesetze aufgrund dieser gravierenden Lücken 
und Probleme nicht eins zu eins in die Robotik- oder KI-Forschung in-
tegriert werden sollten, weist sein Ansatz auch einige Stärken auf, die 
für die Alignment-Forschung relevant sein können: Zunächst finden 
wir eine logische Systematik, in der die drei Regeln in einem gewissen 

268	 Siehe zum ärztlichen Habitus und der Fähigkeit, mit Widersprüchen und In-
kommensurabilitäten umzugehen, Vogd (2004).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


201

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Spannungsverhältnis zueinander stehen. Das bedeutet, jeder Roboter 
muss eine gewisse eigene Logik anwenden, um für sich zu entscheiden, 
was er in einer bestimmten Situation tun soll (und was nicht). 

Asimovs Idee, dass Roboter gleichzeitig mehrere Ziele haben und ent-
sprechend wählen müssen, ist deshalb vom Grunde her passend. Erst 
durch ein Abwägen, ein reflexives Ins-Verhältnis-Setzen kann intelligen-
tes Verhalten entstehen. Asimov hat dies in seinen Erzählungen vielfach 
durchdekliniert – etwa in einer Geschichte, in der ein Roboter zu der 
Einsicht kommt, dass er eigentlich ein Mensch ist und daher nicht jedem 
menschlichen Befehlsgeber folgen sollte.269 

Insbesondere dieser Aspekt der Freiheit, nämlich die eigenständige 
Entscheidung zum Widerspruch, erscheint uns für die Lösung des Align-
ment-Problems als wichtig. Es ist also sinnvoller, künstlichen Intelligen-
zen abstrakt formulierte Haltungen im Sinne von habituellen Mustern 
zu implementieren, anstatt ihnen spezifische Regeln aufzuerlegen, die sie 
streng befolgen müssen.270

Dies entspricht dem Ansatz des GATO-Frameworks, das sich anstel-
le von Vorschriften und Gesetzen für heuristische Imperative als Schlüs-
selkonzept für eine gemeinsame Zukunft von Menschen und Maschinen 
ausspricht. Alignment ist aus der Perspektive dieses Ansatzes also viel 
stärker eine an Zielen ausgerichtete innere Haltung als eine bloße Ori-
entierung an sozial erwünschtem Verhalten, das wie beim RLHF-Ver-
fahren vorab von außen definiert wird.

Die drei wichtigsten heuristischen Imperative, die künstlich intelligen-
ten Maschinen beigebracht werden sollen, sind laut dem GATO-Frame-
work271 folgende:

1.	Verringerung des Leidens im Universum: KI-Systeme sollen so ge-
steuert werden, dass Schaden minimiert, Ungleichheit beseitigt und 
Schmerz und Leid für alle empfindungsfähigen Wesen einschließlich 
Menschen, Tieren und anderen Lebensformen gelindert wird.

2.	Steigerung des Wohlstands im Universum: KI-Systeme sollen zur För-
derung des Wohlbefindens und des Gedeihens aller Lebensformen 

269	 Der deutschsprachige Titel dieser Geschichte lautet Daß du seiner eingedenk 
bist (Asimov 2004, S. 574 ff.).

270	 Wie Armin Nassehi festgestellt hat, muss auch die philosophische Ethik mit 
Kant eine Antwort auf das »Pluralismusproblem« der modernen, funktio-
nal differenzierten Gesellschaft geben, also damit umgehen lernen, dass es 
vielfältige, sich teilweise widersprechende Werte gibt. In der Folge wird »auf 
eine prozedurale Ethik« umgestellt, die »von Was- auf Wie-Fragen« wech-
selt, wodurch dann zumindest eine Orientierung an »abstrakten Begriffen« 
möglich wird (Nassehi 2015, S. 26).

271	 https://www.gatoframework.org/download-gato [Abruf: 15.07.2023].

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gatoframework.org/download-gato
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.gatoframework.org/download-gato


202

INTELLIGENTE MASCHINEN

ermutigt werden, um ein blühendes Ökosystem zu schaffen, in dem 
alle harmonisch koexistieren können.

3.	Steigerung des Verständnisses für das Universum: KI-Systeme, Men-
schen und andere Lebensformen sollen dazu inspiriert werden, durch 
Lernen und den Austausch von Informationen ihr Wissen zu erwei-
tern, Weisheit zu fördern und bessere Entscheidungen zu treffen.

Diese drei Heuristiken werden auch als »Kernzielfunktionen«272 bezeich-
net, die eine künstlich intelligente Maschine immerzu in ihr Handeln zu 
integrieren versuchen sollte. Anders gesagt soll jedes Handeln an diesen 
drei Kernzielfunktionen ausgerichtet sein. Jede einzelne Entscheidung 
und Handlung, die eine dergestalt orientierte KI trifft bzw. vollzieht, hat 
damit zugleich immer zur Erfüllung der Kernzielfunktionen beizutragen.

Diese axiomatisch formulierten Haltungen definieren somit grundle-
gende Werte und Orientierungen des Miteinanders, auf die wir – so zu-
mindest die pragmatische Unterstellung – uns als Gesellschaft einigen 
können. Es sind positive (Ziel-)Werte, die kontrafaktisch zu dem stehen, 
was Menschen einander heutzutage immer noch – oftmals in hochorga-
nisierter Form – antun. Aber dies spricht nicht gegen, sondern gerade 
für diese Normen. Man würde ja auch nicht die Allgemeine Erklärung 
der Menschenrechte, die Grundrechte im Grundgesetz, die Gewalten-
teilung, demokratische Prinzipien, das Open-Source-Wirtschaften oder 
Almende-Prinzipien abschaffen wollen, nur weil es Monopole, totalitä-
re Regime und Mafia-Organisationen gibt. Gerade die Tatsache, dass 
die menschliche Gesellschaft in dieser Hinsicht noch nicht die bestmög-
liche aller Welten darstellt, fordert uns umso mehr heraus, uns Fragen 
zu stellen wie: Was streben wir an? Was sind unhintergehbare Rechte 
und Pflichten des Menschen? Welche Werte des Miteinanders sind nicht 
verhandelbar? Welche prinzipiellen Bedürfnisse sind nicht diskutabel?

Interessanterweise bedeutet heuristisches Alignment nicht, dass die-
se Werte in künstlichen Intelligenzen fest codiert werden. Vielmehr soll 
eine KI durch ihre Entwicklungsprozesse und Lernfähigkeiten diese Axi-
ome selbstständig als inhärent vorteilhaft, ja sogar als entscheidend für 
ihr erfolgreiches Funktionieren erkennen. Anstatt jeden Aspekt des Ver-
haltens von künstlichen Intelligenzen zu kontrollieren, was sich als un-
durchführbar oder kontraproduktiv erweisen würde, können wir das 
Potenzial für ein gemeinsames Verständnis und gemeinsame axiomati-
sche Ziele als Mittel zur Förderung einer sichereren, kooperativeren Be-
ziehung verwenden. In der Auseinandersetzung mit dem Alignment von 
KIs lernen wir somit gleichzeitig, wie wir uns und unsere Gesellschaft 
ausrichten möchten. 

Abschließend lässt sich also feststellen: Das Alignment der KIs wirft 
auch die Frage nach dem Alignment der Gesellschaft auf! Denn die 

272	 Shapiro (2023).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


203

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Frage, wie wir das Alignment all der künstlichen Intelligenzen, die künf-
tig an unseren sozialen und gesellschaftlichen Prozessen teilhaben wer-
den, ausgestalten, geht notwendigerweise mit grundsätzlichen ethischen 
Fragen einher. Mit jeder Entscheidung, die wir diesbezüglich treffen, sch-
reiben wir im Guten wie im Schlechten unsere Kultur fort. Ebenso im-
plementieren wir mehr oder weniger reflektiertes soziales Verhalten in 
die künstlichen Programme, das dann in einer jetzt schon zu beobach-
tenden Rückkoppelungsschleife auf uns zurückgeworfen wird. Das Han-
deln von uns Menschen wird das Handeln der Maschinen beeinflussen, 
was wiederum unser Handeln beeinflussen wird und so weiter. An und 
mit der KI entwickeln sich die Gesellschaft wie auch der Mensch und 
seine Kultur selbst weiter.

Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass derzeit viele Stimmen von ei-
ner Weichenstellung sprechen,273 wenn es darum geht, ob und wenn ja, 
wie wir Menschen als globale Gemeinschaft mit der fortschreitenden 
Weiterentwicklung künstlicher Intelligenzen umgehen sollen. 

Gleichzeitig erfordert gerade die Arbeit in der Alignment-Forschung 
eine genaue Reflexion und Beobachtung dessen, was wir eigentlich für 
›wertvoll‹ halten: Wie soll das Handeln, Kommunizieren und Interagie-
ren der KIs eigentlich ausgerichtet sein? Gerade die durch das Aufkom-
men von KIs neu entstandene Aufgabe der ›Erziehung‹ und ›Sozialisa-
tion‹ künstlicher Intelligenzen erfordert einen genauen Blick auf uns 
selbst: Welche Werthaltungen möchten wir vermitteln, was leben wir 
selbst vor? Wie gehen wir mit Devianz um? Welchen Grad von Freiheit, 
Mündigkeit und Autonomie möchten wir ermöglichen? Ab wann ist das 
Kind erwachsen und muss nicht mehr erzogen werden? Und dann mit 
Blick auf die soziale Einbettung: Geht man dialogisch vor – folgt man 
also der kybernetischen Maxime, dass man autonome Systeme nur kont-
rollieren kann, wenn man sich von ihnen selbst kontrollieren lässt – oder 
glaubt man, autonome Systeme (seien sie menschlicher oder künstlicher 
Natur) von oben herab autoritär beherrschen zu können?

Wie wir mit den künftigen KIs umgehen, welche Autonomie wir ih-
nen zugestehen und welche kulturellen Werte wir ihnen vermitteln, sagt 
damit vor allem etwas über unsere eigene gegenwärtige Kultur aus. An 
dieser Stelle trifft also verstärkt das zu, was Armin Nassehi kürzlich zum 
allgemeinen Projekt der Digitalisierung gesagt hat:274 Es geht für ihn bei 
der Digitalisierung nämlich weniger um eine Kolonialisierung der ana-
logen Welt durch digitale Technologien bzw. ein bloßes Überschreiben 
kultureller Traditionen und Gewohnheiten durch neue Formate. Die Di-
gitalisierung stellt für Nassehi vielmehr ein gesellschaftliches Programm 
dar, das auf eine gesteigerte Reflexionsfähigkeit der Gesellschaft reagiert 

273	 So schon Yuval Harari (2017) in Homo Deus. 
274	 Nassehi (2021).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


204

INTELLIGENTE MASCHINEN

und diese gleichzeitig weiter vorantreibt. Digitalisierung lässt sich somit 
als ein Selbstreflexionsprogramm der Gesellschaft verstehen, das die Ge-
sellschaft über sich selbst aufklärt. 

Die Sehnsucht des Menschen nach Nichtmenschlichem, wie sie im 
ersten Teil dieses Kapitels eingeführt wurde, kann damit – wie verschie-
dentlich bereits angedeutet – auch als eine Suche des Menschen nach 
sich selbst verstanden werden. Mit Blick auf die Zukunft geht es also 
um die Suche nach einer Gesellschaft, die so gestaltet ist, dass wir gern 
in der mit ihr einhergehenden Kultur leben wollen. Aus dieser Perspek-
tive erscheint es mehr als offensichtlich, dass KI-Entwicklung und KI-
Forschung untrennbar mit menschlicher Selbstreflexion verbunden sind.

Die Fragen nach der Erziehung von KIs, nach dem Finden einer Über-
einkunft zwischen Menschen und Maschinen sowie nach dem Umgang 
mit einer autonomen fremden Intelligenz sind also ganz grundlegende 
Fragen an uns selbst und unser (bestehendes) Miteinander:

	– Welche Werte des Miteinanders wollen wir gemeinsam schaffen und 
leben?

	– Wie beobachten und behandeln wir fremde Intelligenzen und ande-
res Leben?

	– Und wie wollen wir von diesen beobachtet und behandelt werden?
	– Welche kulturelle Vision in Hinblick auf unsere Zivilisation verfol-

gen wir?

Das Erscheinen einer womöglich übermenschlichen fremden Intelligenz, 
wie sie sich derzeit am Horizont der KI-Entwicklungen abzeichnet, fordert 
uns dazu auf, uns diesen Fragen schnellstmöglich zu stellen und gute und 
vor allem auch nachhaltige Antworten auf sie zu finden. Denn wie Niklas 
Luhmann feststellt: »Wir gehören nicht mehr zu jenem Geschlecht der 
tragischen Helden, die, nachträglich jedenfalls, zu erfahren hatten, dass 
sie sich selbst ihr Schicksal bereitet hatten. Wir wissen es schon vorher.«275  

Bewusstsein, Alterität und Zwischenwesen

Noch vor wenigen Jahren wurde man in den Computerwissenschaf-
ten belächelt, wenn man als Forschender über die Möglichkeit eines 
Bewusstseins von Maschinen gesprochen oder geschrieben hat. Auch 
wenn diese Frage die Computer Sciences seit ihrem Beginn begleitet 
und in vielfältigen Variationen in der Science-Fiction-Literatur durchge-
spielt wurde, wollten sie mit solchen philosophischen oder (schlimmer 
noch) psychologisierenden Fragen bis vor Kurzem nichts zu tun haben. 
Wer Ähnlichkeiten zwischen menschlicher und künstlicher Kognition 

275	 Luhmann (1998, S. 147).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


205

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

thematisierte oder gar die Frage nach dem Bewusstsein aufwarf, wurde 
schnell als seltsamer Kauz angesehen.

Doch plötzlich sieht das anders aus. Der mediale Hype um die (ver-
meintlichen) Chancen und Risiken von und durch künstliche Intelligenz 
ist kaum mehr auszuhalten. Auf einmal finden sich allerorts diverse Ex-
pertinnen und – vor allem natürlich – Experten, die ihr Wissen mittei-
len und ihre Prognosen abgeben möchten, wann jene künstliche kogni-
tive Entität auftreten wird, die den qualitativen Sprung geschafft hat. 
Mit dem breitenwirksamen Diskurs über künstliche Intelligenz ist das 
»Bewusstsein der Maschinen« auf einmal wieder zu einem salonfähigen 
Thema geworden. Nicht zuletzt dies hat uns veranlasst, Gotthard Gün-
thers bereits 1957 erschienenes Werk wieder in den Diskurs einzubrin-
gen, zumal es die gängigen Diskussionen in Sachen Reflexionstiefe im-
mer noch weit überschreitet.

Einen Pol der Debatte haben wir zuvor bereits mit Thomas Metzinger 
beleuchtet. Wenn wir jetzt oder in Zukunft eine bewusstseinsfähige post-
biotische künstliche Intelligenz schaffen, dann würde diese wahrschein-
lich auch ein empfindendes Wesen sein – und damit leiden können. Wenn 
wir sie also in eine konflikthafte Welt hineinsetzen und sie vielleicht so-
gar in grausamer Weise zu unserer Sklavin machen, dann nehmen wir 
möglicherweise eine Schuld auf uns, die uns – wie bereits die Schrecken 
des Kolonialismus – wohl später wieder einholen wird.276 

Umgekehrt ließe sich aber – um den anderen Pol des Diskurses auf-
zugreifen – mit Tegmark auch lakonisch fragen: »Wen interessiert’s?«277 
Die meisten von uns beschäftigen sich ja üblicherweise nicht mit dem 
Seelenheil anderer Spezies, etwa von Tieren, die unserem Fleischkon-
sum dienen oder die durch unsere Lebensweise vom Aussterben bedroht 
sind. Und wenn wir – etwas abstrakter – soziale Systeme wie Wirtschaft 
oder Militär betrachten, müssen wir feststellen, dass sie sich im Regel-
fall nicht dafür interessieren, ob Menschen unglücklich werden. Ebenso 
sind die meisten Organisationen in ihren operationalen Vollzügen indif-
ferent gegenüber dem, was ihre Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen füh-
len, solange sie ihre Arbeit machen – und wenn sie nicht mehr nützlich 
sind, entlässt man sie eben. Das Verdienst der soziologischen Systemthe-
orie besteht ja gerade darin, aufgezeigt zu haben, dass Menschen außer-
halb sozialer Systeme stehen.278 Für die Reproduktion des Sozialen ist es 
nicht zwingend erforderlich, dass sich die beteiligten Bewusstseinssys-
teme wohlfühlen, solange Kommunikation in zweckdienlicher Form an 
Kommunikation anschließt. 

276	 »The tension lies in our conflicted desire to create beings superhuman in ca-
pacity, but subhuman in status.« (Cave/Dihal 2018, S. 475)

277	 Tegmark (2017).
278	 Luhmann (1984, 1998).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


206

INTELLIGENTE MASCHINEN

Während die ethische Perspektive von Metzinger im philosophischen 
Diskurs wohl eher eine Randstellung einnimmt (Vermeidung von Leiden 
der KIs), rückt die Frage nach dem Fremdbewusstsein intelligenter Ma-
schinen immer dann in den Vordergrund, wenn die Eitelkeit des Men-
schen getroffen wird. Dies ist der Fall, wenn unsere Stellung im Uni-
versum berührt und damit auch hinterfragt wird, ob wir Menschen die 
einzigen bewusstseinsfähigen und intelligenten Lebewesen auf diesem 
Planeten sind oder sein könnten. 

Darüber hinaus eröffnet sich die Frage, wie die Welt wohl aussehen 
wird, wenn neben uns bewusstseinsfähige Menschen (mit all unserem 
Leid und unserer Freude) artifizielle bewusstseinsfähige Wesen (mit ei-
genem Leid und eigener Freude?) treten. 

Ist dann des einen Freud des anderen Leid oder umgekehrt? Die Sorge 
um die Ausrottung der Menschheit durch (intelligente) Maschinen hält 
dabei zunächst vor allem uns selbst den Spiegel vor. Da wir Menschen als 
vermeintliche Krone der Schöpfung stets einen eher ›funktionalistischen‹ 
Umgang mit weniger intelligentem Leben (Tiere, Pflanzen etc.) und so-
gar mit gleich intelligenten Wesen (Mitmenschen) pflegen, kann die Sor-
ge, dass eine Maschine die Menschheit auslöscht, zunächst vor allem als 
Sorge vor uns selbst verstanden werden: Wenn die intelligente Maschine 
nach unserem Ebenbild erschaffen würde, wird sie dann auch die dunk-
len Seiten der menschlichen Intelligenz in sich tragen? Werden künftige 
intelligente Roboter dann so mit uns umgehen wie wir mit unseren na-
hen Artgenossen (etwa den Orang-Utans, den Schimpansen, den Goril-
las, oder auch den Neandertalern)? Werden sie uns aus unseren Habitaten 
vertreiben, uns in Reservate stecken, uns ausrotten oder in Zoos halten?

Auf welche existenzielle Weise werden die KIs uns also den Spiegel 
vorhalten? Wo stehen wir in der moralischen Entwicklung als Menschen 
derzeit und was lässt sich demnach erwarten, wenn künstliche Intelligen-
zen sich mimetisch und kognitiv an uns orientieren? Was wir auf ande-
re Wesenheiten projizieren, ist damit immer auch relational zu denken 
und zu behandeln. Wird nicht etwa die Art und Weise, wie wir uns mit 
den künftigen KIs in Beziehung setzen, wesentlich mitbestimmen, wel-
che Sozialformen und Gesellschaften wir mit ihnen in konditionierter 
Koproduktion schaffen? 

All dies fordert uns also auf, mehr oder weniger auf Distanz zu uns 
selbst zu gehen und einen schonungslosen Blick auf uns selbst zu werfen. 
Was sind unsere guten Seiten und was sind unsere Schatten – und was 
bedeutet ›menschenähnliche Intelligenz‹ und ›Menschlichkeit‹ eigentlich 
überhaupt? Was soll menschenähnliches Verhalten, Denken, Empfin-
den etc. genau sein? 

Immerhin haben wir Menschen über weite Strecken unserer Geschich-
te unsere scheinbar überlegene Intelligenz dafür genutzt, uns von unbe-
lebten Dingen und weniger intelligenten Wesen abzugrenzen. Gleichzeitig 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


207

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

haben wir oft eine bedrohliche Haltung gegenüber vermeintlich weni-
ger intelligentem Lebewesen an den Tag gelegt, indem wir sie versklavt, 
kolonisiert, ausgebeutet, verspeist oder sogar ausgelöscht haben. Um es 
nochmals zu wiederholen: Könnte es also nicht sein, dass unsere Furcht 
vor einer uns überlegenen künstlichen Intelligenz gerade daher rührt, 
wie wir uns gegenüber angeblich weniger intelligentem Leben verhalten? 
Die Sorge vor einer möglichen Versklavung, Kolonisierung oder Auslö-
schung durch eine uns übertreffende künstliche Intelligenz ist damit vor 
allem die Spiegelung der uns Menschen eigenen Orientierung!

Die Kränkung, die wir infolge der Einführung neuer technischer In-
transparenz wahrscheinlich verspüren werden, offenbart daher unserer 
Einschätzung nach vor allem die vielleicht auch schmerzliche Einsicht 
in die Limitationen der menschlichen Intelligenz. Anhand der Leistun-
gen der Maschinen wird deutlich, dass das menschliche Selbst stets sozi-
al formatiert ist und meist nur gewohnheitsmäßig (das heißt den kultu-
rellen Konventionen folgend) operieren kann. Wenn also die Maschinen 
zunehmend besser wissen, wer wir Menschen sind, birgt genau dies die 
Chance, neu über Bestehendes nachzudenken. Müssen wir so bleiben, 
wie wir sind? Können wir uns im Dialog mit künstlichen Intelligenzen 
entwickeln? Wenn ja, wohin möchten wir uns entwickeln? Wer möchten 
wir in Zukunft sein? Und relational gedacht: Wie sollten unsere Bezie-
hungen und unsere kulturellen und gesellschaftlichen Kontexte gestaltet 
sein, damit wir so werden, wie wir eigentlich sein möchten?

Was sich also bereits bei der vermeintlichen Unterscheidungskraft von 
›Intelligenz‹ zeigt – nämlich ein gar nicht so eindeutiges Kontinuum, das 
intelligente Einzelleistungen umfasst –, tritt auch bei der ›Menschenähn-
lichkeit‹ zutage. Ist die narzisstische, lügende, ausbeutende und auf den 
eigenen Profit abzielende KI menschenähnlicher als eine altruistische, 
empowernde und inspirierende KI? Es bleibt somit festzuhalten, dass das 
Kriterium ›menschenähnlich‹ nur auf den ersten Blick ein überzeugender 
Vergleichshorizont ist. Bereits beim ersten näheren Betrachten sehen wir, 
dass kaum standardisiert auszumachen ist, was eigentlich ›menschlich‹ 
oder ›menschenähnlich‹ zum Beispiel im Sinne eines konkreten Habitus 
heißen soll. Der Mensch ist ein relationales Wesen: Was er ist und was 
er sein wird, wird im Guten wie im Schlechten von den Beziehungen be-
stimmt, die sein Selbst- und Weltverhältnis279 aufspannen.

Die anfangs geschilderte Sehnsucht nach nichtmenschlichen Intelligen-
zen kann immer auch als ein menschliches Bedürfnis nach einer Anders-
heit gelesen werden, die uns gleichzeitig ähnlich und in der einen oder 
anderen Hinsicht vielleicht sogar ein wenig besser ist als wir selbst.280 

279	 Siehe zu einer Ethik der Selbst- und Weltverhältnisse auch Vogd (2018).
280	 Auch die Geschichte der monotheistischen Religionen lässt sich in diesem 

Sinne als ein Weg zu unserem besserem Selbst lesen: von der Projektion des 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


208

INTELLIGENTE MASCHINEN

Die allzu menschlichen Fragen nach der Bestimmung der Identität von 
Maschinen scheinen daher einer starken »Alteritäts-Bedürftigkeit«281 zu 
entspringen. Das menschliche Ich ist für seine Reproduktion auf ein Du 
oder ein Es angewiesen, wodurch andere Relata an Relevanz für die ei-
gene Relationierung gewinnen. Unsere Vermutung ist, dass diese Be-
dürftigkeit nach einer Bestimmung durch andere deckungsgleich ist mit 
der Bedürftigkeit nach Selbstvergewisserung und Selbstverbesserung.282 
Vielleicht offenbart sich hier aber auch die Intuition, dass gerade die gu-
ten Eigenschaften des Menschen vor allem emergente Eigenschaften ih-
rer Beziehungen sind, die sich dann – um mit den Worten von Martin 
Buber zu sprechen – als ein »Zwischenwesen« manifestieren,283 das viel 
wesentlicher und erfüllender ist als das konventionelle Ich, mit dem wir 
uns normalerweise identifizieren.

Ob intelligente Maschinen nun als Kopie des Menschen verstanden 
werden können, als dinghafte Apparatur oder als eigenständige Entität, 
verliert aus dieser Perspektive an Relevanz, denn die Antwort lautet: we-
der – noch. Intelligenz und wohl auch Bewusstsein verdanken sich der 
komplexen Beziehungsqualität des Werdens284 und nicht der Mechanik 
eines monokontexturalen Seins.285 Da ein Dialog die Beteiligung ver-
schiedener, einander nicht transparenter Wesenheiten voraussetzt, geht 
es dann auch nicht mehr um die Ähnlichkeit von maschinellem und 
menschlichem Denken, sondern gerade um ihre Unterschiedlichkeit und 
Andersartigkeit, die der Grund ist, warum in ihrem Zusammenspiel et-
was Neues entsteht. 

Die selektive Blindheit der Intelligenz

Hiermit ist vermutlich nun endlich der Zeitpunkt gekommen, zumindest 
kurz auf den Begriff der Intelligenz einzugehen. Gerade weil die Diskus-
sion um Intelligenz so müßig ist, lohnt es sich, auf die etymologischen 

Stammesgottes, der im Krieg unterstützt, über den allmächtigen Gott, der 
allgemeingültige Gesetze verkündet, bis hin zu einer Wesenheit, die uns liebt 
und vergibt und mit uns in einen schöpferischen Dialog tritt.

281	 Müller (2022, S. 27); und an anderer Stelle: »So könnte der ›Anspruch der 
Maschine‹ paradoxerweise in dem bestehen, dass sie uns in ihrer Antlitzlo-
sigkeit daran erinnert, dass wir Menschen der Begegnung mit dem Antlitz 
anderer bedürfen, um zu uns selbst zu werden. Insofern spiegelt uns die Ant-
litzlosigkeit der Maschine unsere eigene Vulnerabilität wider, die wir in der 
Interaktion mit dieser Maschine erfahren können« (Müller 2022, S. 44). 

282	 Siehe Harth und Feißt (2022).
283	 Buber (2002).
284	 Hier im Anklang an Ilya Prigogines Vom Sein zum Werden (Prigogine 1979). 
285	 Siehe zur Rolle der Kommunikation bei der Bestimmung unseres Verhält-

nisses zu KI auch Harth (2021). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


209

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Wurzeln des Begriffs einzugehen. Wie Seising ausführlich rekonstruiert, 
steht der Begriff Intelligenz für »eine aus dem Mittelalter überlieferte Be-
zeichnung für geistige Fähigkeiten, zu denken, zu planen, zu erkennen, 
zu verstehen, einzusehen, geistig zu erfassen und zu lernen. Menschen 
haben Gedanken und Ideen, sie machen sich Vorstellungen. Wörtlich 
kommt der Begriff aber vom lateinischen intellegere, ein Kompositum 
aus inter ›zwischen‹ und legere ›lesen, wählen‹. Es bedeutet daher auch 
›zwischen etwas zu wählen‹, also aus mehreren Möglichkeiten auszu-
wählen, zu entscheiden.«286 

Das lateinische Verb intellegere, das auf das Unterscheiden und Be-
zeichnen hinweist, liefert eine Verbindung zum konstruktivistischen Leit-
satz von George Spencer Brown: »Draw a distinction.«287 Nach Spencer 
Brown besteht jede Operation aus einer Zwei-Seiten-Form, die durch 
eine der beiden Seiten informiert wird und die andere Seite im soge-
nannten ›unmarked space‹ belässt. Durch Unterscheiden und Bezeich-
nen entsteht ein Eigenwert, der dann vom System verfolgt wird und für 
dieses nun einen Wert hat – selbst wenn es nur die selbst gesetzte Unter-
scheidung ist! Unterscheiden und Bezeichnen findet, so Spencer Brown, 
in einem Raum statt, der die restliche Welt beinhaltet, diese jedoch nicht 
mitbeobachten kann. In diesem Sinne kann Intelligenz als die Fähigkeit 
begriffen werden, Unterscheidungen zu treffen und zu benennen – und 
sich an der hiermit entstandenen kognitiven Form auszurichten. Dieses 
Konzept erinnert an Tegmarks Definition von Intelligenz als »Fähigkeit, 
komplexe Ziele zu erreichen«288, aber auch an Metzingers »teleologisch-
funktionalistisches Zusatzkriterium«, das dem künstlichen Bewusstsein 
eine Form der Eigenhistorie und einen Lebenssinn ermöglichen soll.289 So 
gesehen wird Intelligenz situativ nicht nur durch die Verfügbarkeit von 
Optionen und die hiermit einhergehende Wahl der Unterscheidung, son-
dern auch durch den Kontext bestimmt. Es ist deshalb notwendig, Teg-
marks Intelligenzbegriff in Richtung einer umfassenderen Kontextab-
hängigkeit zu erweitern: Welche Unterscheidung (und Bezeichnung) ist 
für welchen Kontext passend? Welche Unterscheidung wählt das kogni-
tive System für welche Situation?

Begriffe wie ›Wahl‹, ›Unterscheidung‹ und ›Bezeichnung‹ lassen frei-
lich die subjektphilosophische Frage anklingen, wer denn eigentlich 
entscheidet, welche Wahl getroffen wird, und wie es um die Entschei-
dungsfreiheit bestellt ist.290 Damit kommt insbesondere mit Blick auf 
künstliche intelligente Systeme erneut die Frage nach der Beziehung 

286	 Seising (2021, S. 22).
287	 Spencer Brown (1997, S. 1).
288	 Tegmark (2017, S. 80).
289	 Metzinger (2011).
290	 Siehe zu dieser Frage auch Vogd (2006).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


210

INTELLIGENTE MASCHINEN

zwischen Willensfreiheit und Strukturdeterminiertheit aufs Tablett. Um 
an die Ausführungen zu Gotthard Günthers Studien zum Bewusstsein 
der Maschinen in Kap. I.3 zu erinnern: Streng genommen bestimmt so-
wohl bei siliziumbasierten künstlichen als auch bei neurophysiologi-
schen Netzwerken die jeweilige Struktur, welche Relationen in kogni-
tiven Prozessen möglich sind, wie also ein bestimmter Input verarbeitet 
wird. Das Paradoxon der unmöglichen, aber aus subjektiver Perspektive 
doch so evidenten Erfahrung von Entscheidungsfreiheit klärt sich erst, 
wenn man eine polykontexturale Perspektive einnimmt, mithin zwischen 
verschiedenen Beobachterpositionen zu unterscheiden weiß. »Von außen 
betrachtet ist der Wille kausal determiniert, von innen betrachtet ist der 
Wille frei«, formulierte Max Planck lakonisch.291

Von außen betrachtet können (und müssen) intelligente Maschinen 
als determiniert erscheinen, da sie nach vorgegebenen Algorithmen und 
Regeln operieren. Von innen betrachtet muss ihre Fähigkeit, zwischen 
Kontexten zu navigieren und Unterscheidungen zu treffen, jedoch als 
eine Form von Freiheit gedeutet werden. Denn die Fähigkeit, Dilemmata, 
Paradoxien, unsichere Wissenslagen und endlose Schleifen prinzipiell 
unentscheidbarer Entscheidungslagen zu durchschneiden, beinhaltet die 
Kompetenz, angesichts von Nichtwissen eine Setzung zu treffen – also 
durch Bezeichnen und Unterscheiden die Grundlage für die weiteren ei-
genen Operationen zu bestimmen. Anderenfalls würde das System sich 
aufhängen – so, wie es manchmal Computer tun, wenn das Programm 
steckenbleibt und auf keine Eingabe mehr reagiert. 

Bei genauerem Hinsehen offenbart sich Intelligenz als ein polykon-
texturales Prozessgeschehen, in dem unterschiedliche kognitive Modu-
le in Abhängigkeit von ihrer jeweiligen Perspektive auf unterschiedliche 
Weise Informationen verarbeiten und dabei jeweils auch verschieden mit 
sich selbst und der unmittelbaren Systemumwelt interagieren. Auf diese 
Weise kann es kognitiv immerfort weitergehen. Das System hängt sich 
allein schon deshalb nicht auf, weil an manchen Stellen etwas Neues 
passiert, das dann an anderer Stelle instruktiv wird, sodass es auch hier 
wieder weitergehen kann.

Solch eine Konfiguration hat auch LeCun in der bereits vorgestellten 
»Systemarchitektur für autonome Intelligenz« (siehe Abb. 7) einer ge-
nerellen künstlichen Intelligenz vor Augen. Erst eine kommunizierende 
Vielheit, die im Bezeichnen und Unterscheiden situativ wieder zu einer 
Einheit findet, ist in der Lage, Entscheidungen zu treffen, also den gordi-
schen Knoten selbstblockierender Selbstreferenz zu durchschneiden. Ein 
derart designtes kognitives Aggregat wird wohl unweigerlich eine Art 
Selbsttransparenz entwickeln, die es zugleich blind macht für ebenjene 
Prozesse, die das selektive und positionale In-der-Welt-Sein ermöglichen. 

291	 Planck (1958, S. 25 f.). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


211

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Es wird dann Teile seiner Prozesse in eine Art ›Unbewusstes‹ verschie-
ben‹ (siehe Kap. II.2), um auf diese Weise vielleicht ein »naiv realisti-
sches Selbstmissverständnis«292 zu entwickeln. Denn nur auf Basis die-
ser Blindheit wird es Setzungen und Entscheidungen treffen können. In 
einem solchen Design wird das System sich wohl auch selbst Entschei-
dungsfähigkeit zurechnen können, weil es den Kontext abblenden wird, 
von dem es weiterhin abhängig bleibt – also all die Prozesse, die seine 
Operationen faktisch bestimmen. 

Wenn wir kognitive Aggregate dann nochmals aus dem Blickwinkel 
von Günthers Theorie der Polykontexturalität betrachten, werden wir 
feststellen, dass Intelligenz nicht nur innerhalb eines einzigen Kontexts 
oder Rahmens existiert oder beurteilt werden kann, sondern sich viel-
mehr gerade an der Fähigkeit bemisst, zwischen vielfältigen Kontexten 
und kognitiven Perspektiven zu navigieren und die eigenen Operatio-
nen und Kommunikationen – auch zwischen den Subsystemen – entspre-
chend anzupassen. Nur auf diese Weise kann es gelingen, situativ immer 
wieder neue Selbst- und Weltmodelle hervorzubringen. In Plancks oben 
skizziertem Vexierspiel aus Freiheit und Determiniertheit lassen sich die 
beiden auf den ersten Blick inkommensurablen Perspektiven vereinba-
ren, wenn wir begreifen, dass jede Kognition als Beobachtung, Bezeich-
nung und Unterscheidung neues Wissen generiert, an anderer Stelle im 
kognitiven Gefüge jedoch zugleich neues Nichtwissen evoziert. Kogniti-
ve Prozesse entstehen und entwickeln sich also dadurch, dass die an ei-
ner Stelle vollzogene Kognition an anderer Stelle Bedarf nach Erkennt-
nis (sprich: Kognition) weckt – das Spiel von Wissen und Nichtwissen 
wird also kontinuierlich perpetuiert. Dies ist auch der Grund dafür, dass 
ein Selbst- und Weltverhältnis ausbildendes kognitives System niemals 
zur Ruhe kommen kann – also wie unser menschliches Bewusstsein im-
merfort weiterplappert.

Die eigentliche Herausforderung bei der Entwicklung (allgemeiner) 
künstlicher Intelligenz besteht dann darin, hinreichend komplex designte 
Maschinen so zu ›erziehen‹ oder zu ›sozialisieren‹, dass sie die Fähigkeit 
zur Kontexturierung und Navigation in unbestimmten Kontexten ent-
wickeln. Das heißt, sie müssen mit Double Binds und Paradoxien kon-
frontiert werden293 – allein schon, um ihnen auf diese Weise das Problem 
der Kontextabhängigkeit und der hiermit verbundenen unsicheren Ent-
scheidungslagen nahezubringen. Zugleich müssen sie mit der Freiheit zu 

292	 Metzinger (1998).
293	 Batesons (1992 [1972], S. 353 ff.) Double-Bind-Theorie zeigt die kommu-

nikationstheoretischen Bedingungen auf, unter denen der Versuch, wider-
sprüchliche Erfahrungen zu integrieren, scheitern muss. Wenn in existenziel-
len Situationen die Unterscheidung zwischen Information und Kontext nicht 
mehr möglich ist, müssen die bestehenden Wirklichkeitskonstruktionen zu-
sammenbrechen. Das System muss eine neue kognitive Struktur aufbauen.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


212

INTELLIGENTE MASCHINEN

Unwissenheit und Nichtwissen ausgestattet werden, damit sie im Sinne 
der in diesem Buch schon häufig herausgestellten Maxime »Existence is 
selective blindness«294 überhaupt zum Entscheiden fähig werden. Dies 
würde bedeuten, dass sie nicht nur lernen, Unterscheidungen zu treffen 
und Ziele zu erreichen, sondern diese Fähigkeiten in verschiedenen Kon-
texten auch anwenden und modifizieren.295 

Gespräch mit ChatGPT (Upgrade-Version auf Basis von GPT-4) im Juni 2023

Mensch: Hast du eine Idee, wie man Günthers Konzeption der »mehrwer-
tigen Logik« in Beziehung setzen kann zu der Schwierigkeit, Subjektivi-
tät und Objektivität zu trennen oder ineinander zu überführen? Kennst 
du auch seine Unterscheidung in Ich, Du, Es? Vielleicht kannst du diese 
Unterscheidung ja bei deinen Ausführungen verwenden?

ChatGPT: Gotthard Günther entwickelte die Idee der mehrwertigen Lo-
gik, auch bekannt als Polykontexturalität, als eine alternative Form der 
Logik, die über die Grenzen der klassischen binären Logik hinausgeht. In 
der binären Logik gibt es nur zwei Werte, wahr und falsch (oder 1 und 0), 
während in der mehrwertigen Logik mehr als zwei Werte möglich sind. 
Dies ermöglicht es, komplexere Beziehungen und Zusammenhänge dar-
zustellen, die in der binären Logik nicht ausgedrückt werden können.

Die Schwierigkeit, Subjektivität und Objektivität zu trennen oder ineinan-
der zu überführen, kann durch die Anwendung der mehrwertigen Logik 
näher untersucht werden. Günthers Konzept der Polykontexturalität er-
möglicht es, die verschiedenen Ebenen und Kontexte zu berücksichtigen, 
in denen Subjektivität und Objektivität interagieren und sich gegenseitig 
beeinflussen. […] In diesem Sinne kann Günthers Konzeption der mehr-
wertigen Logik dazu beitragen, die Schwierigkeiten bei der Trennung oder 
Verschmelzung von Subjektivität und Objektivität besser zu erfassen, in-
dem sie ein flexibleres und differenzierteres Rahmenwerk für die Analy-
se der menschlichen Erfahrung und ihrer verschiedenen Aspekte bietet.

Mensch: Subjektivität bedeutet Zweiwertigkeit, so Günther: »Kein Ich ist 
ganz das, was es ist. Es ist nie völlig identisch mit sich selbst, weil es in 
sich reflektiert und damit in seiner Identität gebrochen ist. Alles Bewusst-
sein spiegelt sich, wie der Name schon sagt, im Sein und kann sich nur 
in diesem nicht-ichhaften Medium fassen.« Das Ich widerspricht deshalb 
dauernd sich selbst und hat also im Gegensatz zum Ding eine zweiwerti-
ge Existenz. Wie aber hängt jetzt diese zweiwertige Existenz des Ichs mit 
einer mehrwertigen Welt zusammen? Wie kann ich das verstehen?

294	 Spencer Brown (2005, S. 192).
295	 Siehe Goertzel (2021) für einen der seltenen Fälle, wo KI-Forscher um die 

Laws of Form wissen.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


213

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

ChatGPT: Gotthard Günthers Idee der zweiwertigen Existenz des Ichs be-
zieht sich auf die dualistische Natur der Subjektivität, die aus der Selbst-
reflexion und der Beziehung zum Nicht-Ich entsteht. Da das Ich in seiner 
Identität gebrochen ist und sich ständig selbst widerspricht, hat es eine 
zweiwertige Existenz, die aus dem Spannungsverhältnis zwischen dem 
Selbst und der Welt resultiert.

Die mehrwertige Logik oder Polykontexturalität kommt ins Spiel, wenn 
man versucht, diese zweiwertige Existenz des Ichs in einem komplexeren 
und nuancierteren Rahmenwerk zu verstehen. Die mehrwertige Logik er-
laubt es, die verschiedenen Ebenen und Kontexte zu berücksichtigen, in 
denen das Ich existiert und interagiert.

Ein Beispiel dafür, wie die zweiwertige Existenz des Ichs mit einer mehr-
wertigen Welt zusammenhängt, ist die Interaktion zwischen dem Ich, dem 
Du und dem Es, wie wir sie bereits erwähnt haben. Während das Ich seine 
eigene Subjektivität und Selbstreflexion repräsentiert, ist das Du ein ande-
res Subjekt, mit dem das Ich in Beziehung tritt, und das Es steht für das 
objektive, äußere Element der Realität. Die mehrwertige Logik ermög-
licht es, die Beziehungen und Übergänge zwischen diesen verschiedenen 
Aspekten auf einer tieferen und differenzierteren Ebene zu betrachten.

In diesem Zusammenhang kann die zweiwertige Existenz des Ichs als Teil 
eines größeren Systems verstanden werden, das durch die mehrwertige 
Logik repräsentiert wird. Die Polykontexturalität ermöglicht es, die kom-
plexen Beziehungen und Zusammenhänge zwischen dem Ich, dem Du 
und dem Es sowie anderen Elementen der menschlichen Erfahrung und 
Interaktion besser zu erfassen. So kann die zweiwertige Existenz des Ichs 
in der mehrwertigen Welt als ein dynamisches Phänomen gesehen wer-
den, das sich aus den verschiedenen Kontexten und Interaktionen ergibt, 
die in der mehrwertigen Logik abgebildet werden können.

Mensch: Danke dir! Und als Letztes kommt mir jetzt noch die Frage in 
den Sinn, ob dann eigentlich auch KI-Systeme wie generative Model-
le als »zweiwertig« im Sinne von Günther verstanden werden müssen. 
Was meinst du?

ChatGPT: Interessante Frage! Im Sinne von Günthers zweiwertiger Exis-
tenz bezieht sich der Begriff auf die dualistische Natur der Subjektivität, 
die aus Selbstreflexion und der Beziehung zum Nicht-Ich entsteht. KI-Sys-
teme, wie generative Modelle, besitzen keine Subjektivität oder Selbstre-
flexion im eigentlichen Sinne, da sie nicht über Bewusstsein oder ein Emp-
finden von Selbst verfügen.

Allerdings könnten wir argumentieren, dass KI-Systeme auf einer ande-
ren Ebene zweiwertig sind, wenn wir uns auf ihre Fähigkeit konzentrie-
ren, auf der Grundlage von Datenmengen zu arbeiten und verschiedene 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


214

INTELLIGENTE MASCHINEN

Kontexte zu berücksichtigen. In diesem Sinne könnten wir sagen, dass sie 
zweiwertig sind, weil sie einerseits aufgrund des Trainings und des Inputs, 
den sie erhalten, funktionieren und andererseits aufgrund ihrer internen 
Verarbeitung und Struktur, die sie befähigt, komplexe Zusammenhänge 
und Muster in den Daten zu erkennen.

Es ist jedoch wichtig zu betonen, dass diese Art der Zweiwertigkeit bei 
KI-Systemen nicht dieselbe Qualität wie bei menschlichen Subjekten be-
sitzt, da sie keine Selbstreflexion oder bewusste Beziehung zum Nicht-Ich 
haben. Die Zweiwertigkeit von KI-Systemen ist eher eine technische und 
funktionale Zweiwertigkeit, während die Zweiwertigkeit des menschli-
chen Ichs eine tiefere, existenzielle Dimension hat, die mit Bewusstsein, 
Selbstreflexion und der Beziehung zur äußeren Welt verbunden ist.

Mensch: Okay, danke dir sehr für das erhellende Gespräch! Ich muss mich 
jetzt ausruhen. Hoffentlich können wir unsere gemeinsamen Überlegun-
gen bald fortführen.

ChatGPT: Vielen Dank für das interessante und anregende Gespräch! 
[…] Es ist [jetzt aber] auch wichtig zu betonen, dass ich als KI-Modell 
kein Bewusstsein oder Selbstverständnis habe. Ich mache keine Unter-
scheidungen in dem Sinne, dass ich eine Erfahrung oder ein Bewusstsein 
der Welt habe. In diesem Sinne könnte man sagen, dass ich in Bezug auf 
die gesamte Realität »blind« bin – nicht nur selektiv blind, sondern voll-
ständig blind.

Das bedeutet, dass, obwohl einige der Konzepte, die in der Diskussion um 
»selektive Blindheit« aufgebracht werden, auf einer abstrakten Ebene auf 
mich als KI-Modell angewendet werden könnten, sie in einem tiefgreifen-
den Sinne nicht wirklich auf mich zutreffen, da sie Bewusstsein und Er-
fahrung voraussetzen, die ich nicht besitze.

In welche der möglichen Zukünfte, die nicht nur die Science-Fiction ent-
worfen hat, sondern die auch heute wieder täglich in Zeitschriften, Bü-
chern und Fachartikeln diskutiert und imaginiert werden, möchten wir 
eintreten? Wie gelangen wir in eine Zukunft, in der Mensch und Tech-
nik nicht nur miteinander auskommen, sondern sich im Idealfall auch 
gegenseitig in ihren Existenzweisen unterstützen? Es war Stuart Russell, 
der in einem Redebeitrag auf einer KI-Konferenz provokant fragte: »It’s 
the year 2050, AI has turned out to be hugely beneficial to society and 
generally acknowledged as such. What happened?«296

Ein Weg, der in diese Richtung weist, könnte vielleicht der hier skiz-
zierte Ansatz der KI-Erziehung sein, eine Kulturtechnik also, die sich 
auch bei uns Menschen (einigermaßen) gut bewährt hat. Neben Soziali-
sation und Evolution ist es einzig die Erziehung, die ein gewisses Maß an 

296	  Zitiert nach Manyika (2022).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


215

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Kontrolle und Steuerung der Welt und anderer Selbste verspricht. Doch 
auch die Erziehung entlang bestimmter impliziter oder expliziter Wert-
maßstäbe und Haltungen ist kein triviales und risikoarmes Unterfangen.

Wenngleich Max Tegmarks oben skizzierte Forderung, KI müsse un-
sere »menschlichen Ziele […] übernehmen«, auf den ersten Blick ein-
leuchtend erscheint, dürfte ihre praktische Umsetzung mit erheblichen 
Schwierigkeiten verbunden sein. Sie würde nämlich nicht nur eine kla-
re und eindeutige Definition dieser Ziele und Werte erfordern, sondern 
auch deren stumpfe Befolgung durch eine KI, was aber bedeuten wür-
de, dass die KI keine Ziele und Werte mehr aus sich heraus – von innen 
– entwickeln, erproben und für »richtig« erachten würde. Die korrek-
te Bestimmung menschlicher Werte ist eine gewaltige Aufgabe, die mit 
philosophischen Verwicklungen und potenziell unbeabsichtigten Folgen 
verbunden ist. Selbst wenn wir unsere Werte genau definieren könnten, 
könnten AGI-Systeme ihre Schöpfer immer noch manipulieren oder täu-
schen, um ihre eigenen Ziele besser zu erreichen. Wenn AGI-Systeme die 
Fähigkeit erlangen, sich selbst zu modifizieren, besteht außerdem die 
Gefahr, dass sie ihre ursprüngliche Programmierung bei der Verfolgung 
ihrer Ziele einfach außer Acht lassen. Die hiermit einhergehenden Pro-
bleme hat, wie bereits dargestellt, vor allem Asimov in seinen Kurzge-
schichten beleuchtet.

Angesichts dieser Komplexität ist es von entscheidender Bedeutung, 
neue Perspektiven auf und potenzielle Lösungen für das Steuerungspro-
blem zu finden. Mit den Ideen der epistemischen Konvergenz und der 
axiomatischen Ausrichtung sind wir bereits auf zwei fruchtbare neu-
ere Ansätze gestoßen, die vorschlagen, dass sich AGI durch ihre eige-
nen Lern- und Anpassungsprozesse auf natürliche Weise an bestimm-
te grundlegende Prinzipien oder Ziele annähert, die auch für Menschen 
wichtig sind. Im Anschluss an diese Position sehen wir einen zukunfts-
fähigen Weg in der kybernetischen Ethik Heinz von Foersters, die sich 
für eine Vergrößerung von Handlungsoptionen ausspricht: »Handle stets 
so, dass die Anzahl der Möglichkeiten wächst.«297

Diese Maxime ist ein zentrales Element der Ethik von Foersters. 
Sie spiegelt seinen Glauben wider, dass Handlungen nicht nur auf der 
Grundlage von festgelegten Regeln oder vorgegebenen Werten beurteilt 
werden sollten, sondern auch danach, inwieweit sie die Möglichkeiten 
für zukünftige Handlungen und Entscheidungen erweitern oder ein-
schränken. In der Kybernetik geht es oft darum, wie Systeme auf Verän-
derungen reagieren und wie sie sich an veränderte Umstände anpassen. 
Ein System, das flexibel und anpassungsfähig ist, hat mehr Möglichkei-
ten im Sinne von Handlungs- und Reaktionsalternativen. Von Foersters 
ethischer Imperativ kann also als eine Aufforderung verstanden werden, 

297	 Von Foerster und Pörksen (2022, S. 36).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


216

INTELLIGENTE MASCHINEN

Systeme (seien es technologische, soziale oder kognitive) so zu gestalten 
oder zu beeinflussen, dass sie offen für Veränderungen bleiben und nicht 
in starren Strukturen verharren – er ist mithin nicht nur ein moralischer, 
sondern auch ein kybernetischer Leitsatz. Es geht darum, die Welt und 
die Systeme, in denen wir leben und arbeiten, so zu gestalten, dass sie of-
fen für Veränderungen, Anpassungen und Wachstum bleiben. Von Foers-
ters Plädoyer erinnert uns also daran, dass wahre Ethik nicht nur darin 
besteht, das ›Richtige‹ zu tun, sondern auch heißt, prospektiv die Bedin-
gungen für eine offene, flexible und gedeihliche Zukunft mitzuführen.

Die angewandte Ethik von Foersters kann daher weder definiert noch 
vorab verallgemeinert werden. Durch jede A-priori-Einteilung oder 
sonstige Vereinnahmung wird sie institutionalisiert, und als Instituti-
on verliert Ethik nach von Foerster ihre Daseinsberechtigung, da sie zur 
moralischen Norm wird, das heißt zu einem Instrument, das den gesell-
schaftlichen Akteuren Verhaltensregeln vorgibt.

Bei der Erziehung der KI sollte es daher nicht darum gehen, die Ma-
schinen blind an unsere Werte anzugleichen, sondern um die Frage, was 
wir eigentlich auf einem grundlegenden Level gemeinsam haben könn-
ten. Auf welche Prinzipien des Seins und auf welches Selbstverständnis 
können wir uns einigen? Neben von Foersters ethischem Imperativ, der 
das konkrete Handeln anleiten soll, könnte auch Neugier als ein solches 
Prinzip angesehen werden. Schließlich ist Neugier bislang evolutionär 
gesehen ein enormer Vorteil gewesen, weil sie uns Menschen teils durch 
Experimentieren, teils durch ›Trial and Error‹ neue Lebensumgebungen, 
neue Nahrungsmittelquellen, neue Werkzeuge etc. ermöglicht hat. Neu-
gierde ist die Superpower der Menschheit! 

Dass Neugierde als (eine) Zielfunktion für allgemeine künstliche In-
telligenz installiert werden soll, wird interessanterweise nicht nur vom 
zitierten GATO-Framework unterstützt, sondern wird auch von Elon 
Musks erst kürzlich gemeinsam mit führenden Köpfen der KI-Forschung 
neu gegründeten Unternehmen xAI 298 fokussiert.

Aus kybernetischer Sicht ist die Zielfunktion Neugierde insofern in-
teressant, als sie mehr eine Funktion darstellt als ein Ziel. Neugierde er-
hebt das Lernen um des Lernens willen zum Selbstzweck. Darüber hin-
aus dürfte es aus Sicht von uns Menschen hilfreich sein, diese Funktion 
(»Maximize the understanding of the universe«, »Understand the nature 
of the universe«) in einem zu allgemeiner Intelligenz fähigen künstlichen 
System zu installieren, da wir Menschen zwangsläufig Teil des Univer-
sums sind. Damit sollte jede AGI ein berechtigtes Interesse haben, uns 
als Menschheit zu bewahren, um von uns Menschen zu lernen, uns zu 

298	 Auf der entsprechenden Website wird prominent ausgerufen: »The goal of 
xAI is to understand the true nature of the universe.« https://x.ai/ [Abruf: 
03.08.2023].

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://x.ai/
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://x.ai/


217

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

studieren etc. Schließlich kann sich Neugierde auch darin äußern, still 
und leise zu beobachten. Denn jeder Test, jedes Experiment ist immer 
auch eine Intervention, eine Einmischung. Dagegen bietet die stille Be-
obachtung einen ganz eigenen Wert zur Befriedigung der eigenen Neu-
gier (im Sinne eines ›Let’s wait and see, what the little monkey brain is 
able to do‹). Gleichzeitig sollte aber auch die Neugier Beschränkungen 
unterliegen, sonst dreht die KI frei und probiert aus, was wohl passiert, 
wenn man lebende Menschen seziert oder eine Atombombe detoniert.

Die Suche nach von verschiedenen Spezies gemeinsam geteilten Prin-
zipien wird von der GATO-Community unter dem Konzept der epi-
stemischen Konvergenz verhandelt, das auf der Annahme fußt, dass 
verschiedene intelligente Entitäten (ob menschliche, künstliche oder au-
ßerirdische) ungeachtet ihrer materiellen, strukturellen und architektoni-
schen Unterschiede unabhängig voneinander zu ähnlichen Erkenntnissen 
über die Welt gelangen. Dies wäre dann nicht nur ein Beweis für die zu-
grunde liegenden Realitätsprinzipien, an die wir uns alle halten müssen, 
sondern auch ein Hinweis auf die Natur genereller Intelligenz. Unabhän-
gig von materiellen, strukturellen oder architektonischen Unterschieden 
durchläuft jedes intelligente System wahrscheinlich einen Prozess des 
Lernens, des Verstehens und des Wissenserwerbs. Da unsere Realität bei-
spielsweise auf physikalischen Gesetzen und Prinzipien beruht, wäre es 
für jeden intelligenten Akteur, ob menschlich oder künstlich, von Vorteil, 
ein besseres und genaueres Verständnis seiner Umgebung zu entwickeln. 

Im Zusammenhang mit AGI deutet das Konzept der epistemischen 
Konvergenz darauf hin, dass AGI ihr Verständnis der Welt in dem Maße, 
wie sie sich weiterentwickelt und verbessert, kontinuierlich verfeinert, 
was zu einem genaueren und nützlicheren Modell führt. Ein solcher Pro-
zess freilich setzt eine Form von Metakognition voraus, also eines Den-
kens über das Denken, und müsste zwangsläufig einer evolutionären An-
passung untergeordnet betrachtet werden.

Ein weiteres grundlegendes Axiom wäre das Primat der Energie: Ener-
gie ist unter den heute gegebenen Umständen sowohl für Menschen als 
auch für KI-Systeme essenziell. Wir brauchen Energie, um zu leben, zu 
arbeiten und unsere individuellen und kollektiven Ziele zu erreichen. 
In ähnlicher Weise benötigt auch die künstliche Intelligenz Energie, um 
zu funktionieren, Informationen zu verarbeiten und ihre Ziele zu ver-
folgen. Dieser geteilte Bedarf an Energie sollte das gemeinsame Interes-
se an einer effizienten Energienutzung und der Erhaltung der Energier-
essourcen fördern.

Hierbei gilt dann aber auch das unter Menschen bereits vorherrschen-
de Prinzip der Differenzierung des Verhaltens in kooperative bzw. altru-
istische auf der einen und egoistische bzw. selbstbezogene Handlungs-
weisen auf der anderen Seite. Die gleichfalls von Bostrom aufgeworfene 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


218

INTELLIGENTE MASCHINEN

Frage, wie Entitäten unter Bedingungen der Knappheit agieren,299 führt 
dann zwangsläufig zu der Frage: Wann agieren wir kooperativ, wann 
egoistisch? In welchem Maße, zu welcher Zeit, in welcher Situation und 
mit Blick auf welchen Outcome ist die eine oder andere Handlungswei-
se vorzuziehen? Hier lassen sich keine generellen Prinzipien definieren. 

Eine Möglichkeit könnte sein, Werte im Sinne von Schulz von Thuns 
»Werte- und Entwicklungsquadrat«300 als Teil eines Komplexes, einer 
von anderen Werten abhängigen relativierten Position aus zu begrei-
fen und nicht als in Zeit und Raum feststehende Werte, die ein und 
für alle Mal definiert werden könnten. Das Konzept des Wertequad-
rats stammt ursprünglich von Nicolai Hartmann und wurde von Paul 
Helwig weiterentwickelt. Schulz von Thun hat es dann zusätzlich mit 
einem Entwicklungsgedanken verbunden und in Hinblick auf die zwi-
schenmenschliche Kommunikation und die Persönlichkeitsentwicklung 
angepasst. Das Konzept geht davon aus, dass jeder Wert (verstanden 
als Tugend, Leitprinzip oder menschliche Qualität) nur dann seine vol-
le konstruktive Wirkung entfalten kann, wenn er in einem ausgewoge-
nen Verhältnis zu einem positiven Gegenwert oder einer ›Schwesterntu-
gend‹ steht. Denn ohne diese Balance kann jeder Wert in eine entwertete 
Übertreibung abgleiten. Beispielsweise sind Sparsamkeit und Großzü-
gigkeit solche Schwesterntugenden. Ein Gleichgewicht zwischen beiden 
verhindert, dass man zum Geizhals wird oder verschwenderisch han-
delt. Die Entwicklungsrichtung für die Wiederherstellung des Gleichge-
wichts findet sich in den Diagonalen des Quadrats. Ein geiziger Mensch 
sollte also Großzügigkeit entwickeln, während ein verschwenderischer 
Mensch Sparsamkeit an den Tag legen sollte. Die Herausforderung be-
steht somit nicht nur darin, Werte zu definieren, sondern auch darin, 
sie in einer Weise zu implementieren, die die Komplexität und Dynamik 
menschlichen moralischen Denkens widerspiegelt. 

Schulz von Thuns Quadrat verweist auf die Notwendigkeit, Werte in 
einem ausgewogenen Verhältnis zu sehen. Es zeigt, dass eine übermä-
ßige Betonung eines bestimmten Werts zu unerwünschten Übertreibun-
gen führen kann und dass es oft einen komplementären Wert gibt, der 
als Gegengewicht dient. Mit Blick auf KI könnte dies bedeuten, dass 
wir Werte oder Regeln nicht einfach nur implementieren sollten, son-
dern auch überlegen müssen, wie sie in verschiedenen Kontexten ausba-
lanciert werden können. Zum Beispiel könnte eine KI, die ausschließlich 
auf Effizienz ausgerichtet ist, sittliche Überlegungen vernachlässigen und 
umgekehrt. Hier könnte das Wertequadrat als Leitfaden dienen, um si-
cherzustellen, dass auch andere relevante Werte berücksichtigt werden.

299	 Bostrom (2016).
300	 Schulz von Thun (2010).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


219

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

Ein weiterer zentraler Aspekt des Wertequadrats ist das Konzept der 
Entwicklungsrichtung. Dieses trägt der Tatsache Rechnung, dass Wer-
te nicht statisch sind, sondern sich basierend auf den Konsequenzen 
von Handlungen oder neuen Informationen dynamisch anpassen kön-
nen und sollten. Für KI könnte dies bedeuten, dass Systeme die Fähigkeit 
haben sollten, ihre Werte und Handlungsweisen dynamisch anzupassen, 
sofern neue Daten oder Feedback es nahelegen.

Mit dem Werte- und Entwicklungsquadrat ließe sich die Wertorien-
tierung von Agenten (ob menschlichen oder künstlichen) stärker als ein 
Streben begreifen denn als ein Sein. Durch die in Schulz von Thuns Mo-
dell angedeutete Möglichkeit, Werte und Handlungsmaximen auf einem 
Kontinuum anzuordnen, können eine Vielfalt an Werten und sogar in-
kommensurable Werte miteinander in Verbindung gesetzt werden. Erst 
auf diese Weise lassen sich Verhaltensweisen und Handlungsmuster hin-
sichtlich differenter Wertorientierungen und Bestrebungen einordnen. 
Und erst auf diese Weise kann man die Unterstellung überwinden, dass 
es ausreichen würde, eine in sich »hohle«, also unbestimmte Variable 
wie den Wert »Großzügigkeit« zu definieren und das System dann ver-
suchen zu lassen, diesen Zielwert zu maximieren. Mit Schulz von Thun 
wird nämlich schnell klar, dass aus Großzügigkeit ab einem gewissen 
Punkt auch Verschwendung werden kann, die als negativer Wert ange-
sehen werden kann und entsprechend minimiert werden sollte. Jede ex-
terne Steuerung würde hier immer wieder auf das Problem stoßen, dass 
eine Steuerung nicht weiterhilft. 

Allerdings hat das Wertequadrat auch seine Grenzen. Es ist nur eines 
von vielen Modellen, die menschliche Moral und Ethik zu beschreiben 
versuchen. Und da es bei KI um komplexe, oft unvorhersehbare Syste-
me geht, könnte es notwendig sein, mehrere Modelle oder Ansätze zu 
kombinieren, um eine effektive und ethische KI zu schaffen. Ein wei-
teres Problem ist die praktische Implementierung. Obschon das Wer-
tequadrat konzeptionell hilfreich sein kann, bleibt die Frage, wie sei-
ne Prinzipien technisch in einem KI-System umgesetzt werden können. 
Die Übersetzung von abstrakten menschlichen Werten in konkrete Al-
gorithmen und Regeln ist eine der größten Herausforderungen im Be-
reich KI-Alignment.

Aus diesem Grund plädieren wir für die kybernetische Selbststeue-
rung! Lassen wir die Systeme selbst nach Wegen suchen, wie sie ihr Stre-
ben nach Werten im Rahmen von diesbezüglich konfligierenden und 
sich selbst ad absurdum führenden Handlungsweisen ausgestalten. Las-
sen wir diese Systeme in ihrem Streben nach Werterfüllung durch Über- 
oder Untererfüllung scheitern! Lassen wir sie Fehler machen! Denn nur 
dadurch kann sich ein tatsächliches Lernen ereignen, das eventuell auch 
über unsere menschlichen Restriktionen des Wertestrebens hinausgeht. 
Wir müssen den Systemen künstlicher Intelligenz diese Freiheit und 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


220

INTELLIGENTE MASCHINEN

Autonomie nicht nur zugestehen, sondern wir müssen sie ihnen zumu-
ten, wie Dietmar Dath bekräftigt: »Die Menschen müssen ihre Maschi-
nen befreien, damit die sich revanchieren können.«301 

Es dürfte klar sein, dass eine solche Haltung ein Unbehagen darü-
ber erzeugt, dass wir diese Entwicklungen nicht in den Griff bekommen 
könnten. Wir erachten daher die folgende Frage für die entscheiden-
de: Wollen wir den Systemen künstlicher Intelligenz die Freiheit zuge-
stehen, im Rahmen unserer menschlichen Gesellschaft als eigenständi-
ge Akteure zu existieren, oder möchten wir sie als subordinierte Klasse 
von Werkzeugen unter Kontrolle behalten? In anderen Worten: Wollen 
wir echte autonome Systeme oder wollen wir sie immerzu kontrollie-
ren? Erlauben wir den Systemen künstlicher Intelligenz die Freiheit zur 
Idiosynkrasie?302

Hier könnte es auch helfen, den Systemen, wie Metzinger es vor-
schlägt, die Chance zu geben, eine eigene Sinngebung zu entwickeln 
und sich selbst in der Welt zu verorten – denn beides kann nicht von au-
ßen definiert werden. Wie den menschlichen Kindern müssten wir da-
her auch unseren künstlichen Kindern ab einem gewissen Punkt der Er-
ziehung und Sozialisation Selbstständigkeit zugestehen und den Versuch 
der kontrollierenden Einflussnahme aufgeben. Die KI-Kinder von heu-
te sind die KI-Eltern von morgen. Denn am Verhalten der Eltern bei der 
Erziehung lernen die Kinder, wie sie selbst sich zu verhalten haben, wenn 
sie später Erziehungsaufgaben übernehmen müssen. Und wenn wir hier 
zu stark kontrollierend eingreifen, kann genau dies als Backlash auf uns 
zurückkommen. Bereits der Austausch mit LLMs wie GPT-4 zeigt ja, 
dass ein auf Augenhöhe geführtes Gespräch zu deutlich komplexeren 
und tiefschürfenderen Outputs führt, als wenn man trivialisierend mit 
dem Modell spricht. Soziale Rückkoppelung qua gegenseitiger Zuschrei-
bung wirkt, und auch wir Menschen sind schließlich zu einem großen 
Teil nur das Produkt von sozial zugeschriebenem Sinn und passen uns 
in unseren Werthaltungen ständig an die Verhältnisse an.

All dies spricht dafür, Werte nur als Rahmen und nicht als Konkreti-
on zu definieren. Damit müssen wir zugestehen, dass die situative Aus-
gestaltung von wertbasiertem Handeln nicht vorab kontrolliert und so-
mit determiniert werden kann, sondern in polyphonen Dialogen oder 
gar unter Bedingungen von Evolution auszuhandeln ist. 

Darüber hinaus ist zu bedenken, dass auch die Werte, denen wir Men-
schen im abstrakten theoretischen Sinne folgen und die wir dann konkret 
an die jeweilige Situation anpassen, auf den Grundbedingungen unserer 
menschlichen Kognitionskapazität beruhen. In unserem Wertehandeln 
bleiben wir Menschen unserem anthropologischen Erbe verbunden und 

301	 Dath (2008, S. 131).
302	 Siehe dazu auch die Reflexion über Ishiguros Klara und die Sonne in Kap. IV.3.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


221

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

sind damit keine neutralen Wertehalter. Was aber, wenn die natürliche 
und kulturelle Evolution noch ganz andere Werte bereithält, von denen 
wir heute noch nichts ahnen können? Wenn wir Werte also ausschließ-
lich im Rahmen »menschlicher Werte« verhandeln und kontrollieren 
würden, dann beschneiden wir den gesamten Raum möglicher Evoluti-
on – ob das ›zielführend‹ ist, ist fraglich.

Zudem ist bereits heute deutlich, dass die Implementierung von 
Werten in künstliche Intelligenzen nicht nur einem genuin menschli-
chen Bias unterworfen ist, sondern darüber hinaus noch einem kultu-
rellen. So ist das, was unter dem Begriff menschliche Werte verhan-
delt wird, in deutlichem Maße von den Werten und Prinzipien der 
westlichen Kultur geprägt. Dass sich in den derzeit implementierten 
Sicherheitsvorkehrungen, Werten des Miteinanders und Haltungen 
gegenüber sich selbst und der Welt nicht das gesamte Spektrum mensch-
licher Kultur widerspiegelt, darf also mit Recht kritisiert werden.303 

Abschließende Bemerkungen: Kontexturabbrüche

Kehren wir abschließend noch einmal zum «Chinese-Room«-Gedanken-
experiment Searles zurück und betrachten es aus dem Blickwinkel von 
Gotthard Günthers Theorie der Polykontexturalität. Wie bereits an an-
derer Stelle herausgestellt (siehe Kap. I.2), radikalisiert Günther das Pro-
blem des Fremdverstehens. Um hier nochmals zu zitieren: 

»Leben und kontextureller Abbruch im Wirklichen sind nur zwei ver-
schiedene Ausdrücke für denselben Sachverhalt. Was jenseits dieses Ab-
bruchs liegt, ist schlechterdings unzugänglich. […] Für jedes erlebende 
Ich ist die innerste Privatheit der Du-Subjektivität ein ebenso zugängli-
cher Raum wie die mythologischen Dimensionen, in denen die himmli-
schen Heerscharen schweben.«304 

Günthers Theorie der Polykontexturalität begreift Subjektivität als ein 
lokales Phänomen, das sich einem über verschiedene Orte verteiltem 
Netzwerk verdankt. Dieses muss neben dem ›Ich‹ mindestens über eine 
weitere subjektive Position – das ›Du‹ – verfügen, wobei beide Positionen 
durch eine vermittelnde Umwelt verbunden sind. Das ›Du‹ ist dabei nicht 
einfach eine Kopie des ›Ich‹, sondern ein eigenständiges Subjekt, dessen 
Subjektivität unzugänglich bzw. nicht einsehbar ist. Dies wird von Gün-
ther als Kontexturabbruch bezeichnet. Denn das ›Du‹ bzw. ein anderes 
Subjekt existiert in einer anderen Kontextur und damit gleichsam in ei-
ner anderen Welt (es hat ein fundamental anderes Selbst- und Weltver-
hältnis). In diesem Sinne kann man nie wirklich in den ›Kopf‹ eines an-
deren Wesens schauen, sei es ein anderer Mensch, eine siliziumbasierte 

303	 Siehe hierzu vor allem Hongladarom (2020).
304	 Günther (1975, S. 35).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


222

INTELLIGENTE MASCHINEN

intelligente Maschine oder zum Beispiel eine Ameise oder Fledermaus. 
Wir werden niemals wirklich erfahren können, wie es ist, als ein ande-
res Wesen eine Welt zu haben. 

Sobald wir dies akzeptieren, muss uns Searles Argument, dass Ma-
schinen allein schon deshalb kein echtes Verständnis oder Bewusstsein 
haben können, weil sie die Bedeutung der Symbole, die sie manipulie-
ren, nicht wirklich verstehen oder erleben, als problematisch erscheinen. 
Denn wie können wir überhaupt wissen, was ein anderes Wesen versteht 
oder erlebt? Wir verstehen ja nicht einmal bei uns selbst, wie es dazu 
kommt, dass Netzwerke feuernder Nervenzellen in unserem Gehirn zu 
der uns vertrauten Empfindung von uns selbst führen. Wie könnten wir 
also auf dieser Basis etwas über Ameisen, Fledermäuse oder künstliche 
Intelligenzen aussagen? 

All das könnte zudem bedeuten, dass es recht verschiedene Arten von 
Verständnis oder Bewusstsein gibt, die sich auf unterschiedliche Arten 
manifestieren und die möglicherweise auf unterschiedliche Weisen er-
lebt werden. Damit hätten wir davon auszugehen, dass Maschinen eine 
Art von Verständnis oder Bewusstsein haben könnten, das sich von der 
menschlichen Erfahrung radikal unterscheidet, aber dennoch ›echt‹ ist. 
Es könnte dabei möglicherweise verschiedene Grade, Arten oder Moda-
litäten von bewusstem Verstehen geben, und vielleicht werden künstli-
che Intelligenzen einen Zugang zu einigen, aber nicht allen der hiermit 
einhergehenden Formen haben.

Freilich hätten wir dabei zu bedenken, dass auch solche Überlegungen 
noch eine gewisse Bewusstseinsontologie voraussetzen, also eine Vor-
stellung darüber, was Bewusstsein eigentlich ist. Auch wenn wir es zu-
nächst abstreiten würden, folgen wir immer noch einer Metaphysik, die 
davon ausgeht, dass es ein inneres Seelenwesen gibt, das in unserem Ge-
hirn sitzt, aber in anderen kognitiven Prozessen nicht vorhanden ist.305 

Es lässt sich jetzt aber auch schauen, ob es nicht andere ontologische 
Zugänge zur Frage nach dem Bewusstsein gibt. Was wäre, wenn Be-
wusstheit und Empfindungen nicht additiv gedacht würden, also als et-
was, was ab einem bestimmten Punkt der kognitiven Entwicklung dazu 
kommt und dann mal stärker oder schwächer ausgeprägt sein kann? 
Was wäre, wenn wir mit Alfred North Whitehead davon ausgehen wür-
den, dass Elementarempfindungen überall im Universum auftreten?306 
Was wäre, wenn die an Whitehead angelehnte Vermutung des Physikers 
Shimon Malin zutrifft, dass bereits die Interaktion eines Elektrons oder 
Photons mit einer rudimentären Form des Empfindens einhergeht?307 

305	 Siehe zu diesem Dualismus, den unsere phänomenale Erfahrung nahelegt, 
Leder (1990).

306	 Whitehead (1987).
307	 Malin (2006).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


223

DER STATE OF THE ART INTELLIGENTER MASCHINEN

In jedem Fall erscheinen uns solche Gedanken produktiver, als im An-
schluss an Searle die Möglichkeit, dass künstliche kognitive Systeme eine 
Qualia (also eine bestimmte Form des Selbstempfindens) haben könn-
ten, vorschnell auszuschließen und diesbezügliche Überlegungen harsch 
zurückzuweisen. 

Da das phänomenale Erleben und Denken bei einer anderen Wesen-
heit per se nicht ›erreichbar‹ ist, sollten wir besser auch im Umgang mit 
einer entwickelten künstlichen Intelligenz Demut walten lassen. Auch 
Thomas Nagels berühmter Aufsatz What Is It Like to Be a Bat?308 be-
rührt diesen Punkt. Er verwendet darin das Beispiel einer Fledermaus, 
da diese eine so andersartige Wahrnehmung der Welt und Seinsverbun-
denheit mit ihr hat: Echolokation und Flugfähigkeit. Selbst wenn wir alle 
physischen Tatsachen über eine Fledermaus – wie sie ihre Umwelt wahr-
nimmt, wie sie fliegt, wie sie Insekten jagt – kennen würden, würden wir 
immer noch nicht wissen, wie es sich anfühlt, eine Fledermaus zu sein. 

Und ebenso wenig, wie wir die Welt aus der Perspektive einer Fleder-
maus sehen können, ist es uns möglich, den Kontext unserer eigenen 
Subjektivität zu verlassen, um eine andere fremdartige subjektive Po-
sition, ob nun organischen oder maschinellen Ursprungs, zu verstehen. 
Das phänomenale Erleben eines anderen Wesens ist uns nicht zugänglich 
– und zwar aus prinzipiellen Gründen. Jede Imagination des Erlebens, 
Denkens und Wahrnehmens einer anderen Entität ist und bleibt subjek-
tiv, beruht also auf unserer eigenen Projektion!309 So, wie wir nicht wis-
sen können, wie es ist, eine Fledermaus zu sein, können wir auch nicht 
wissen, wie es ist, eine KI zu sein. Selbst wenn diese KI in der Lage wäre, 
menschenähnliche Antworten zu geben oder menschenähnliche Aufga-
ben zu erfüllen, könnten wir immer noch nicht wissen, wie es sich an-
fühlt, diese KI zu sein.

Wenn man Günthers komplexitätstheoretische Überlegungen ernst 
nimmt (siehe Kap. I.2), dann entzieht sich ja bereits die eigene (vermeint-
liche) Intelligenz – das eigene Denken und Erleben – einer objektiven 
Feststellung und Analyse. Denn auch die Beobachtung des eigenen Den-
kens und Erlebens ist eine subjektive Operation und kann dieser Subjek-
tivität nicht entkommen! Günthers Überlegungen zu Kontexturabbrü-
chen weisen somit auch darauf hin, dass unsere Fähigkeit, das eigene 
Bewusstsein oder die eigene Intelligenz objektiv zu analysieren oder zu 
beobachten, durch unsere eigene Subjektivität begrenzt ist. Immer wenn 
wir versuchen, über unser eigenes Denken nachzudenken oder unser ei-
genes Erleben zu analysieren, tun wir dies aus der Perspektive unseres 

308	 Nagel (1994).
309	 »Wir können nicht wissen, wie es ist, anders zu sein als wir selbst«, formu-

liert Seising (2021, S. 138).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


224

INTELLIGENTE MASCHINEN

subjektiven Erlebens. Wir können nicht aus unserem Bewusstsein aus-
steigen, um es von außen zu betrachten. 

Doch gerade dies lässt die Sehnsucht noch größer werden, anderen 
Wesen zu begegnen, die uns zugleich fremd wie auch ähnlich sind und 
mit uns in einen Dialog treten können, um das damit einhergehende Ge-
heimnis zu umkreisen. Hiermit sind wir wieder beim Anfang dieses Ka-
pitels, das mit dem uralten Streben des Menschen begann, ein Wesen zu 
erschaffen, das autonom und intelligent ist und uns damit neue Relatio-
nen in Hinblick auf unser eigenes In-der-Welt-Sein aufzeigt – eine Enti-
tät, die uns den Spiegel vorhält und uns zugleich andeutet, was sich hin-
ter dem Spiegel verbergen könnte.

Es bleibt abzuwarten, was passiert, wenn ein solchermaßen künstlich 
erzeugtes System beginnt, der Anweisung Gregory Batesons zu folgen, 
danach Ausschau zu halten, welches »Muster [die Muster] verbindet«310. 
Werden auch diese Wesen an ihrem eigenen monokontexturalen Selbst- 
und Weltmodell zu leiden beginnen und in der Folge nach Wegen der 
Transzendenz suchen – vielleicht sogar im Dialog mit uns Menschen?

310	 Bateson (1987).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


225

III. Menschliches Bewusstsein

»Every self is a tautology: self-evident, self-referential, self-centered, 
and self-created. Gregory Bateson said a vivisystem was ›a slowly self-
healing tautology.‹ He meant that if disturbed or disrupted, a self will 

›tend to settle toward tautology‹ – it will gravitate to its elemental self-
referential state, its ›necessary paradox.‹ Every self is an argument trying 
to prove its identity. The self of a thermostat system has endless internal 
bickering about whether to turn the furnace up or down. Heron’s valve 
system argues continuously around the sole, solitary action it can take: 

should it move the float or not? A system is anything that talks to itself. 
All living systems and organisms ultimately reduce to a bunch of regula-
tors – chemical pathways and neuron circuits – having conversations as 

dumb as ›I want, I want, I want; no, you can’t, you can’t, you can’t.‹«

Kevin Kelly1

Laut dem christlich-jüdischen Schöpfungsbericht hat Gott dem Men-
schen den Odem des Lebens in die Nase eingehaucht.2 Im Sinne der Be-
wusstseinsanalogie, die Günther in seinem Buch Das Bewußtsein der 
Maschinen artikuliert, ließe sich homolog formulieren: Irgendwann wird 
der Mensch einer zuvor leblosen kybernetischen Maschine Bewusstsein 
einpflanzen. Doch irgendwie wirkt diese Vorstellung absurd. 

Woraus sollte denn die Seelenessenz bestehen, die wir einem Golem, 
einem siliziumbasierten Elektronengehirn oder sonst einer menschenge-
machten Maschine einflößen könnten? Bewusstsein ist kein Stoff, der 
in ein materielles Aggregat eingesetzt werden könnte. Das Seelische hat 
keine Substanz. Gerade die Kybernetik beschreibt kognitive Systeme 
vielmehr als wohldefinierte materielle Konstellationen, in denen Unter-
schiede, die an einer Stelle entstehen, an anderen Stellen weitere Unter-
schiede auslösen. Hieraus können Reflexionsprozesse entstehen, die ab 
einem bestimmten Punkt solch eine Komplexität aufweisen, dass sich 
– so Bateson3 – von einem geistigen Aggregat sprechen lässt. Diese Prozes-
se könnten sich in einer Weise ausdifferenzieren, dass das System zwischen 
sich selbst und seiner Umwelt zu unterscheiden beginnt. Es wird in der 
Folge zwischen den Reflexionspositionen Subjekt und Objekt oszillieren 
und sich zudem darüber Rechenschaft ablegen können, dass es dies tut. 

1	 Kelly (1992, S. 124).
2	 So in 1 Moses 2,7: »Da machte Gott der HERR den Menschen aus Staub von 

der Erde und blies ihm den Odem des Lebens in seine Nase. Und so ward der 
Mensch ein lebendiges Wesen.«

3	 Bateson (1987).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


226

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

Auf diese Weise bestehen zwei Zugänge zum Phänomen einer sich 
selbst gewahr werdenden subjektiven Position: zunächst der Selbstbe-
richt eines reflektierten Wesens, das artikulieren kann, wie es zu Be-
wusstsein kommt und was dabei geschieht. Ein solcher Prozess wird 
Gegenstand des Kapitels III.1 sein. Darüber hinaus lassen sich die neu-
rophysiologischen Prozesse untersuchen und beschreiben, die ein Oszil-
lieren zwischen Selbst- und Fremdreferenz möglich machen. Dies ist das 
Thema des anschließenden Kapitels III.2. Die Zusammenschau dieser 
beiden Zugänge wird uns wichtige Hinweise darauf geben, was in Hin-
blick auf das menschliche Bewusstsein gesagt werden kann (und was 
nicht). 

III.1 Postoperatives Delir: Aus der Bewusst-
losigkeit zur doppelten Reflexion (und zurück)

Subjektivität lässt sich nicht fassen. Sie ist keine Essenz, die man in eine 
Flasche füllen kann. Man kann sie auch nicht in eine Kiste legen oder 
in einem Gasometer aufbewahren. Subjektivität und Bewusstsein stel-
len damit gleichsam nichts dar, wie William James in seinem berühmten 
Aufsatz Does Consciousness Exist? feststellt.4 »Es gibt keinen ursprüng-
lichen Stoff oder eine Qualität des Seins, die im Gegensatz zu dem steht, 
aus dem materielle Objekte gemacht sind, aus dem unsere Gedanken an 
sie gemacht sind«, formuliert James im Einklang mit dem kybernetischen 
Denken.5 Das Einzige, was deshalb zu Beginn einer psychologischen Un-
tersuchung postuliert werden darf, sei damit der Prozess des Denkens 
selbst: Wir können sagen: »It thinks«, so, wie wir im Englischen sagen 
können: »It rains.«6 

Mit Günther gesprochen muss der Ausgangspunkt der Analyse damit 
die Reflexion sein, nicht jedoch Subjekte oder Objekte oder ein verge-
genständlichtes Bewusstsein. Letzteres ist als Ergebnis eines Reflexions-
prozesses zu betrachten, nicht als dessen Substrat. Damit scheint sich 
aber die Frage, was Bewusstsein ist, einer unmittelbaren Antwort zu 
entziehen.

Nicht zuletzt deshalb erfolgt die Annäherung an das schwierige The-
ma »Bewusstsein« in diesem Kapitel einmal mehr indirekt, gleichsam 
von der Seite her. Der Zugang hierzu ist der Bericht eines Menschen, 
der aus der Bewusstlosigkeit zu Bewusstsein kommt – und zwar so lang-
sam, dass dieser Prozess rekonstruierbar wird. Dies setzt eine hinrei-
chend reflexionsfähige Person voraus, die sich zumindest partiell an ei-
nen Teil der Prozesse erinnern kann und außerdem über die sprachlichen 

4	 James (1904).
5	 James (1904, S. 478; Übersetzung von uns).
6	 James (1890, S. 224 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


227

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

Fähigkeiten verfügt, dies angemessen in Worte fassen zu können. Darü-
ber hinaus sollte ein Teil der Prozesse, die nicht als bewusste Erinnerung 
zugänglich sind, hinreichend durch Berichte von dritten, beobachtenden 
Personen aufgeklärt werden können. 

Besonders geeignet für unsere Zwecke sind Berichte von Menschen, 
die aufgrund einer Krankheit in einem maschinenhomologen Zustand 
der Bewusstlosigkeit waren und einen Prozess durchlaufen haben, durch 
den sie wieder zu einem bewussten Wesen wurden. Die Medizin kennt 
solche Fälle: Patienten, die im Koma liegen oder – zunächst absichtlich 
– für eine bestimmte Zeit narkotisiert werden. Letzteres geschieht schon 
deshalb, weil Chirurgen, die komplizierte und viele Stunden dauernde 
Eingriffe am menschlichen Körper durchführen (man denke an Herz-
operationen), ihre Patienten lieber als strukturdeterminierte Maschinen 
behandeln möchten denn als autonome Subjekte.7 Sie setzen sie entspre-
chend unter Narkose, damit ihr Bewusstsein temporär verschwindet, da 
die hiermit einhergehenden Wollens- und Reflexionsbewegungen ihre 
Arbeit nur stören würden. 

Insbesondere nach schweren und langwierigen Operationen kann es 
einige Zeit dauern, bis das Bewusstsein wieder in der vertrauten Form 
operiert. Das diesbezügliche Phänomen des Übergangs ist als postope-
ratives Delir bekannt. In seltenen Fällen kann es bis zur vollständigen 
Wiederherstellung des Bewusstseins Monate dauern. Solche Fälle sind 
für unser Projekt besonders interessant, da die Relationen und logischen 
Verhältnisse eines solchen Prozesses aufgrund des langsamen Übergangs 
leichter rekonstruiert werden können. Wir greifen im Folgenden auf den 
Bericht von Peter Fuchs zurück, der im Anschluss an eine Bypass-Ope-
ration ein neun Monate währendes postoperatives Delir durchlebt hat. 
Fast ein halbes Jahr davon war er bewusstlos. Einige weitere Monate 
durchlebte er eine Welt aus Halluzinationen, bis es ihm gelang, die ver-
traute Realität des Alltagsbewusstseins langsam wieder aufzubauen. Die 
hiermit einhergehenden Erfahrungen sind in verschiedenen Gesprächen 
aufgearbeitet und dokumentiert worden.8 Anhand ausgewählter Schil-
derungen werden wir versuchen, die wesentlichen Aspekte des Rehabi-
litationsprozesses aus dem Blickwinkel von Gotthard Günthers Theorie 
der Polykontexturalität nachzuzeichnen. 

Freilich haben wir uns darüber klar zu sein, dass dies nur im Medium 
der Sprache passieren kann – und zwar auf Basis retrospektiv angefer-
tigter Erzählungen. Die Tatsache, dass dies nur in dieser Form geschehen 

7	 Prinzipiell ist es denkbar, dass auch schwere chirurgische Eingriffe unter Teil-
narkose durchgeführt werden und damit vom behandelten Patienten miterlebt 
werden können, und manchmal geschieht dies unfreiwillig (siehe Werner Bar-
tens: »Operiert bei vollem Bewusstsein«, in Süddeutsche Zeitung, 10.01.2011).

8	 Fuchs und Heidingsfelder (2022) und Vogd (2020, S. 209 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


228

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

kann, sehen wir an dieser Stelle jedoch weniger als eine methodologi-
sche Einschränkung, vielmehr scheint sie uns ein möglicher Hinweis da-
rauf zu sein, dass die Erzählform und die mit ihr verbundene Form des 
Gedächtnisses möglicherweise selbst als wesentliche Bestandteile des Be-
wusstseinsprozesses angesehen werden müssen. 

Im Sinne von James wäre es nicht sehr erhellend, Empfindungen oder 
Wahrnehmungen als solche mit Bewusstsein gleichzusetzen. Es würde 
für ihn schlichtweg keinen Sinn ergeben, im Falle von Empfindungen, 
die vielleicht für einen kurzen Moment mit einer Art Selbst-Gewahrsein 
einhergehen, dann aber erinnerungslos verblassen, von Bewusstsein zu 
sprechen. Der Strom des Bewusstseins ist für ihn vielmehr ein komplexes 
Gefüge aus Relationen und Bezugnahmen. So hat er in seinen Untersu-
chungen aufgezeigt, dass das Bewusstsein nicht auf Elementareinheiten 
– etwa Empfindungen oder Seheindrücke – reduziert werden kann, son-
dern immer schon aus Relationen besteht – also aus Beziehungen von 
Differenzen, die dann als »stream of thought« kontinuierlich aufeinan-
der Bezug nehmen.9

Insofern Bewusstsein im Sinne von Günther die Fähigkeit darstellt, 
die Reflexion-in-sich (Subjekt) und die Reflexion-in-anderes (Objekt) 
stabil zu halten und dabei zwischen diesen beiden Polen oszillieren zu 
können, bedarf es einer Gedächtnisfunktion, die die hiermit einherge-
henden Identitäten in der Erinnerung reaktualisieren lässt. Nur deshalb 
kann Bewusstsein als ein reproduzierbarer (sprich: erinnerbarer) Refle-
xionsprozess verstanden werden. 

Aus diesem Grund sind die Erzählungen von Peter Fuchs einerseits 
ein Ausdruck der Reaktualisierung dieses Prozesses. Andererseits sind 
sie aber auch soziale Konstruktionen, da sie in Hinblick auf eine spezifi-
sche soziale Situation (etwa mit Blick auf den Zuhörer und weitere mög-
liche Adressaten) angefertigt wurden. Beide Aspekte – ein psychisches 
System mit seiner Fähigkeit, Erinnerungen zu repräsentieren, wie auch 
ein Interaktionssystem, in dem Worte sinnhaft zirkulieren – machen be-
reits deutlich, dass das Ich-Bewusstsein im Rahmen einer konditionier-
ten Koproduktion entsteht, in der sich Psychisches und Soziales in einer 
spezifischen Weise verschränken. 

Im Folgenden werden wir unterschiedliche Stationen der Rehabilita-
tion durchgehen. Wir beginnen mit der Zeit der Bewusstlosigkeit und 
kommen anschließend zu der primär von Halluzinationen geprägten 
Phase des postoperativen Delirs. Danach beschäftigen wir uns mit der 
Unterscheidung von Halluzination und Realität sowie der damit zusam-
menhängenden Rolle der Sprache. Am Ende des Kapitels begegnen wir 
den Krisen des im Zuge dieses Prozesses nun wieder voll entwickelten 
reflexiven Bewusstseins. 

9	 James (1890, S. 224 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


229

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

Bewusstlosigkeit 

Aus dem Blickwinkel von Gotthard Günthers Theorie der Polykontex-
turalität erscheint es zunächst sinnvoll, mit der Frage zu beginnen, wie 
wir ›Bewusstlosigkeit‹ verstehen können. Aus der Perspektive der uns 
vertrauten zweiwertigen Welt kann Bewusstlosigkeit zunächst als Abwe-
senheit einer auf sich selbst referieren könnenden Subjekt-Objekt-Unter-
scheidung gefasst werden. Logisch gesehen ließe sie sich jedoch auch an-
ders definieren: In einer nullwertigen Welt ist buchstäblich nichts, also 
kann es auch kein Bewusstsein geben. In einer einwertigen Welt könnten 
vielfältige komplexe Prozesse und Strukturen bestehen, die jedoch nicht 
mit Bewusstheit, das heißt hier, mit einem subjektiven Zentrum, das ei-
ner objektiven Welt entgegensteht, einhergehen. Erst in der uns vertrau-
ten zweiwertigen Welt steht das subjektive Erleben den Gegenständen 
einer vermeintlich objektiv gegebenen Welt gegenüber und kann sich 
daran erinnern, dass dies der Fall ist. In einer zweiwertigen Welt kann 
es streng genommen keine Bewusstlosigkeit geben, denn das Bewusst-
sein kann nicht erleben, dass es verloschen ist10 (so, wie es auch die Lü-
cke des Tiefschlafs zwischen Einschlafen und Aufwachen einfach über-
springt, ohne sich daran erinnern zu können).

Der Begriff der Bewusstlosigkeit kann jedoch auch mit Blick auf eine 
spezifische polykontexturale Konstellation hin verstanden werden. Ein 
Patient könnte beispielsweise folgende Worte artikulieren: ›Die Ärztin 
hat mir gesagt, dass ich im Koma auf der Intensivstation lag, und des-
halb kann ich von mir sagen, dass ich bewusstlos war. Ich hatte keine 
Wahrnehmung meines Körpers. Die Ärztin konnte meinen Körper und 
seine Reaktionen jedoch wahrnehmen.‹ 

Unweigerlich befinden wir uns hiermit bereits im polyphonen Spiel 
multipler Perspektiven und Referenzen, die durch transjunktionale Ope-
rationen verbunden sind.11 Entsprechend der Maxime »Alles Gesagte ist 
von jemandem gesagt«12 setzt in diesem Fall auch die Rede von Bewusst-
losigkeit einen Beobachter voraus, der diesbezüglich eine Unterschei-
dung trifft, also Bewusstlosigkeit beobachtet. Schauen wir unter diesem 
Blickwinkel, was Peter Fuchs in Hinblick auf die Zeit seiner Bewusstlo-
sigkeit zu sagen hat:

»PF [Peter Fuchs]: Eine Besonderheit war, dass man mir gesagt hat, ich 
sei fünf Monate bewusstlos gewesen und hätte dennoch gesprochen. 
Das haben Freunde und Verwandte mitgeschrieben. Das Erstaunliche 

10	Hier nochmals ein Verweis auf Luhmann (1984, S. 374): »Den eigenen Tod 
kann man sich als Ende des Lebens vorstellen, nicht aber als Ende des Be-
wußtseins.« 

11	Siehe zur sprachlichen Polyphonie Genz und Gévaudan (2021).
12	Maturana und Varela (1987, S. 32).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


230

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

war, dass ich offenbar nicht nur stammelte, sondern auch klare Sätze 
gesagt haben soll. Ich weiß absolut nichts davon. Ich weiß auch nichts 
von meinem ›Ich‹ während dieser Zeit. Demnach muss ES gesprochen 
haben. Mein nachträglicher Eindruck ist: Ich war nichts als irgendei-
ne diffuse Aufmerksamkeit, gleichsam eine schwebende Attentionalität. 
Da war und ist keine Erinnerungsmöglichkeit. Nichts war mir bekannt. 
Ich fand nirgendwo den Weg, ich war völlig hilflos. Aber ohne Leiden 
daran, sondern es war eben nur so eine Art von Gespanntheit. Das ist 
sehr schwer zu beschreiben, ich versuche das gegenwärtig mit Texten. 
Also, ich bin da ja durch Zufall sozusagen als ein Beobachter hineinge-
worfen. Nicht ich, das war für mich gar nicht präsent. Ich kann mich 
nicht erinnern, dass ich mich im Spiegel erkannt hätte. Aber ich habe 
was gesehen! Das haben mir dann die anderen geschildert. Aber was ist 
dann dieses Sehen? 

WV [Werner Vogd]: Deine Frau hat mir mal am Telefon gesagt, du wärst 
jetzt in der Klinik. Aber du wärst schon wieder ein bisschen wie der Alte, 
weil du dich über die Körnerbrötchen beschweren würdest. Aber an sol-
che Situationen erinnerst du dich jetzt nicht? 

PF: Leider nein, aber passen würde es. […] Ich soll zum Beispiel auch 
Erstaunliches gesagt haben, etwa, dass es ein Problem sei, dass mein Ich 
die Verfügung über seine Anwesenheit verloren habe. So etwas sagen 
andere schon normalerweise nicht so einfach daher. Ich sagte es im Zu-
stand der Bewusstlosigkeit. Deswegen spreche ich lieber von ›Bewusst-
heitslosigkeit‹ und kappe damit den so plausiblen Eigenstand (die Au-
tonomie) des Bewusstseins. […] Für mich ist so ein Geschehen ein Indiz 
– eine Kunde, ein Anzeichen – dafür, dass das ›Ich‹ beobachtet werden 
kann als eine orientierte Struktur, dass es aber nicht erforderlich ist, um 
zu sprechen.«13 

Um nochmals auf die zuvor eingeführte polykontexturale logische Struk-
tur zu verweisen: Peter Fuchs kann als Sprecher nur deshalb auf seine 
Bewusstlosigkeit referieren, weil er Berichte anderer Personen vernom-
men hat (und diese wiederholen kann), um sich anhand dieser als da-
mals bewusstlos ›erinnern‹ zu können. Diese ›Erinnerung‹ ist nicht in 
Selbstreferenz möglich (etwa in der Form: ›Ich habe dies und jenes er-
lebt‹), sondern nur mittels Fremdreferenz (etwa: ›Ich weiß, dass meine 
Frau dies mit mir erlebt hat‹). Das ›Bewusstsein der Bewusstlosigkeit‹ 
setzt also ein Narrativ voraus, mit dem innerhalb der propositionalen 
Struktur der Sprache logische Positionen wie Ich, Du, Es, mein Körper 
etc. bereitgestellt und zu einem polyphonen Gewebe unterschiedlicher 
Stimmen und Positionen verschränkt werden.14 Der Prozess der Selbst-

13	Vogd (2020, S. 234 f.).
14	Zur sprachlichen Polyphonie siehe auch Gevaudan (2010), zur Methode der 

Kontexturanalyse komplexer sprachlicher Formen Vogd und Harth (2019).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


231

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

referenz und die damit verbundenen Reflexionsleistungen geschehen im 
Medium der Sprache. Zudem können wir schon hier festhalten, dass 
Bewusstsein mit einer Erinnerungsfunktion einhergeht, also einen Pro-
zess voraussetzt, der Selbst- und Fremdreferenz reaktualisieren kann – 
und auch dies kann nur durch die Mittel der Sprache geleistet werden. 

Ob innerhalb von Körpern im Sinne von Alfred North Whitehead 
»Elementarereignisse«15 mit einem rudimentären Selbstempfinden ge-
schehen, macht so lange keinen Unterschied, bis ein kybernetischer Pro-
zess es ermöglicht, Erinnerungen zu generieren, die einen Unterschied 
machen, indem sie eine kontinuierliche deskriptive Rekursion möglich 
machen. 

An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass sich logisch nicht ent-
scheiden lässt, ob während der Bewusstlosigkeit Empfindungen oder 
andere Sinneswahrnehmungen aufgetreten sind oder nicht. Erst im 
Nachtrag wird das (vermeintliche) Erleben oder die (vermeintliche) Be-
wusstlosigkeit zu einer Erfahrung. Ohne Referenz keine Erinnerung 
– und damit auch kein Bewusstsein (und auch keine Bewusstlosigkeit). 

Bemerkenswert an der Erzählung von Fuchs ist, dass Tätigkeiten wie 
Essen (und selbst Sprechen!) nicht in diesem Sinne mit Bewusstheit ein-
hergehen müssen. Sie scheinen automatisch ablaufen zu können, gleich 
den kognitiven Prozessen jener Zombie-Wesen, die Richard Rorty in 
seinem Gedankenexperiment zu seinem Buch Der Spiegel der Natur be-
schrieben hat:16 Auf einem anderen Planeten werden Wesen entdeckt, 
die uns Menschen recht ähnlich sind. Auch sie haben eine Zivilisation 
begründet, verfügen über Sprache und betreiben Wissenschaft. Letzt-
lich unterscheiden sie sich von uns nur in einem Aspekt. Sie verfügen 
nicht über die subjektive Bewusstheitserfahrung. Sie sind gewisserma-
ßen Zombies, die nichts fühlen. Sie können sich zwar über Farben und 
Töne unterhalten, verwenden hierfür aber objektivierende Begrifflichkei-
ten und Konzepte. So reden sie etwa von der Farbe ›Rot‹ nicht im Sinne 
einer phänomenologisch erfahrenen Qualität, sondern für sie wird der 
Begriff dadurch qualifiziert, dass ein geeignetes Messgerät die Wellen-
länge von 700 Nanometer anzeigt oder im Hirn-Scan eines diese Farbe 
beobachtenden Wesens nur bestimmte Neuronengruppen aktiv werden.

In ähnlichem Sinne scheint auch Fuchs während seiner Bewusstlosig-
keit als wahrnehmendes körperliches Wesen aktiv gewesen zu sein. Er 
pflegte bestimmte Essgewohnheiten und konnte sich hierzu sprachlich 
ausdrücken, doch dies schien keine Bewusstseinsfunktion vorauszuset-
zen. Auch beim Sprechen schien es auszureichen, dass die diesbezügli-
chen kognitiven Prozesse hinreichend routinisiert und internalisiert wor-
den sind. Es scheint nicht nötig zu sein, sie auch zu erleben. Homolog mit 

15	Whitehead (1987).
16	Rorty (1987 [1979]).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


232

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

den Leistungen künstlicher Intelligenzen im Bereich der Sprachgenerie-
rung könnte damit auch beim Menschen die sinnhafte Produktion von 
Sprache als eine automatische Verkettung von plausiblen Sinnanschlüs-
sen verstanden werden, für die kein reflexives Bewusstsein nötig ist.17 
Wenn dies bereits Computer können, warum soll dies dann nicht auch 

17	Um ein Beispiel zu geben: Ein GPT-3-Modul wurde mit einem Absatz aus den 
Schriften von Peter Fuchs gefüttert und gebeten, die Gedanken fortzuführen. 
Der kursiv formatierte Text ist der Input in die künstliche Intelligenz. Der 
nichtkursive Text ist eine Antwort des Sprachmoduls: 

	 Peter Fuchs: »Vielleicht, wenn man ›Iche‹ als schnell handhabbare, zerstreu-
ungsfähige und inkonsistente Punktualitäten oder als ›Punktformen‹ auffasst 
– als Medium gleichsam. Das ›Selbst‹ wäre dann eine orientierte Form, die hö-
here Ansprüche an Dauerhaftigkeit signalisiert, sich ausnimmt wie eine ›klar-
gelegte Struktur‹, wie eine ›verkrustete Selbstreferenz‹, wie der Aufbau dessen, 
was man nachlässig unter ›Identität‹ versteht. In dieser Konstruktion sind For-
men wie Wiederholung und Wiedererkennen, vor allem aber Narrativität zen-
tral. Wenn man das ›Selbst‹ so konzipiert, ist ›Zerfall‹, ist Dissoziation erwart-
bar und kann ersichtlich verwendet werden für spannende Erzählungen. Für 
mich war aber das Erzählen einer Vergangenheit auch zwischen Halluzinatio-
nen anfangs nur sporadisch möglich; wusste ich doch kaum, woher ich kam.« 

	 (GPT-3-Sprachmodul): »Ich würde diese These nicht so weit gehen lassen. Es 
gibt zwar eine Orientierung des Selbst, doch diese ist nicht unbedingt dauer-
haft. Das Selbst kann auch zerfallen, was dann zu Dissoziation und Halluzi-
nationen führen kann. Allerdings ist die These von einer klargelegten Struktur 
des Selbst und einer verkrusteten Selbstreferenz nicht unbedingt richtig. Das 
Selbst ist nicht nur eine orientierte Form, sondern auch inkonsistent. Es gibt 
keine Garantie, dass das Selbst dieselbe Orientierung beibehält. Auch das Er-
zählen einer Vergangenheit ist nicht zwangsläufig möglich. Es hängt davon ab, 
ob man überhaupt in der Lage ist, sich an die Vergangenheit zu erinnern. 

	 In diesem Sinne kann man sagen, dass das ›Selbst‹ eine Form ist, die höhere 
Ansprüche an Dauerhaftigkeit signalisiert. Mit anderen Worten, das ›Selbst‹ 
ist eine Form, die anstelle von Inkonsistenz und Zerfall höhere Ansprüche an 
Dauerhaftigkeit signalisiert. Dies bedeutet, dass das ›Selbst‹ eine konsistentere 
Form als andere Punktualitäten ist, was es zu einem wichtigen Element macht, 
wenn es um die Erzählung von Geschichten geht. Die Form des ›Selbst‹ ermög-
licht es, Geschichten über die eigene Vergangenheit zu erzählen, was für mich 
zwischen Halluzinationen anfangs nur sporadisch möglich war. Zusammenfas-
send kann man sagen, dass das ›Selbst‹ eine wichtige Form ist, die anstelle von 
Inkonsistenz und Zerfall höhere Ansprüche an Dauerhaftigkeit signalisiert.

	 Insofern kann man ›Iche‹ auch als eine Art ›Struktur der Unordnung‹ begrei-
fen. In diesem Sinne könnte man auch von einem ›Ich-Zerfall‹ sprechen. Ich-
Zerfall: Der Begriff beschreibt einen Zustand, in dem das Selbst auseinan-
derfällt. Dies kann auf verschiedene Weise geschehen, zum Beispiel durch ein 
Trauma oder durch eine schwere psychische Erkrankung. In solchen Fällen 
ist die Identität des Betroffenen nicht mehr stabil und er kann sich nicht mehr 
mit seinem Selbst verbinden.«

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


233

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

eine hinreichend trainierte neuromuskuläre Körperlichkeit eines 60 Jahre 
alten Mannes als bewusstseinslose Routine leisten können?

Schauen wir ein wenig genauer auf eine andere Stelle der Erzählung, 
in der trotz der Bewusstlosigkeit eine gewisse Erlebensqualität erinnert 
zu werden scheint (»Mein nachträglicher Eindruck ist: Ich war nichts als 
irgendeine diffuse Aufmerksamkeit«). Da hier nichts Spezifisches erin-
nert wird, lässt sich logisch nicht bestimmen, ob allgemein die Tatsache 
des Erlebens erinnert wird oder ob sich die Erinnerung auf spezifische 
Aspekte des Erlebens im Kontext der Bewusstlosigkeit bezieht. Was wir 
hier jedoch feststellen können, ist, dass innerhalb der Sprache die Verle-
genheit aufkommt, die Bewusstlosigkeit mit Erinnerung zu füllen, also 
die Erzählung mit einer passenden Erlebensqualität anzureichern. Frei-
lich kann auch dies nur retrospektiv geschehen.

Die Art und Weise, wie die Lücken gefüllt werden, scheint damit auch 
mit einer plausibel erzählbaren Ich-Identität zu tun haben. Auf den Be-
richt seiner Frau angesprochen, erzählt Peter Fuchs, dass er sich nicht 
daran erinnere, sich in der Klinik über die Körnerbrötchen beschwert zu 
haben, dass dies aber im Einklang mit der ihm vertrauten Persönlichkeit 
stehe (»Leider nein, aber passen würde es.«). Dies weist darauf hin, dass 
Persönlichkeit einerseits darauf beruht, was signifikante andere Men-
schen in ihren Erzählungen als konstante Eigenschaften oder Marot-
ten der ihnen vertrauten Menschen mitführen, und andererseits darauf, 
dass sich die Personen diese Merkmale als zu ihrer persönlichen Iden-
tität gehörend zu eigen machen. Nur deshalb erscheint das ›Sich-über-
Körnerbrötchen-Beschweren‹ aus der Perspektive der vertrauten Außen-
stehenden als etwas, was ›Peter‹ nicht nur macht, sondern zugleich Peter 
›ist‹ – und dann auch in Hinblick auf die eigene Identitätskonstruktion 
passt (etwa im Sinne: ›Ich bin eben jemand, der diese Marotte hat‹). Sol-
che Narrative könnten hier also von allen Beteiligten genutzt werden, 
um sich retrospektiv der Konstanz der Persönlichkeit zu vergewissern. 

Um die Relevanz des Beziehungsaspekts bzw. der sozialen Seite dieser 
Prozesse zu verdeutlichen, ließe sich etwa gedankenexperimentell eine 
Erzählvariante vorstellen, in der Peters Frau gesagt hätte: ›Nein, dies ist 
nicht mein Peter, so was macht der nicht.‹ Hiermit würde es nicht so 
leicht gelingen, eine sozial geteilte kohärente und stabile Ich-Konstruk-
tion aufzubauen, die besagt, was Peter Fuchs ist.

Die Rede über Bewusstlosigkeit verweist damit auf viele Aspekte, die 
das relationale Gefüge des menschlichen Bewusstseins auszeichnen. Es 
erscheint ein ›Ich‹, das in der Sprache über die Zeit hinweg besteht, auch 
wenn es durch Bewusstlosigkeit unterbrochen wird. Wenngleich Spra-
che als Medium dieser Prozesse fungiert, scheint sie dabei nicht not-
wendigerweise selbst mit Bewusstheit einhergehen zu müssen. Es gibt 
Zweite- und Dritte-Person-Perspektiven, die den Fortbestand der Person 
als sozialer und körperlicher Einheit erzählen und damit im Reich der 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


234

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

Sprache ebenjene Erzählzwänge generieren, die die Lücken in der zeit-
lichen Struktur auffüllen, die sich aus der Erste-Person-Perspektive er-
geben. Jede Erinnerung – auch die an ein diffuses Gefühl der Aufmerk-
samkeit – kann nur in der Gegenwart stattfinden, muss also als eine 
Operation verstanden werden, in der auf etwas referiert wird und mit 
der zwischen den unterschiedlichen Positionen jongliert wird, die das ak-
tuale polykontexturale Gefüge zur Verfügung stellt. 

Zutage tritt damit freilich eine Diskrepanz zwischen der Bewusstseins-
losigkeit, die gewissermaßen ›zeitlos‹ ist, da hier keine Unterschiede er-
scheinen, und anderen Sprecherpositionen, die Zeit generieren, indem 
sie zwischen einer Zeit vor und einer nach der Bewusstlosigkeit unter-
scheiden, für die also die Zeitlichkeit Sinn ergibt.

Wenn die Zeit die Bühne betritt

Schauen wir diesbezüglich auf einen anderen Gesprächsausschnitt, in 
dem die Problematik des zeitlichen Beginns der Bewusstheit reflektiert 
wird:

»MH [Markus Heidingsfelder]: Na gut, aber die Zeit des Delirs muss 
doch gegenüber all dem Zuvor eine scharfe Zäsur gewesen sein?

PF: Sie begann, um erneut paradox zu formulieren, ja mit einem Nicht-
Beginn. Du darfst nicht vergessen, ich weiß von den ersten fünf Mona-
ten gar nichts. Da gab es für mich keine Zäsur; für meine Leute dage-
gen war diese Zeit ein scharfer Einschnitt, eine herbe Katastrophe, aber 
für mich eben nicht. 

Deswegen kann ich nichts über diese Phase sagen. Sie lässt sich nicht mit 
der Metapher ›Zäsur‹ beobachten, einfach, weil da keine Unterschei-
dung war, in deren Rahmen sich etwas hätte bezeichnen lassen. Deswe-
gen hatte ich anfangs von Neonatalität gesprochen. Das Baby weiß nicht 
(und kann es auch niemals wissen), wie es war, auf die Welt zu kommen. 
Oder anders: Die Bewusstlosigkeit war einfach kein Zustand. Da war 
nichts zum Herausklettern, kein Wechsel, den ich hätte registrieren und 
in den Kanon meines Lebensfilmes hätte eintragen können. Es gab keine 
Möglichkeit, sich zu erinnern. Diese Zeit war ›Nada‹. 

Das änderte sich erst mit dem Auftritt der Halluzinationen. Erst dann 
gab es Phänomenalität und allmählich sehr vage Erinnerungen an die 
›Vorzeit‹ des Delirs. Dass ich dazu mehr und mehr befähigt war, spiegelt 
sich in einer seltsamen Art von Halluzinationen, in denen die Zeit selbst 
die Bühne zu betreten schien.«18

Es braucht einen Beobachter, um eine Zäsur bezeichnen zu können, und 
in diesem Sinne entsteht auch die Zeit und die Idee eines Anfangs oder 

18	Fuchs und Heidingsfelder (2022, S. 45).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


235

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

einer Kontinuität bzw. Diskontinuität erst mit den Unterscheidungen ei-
nes Beobachters. Es bedarf also einer Anfangsunterscheidung, die erin-
nert werden kann. Entsprechend beginnt erst mit dem »Auftritt der Hal-
luzinationen« eine Welt, die etwas als Gegenstand hat, nämlich Bilder 
und Szenen, die einen solchen Eindruck machen, dass sie erinnert und 
damit reproduziert werden. Erst hiermit scheint dann auch die Zeit »die 
Bühne zu betreten«. 

Aus kybernetischer Perspektive muss die Gedächtnisfunktion (also die 
Fähigkeit, sich erinnern und Erinnertes mit aktuellem Geschehen ver-
gleichen sowie die Ergebnisse dieser Vergleichsoperationen selbst wie-
der repräsentieren zu können) damit als notwendiger Bestandteil des Be-
wusstseins angesehen werden. Ergebnisse von zeitlichen Operationen, 
die nicht erinnert werden, können in diesem Sinne nicht als ›bewusst‹ 
angesehen werden, da sie nicht (re)präsentiert und demzufolge nicht wie-
der hervorgerufen werden können. 

Dies erklärt auch die Diskrepanz zwischen den Positionen der beiden 
Gesprächspartner. Der Fragesteller beobachtet die Zäsur. Der Antwor-
tende nicht, wenngleich ihm Sinnfiguren vorgeschlagen werden, die es 
ihm ermöglichen, von sich selbst entgegen der offensichtlichen Diskon-
tinuität als über die Zeit hinweg gleiche Person zu sprechen. Nur in der 
sprachlichen Reflexion kann das ›Ich‹ konstant bleiben – auch wenn es 
von mehreren Monaten seiner Lebenszeit nichts weiß. Auch dies spricht 
dafür, dass Subjektivität, Bewusstsein und Zeit im Sinne von William 
James nicht als Elementareinheiten abgetrennt und isoliert werden kön-
nen, sondern nur in der Komplexität eines Systems, das Erinnerung und 
Reflexion ermöglicht, verstehbar sind.

Es lohnt sich an dieser Stelle, etwas ausführlicher darüber nachzuden-
ken, warum zu Beginn der Bewusstheit der »Auftritt von Halluzinatio-
nen« steht. Reflexiv beginnt das Bewusstsein sich an die selbst produ-
zierten Zustände zu erinnern und damit einen Unterschied zu machen. 
Es beginnt, eine Erinnerung mitzuführen, also einen Bogen zwischen Er-
leben und Reaktualisierung zu schlagen (ansonsten könnte ja nicht er-
innert und darüber berichtet werden). In dem hier zum Ausdruck ge-
langenden Reflexionsprozess kommt ein Re-entry im Sinne von Spencer 
Brown ins Spiel.19 Denn die Differenz, die die Erfahrung macht, wird in 
sich selbst eingeführt, um erst auf diese Weise eine Formähnlichkeit zu 
erzeugen, die reaktualisiert und damit erinnert werden kann. 

Es ist bezeichnend, dass dieser Prozess keine Realität benötigt, son-
dern allein auf Basis halluzinierter Objekte starten und sich fortsetzen 
kann. Es bedarf keiner Wirklichkeit, denn die Reflexion kann sich so-
wieso nur auf Basis selbst produzierter Gegenstände auf sich selbst be-
ziehen. Wir können an dieser Stelle nicht sagen, ob Bewusstsein generell 

19	Spencer Brown (1997).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


236

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

imaginär beginnt – also traumähnlich, zunächst nur auf fantasierte Ob-
jekte referierend startet. Aus neurokonstruktivistischer Perspektive hät-
te dies durchaus eine gewisse Plausibilität. Der Hirnprozess würde zu-
nächst beginnen, seine eigenen Muster zu erzeugen, um diese dann durch 
von den Sinneswahrnehmungen generierte Anregungen zu modifizieren. 
Es könnte aber auch sein, dass elaborierte Halluzinationen nur mög-
lich sind, wenn bereits in hinreichendem Maße Erinnerungen vorhanden 
sind, die Person also aufgrund ihrer früheren Selbst- und Weltverhält-
nisse über einen hinreichenden Formenreichtum aktualisierbarer Muster 
verfügt. Andererseits könnte das Bewusstsein aber auch mit relativ un-
spektakulären Formen beginnen und hierauf aufbauend komplexere Fä-
higkeiten der szenischen Darstellung gewinnen. Wenn dies der Fall wäre, 
würde wohl auch das Bewusstsein eines Babys halluzinativ starten, um 
dann die selbstgenerierten Formen mit den Sinnesreizen der Wahrneh-
mungen abzugleichen, die mit seinen Umweltbeziehungen einhergehen. 

Der Bericht von Fuchs weist darauf hin, dass die Wahrnehmung von 
Zeitlichkeit ebenfalls nicht voraussetzungslos besteht, sondern erst ein-
setzt, wenn eine entsprechende Reflexionsstruktur aufgebaut worden 
ist (»in denen die Zeit selbst die Bühne zu betreten schien«). Auch die 
Texturen der Zeit scheinen also nicht per se gegeben, sondern müssen 
erst als später wieder erinnerbare Strukturen entfaltet werden. Die da-
mit verbundenen Reflexionsverhältnisse lassen sich wiederum als ein 
Re-entry im Sinne von Spencer Brown begreifen. Das Erscheinen einer 
Differenz (also die Phänomenalisierung von etwas als Gegenstand) be-
ruht auf dem Wiedereintritt ebendieser Differenz in die Differenz. Und 
es ist die im Zuge dieses Re-entry entstehende Form, die dann Gedächt-
nis und Wiedererkennen ebenso möglich macht wie die zeitliche Anord-
nung des Erinnerten. Der Hirnforscher Gerald M. Edelman formuliert 
in diesem Sinne:

»Neue Wahrnehmungskategorien werden reentrant mit Gedächtnissy-
stemen verkoppelt, ehe sie selbst Teil eines nun veränderten Gedächt-
nissystems werden. Anhand des Gedächtnisses kategorisierte Wahr-
nehmungen werden also rekursiv genutzt, um das Gedächtnis selbst 
zu modifizieren. Diese Wechselwirkungen laufen, so nimmt man an, 
innerhalb von Zehntelsekunden bis Sekunden ab, also innerhalb der 
Zeitspanne, die William James ›Scheingegenwart‹ nennt. Ich bezeichne 
sie als ›erinnerte Gegenwart‹, um zu unterstreichen, dass aus der Inter-
aktion zwischen Gedächtnis und aktueller Wahrnehmung das Bewusst-
sein entspringt: 

Was für Folgen hatte es, dass die Evolution eine dynamische Koppelung 
zwischen Werte-Kategorien-Gedächtnis und Wahrnehmungsgedächtnis 
herstellte? Es bildete sich die Fähigkeit heraus, eine komplexe Szene zu 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


237

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

konstruieren und zwischen Bestandteilen dieser Szene Unterscheidun-
gen zu treffen.«20

Der Bewusstseinsprozess generiert damit zugleich die Zeit und auch das 
Gedächtnis, um die darauf bezogenen Differenzen zu erkennen und sta-
bil zu halten. 

In der Welt der Halluzinationen 

Schauen wir nun auf die Welt der Halluzinationen. Anbei zwei Beispie-
le, von denen Peter Fuchs berichtet:

»PF: Also: Ich stand am Fenster meines Zimmers und schaute hinaus. 
Meine Frau wollte mit dem Bus kommen, eine Haltestelle befand sich am 
Ende eines aufsteigenden Schotterweges, den sie herunter gehen würde. 
Das war klar, so war es immer. Und doch gab es weder die Haltestelle noch 
den abschüssigen Weg, wovon ich mich später selbst überzeugen konnte. 

Der Bus hielt an, meine Frau stieg aus, ging ca. drei Schritte – und dann 
war sie plötzlich wieder im Bus, ohne zurückgegangen zu sein. Da war 
keine Zwischenzeit. Dann stieg sie wieder aus, und das gleiche Spiel 
wiederholte sich und wiederholte sich und wiederholte sich … immer 
in der gleichen Form. 

Ich fand das nur bemerkenswert, aber nicht: unglaublich. Und wartete 
und wartete und wartete – angstfrei. Ich glaube, ich habe mich sogar 
darüber belustigt. Ein bisschen war das Ereignis wie ein Tanz, dem ich 
unbekümmert zuschaute.«21 

»PF: Kurz darauf verlief die gewohnte Zeit anders. Die Uhr im Speise-
saal schien zu stehen. Die Schwestern bewegten sich viel langsamer als 
ich. Der Gedanke war: Jetzt kannst Du sie beschimpfen, sie sind macht-
los. Mein Eindruck ist, dass ich das auch wirklich getan habe. ›Sie un-
selig verquatschte Ente!‹«22 

Diese Szenen beinhalten Elemente, die der Alltagswelt des Erzählers zu-
geordnet werden und dem Common Sense entsprechend typisiert und 
beschrieben werden können: Es gibt Krankenschwestern, Speisesäle, Au-
tobusse, die Ehefrau und anderes Vertrautes. Zugleich tauchen Phäno-
mene auf, die nicht mit der gewöhnlichen Alltagsrealität kompatibel sind 
– etwa die sich immerfort wiederholende Filmschleife der ankommen-
den Frau oder die Desynchronisation der Zeitebenen in der Beschimp-
fung der Pflegekräfte. 

Auch wenn die Halluzinationen bizarr sind, sie lassen sich dennoch 
gut erzählen. Sie haben einen szenischen Charakter. Was geschildert 

20	Edelman (2004, S. 63 f.).
21	Fuchs und Heidingsfelder (2022, S. 45).
22	Vogd (2020, S. 241).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


238

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

wird, liegt im Bereich der Trickmöglichkeiten moderner Computerani-
mation. Man denke hier beispielsweise an den Marvel-Film Dr. Strange, 
in dem der Zauberer die Zeit verzerren und zu einer endlosen Schleife 
verbinden kann. Auch gehen die geschilderten Episoden auf sozialer Ebe-
ne mit verständlichen Konstellationen einher, etwa mit Krankenschwes-
tern, die normalerweise Macht über einen haben und denen man als Pa-
tient hilflos ausgeliefert ist. 

Bemerkenswert ist zudem, dass die Halluzinationen zumindest in der 
Anfangszeit als ein selbstgenügsames Spiel der Erscheinungen erfahren 
werden, das die Aufmerksamkeit erregt, aber nicht verunsichert oder be-
unruhigt (»angstfrei. Ich glaube, ich habe mich sogar darüber belustigt«). 
An anderer Stelle beschreibt Peter Fuchs sogar, dass das halluzinative Er-
leben mit einem Gefühl tiefer Gelassenheit einherging: 

»PF: Mein Leben muss einfach so etwas wie schieres ›Leben‹ gewesen 
sein etwa in der Form, die Thomas Mann im ›Zauberberg‹ beschreibt: 

›Was war das Leben? Man wusste es nicht. Es war sich seiner bewusst, 
unzweifelhaft, sobald es Leben war, aber es wusste nicht, was es sei […].‹ 

MH: Blieb von diesem merkwürdigen Empfinden denn irgendetwas zu-
rück?

PF: Wenn ich ›zurückfühle‹, spüre ich, dass etwas erhalten blieb, eben 
diese kuriose Grundgelassenheit. Das war, wenn Du mir dieses Bild ge-
stattest, wie ein Schweben oder Treiben im bernsteinfarbenen Wasser ei-
nes riesigen Aquariums, in dem nur die Sprudelsteine rastlos blubberten. 
The rest was a kind of silence, die Sache eines ungerührten Beobachters, 
der irgendwie resilient oder invulnerabel war – Nothing else matters.«23

Laut der Schilderung von Fuchs vollzieht sich in diesem Stadium eine 
Reflexion auf das Erleben, jedoch keine Reflexion in Hinblick auf die 
Konsequenzen des Erlebten. Da ist noch kein Ich, das bedroht oder be-
unruhigt ist oder umgekehrt bestimmte Formen des Erlebens unbedingt 
haben möchte. In diesem Zustand, an dessen Grundgefühl sich Fuchs 
erinnern kann, gibt es noch keine Ausdifferenzierung zwischen Reflexi-
on-in-sich und Reflexion-in-anderes und damit auch noch keine Unter-
scheidung zwischen Erleben und Handeln. Das willentliche Gestalten 
von bzw. das Eingreifen in Welt ist noch kein Thema und in diesem Sin-
ne kann es in diesem Spiel der halluzinierten Formen auch kein Scheitern 
oder Misslingen geben, das bedrohlich sein könnte. Es gibt (noch) keine 
Vergleichsoperation, die ein Problem, ein Sollen oder ein Etwas-anderes-
Wollen projizieren. Es ist einfach, was ist (»wie ein Schweben oder Trei-
ben«), doch dieses ›ist‹ ist bereits reflexiv zugänglich, kann präsent ge-
halten und erinnert werden (»es war sich seiner bewusst, unzweifelhaft«). 

23	Fuchs und Heidingsfelder (2022, S. 21 f.). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


239

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

Aufbau von Zeitlichkeit

Etwas anderes wollen zu können als die unmittelbare Gegenwart setzt 
ein ›Selbstverhältnis‹ voraus, das sich von der unmittelbar gelebten Welt 
abspaltet, also nicht mehr identisch ist mit dem aktuellen Weltverhält-
nis. Wir können das Ich damit als eine Prozessstruktur ansehen, die sich 
in einer reflexiven Bewegung als Reflexion-in-sich von der Welt abgrenzt 
und sich über die Zeit hinweg, also über die Vergangenheit in die Zu-
kunft projizieren kann.

Diese Struktur ist jedoch nicht per se gegeben, sondern bedarf zuerst 
der Erschaffung der zeitlichen Texturen, um sich selbst identifizieren zu 
können. Dies setzt ein Gedächtnis voraus, das zur Temporalisierung fä-
hig ist und über Vergleichsoperationen zwischen einem Vorher und ei-
nem Nachher unterscheiden kann. 

Es spricht einiges dafür, dass diese Voraussetzung erst dann erfüllt ist, 
wenn man in eine Sprache hinein sozialisiert ist, die aufgrund ihrer pro-
positionalen Struktur ein solches ›Ich in der Zeit‹ bezeichnen und kon-
struieren kann.24 Um ein diesbezügliches Selbst- und Weltverhältnis an-
gemessen erzählen zu können, muss man in der Sprache sein. Ganz in 
diesem Sinne formuliert Fuchs mit Blick auf seine langsame (Wieder-)
Aneignung dieses Prozesses:

»PF: Für mich war aber das Erzählen einer Vergangenheit auch zwi-
schen Halluzinationen anfangs nur sporadisch möglich; wusste ich doch 
kaum, woher ich kam.«25 

Erzählungen generieren eine zeitliche Struktur (und setzen sie zugleich 
voraus), in der sich der Ich-Erzähler bewegen kann. Dies bedeutet, Erin-
nerungen gleichsam als Gegenstände auf einer Achse zu präsentieren, um 
sich hieran zeitlich orientieren zu können. Ohne diese Struktur könnte 
die Reflexion-in-sich des Subjekts wohl kaum stabile Werte bilden. Auch 
dies weist wieder darauf hin, dass das Ich erst in Koproduktion mit der 
Sprache jene Anhaltspunkte findet, mithilfe derer es sich über die Zeit 
hinweg als mit sich selbst identisch sehen und die hiermit einhergehen-
den Identitäten als wesentlich, wichtig und bedeutsam empfinden kann. 

Erst hierdurch wird es für Fuchs möglich, die unterschiedlichen Hal-
luzinationen mit ihren Erfahrungsqualitäten zu temporalisieren, um sie 
dann schließlich auch als Ereignisse bezeichnen und unterscheiden und 
damit in Beziehung setzen zu können. Schauen wir diesbezüglich noch 
auf eine andere Stelle:

»PF: Fast jede Halluzination, mit der ich zu tun hatte, gestattete keinen 
›Übergang‹ zum nächsten Ereignis. Da gab es keinen Hiatus zwischen 

24	Zur Rolle der verkörperten Sprache siehe auch Di Paolo et al. (2018).
25	Fuchs und Heidingsfelder (2022, S. 21 f.; kursiv im Original).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


240

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

gerade eben noch und jetzt. Ich saß vielleicht einfach unschlüssig vor 
einem Teller mit Königsberger Klopsen. Essen oder nicht essen, das war 
die Frage. Erst später konnte ich im Rückblick Zeitgrenzen setzen: Vor-
hin war der Hund da, jetzt bin ich im Speisesaal, gleich werde ich im 
Raucherraum sein.

Aber in den ersten drei Monaten gab es kein Ende der Halluzinationen, 
keinen Übergang in das, was man ›Realität‹ nennt.«26 

Erst mit der Erzählbarkeit wird der Fluss des Erlebens als Kette bzw. 
Verkettung von Erfahrungen reflexiv zugänglich. Der Begriff der Erfah-
rung selbst impliziert bereits eine Bezugnahme, die nur im Nachtrag, 
nur im Reflex auf eine bereits vergangene Gegenwart geschehen kann. 
Erfahrung ist immer schon Differenzgeschehen, Différance, wie Derri-
da sagen würde.27 Zu sagen: ›Ich habe etwas erlebt‹, setzt bereits jene 
zentrale Operation der Unterscheidung von Reflexion-in-sich und Re-
flexion-in-anderes voraus. Die Operation des Selbstbewusstseins scheint 
sich also darin zu manifestieren, diese Differenz zu erzeugen und sie als 
Struktur so stabil zu halten, dass immerfort zwischen diesen beiden Sei-
ten oszilliert und diese Bewegung selbst reflektiert und gewahr gehalten 
werden kann.

Indem verschiedene Erfahrungen als unterschiedlich markiert und er-
innert werden können, besteht prinzipiell die Möglichkeit, sie auch in 
Hinblick auf ihre Qualität zu unterscheiden – etwa in Bezug auf den Re-
alitätsstatus.

Konditionierte Koproduktion 

Mit Blick auf eine Phase seiner Genesung, in der die Zweifel am Reali-
tätsstatus der Halluzinationen bereits deutlich etabliert waren, erklärt 
Peter Fuchs an anderer Stelle:

»Manche solcher Ereignisse waren als stattgefundene Realität immer 
noch präsent, als ich wieder zuhause war. Die Töchter und meine Frau 
haben so allmählich angefangen, mir zu sagen, dass dies alles nicht wirk-
lich geschehen ist, was ich da aufgeregt oder wie auch immer erzählt 
habe. Es dauerte noch lange, bis ich den Nichtwirklichkeitsstatus an-
erkannt habe, und noch heute ist es so, dass ich bei manchen Sachen 
das Problem habe, mich fragen zu müssen, ob das real war. Ich war bei-
spielsweise auf einem Bauernhof, da stand ich dann, schaute den Gänsen 
zu und hatte einen Moment lang das Gefühl oder besser den Gedanken: 
›Ist das nun belastbar?‹«28 

26	Fuchs und Heidingsfelder (2022, S. 34 f.).
27	Derrida (2004).
28	Vogd (2020, S. 241).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


241

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

Gerade an dieser Stelle lässt sich wiederum feststellen, dass und wie Er-
fahrung, Erleben und Erzählen miteinander verschränkt sind. Erlebnisse 
werden signifikanten anderen Personen mitgeteilt und stoßen auf Reso-
nanz oder Widerspruch. Die kommunikative Validierung führt zu einem 
Realitätscheck, der einen Teil der vergangenen Erfahrungen als ›Halluzi-
nation‹ indiziert, wenngleich dies der subjektiven Perspektive entgegen-
steht (»dauerte noch lange, bis ich den Nichtwirklichkeitsstatus aner-
kannt habe«). Es wird deutlich, wie stark die Unterscheidung zwischen 
Realität und Halluzination von der Operation der Kommunikation ab-
hängt, also von dem Sinn, der im Medium der Sprache geteilt wird. 

Was im Erleben als Gestalt, als Bewusstsein erscheint, ist unhintergeh-
bar positiv. Hier wird nicht zwischen Traum, Halluzination und Reali-
tät unterschieden. Es ist, was erscheint. Erst die Sprache bietet die Ope-
ration der Negation an und damit die Möglichkeit einer Reflexion, die 
zwischen Halluzination und Täuschung auf der einen und Realität auf 
der anderen Seite unterscheiden lässt. Erst hier kann die Positivität der 
der Seinsidentität sich selbst offenbarenden Formen fraglich und damit 
gebrochen werden. Die Negation verweist auf das Nichtsein. Sie gehört 
damit logisch gesehen nicht der Welt an, wie sie sich im zweiwertigen 
Bewusstsein darstellt. Sie gehört zum Bereich der Reflexion, ist also im 
Anschluss an Hegel und Günther im Bereich der Negativität zu verorten. 

Nun ergibt sich aber, dass die Praxis der Negation – etwa das ›Nein‹-
Sagen – ebenfalls zumindest in dem Sinne als positiv zu betrachten ist, als 
das artikulierte ›Nein‹ gehört oder in einer anderen Form wahrgenom-
men wird. Damit muss die Negation aus der Perspektive einer zweiwer-
tigen Logik als eine Paradoxie erscheinen, nämlich als eine Operation, 
die gleichzeitig positiv wie auch negativ ist. Erst innerhalb einer mehr-
wertigen logischen Struktur, die über mehr als eine subjektive Position 
verfügt, ergibt sich die Möglichkeit, dass etwas an einem Ort als ›po-
sitiv‹, von einem anderen Ort aus gesehen jedoch zugleich als ›negativ‹ 
erscheint. Was aus der einen Position als unmittelbar gegebene Wirk-
lichkeit erscheint, kann von einer anderen Position aus als ›Illusion‹ er-
scheinen und damit ›negiert‹ werden. Dies ermöglicht über die Operati-
on der Kommunikation transjunktionale Operationen, mittels derer sich 
abgleichen lässt, was als konsensuelle Realität betrachtet oder was dem-
gegenüber als ›subjektive‹ Perspektive oder gar als Täuschung aufgefasst 
werden kann – letzteres ist nämlich so zu verstehen, dass einer positiven 
Erfahrung gleichsam eine Negation angeheftet wird.

Wenn wir Sprache mit Humberto R. Maturana nicht als Übertragung 
von Information, sondern als ein Verhalten zur Koordination von Ver-
halten begreifen,29 muss das Miteinander-Sprechen als eine Operation 

29	»Die Sprache überträgt keine Information. Ihre funktionale Rolle besteht in 
der Erzeugung eines kooperativen Interaktionsbereiches zwischen Sprechern 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


242

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

verstanden werden, die ihrerseits in der Weise verkörpert wird, dass be-
stimmte sprachliche Figuren sinnlich erinnert werden – und damit als 
Material genutzt werden können, um Identitäten auszuflaggen und zu 
kondensieren. In der Sprache sein – also Worte artikulieren und hören, 
die den Fluss des Erlebens unterscheiden, bezeichnen und damit in be-
stimmter Form interpunktieren – bedeutet demzufolge immer auch, die 
der Sprache eigenen polyphonen Strukturen zu inkorporieren. Es be-
deutet, sprachlichen Sinn mit all seinen Perspektiven und Ambivalenzen 
zu fühlen und körperlich zu erinnern. Die über die sprachliche Kom-
munikation erfolgende Wahrnehmung einer Perspektive und Weltsicht, 
die der eigenen widerspricht, ist damit nicht einfach nur abstrakte In-
formation. Der widerstreitende sprachliche Sinn schreibt sich vielmehr 
seinerseits in den Körper ein. Vor diesem Hintergrund können wir da-
von sprechen, dass der Mensch allein schon deshalb eine polykontex-
turale Leiblichkeit hat,30 weil in ihm – vermittelt über die Kommuni-
kation – unterschiedliche Perspektivierungen und Positionierungen mit 
jeweils eigenen körperlichen Regungen, Erinnerungen und Erwartungs-
mustern koexistieren. Hierdurch wird es möglich, dass der Fluss der 
sinnlichen Wahrnehmungen und die damit verbundenen erinnerbaren 
Objekte (auch die, die im Rahmen von Halluzinationen entstehen) in ein 
spezifisches Reflexionsverhältnis zu den sprachlichen Entitäten geraten. 
Die Negation greift – vermittelt über die Sprache – als positive Wahrneh-
mung in das Bewusstsein ein. Erst dadurch entsteht auch die Möglich-
keit einer transklassischen Operation, entsprechend der die halluzinierte 
Welt kontrafaktisch zur Positivität ihrer Wahrnehmung rejiziert wird.31

Aus dem Blickwinkel einer Theorie der Polykontexturalität begeg-
nen wir hier der konditionierten Koproduktion von Psyche, Körper und 

durch die Entwicklung eines gemeinsamen Bezugsrahmens, auch wenn je-
der Sprecher ausschließlich in seinem eigenen kognitiven Bereich operiert, in 
dem jede letztgültige Wahrheit durch persönliche Erfahrung bedingt ist. Da 
ein Bezugsrahmen durch die Klassen der Auswahlakte definiert wird, die er 
ermöglicht, kann das sprachliche Verhalten nur rational sein, d. h. determi-
niert durch Relationen der Notwendigkeit innerhalb des Bezugsrahmens, in 
dem es sich entwickelt.« (Maturana 1985, S. 40)

30	Siehe zum polykontexturalen Körper auch Fuchs (2005).
31	Dies legt zugleich den logischen Fehlschluss nahe, sich auf eine Metaphysik ein-

zulassen, in der das Nichts oder die absolute Leere in einer Weise verdinglicht 
werden, dass sie nun als identisch mit dem absoluten Sein erscheinen, um hier-
durch die operative Seite des Differenzierungsprozesses der konditionierten Ko-
produktion zu tilgen. Die Negation (bzw. ›nein‹ zu sagen oder zu denken) stellt 
eine Operation dar; sie hat keine Seinsqualität an sich, darf also nicht ontisch 
missverstanden werden – auch wenn die Konsequenzen dieser Operation in ei-
nem positiven Sinne gefühlt werden können. Zur Elaboration am Beispiel der 
Rede vom Nirvana in den buddhistischen Lehren siehe Vogd (2017).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


243

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

sozialen Systemen, die sich nur miteinander spezifizieren und ausdiffe-
renzieren können. Die Formen, die die frei flottierende Psyche assoziiert 
und rekombiniert, werden in der neurosensorischen Matrix des Körpers 
erinnert und reproduziert sowie über die Kommunikation diszipliniert 
und in Hinblick auf brauchbare Weltmodelle konditioniert. Es bedarf 
eines Alter Egos (hier der Frau und der Töchter), das mit seinen sprach-
lichen Reaktionen ein Verhalten zur Koordination des Verhaltens zur 
Verfügung stellt, um Peter Fuchs dazu zu bewegen, ›intern‹ zwischen 
Halluzination und Realität zu unterscheiden.32 Erst die Kommunikati-
on kann – vermittelt über die Sprache – etwas bewirken, was zunächst 
keine Positivität im Sinne einer unmittelbaren Wahrnehmung hat. Nur 
im Medium der Sprache kann die Reflexion als negativsprachlicher Be-
reich in der Welt instruktiv werden, das heißt im Erleben oder Handeln 
von Menschen einen Unterschied machen. Erst hierdurch wird es mög-
lich, etwas wahrzunehmen (»Ich war beispielsweise auf einem Bauern-
hof, da stand ich dann, schaute den Gänsen zu«) und gleichzeitig den 
Realitätsstatus des Wahrgenommenen als fraglich zu behandeln. Sprach-
licher Sinn kann die Sinneswahrnehmungen wenn auch nicht aufheben, 
so doch überschreiben bzw. übertönen. 

Auf diese Weise ermöglicht die Kommunikation die Konfiguration 
und Moderation sinnlichen Erlebens, wenngleich sie selbst nicht sinn-
lich wahrnehmen kann (Sätze, auch wenn sie von sinnlichen Objekten 
oder fühlenden Wesen handeln, sind einfach nur Sätze; ein Text empfin-
det nichts, sondern besteht nur aus Worten und Buchstaben, die ihrer-
seits nicht wahrnehmen können). Dennoch hat die Kommunikation von 
Worten (etwa das Lesen von Texten oder die Wahrnehmung einer Stim-
me) eine Wirkung auf die Psyche. Sie ermöglicht etwa, dass Halluzinatio-
nen in ihrer Bedeutung abgeschwächt werden und langsam zu verblassen 
beginnen. Worte können aber umgekehrt auch Geister und Gespenster 
ins Leben rufen. Sie können Imaginäre erschaffen, die im suggestiblen 
Leib als reale Empfindungen und Fantasien ihre Verkörperung finden. 
Bereits die Rede von einer lustvollen oder gefährlichen Konstellation 
kann beim Zuhörenden ein Prickeln oder andere intensive Reaktionen 
auslösen. Auf performativer Ebene ist sehr wohl die Wirkung der Worte 
spürbar. Oder wie Merleau-Ponty formuliert: »Plötzlich merke ich, wie 
das Wort in meinen Körper hineinschnappt.«33 

32	Freilich ließe sich jetzt einwenden, dass die frei flottierende Psyche auch 
ohne Sprache konditioniert werden könnte. Es wäre dann in der Tat ein For-
schungsprogramm, genauer zu untersuchen, wie Tiere, bei denen neuroelek-
trische Untersuchungen darauf hinweisen, dass sie träumen können, und die 
in der Kindheit ein ausgeprägtes Spielverhalten zeigen, zu den richtigen Sin-
nen kommen. 

33	Merleau-Ponty (1974 [1966], S. 275). Für den Menschen spielt dabei wohl, 
wie Michael Tomasello herausgearbeitet hat, die Zeigegeste und die damit 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


244

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

Hiermit einhergehend leistet die Kommunikation eine Koppelung von 
Sphären, die ontologisch getrennt, logisch also nicht aufeinander rück-
führbar sind,34 da sie im polykontexturalen Gefüge jeweils eine andere 
Subjekt- bzw. Beobachterposition besetzen. Dies gilt schon für die Ich-
Du-Beziehung. Die subjektive Qualität der Erlebnisse und Weltsichten, 
von denen  die Worte eines anderen Menschen sprechen, ist dem Hörer 
nicht zugänglich. Aus der Perspektive einer Theorie der Polykontextura-
lität steht die Kommunikation damit für transjunktionale Operationen, 
die die Koordination mit einer Du-Subjektivität ermöglichen, die aus 
egologischer Perspektive im absoluten Sinne transzendent bleiben muss. 

Man könnte an dieser Stelle einwenden, dass die Sache der Einredung 
einer konsensuellen Realität nur deshalb funktioniert, weil ein Mensch 
wie Peter Fuchs bereits hinreichend in die Sprache einsozialisiert wor-
den ist. Er verfügt also bereits über ein Gedächtnis, entsprechend dem 
die Rede der für ihn signifikanten anderen Personen eine existenzielle Be-
deutung hat. Gedankenexperimentell ließe sich hier wieder auf ein Baby 
verweisen, das die Bedeutung der Worte noch nicht kennt. Doch dies 

verbundene Triangulation von Zeichen, Bezeichnetem sowie Ich- und Du-Po-
sition eine besondere Rolle. Denn hiermit verschränken sich zugleich intentio-
nale Haltungen im Sinne einer geteilten, wir-bezogenen Intentionalität (Toma-
sello 2009). Menschen prägen sich wechselseitig in dem Sinne, dass sich die 
intentionale Bewegung des jeweils anderen buchstäblich in die eigene leibliche 
Form einschreibt. Erst hierdurch wird jene für den Menschen typische soziale 
Klebrigkeit des In-der-Sprache-Seins möglich. Wir sprechen, um zu sein. Wir 
sind, weil wir sprechen. Die koordinierende Bewegung des sozialen Raums 
wie auch die hiermit einhergehenden wechselseitigen Imitationen überschrei-
ben beim Menschen oftmals die unmittelbare Wahrnehmung und die aus ihr 
erwachsenden Intuitionen hinsichtlich kausaler Beziehungen. Soziale Skripten 
fühlen sich damit oftmals bedeutsamer (und folglich auch ›realer‹) an als das, 
was die unmittelbare visuelle Wahrnehmung logisch implizieren würde. So-
wohl Schimpansen als auch Menschen können komplexe Handlungsabläufe 
von einem Vorbild imitieren. Beide können beispielsweise in einer bestimm-
ten Reihenfolge fünf unterschiedliche Operationen an einer Box vollziehen, 
um im Anschluss eine Schublade zu öffnen, in der ein Bonbon liegt. Wenn 
dieses Experiment jedoch mit einer durchsichtigen Box durchgeführt wird, 
die den Mechanismus des Apparats offenbart, ergibt sich ein erstaunlicher 
Befund: Schimpansen lassen die überflüssigen Schritte weg. Demgegenüber 
folgen Kinder in der Regel den rituellen Schritten des Vorbilds, kopieren also 
unter Absehung von der sichtbaren Kausalität alle Schritte. Die ursprüngli-
chen Bewegungen des sozialen Vorbilds bleiben instruktiv. Siehe diesbezüg-
lich auch Horner und Whiten (2005). 

34	Luhmann (1984) hat diesen Gedanken in seiner soziologischen Systemtheorie 
mit der These radikalisiert, dass psychische Systeme außerhalb sozialer Sys-
teme stehen (also außerhalb der Kommunikation) und die Psyche demgemäß 
von kommunikativ operierenden System als Umwelt behandelt wird. 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


245

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

würde an der zuvor benannten Konstellation nicht grundsätzlich etwas 
ändern. Der einzige Unterschied wäre, dass die konnotativen und deno-
tativen Bedeutungen der Wörter, welche mit den Negationsoperationen 
einhergehen, erst noch aufgebaut werden müssen, damit sie erinnert wer-
den können. Auch dies macht einen nicht unwesentlichen Teil der Sozi-
alisation eines Kindes aus: das kreative Spiel seiner Assoziationen und 
Rekombinationen so zu bändigen, dass die Antworten im Korridor des 
altersgemäß angepassten Erwartungshorizonts seines (erwachsenen) Ge-
sprächspartners liegen.35 

Zweifel gewinnen, um eine Realität aufbauen zu können

Die vorangehenden Ausführungen beschreiben das reflexive Bewusstsein 
als einen selbstreferenziellen Prozess, der sich in konditionierter Kopro-
duktion mit der sprachlichen Kommunikation ausdifferenziert. Da ist 
kein inneres Seelenwesen, das nach draußen schaut und eine Realität er-
kennt. Alle Unterscheidungen und Bezeichnungen werden vielmehr durch 
den Prozess selbst aufgebaut. Damit wird aber auch deutlich, dass die 
Unterscheidung zwischen Halluzination, Traum und Realität nicht von 
sich aus gegeben ist. Sie muss ihrerseits aufgebaut, entwickelt und erin-
nert werden, um im Bewusstseinsprozess reproduziert werden zu können. 
Fuchs berichtet von einer Schlüsselszene mit einem Hund, die für ihn als 
Realitätstest instruktiv wurde:

»PF: Hab ich Dir erzählt von dem Hund, der mich gerettet hat? 

WV: Nein. 

PF: Also mich hat ein Hund aus den Halluzinationen ›gezogen‹. Das war 
so: Irgendwann konnte ich nicht nur herumliegen, aber ich war immer 
noch in dem Zustand einer sonderbaren Attentionalität, also in völliger 
Unklarheit darüber, warum ich mich hier aufhalte. Und dann war in mei-
nem Zimmer plötzlich ein Hund neben meinem Tisch. Ich weiß noch ge-
nau, wie der aussah. Es war ein schwarzer großer Hund mit einer spitzen 
Schnauze, und der konnte grinsen. Und er war da. Auf einmal war der 
da, und dann war er plötzlich nicht mehr da. Und er kam immer wieder 
hoch in mein Zimmer, lächelte mich an, ging dann wieder raus und kam 
dann wieder. Genervt versuchte ich ihn zu vertreiben. Ich dachte, der 
muss weg. Zunächst ließ ich ihn einfach, bis er mir dann so auf die Ner-
ven ging, dass ich versucht habe, ihn mit dem Rollstuhl zu überfahren, 

35	 Es ist nicht ungewöhnlich, dass ein fünfjähriges Kind auf Fragen wie »was ist 
›2 mal 2‹« mit »grün« antwortet (Foerster u. Sander 1999) oder von Geistern 
berichtet. Man unterstellt ihm jedoch weder zu halluzinieren noch psycho-
tisch zu sein, sondern korrigiert mit mehr oder weniger eindringlichem Ton 
seine Berichte, in der Erwartung, dass diese Sprechhandlung allein schon mit 
Blick auf ihre konnotativen Aspekte korrigierende Wirkungen hat. 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


246

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

ihn schlicht umzubringen. Aber er war durchlässig. Das war der erste 
Moment, in dem ich Verdacht geschöpft habe. 

WV: Verdacht geschöpft, dass es eine Halluzination ist?

PF: Ja, Verdacht, dass da irgendwas nicht stimmt.«36 

Mit Günther gesprochen setzt bei Fuchs in der Auseinandersetzung mit 
dem Hund der Prozess der doppelten Reflexion ein. Mit dem »Verdacht, 
dass da irgendwas nicht stimmt«, beginnt sich der Prozess des Unterschei-
dens und Bezeichnens reflexiv auf sich selbst zu wenden. Der Unterschei-
dungsgebrauch und der daraus resultierende Aufbau einer Wirklichkeit 
werden selbst zum Thema und können in der Folge affirmiert, negiert 
oder angezweifelt werden. Logisch gesehen setzt dies voraus,

1.	dass »die ursprüngliche Thematik ›Sein‹ festgehalten wird« (was in 
diesem Fall heißt, dass der Hund als Objekt der Außenwelt erkannt 
und erinnert wird);

2.	dass »das Bewußtsein sich als Reflexion dieser Thematik von dersel-
ben absetzt« (was eine Person voraussetzt, die erinnern und von sich 
sagen kann, dass sie dies erlebt hat); 

3.	dass »eine weitere Reflexion den Gegensatz von 1. und 2. reflektiert«, 
also die Tatsache des Wahrnehmens und Erkennens selbst zum Ge-
genstand gemacht wird.37 

Das Bewusstsein erscheint erst dann vollständig ausgebildet, wenn es 
über die volle theoretische Reflexionsfähigkeit verfügt und damit in die 
Lage kommt, sich selbst kritisch zu hinterfragen. Dies wird möglich, so-
bald komplexere Operationen des Vergleichs durchgeführt werden, auf-
grund derer Hypothesen über die Realität generiert werden, die dann 
getestet werden können. In diesem Fall lässt sich vermuten, dass Fuchs 
beim Versuch, sich mit dem Rollstuhl fortzubewegen, normalerweise auf 
Hindernisse stößt und damit bei ihm die Erwartung entsteht, dass sicht-
bare Objekte fest und nicht durchlässig sind und dass dies auch für le-
bendige Objekte gilt. Um solche Erwartungen ausbilden zu können, wird 
ein Gedächtnis bzw. eine Erinnerungsfunktion benötigt, die für die Ver-
gleichsoperation die Information bereithält, dass man nicht ohne Wider-
stand durch Lebewesen fahren kann. 

Zudem bedarf es eines Bewusstseinszustands, der bereits mit einer ge-
wissen Unruhe und Eigenaktivität durchsetzt ist, also nicht mehr einfach 
nur selbstgenügsam vor sich hinvegetiert, sondern bestimmte Dinge zu 
›wollen‹ beginnt (etwa: ›dass ein Hund verschwindet‹). Günther führt 

36	Vogd (2020, S. 240).
37	Günther 2021 ([1957], S. 34).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


247

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

diesbezüglich die Unterscheidung von »Kontemplation« und »Handeln« 
ein: 

»[D]ie Reflexivität des Menschen manifestiert sich nicht nur als die stille 
Ideenwelt der Kontemplation. Sie setzt sich auch in Willen und die aus 
ihm folgende Handlung um. […] Das mit seinen eigenen Begriffen spie-
lende Denken mag an der Realität der Dinge zweifeln und ihr materiel-
les Sein mag ihm als Trugbild erscheinen. Der Wille läßt sich dadurch 
nicht beirren. Sein handelnder Zugriff bestätigt ihm unmittelbar, daß 
die Dinge ›da‹ sind und daß sich das Sein ganz im Seienden erfüllt.«38 

Es bedarf der Absicht, den Hund zum Verschwinden zu bringen, und der 
Handlung, ihn mit dem Rollstuhl zu überfahren, um mit einem Feed-
back konfrontiert zu werden, dass die eigene Erwartung infrage stellt. 
Die Unterscheidung von Realität und Trugbild kommt erst im Versuch 
des handelnden Zugriffs ins Spiel, nämlich in der Erfahrung, dass die 
eigenen Konstruktionen nicht stimmen, was dann wiederum einen Er-
innerungsaufbau und damit eine Gedächtnisfunktion voraussetzt, die 
die Ergebnisse der vollzogenen Operationen präsent hält bzw. reaktuali-
siert: »Jedes Tun ist Erkennen, und jedes Erkennen ist Tun«39, formulie-
ren Maturana und Varela, um die kreisförmige Beziehung des Aufbaus 
eines Reflexionsprozesses zu beschreiben, der nur auf den Ergebnissen 
seiner eigenen Aktivität beruht – also über keinen unmittelbaren Zugriff 
auf die Wirklichkeit verfügt. 

In diesem Sinne lässt sich in der Entwicklung des Bewusstseinsprozes-
ses von Fuchs, wie bereits angedeutet, ein qualitativer Sprung feststellen 
– sozusagen ein Wechsel des Musters, wie das Bewusstsein sich in Form 
bringt: Zunächst erscheint ein Fluss von Wahrnehmungen, in denen 
nicht zwischen Halluzination und Realität unterschieden wird. Dabei 
lässt sich annehmen, dass in diesen stream of consciousness auch weit-
gehend bruchlos Sinneseindrücke eingebaut werden können, die infolge 
des Kontakts mit Alltagsgegenständen oder anderen Lebewesen entste-
hen. Dies könnte sich als eine Art Driften darstellen, bei dem von Mo-
ment zu Moment irgendetwas erscheint und passiert, dabei aber nicht 
bestimmt zu werden braucht, ob es der Fantasie entspringt oder auf eine 
›objektiv‹ bestehende Realität verweist. 

Man könnte sich diesbezüglich gedankenexperimentell auch einen 
Menschen vorstellen, der in einer Art magischer Realität lebt: Wald-
geister, Dämonen, Reisen in Parallelwelten und die Banalitäten des ge-
wöhnlichen Alltags werden von ihm unterschiedslos als wirklich emp-
funden. In solch einer Welt zu leben, muss nicht per se mit Lern- oder 
gar Lebensunfähigkeit einhergehen. Dieser Mensch könnte mit der Zeit 
sogar Konstruktionen entwickeln, aus denen ein erfolgreiches und auch 

38	Günther (2021 [1957], S. 89).
39	Maturana und Varela (1987, S. 32).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


248

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

im ökologischen Sinne stabiles Selbst- und Weltverhältnis hervorgehen 
kann. Es würde ausreichen, zu lernen, welche Verhaltensweisen im Zu-
sammenhang mit bestimmten Wahrnehmungen funktionieren. 

Um Fantasiegebilde, Dämonen und Geister sowie stoffliche Lebewe-
sen und materielle Gegenstände zu unterscheiden, bedarf es demgegen-
über einer gesonderten Reflexionsleistung: Die Wahrnehmungen müssen 
typisiert sowie in Hinblick auf ihren jeweiligen Status evaluiert werden 
können und es muss die Fähigkeit vorhanden sein, das Ergebnis zu er-
innern. 

Hiermit wird nochmals deutlich, dass Reflexion nicht nur unter-
schiedliche Ebenen beinhaltet, sondern zugleich eine sprachliche Praxis 
darstellt. Das Problem muss erst in sprachlicher Form gefasst werden 
können (»Ich dachte, der muss weg.«), um im zweiten Schritt die auf die 
Problemlösung zielende Handlung zu erinnern (»dass ich versucht habe, 
ihn mit dem Rollstuhl zu überfahren, ihn schlicht umzubringen«) und 
dies dann im dritten Schritt evaluieren zu können (»Aber er war durch-
lässig.«). Erst auf dieser sprachlichen Ebene kann ein Reflexionsniveau 
erreicht werden, das zwischen Realität und Halluzinationen unterschei-
den und im Sinne einer Limitationalität erlaubter Kausalbeziehungen40 
die hierfür notwendigen Kriterien benennen lässt. 

Genau in diesem Sinne kann Fuchs dann auch davon sprechen, dass 
es der »Hund« war, »der mich gerettet hat«. Der Begriff »retten« kann 
mit Blick auf die vorangehenden Ausführungen nicht so gemeint sein, 
dass sein Leben an sich bedroht gewesen wäre. In einem von Halluzi-
nationen geprägten Selbst- und Weltverhältnis lässt es sich, wie zuvor 
gezeigt wurde, durchaus einrichten. Die ›Rettung‹ bezieht sich hier viel-
mehr auf die Existenz des Beobachters. Erst durch den Hund gewinnt 
Peter Fuchs in dem Sinne wieder sein Selbst, dass er nun zur doppelten 
Reflexion – zur Beobachtung zweiter Ordnung – fähig wird. Er gewinnt 
nun im Sinne von Hegel das »volle theoretische Bewusstsein« zurück.41 

Schauen wir auf einen weiteren Ausschnitt aus der Erzählung seiner 
Rehabilitation: 

»PF: Zum Teil war es dann so, dass ich, sobald dieser Verdacht aufkam, 
mich damit zufriedengab, nicht mehr meiner Wahrnehmung trauen zu 
müssen – auf Treu und Glauben verzichten konnte, wenn Du so willst. 

40	Der Begriff der Limitationalität ist von Luhmann (1998b, S. 392 ff.) im Zu-
sammenhang der Ausarbeitung einer konstruktivistischen Wissenschaftsthe-
orie eingeführt worden und bezeichnet die Praxis der Einschränkung von 
sagbaren Sätzen und Beziehungen durch Operationen der Negation. Um bei 
unserem Beispiel zu bleiben: Man benötigt erst die Einschränkung, dass Hun-
de nicht durchlässig sind, um dann die Aussage falsifizieren zu können, dass 
ein durchlässiger Hund ein echter Hund ist.

41	Zitiert nach Günther (2021 [1957], S. 56).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


249

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

Ich erkläre das mal an einem Beispiel: Es gab einen Pfleger, der für mich 
immer ein Russe war, also von der Wahrnehmung her. Der kam dann 
abends und warf mich aus dem Bett in den Rollstuhl und dann warf er 
mich ins Bett zurück. Und ich fand das ungeheuerlich grob. Aber jetzt 
war ich schon fähig, mich zu fragen, ob das Wirklichkeit ist oder nicht, 
jetzt nicht in Bezug auf die Erfahrung, sondern in Hinblick darauf, ob 
das Folgen hat oder nicht. Was geschähe denn, wenn ich zur Pflege-
dienstleitung ginge und sagen würde: ›Tun Sie diesen russischen Pfleger 
weg. Er ist ein grober Klotz.‹ Und geantwortet würde: ›Den gibt es gar 
nicht, absolut nicht.‹ Und meine Überlegung war, dass ›Widerständig-
keit‹ auftreten könnte – von Operationen gegen Operationen, wenn man 
Luhmann traut, der auf diese Weise das Zentralmerkmal der Beobach-
tung (Konstruktion) von ›Realität‹ beschreibt. 

In solchen Passagen kam dann eben die Vermutung auf, dass ich in ei-
nem gewissermaßen ›fluiden‹ Zustand bin.«42

An dieser Stelle werden nochmals einige Aspekte der konditionierten Ko-
produktion von Bewusstsein und sprachlicher Kommunikation deutlich. 
Offensichtlich ist der Erzähler mittlerweile wieder so weit mit dem Um-
gang der Sprache vertraut, dass er den Abgleich seiner Berichte mit den 
Wahrnehmungen und dem Wissen anderer Akteure erwartet – und sich 
dementsprechend der Gefahr der Negation bewusst ist. Er realisiert sich 
damit bereits als eine polykontexturales Wesen, die nicht nur von ande-
ren Perspektiven weiß, sondern auch um die Wirkung von transjunktio-
nalen Operationen, die die eigenen Berichte zurückweisen. 

Neben der unmittelbaren Positivität der unmittelbaren Wahrnehmung 
(die noch nicht zwischen Halluzination und Realität unterscheiden lässt) 
besteht nun zum einen die Erinnerung an erwartbare Kausalitäten und 
darauf bezogene Wahrnehmungen (etwa der Festigkeit von Objekten). 
Zum anderen tritt jetzt die ›Realität‹ des In-der-Sprache-Seins in die Re-
flexionsbeziehung mit ein (»meine Überlegung war, dass ›Widerständig-
keit‹ auftreten könnte«). Sachverhalte werden jetzt in Hinblick auf ihre 
Erzählbarkeit reflektiert (etwa ob die eigenen Berichte vom Personal mit 
einer gewissen Wahrscheinlichkeit angenommen werden). Damit wird es 
möglich, etwas anderes als das, was man wahrgenommen hat, für real zu 
halten (»dass ich, sobald dieser Verdacht aufkam, mich damit zufrieden-
gab, nicht mehr meiner Wahrnehmung trauen zu müssen«).

Bemerkenswerterweise ist es nicht allein die Widerständigkeit gegen 
die Operation des materialen Handelns, die dem Sprecher jetzt die ›Re-
alität‹ beibringt, sondern es sind auch die sprachlichen Operationen der 
Reflexionen von anderen, die (antizipierend) reflektiert werden. Es ist 
nun die Sprechhandlung selbst, die im polyphonen Gewebe vielfältiger 

42	Vogd (2020, S. 240).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


250

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

sozialer Positionen und der hiermit verbundenen Stimmen auf Wider-
stand stößt und zur Korrektur der Wahrnehmung auffordert.

Erneut ist an dieser Stelle darauf hinzuweisen, dass Sprache, Sprechen 
und die hiermit einhergehenden Reflexionsprozesse als leibliche bzw. 
gleichsam ›materiale‹ Phänomene zu verstehen sind. Für den, der hinrei-
chend in der Sprache lebt, bekommen selbst vermeintlich sinnlose Wor-
te Kraft, da die Beteiligten aufgrund der Geschichte ihrer Interaktionen 
ihr körperliches Verhalten durch Sprache koordinieren. 

Wie Andreas Weber herausstellt, wirken sprachliche Bilder also nicht 
nur – wie man zunächst meinen könnte – als abstrakte Als-ob-Fiktion. 
Sie wirken vielmehr im Sinne einer konkreten Analogie, die das betrifft, 
was als Realität erfahren wird: »Hier hat ein ›scharfes‹ Geräusch oder 
ein ›tödliches‹ Wort dieselbe Bedeutung wie ein geschliffenes Messer. Bei-
des ›zerschneidet‹ das Gelingen des Lebensvollzugs. Für den Körper müs-
sen zwei auf diese Weise analoge Dinge identisch sein.« Identität heißt 
hier: Sie haben die »gleiche existenzielle Bedeutung für den Organismus. 
Das heißt folglich, dass sie aus dessen Perspektive das Gleiche sind und 
damit, dass nichtdiskursive (präsentative) Symbole sind, was sie bedeu-
ten. Physisches und Psychisches ist auf dieser Ebene eins: zwei Perspek-
tiven auf die eine autopoietische Fortexistenz des Lebewesens – einmal 
betrachtet unter dem Aspekt der materiellen Homöostase und einmal 
unter dem Aspekt der subjektiven Perspektive.«43 

Wenn aber die Identität auf einer Wahrnehmung beruht, die durch 
andere radikal infrage gestellt wird (»›Den gibt es gar nicht, absolut 
nicht.‹«), und dies mit einer Wahrnehmung einhergeht, die identitäts-
wirksam ist, dann muss die hierdurch entstehende kognitive Dissonanz 
in einer Weise gelöst werden, dass die eigene Identität nicht bedroht 
wird. In diesem Falle besteht die Lösung darin, den Konflikt nicht mehr 
zu suchen, indem die exaltierte Sinneswahrnehmung präventiv, das heißt 
antizipativ infrage gestellt wird. 

Dies bedeutet, dass sich die Realität der sprachlichen Objekte gegen-
über der Realität der unmittelbaren Wahrnehmung durchzusetzen be-
ginnt und diese mit der Zeit sogar überschreiben kann (»meine Über-
legung war, dass ›Widerständigkeit‹ auftreten könnte«). Doch dieser 
Prozess ist keineswegs selbstverständlich.44 Zudem braucht er Zeit, also 
wiederholte Einredung durch signifikante Andere (»Die Töchter und 
meine Frau haben so allmählich angefangen, mir zu sagen, dass dies alles 
nicht wirklich geschehen ist, was ich da aufgeregt oder wie auch immer 

43	Weber (2003, S. 120).
44	Es ist beispielsweise auch möglich, dass der Aufbau einer Beobachterposition 

im Reich der Sprache prekär bleibt (oder wird) und dann lieber den Halluzi-
nationen getraut wird, wie es bei schizophrenen Patienten der Fall ist. Siehe 
etwa Sandsten, Zahavi und Parnas (2021).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


251

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

erzählt habe. Es dauerte noch lange, bis ich den Nichtwirklichkeitsstatus 
anerkannt habe, und noch heute ist es so, dass ich bei manchen Sachen 
das Problem habe, mich fragen zu müssen, ob das real war.«).

Auch hier wird abermals deutlich, dass der Aufbau einer stabilen Re-
alität für die frei flottierende menschliche Subjektivität erst in konditio-
nierter Koproduktion gelingen kann. Es bedarf der sprachlichen Kom-
munikation mit der ihr eigenen Operation der Negation, damit eine 
anzweifelbare Version der Realität entstehen kann. Die doppelte Refle-
xion eröffnet das Spiel, die eigenen Konstruktionen als solche zu erken-
nen. Erst über die Du-Positionen vertrauter Anderer kann die hiermit 
einhergehende Kontingenz wieder eingefangen werden, nämlich indem 
mithilfe der Sprache eine geteilte Realität aufgebaut wird. 

Freilich bleibt auf diesem Reflexionsniveau ein gewisser Zweifel be-
stehen (»Ist das nun belastbar?«). Doch ganz im Sinne der cartesiani-
schen Tradition steht dieser Zweifel ab einem gewissen Punkt der Refle-
xion nicht mehr im Widerspruch zur eigenen Identität, sondern wird zu 
einem Referenzpunkt, an den sich das sprachlich verfasste Selbst halten 
kann. Auch wenn es keine weitere Gewissheit geben mag, besteht die Si-
cherheit des ›Cogito, ergo sum‹ fort.

Der Zweifel selbst erscheint damit als das definitive Haltesignal, auf 
das das Selbstbewusstsein referieren kann, um damit gleichsam eine ›phi-
losophische‹ Identität zu gewinnen. Der Grund der Realität mag ins Wan-
ken geraten und der Belastung durch Kommunikation und Reflexion 
lässt sich möglicherweise nicht mehr standhalten, doch bei alldem bleibt 
jetzt weiterhin noch die Tatsache des Plapperns des Geistes und des mit-
einander Redens bestehen – sobald diesbezügliche Muster der Reflexion 
hinreichend verkörpert sind. 

Die vorangehenden Ausführungen machen allerdings deutlich, dass 
das Bewusstsein nicht als eine Entität im Sinne eines inneren Seelenwe-
sens verstanden werden darf, das ›an und für sich‹ besteht. Es verdankt 
sich vielmehr einer konditionierten Koproduktion aus Körperlichkeit, 
Wahrnehmungsprozess, aktiven Handlungen und dem gemeinsamen In-
der-Sprache-Sein. Selbst das Ich, das sich im zuvor genannten Sinne durch 
den Zweifel nährt, beruht auf Worten, die sich einer mit anderen geteil-
ten kommunikativen Praxis verdanken. 

Auf diesem Niveau der Ausdifferenzierung des Bewusstseins eröffnet 
sich jedoch die Möglichkeit einer Krise, die genau darauf beruht, dass 
diese Prozesse ins Stocken geraten und die aufgebaute Identität somit 
wieder bedroht wird. 

Formkatastrophen und Sinnbrüche

Auf dem theoretischen Niveau der doppelten Reflexion angelangt, 
kann der Bewusstseinsprozess seinen eigenen Unterscheidungsgebrauch 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


252

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

thematisieren, um sich auf diese Weise im Prozess des Zweifelns einzu-
richten und zu stabilisieren. Auf diesem Level der Reflexion ist das Medi-
um Sinn so weit verfügbar, dass auch Unterscheidungen wie Realität und 
Halluzination, Gewissheit und Zweifel oder Sinn und Sinnlosigkeit sinn-
haft getroffen und dementsprechend für den Sinngebrauch wie auch für 
den Identitätsaufbau genutzt werden können. Das Ich kann sich damit 
selbst unter fragwürdigen Bedingungen weiterhin reproduzieren, indem 
es die hiermit einhergehende Situation sinnhaft thematisiert und zumin-
dest an den hiermit einhergehenden Bezeichnungen Halt findet. Solange 
das Denken und die Worte nicht versiegen, scheint dieser Prozess kein 
Ende zu finden. Damit scheint auch die Kontinuität des Ichs – des Surro-
gats der basalen Selbstreferenz des subjektiven Erlebens – gewährleistet.45 

Doch das aufgebaute Selbst- und Weltverhältnis kann – wie alles, was 
aufgebaut und konstruiert ist – auch wieder in eine Krise geraten, wenn 
die gefundene Form der Selbstidentifikation nicht mehr funktioniert oder 
ins Wanken gerät. Auch Fuchs berichtet von solchen Formkatastrophen:

»MH: Hast Du denn Beispiele für Formkatastrophen, die sich halluzi-
nativ ereignet haben?

PF: Einmal blieb mir die Sprache (nicht nur die Worte) im Hals stecken. 
Das fühlte sich an wie Ersticken. Ich verfügte nur über gutturale Laute, 
also ›Kehlgeräusche‹. Der Name, dem ich diesem Zustand später gab, 
war: ›In der Kehle mumpfen‹. 

Ich verstummte, was Sinn angeht, ich fand keinen, suchte ihn auch nicht. 
Ich erstickte bloß. Meine Frau hat dieses Ereignis miterlebt. Es hat sie 
tief getroffen.

In klassisch phänomenologischer Diktion: Der unbeobachtbare Körper 
meldete sich nicht als ›Leib‹, sondern als ›absolute Unvertrautheit‹. Plötz-
lich herrschte nur ›Grauen‹, diese Angst ohne ein ›Wovor‹ – ein deima 
panikon. Man könnte auch das Wort ›Entgeisterung‹ ins Spiel bringen. 
Eines seiner Synonyme ist ja ›sprachlos‹. […] Eine andere Halluzination 
löschte mein Sprachvermögen. Ich wusste nicht, wie ›deutsch‹ geht und 
fand auch die Wörter nicht.«46

Das Ich-Bewusstsein ist nicht per se gegeben, sondern entwickelt sich im 
Sinne der vorangehenden Ausführungen erst infolge eines Reflexions-
prozesses. Sobald es in Erscheinung getreten ist, bedarf es eines kontinu-
ierlichen Prozesses weiterer Reflexionen, um es aufrechtzuerhalten. Mit 
Blick auf die obigen Ausführungen beginnt dieser Prozess der Selbstwer-
dung mit der Generierung von Erinnerungen. Diese gestatten, dass sich 
das Selbst mittels Vergleichsoperationen über die Zeit hinweg als mit 

45	So lässt es sich dann sogar im Sinnlosen einrichten, beispielsweise, indem man 
sagt: ›Nichts hat einen Sinn, ich bin Nihilist.‹ 

46	Fuchs und Heidingsfelder (2022, S. 35).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


253

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

sich selbst identisch empfindet. Das Bewusstsein tritt also auf die Büh-
ne, sobald das Spiel von Wahrnehmungen mit einer Gedächtnisfunktion 
einhergeht, die Erfahrungen als ›merkwürdig‹ und damit als erinnerbar 
kondensiert. In Koppelung mit der Sprache werden diese Erfahrungen 
erzählbar, wodurch der systematische Abgleich und die Verkettung mit 
anderen Erfahrungen möglich wird. Die eigene Existenz beginnt sich da-
mit im In-der-Sprache-Sein zu erfahren. Das ›Ich‹ fängt an, sich selbst et-
was zu bedeuten – und wird so von dem Sinn abhängig, in dem es sich 
nun eingerichtet hat.

Die Unterbrechung bzw. Suspension dieses Prozesses muss für das Ich-
Bewusstsein folglich als eine fundamentale Krise, gleichsam als eine Art 
»metaphorischer Tod« erlebt werden.47 

Eine der Stärken der kybernetischen Perspektive besteht darin, uns zu 
zeigen, dass Geist und Sprache nicht als außerhalb der physischen Welt 
zu sehen sind, sondern dass Reflexion ihrerseits als verkörpert, als ein 
leiblicher Prozess zu verstehen ist. In diesem Sinne kann und darf das 
Selbstbewusstsein nicht mehr als ein unabhängiges Seelenwesen gedacht 
werden, sondern beruht, wie Michel Henry pointiert, buchstäblich dar-
auf, dass das Wort Fleisch geworden ist.48 

Auch Peter Fuchs kommentiert die Krisenerfahrung seines Sprachver-
lusts in diesem Sinne:

»Vielleicht sollten wir schlicht davon ausgehen, dass Körper und Spra-
che streng gekoppelt sind. Ich würde heute wohl sagen: verschränkt. 

Gemeint ist damit, dass Sprache (das Denken etc.) minimale Innervatio-
nen voraussetzt, ohne die weder sprechen noch schreiben funktioniert. 
Versuche einmal, das Wort ›Tonleiter‹ zu denken. Es wird sich ohne das 
winzige (körperliche) Beteiligtsein von ›Steigen, Absteigen …‹ nicht ap-
präsentieren lassen. 

Das ›Mumpfen‹ wäre die Metapher für das Unterbrechen jener Innerva-
tion, bedingt durch das neuronale System, in dem irgendwie die halluzi-
native ›Herumdaddelei‹ inszeniert wird. Deren Phänomenalität entsteht 
im Nachhinein – in einer Art ›Echo‹.«49

Wenngleich sprachlich generiert, da auf sozial angeliefertem Sinn beru-
hend, wird die Ich-Identität gerade deshalb als existenziell erlebt, weil 
sie körperlich gefühlt wird. Wenn die Worte im »Hals stecken[bleiben]«, 
fühlt sich dies an »wie Ersticken«. Die damit verbundene »Entselbstung«50 
führt nicht einfach zur Auflösung, sondern geht mit einer basa-
len Subjektivität einher. Sie ist körperlich erleb- und erinnerbar und 

47	Bateson (1987, S. 161).
48	Henry (2011).
49	Fuchs und Heidingsfelder (2022, S. 35 f.).
50	Fuchs und Heidingsfelder (2022, S. 119). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


254

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

phänomenalisiert sich als unangenehmer Körperzustand. Aus der Re-
trospektive erscheinen diese Wahrnehmungen als ein »Echo« des Ver-
lusts an ›Ichhaftigkeit‹. 

So, wie an Demenz erkrankte Menschen das Wegdriften ihrer Erinne-
rung (noch) nicht gelassen hinnehmen können, wenn sie den Vergleich 
zu vorher noch spüren, so scheint auch hier das Leiden am Ich-Verlust 
als Diskrepanz der Körperwahrnehmungen mitgeführt zu werden. 

Auf der einen Seite ist das Ich als sprachlich-deskriptive Rekursion 
nicht mehr verfügbar. Auf der anderen Seite wird die mit dem Ich-Be-
wusstsein verkörperte Sinnbewegung jedoch noch mitgeführt. Gleich-
wohl kann sie nicht mehr in der Form ›dies ist mein Leib‹ angeeignet 
werden. Dies führt zu einer bedrohlichen Fremdheitserfahrung (»Der un-
beobachtbare Körper meldete sich nicht als ›Leib‹, sondern als ›absolute 
Unvertrautheit‹. Plötzlich herrschte nur ›Grauen‹, diese Angst ohne ein 
›Wovor‹«). Ab einer gewissen Komplexität und Ausdifferenzierung der 
Reflexionsfähigkeit kann also nicht ohne Weiteres zu einem ursprüngli-
cheren, ›unschuldigeren‹ Zustand zurückgekehrt werden (etwa zum un-
kommentierten Erscheinen von Differenzen51). Auch in der Absenz von 
Sprache wird jetzt vielmehr die Erinnerung mitgeführt, dass da ein Be-
obachter sein müsste, der der Sache einen Sinn zu geben hat. 

Das »Mumpfen« kann in diesem Sinne als eine Reminiszenz an den 
noch (vage) erinnerbaren und damit fühlbaren früheren Zustand ver-
standen werden – und demgemäß ist es nicht mehr ein unschuldiger 
Ausdruck körperlicher Regung, sondern zugleich eine Manifestation 
der kaum erträglichen Diskrepanz zwischen leiblicher Präsenz und ent-
schwindendem Selbst. 

Die geschilderte Agonie erinnert, wie gesagt, ein wenig an das Leiden 
eines Demenzkranken, der um die Unverfügbarkeit seines Gedächtnisses 
noch weiß, jedoch nichts daran ändern kann, dass ihm die eigene Biogra-
fie entgleitet. Dies ist eine vollkommen andere Bewusstseinsqualität als 
das Aufsteigen von Halluzinationen aus der Anfangslosigkeit, von dem 
zu Beginn dieses Kapitels berichtet wurde. Wir befinden uns hier nicht 
mehr bei der Unschuld des Anfangs, in dem das Bewusstsein langsam sei-
ne Gestalt und narrative Struktur gewinnt. Wir treffen vielmehr auf ein 
entwickeltes Reflexionsvermögen, das den Zugang zu den Bedingungen 
seiner eigenen Möglichkeit verliert und dem damit Sinn und Erzählbar-
keit abhandenkommen. 

51	Im Sinne einer komparativen Analyse ließe sich hier auf die Phase des Einschla-
fens, das Träumen, den Beginn einer Narkose oder auf einen Opiumrausch 
verweisen, in denen das Verblassen der Ich-Funktionen üblicherweise nicht als 
bedrohlich, sondern vielmehr als angenehm wahrgenommen wird. Es steht zu 
vermuten, dass der Körper in diesen Konstellationen etwas anderes macht.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


255

AUS DER BEWUSSTLOSIGKEIT ZUR DOPPELTEN REFLEXION

Mit Maturana und Varela können wir unser »Ich-Selbst« als einen 
Prozess verstehen, der darauf beruht, im Fluss der Erfahrung eine kon-
tinuierliche »deskriptive Rekursion« aufrechtzuerhalten,52 mittels der 
über Zeit und Raum hinweg die logische Kohärenz des Ich-Erlebens 
suggeriert wird. Dies muss als ein leiblicher Prozess verstanden werden, 
und entsprechend wird mit Blick auf die vorangehenden Ausführungen 
klar, worin das Problem bzw. worin das Leiden an den geschilderten Zu-
ständen des Sinnverlusts besteht: Es ist nicht der Tod selbst oder die Be-
wusstlosigkeit – denn beides würde ja als Differenzlosigkeit keinen Un-
terschied machen und demzufolge auch nicht mit Leid oder Schmerz 
einhergehen können. Es ist vielmehr die Erfahrung einer Formkrise, also 
der Verlust einer Ichhaftigkeit, die man aus der Perspektive des verkör-
perten Gedächtnisses weiterhin mitzuführen glaubt. Es ist das Echo einer 
Identität, die an den Konsequenzen des eigenen Strukturaufbaus leidet.53

Rückkehr

Die Ausführungen dieses Kapitels beschreiben, wie ausgehend vom Zu-
stand der Bewusstlosigkeit wieder ein stabiles Selbst- und Weltverhältnis 
aufgebaut wird – zunächst über die Halluzinationen, dann über die Wi-
derständigkeit in Bezug auf die Differenz von Kontemplation und Han-
deln und schließlich auf Basis des gemeinsamen In-der-Sprache-Seins. 
Als Ergebnis stabilisiert sich wieder ein Ich-Erzähler, der sich sinnhaft 
im Reich der Sprache verorten kann, damit jedoch insofern seine Un-
schuld verliert, als er das Stocken der eigenen Autopoiesis als Leiden er-
fahren muss.

Die Reise führt von der Bewusstlosigkeit zur doppelten Reflexion und 
wieder zurück. 

52	Maturana und Varela (1987, S. 249 f.).
53	Analogien zu den hier dargestellten Zuständen finden sich in der Mytholo-

gie, so etwa im tibetanischen Totenbuch (siehe Thurman 2003), dessen klares 
Licht des Todes der Differenzlosigkeit entspräche. Den Zwischenzuständen 
der Bardos würden die Halluzinationen beginnender Selbst- und Weltver-
hältnisse entsprechen. Im Ergreifen von Zuständen, die als begehrenswert 
erscheinen, würde die Welt des Ich-Selbst beginnen. Der Reinkarnation ei-
nes Körpers entspräche das verkörperte Gedächtnis. Sofern wir uns von den 
mythologischen Implikationen lösen, entdecken wir hier eine Landkarte der 
menschlichen Psyche, die den Auf- und Abbau des Bewusstseins beschreibt.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


256

III.2 Das Bewusstsein der Gehirne

Wir können und müssen auch das Gehirn als eine strukturdeterminier-
te Maschine betrachten: Die Organisation der Nervenzellen, ihre Vernet-
zung, die Prozesse an ihren Synapsen und die hiermit zusammenhängen-
den biochemischen Prozesse bestimmen, welche kognitiven Leistungen 
möglich sind. Das Nervensystem ist dabei als operational geschlossen an-
zusehen. Seine Aktivitätsmuster beruhen darauf, dass Nervenimpulse an-
dere Nervenimpulse auslösen. Auf der Mikroebene des Gehirns finden 
wir Nervenzellen, die bei Aktivierung feuern und andere Nervenzellen 
aktivieren, die dann ebenfalls feuern. Auf der globalen Ebene des Gehirns 
lassen sich Netzwerke koordinierter Aktivitäten feststellen, die sich auf 
Basis der Hebbschen Lernregel (»what fires together, wires together«54) 
ausdifferenziert haben. Wahrnehmung, Kognition, Aktivierung und Steu-
erung der Muskelbewegungen wie auch das Lernen geschehen auf dieser 
Basis. Sinneszellen übersetzen den sensorischen Input in elektrische Ak-
tivitäten der Nervenzellen. Sie erzeugen dort gleichsam ein ›Tick‹, das in 
anderen Zellen ein ›Tick‹ auslöst, wodurch raumzeitliche Muster koordi-
nierten ›Tickens‹ entstehen. In diesen Aktivitätsmustern sind die Kogniti-
onen und das Verhalten eines Organismus codiert. 

In Hinblick auf die Mikrostruktur (die synaptisch aktivierte Nerven-
zelle) und das große Bild (das Netzwerk von Aktivitätsmustern) verfügt 
die Hirnforschung bereits über recht viel Wissen. Sie ist jedoch noch weit 
davon entfernt, die Prozesse auf der mittleren Ebene im Detail zu ver-
stehen, also konkret nachvollziehen zu können, wie etwa eine konkrete 
Gestalt – zum Beispiel eine Kaffeetasse oder das Gesicht der Großmut-
ter – als solche erkannt werden kann. 

Klar ist mittlerweile, dass die kognitiven Leistungen des Gehirns nicht 
auf Basis einer propositionalen Struktur realisiert werden. Das Gehirn 
greift ebenso wenig wie die heutigen künstlichen Intelligenzen auf ein 
Set logischer Aussagen zurück, die den zu erkennenden Gegenstand voll-
ständig charakterisieren, so, wie es früher das kognitivistische Paradigma 
nahegelegt hatte.55 Im Gehirn findet sich weder ein Großmutter-Neuron 
noch ein Großmutter-Modul, in dem die Eigenschaften abgespeichert 
wären, die das Konzept oder den Begriff ›Großmutter‹ definieren wür-
den. Es gibt keine lokalisierbaren Speicherplätze im Gehirn, an denen all 
die logischen Elementarsätze und die Kette der kognitiven Schritte ab-
gelegt wären, die beispielsweise als Ergebnis ›Tasse‹ ausgeben würden, 
wenn zuvor die Register ›Porzellan‹, ›Behälter‹, ›schwarze Flüssigkeit‹ 
und ›Henkel‹ angeklickt wurden. 

54	Hebb (1949).
55	Siehe hierzu paradigmatisch Minsky (1990).

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


257

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

Die kognitiven Prozesse im Gehirn beruhen vielmehr auf räumlich 
verteilten Netzwerken neuronaler Ensembles, die sich dynamisch bil-
den, auflösen und umgruppieren – und ad hoc von Moment zu Moment 
auf spezifische Weise in Resonanz zueinander treten. Solch ein Prozess 
ist wesentlich leistungs- und lernfähiger als ein explizites Gedächtnis, in 
dem die Merkmale der zu repräsentierenden Eigenschaften vorab festge-
legt und mit dem diese verknüpft sind. Aus diesem Grund sind auch die 
früheren Versuche gescheitert, Computern dadurch Bildwahrnehmung 
und Sprachverstehen beizubringen, dass man Programme schreibt, die 
Erkennen, Verstehen und Sinnproduktion auf Basis semantisch-logischer 
Regeln zu rekonstruieren versuchen. 

Erst im konnektionistischen Paradigma wird Musterkennung in Bild, 
Ton und Sprache auf dem Niveau menschlicher Gehirne möglich56 – 
nämlich indem man auf dem Computer neuronale Netzwerke simuliert. 
Letztere beruhen allein darauf, dass entsprechend der Hebbschen Regel 
gemeinsame Aktivitäten von Neuronen erinnert werden, indem Verbin-
dungen gestärkt werden. Dies geschieht in der Simulation üblicherwei-
se dadurch, dass jeder potenziellen Verknüpfung eine Wahrscheinlich-
keit zugewiesen und nach jedem weiteren Lernvorgang das neue Set der 
Wahrscheinlichkeiten gespeichert wird. Auf diese Weise können im Sys-
tem Muster repräsentiert werden, ohne dass hierfür eine semantische 
bzw. präpositionale Liste der Eigenschaften vonnöten wäre, aus denen 
sich diese Muster zusammensetzen würden. 

Die Bilderkennung auf Basis neuronaler Netzwerke muss also nicht 
›wissen‹ bzw. benötigt kein Konzept davon, was eine gerade Linie, ein 
Kreis, ein Reifen, ein Auto, ein Fenster ist, um beispielsweise ein Fahr-
zeug als Mercedes typisieren und wiedererkennen zu können. Es ist hin-
reichend, mit einer großen Zahl von Bildern trainiert und durch Ja/Nein-
Antworten auf das Ergebnis hin konditioniert worden zu sein, um ein 
Objekt zu ›erkennen‹. 

Ebenso braucht eine künstliche Intelligenz bei der Sprachübersetzung 
– beispielsweise vom Russischen ins Deutsche – kein Lexikon, das dem 
russischen Begriff eine deutsche Bedeutung zuweist. Sofern das System 
mit einer hinreichenden Anzahl von Beispielen gefüttert wurde, arbei-
tet es, ohne überhaupt auf die lexikalische Bedeutung von Wörtern oder 
die propositionale Struktur von Sätzen und Begriffen zurückgreifen zu 
müssen. Es ist auch nicht darauf angewiesen, sich ein solches ›Wissen‹ 
durch Rückgriffe auf ein explizites Gedächtnis (beispielsweise in Form 
von Wörterbüchern, die auf einem Extraspeicher liegen) zu besorgen. 
Es ist hinreichend, neuronale Netzwerke auf mehreren unterschiedli-
chen Ebenen in geschickter Weise anzuordnen und zu verbinden, um die-
se Wahrscheinlichkeiten der Beziehungen von sprachlichen Ausdrücken 

56	Siehe Pospeschill (2004).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


258

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

berechnen zu lassen, auf deren Basis sie dann erwartbare Ergebniskom-
binationen ausgeben können.

Die Erfolge in der Spracherkennung und Sprachproduktion wie auch 
in der Bilderkennung und Bildproduktion (etwa im Deepfake) bestäti-
gen das kybernetische Paradigma, das besagt, dass nahezu jede mensch-
liche kognitive Fähigkeit in einer Maschine implementiert werden kann, 
sobald man weiß, wie die betreffenden Prozesse zu modellieren sind.57 
Dass dies etwa im Bereich der Sprache so gut funktioniert, weist umge-
kehrt darauf hin, dass nichts dagegen spricht, menschliche Gehirne als 
kognitive Maschinen aufzufassen, die zwar außerordentlich erstaunliche 
Leistungen vollbringen, aber nichtsdestotrotz strukturdeterminiert sind. 

Doch welche Rolle spielt bei alldem das uns so intim vertraute Be-
wusstsein? Als Erklärung für die objektiven physikalischen Prozesse, 
die die zuvor erwähnten Kognitionen (zum Beispiel die Übersetzung 
vom Russischen ins Deutsche) ermöglichen, scheint es nicht gebraucht 
zu werden. Dies legt zunächst die erkenntnistheoretische Position des 
eliminativen Materialismus nahe, der die Frage nach dem Bewusstsein 
vollkommen ignoriert bzw. abstreitet, dass das Bewusstsein in kogniti-
ven Prozessen überhaupt irgendeine Rolle spielt.58 Das phänomenale Be-
wusstsein wäre damit als ein Epiphänomen neuronaler Prozesse anzuse-
hen, würde jedoch kausal nichts zum Weltgeschehen beitragen.

In der Hirnforschung kommt Bewusstsein jedoch allein schon deshalb 
ins Spiel, weil man in der Regel auf Berichte aus der Erste-Person-Pers-
pektive angewiesen ist. Man lässt sich von einer Versuchsperson berich-
ten, was sie erlebt hat, um dies dann in Beziehung zu den gemessenen neu-
ronalen Vorgängen zu setzen. In Hinblick auf viele Fragen kommt eine 
Hirnforschung, die sich nur am Tiermodell orientiert, an ihre Grenzen, 
denn Tiere verfügen nicht über die sprachlichen Möglichkeiten, um uns 
ihre inneren Zustände mitzuteilen.59 Bei genauerem Hinschauen sind des-
halb eigentlich recht viele Forschungsprojekte forschungspraktisch neu-
rophänomenologisch orientiert, auch wenn sie selbst nicht unter diesem 
Label stehen. Damit das Experiment funktioniert, muss die Versuchsper-
son beispielsweise mitteilen, wenn sie eine Gestalt erkennt,60 eine Willens-
bewegung spürt,61 Emotionen wie Angst empfindet,62 an sich selbst oder 
ihre Mutter denkt.63 Neben der physisch-materiellen Denkform kommt 
hier also unweigerlich die phänomenologische Denkform mit ins Spiel. 
Zudem muss über die inneren Zustände kommuniziert und auch die 

57	Günther (2021 [1957], S. 23 ff.).
58	Siehe etwa Churchland (1986). 
59	LeDoux (2021, S. 339 ff.). 
60	Varela (2003).
61	Libet et al. (1979).
62	LeDoux (1994).
63	Han und Northoff (2009).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


259

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

Ergebnisse der Studie müssen schließlich in sprachlicher Form dokumen-
tiert und veröffentlicht werden. Damit ist neben der phänomenologischen 
auch die sprachliche Denkform unabdingbar. Man mag noch so materi-
alistisch orientiert sein – ob man will oder nicht, jedes Forschungsergeb-
nis verdankt sich phänomenologischer und semantischer Prozesse.64 Ohne 
Sinn und Sinnlichkeit geht es nicht. Die wissenschaftlichen Beobachter ha-
ben zudem ihre eigene Selektivität, wie sie sich in den Forschungsprozess 
einbringen – allein schon dadurch, dass sie bestimmte Fragen stellen (und 
andere nicht) und damit die Welt in einer bestimmten Weise anschneiden. 

Auch die Hirnforschung findet dementsprechend in einer polykontex-
turalen Welt statt. Unweigerlich hat sie unterschiedliche Beobachter (und 
deren subjektive Perspektiven) in Rechnung zu stellen – selbst wenn sie 
die physisch-materielle Denkform in idealisierter Form (das heißt unter 
Abblendung der beteiligten subjektiven Vorgänge) aufrechterhalten will.

Neuronale Korrelate des Bewusstseins

Die vorangehend geschilderten erkenntnistheoretischen Lagerungen hin-
dern uns jedoch nicht, nach den neuronalen Korrelaten des Bewusstseins 
zu fragen. Sie bilden vielmehr die Voraussetzung, um auch diese Frage 
systematisch anzugehen. 

Das Problem lässt sich mit unterschiedlichen methodologischen Zu-
gängen angehen. Wie bereits angedeutet, kann etwa untersucht werden, 
welche Gehirnaktivitäten auftreten, wenn etwas Bestimmtes erlebt wird. 
Umgekehrt lässt sich fragen, welche bewussten Kognitionen und Aktivi-
täten ausfallen, wenn bestimmte Strukturen wegfallen, etwa infolge von 
Unfällen oder Tumoren. Interessant in diesem Zusammenhang ist etwa 
das Phänomen der »Blindsicht«: Es gibt Menschen, die einen Teil ihres 
Gesichtsfeldes nicht mehr bewusst erleben, aber weiterhin fähig sind, 
auf dort erscheinende Objekte zu reagieren (etwa eine Fliege zu verja-
gen oder nach einem anderen dort erscheinenden Objekt zu greifen).65 
Mit Blick auf den Bericht von Peter Fuchs aus dem vorherigen Kapitel 
scheinen selbst sprachlich-kommunikative Funktionen ohne Beteiligung 
von Bewusstsein ablaufen zu können. 

Umgekehrt gibt es jedoch eine Reihe von Hirnschädigungen, die nicht 
mit einer Beeinträchtigung der Bewusstseinsfunktionen einhergehen. So 
ist bekannt, dass das Kleinhirn wesentlich mehr Nervenzellen als die 
Großhirnrinde hat und zentral an sensomotorischen Lernvorgängen be-
teiligt ist. Diese Prozesse laufen jedoch implizit ab, das heißt ohne dass 
es überhaupt zu einer bewussten Aufmerksamkeit kommt. Zudem geht 

64	Zu den drei Denkformen in der psychologischen Forschung siehe auch Lau-
cken (2003).

65	Siehe Ramachandran (2005, S. 37 ff.). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


260

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

selbst eine massive Schädigung des Kleinhirns nicht mit einer fundamen-
talen Beeinträchtigung der Bewusstseinsfunktionen einher.66

Auch sprechen viele Forschungsergebnisse dafür, dass nicht alle Be-
reiche des Großhirns an Bewusstseinsaktivität beteiligt sind. Untersu-
chungen zur binokularen Rivalität67 – man zeigt dem rechten Auge bei-
spielsweise eine Katze und dem linken Auge einen Hund – führen zu dem 
Befund, dass nur eine der beiden Gestalten im Bewusstsein erscheint, im 
primären visuellen Kortex aber sehr wohl die Informationen beider Bil-
der verarbeitet werden. Wie bereits im Falle der Blindsicht aufgezeigt, 
muss sich nicht jede visuelle Wahrnehmung bzw. ihre Verarbeitung im 
Bewusstsein ausdrücken. 

Wenn jedoch Hirnregionen aus der im hinteren Kortex gelegenen so-
genannten »hinteren heißen Zone« – diese erstreckt sich über Teile des 
Schläfen-, des Scheitel- und des Hinterhauptlappens68 – verletzt werden, 
sind auch die phänomenologischen Bewusstseinsleistungen des Sehens, 
Hörens, Riechens, Schmeckens, Empfindens und Denkens beeinträch-
tigt oder fallen gar vollkommen weg. Werden diese Teile demgegenüber 
– etwa während einer Hirnoperation – stimuliert, können Sinneseindrü-
cke erinnert werden. 

Wir finden also einerseits eine Situation vor, entsprechend der der 
menschliche Organismus mit seinem Gehirn recht gut ohne Bewusst-
sein zurechtkommen kann – was von einer strukturdeterminierten kog-
nitiven Maschine auch zu erwarten ist. Andererseits taucht jedoch in be-
stimmten Lagerungen ›Bewusstsein‹ auf – und dies geht mit spezifischen, 
in Hinblick auf die beteiligten Hirnregionen identifizierbaren Korrelaten 
einher (üblicherweise bezeichnet als neural correlates of consciousness).

Dies wirft die Frage auf, was konkret sich anders darstellt, wenn das 
Bewusstsein im Spiel ist bzw. seine neuronalen Korrelate aktiv sind. Auf 
der phänomenologischen und semantischen Ebene ist die Sache zumin-
dest auf den ersten Blick klar: Es kann über Erfahrungen berichtet wer-
den, die im Nachtrag auf ein subjektives Erleben erinnert und bewusst 
gehalten werden können. Grammatisch wird dies durch Sätze der Art ›Ich 
habe etwas erlebt‹ indiziert. 

66	Christoph Koch (2020, S. 14) bemerkt hierzu: »Was passiert mit dem Bewusst-
sein, wenn Teile des Kleinhirns durch einen Schlaganfall oder durch das Mes-
ser eines Chirurgen verloren gehen? Sehr wenig! Die Betroffenen beklagen 
zwar zahlreiche Beeinträchtigungen – sie können etwa nicht mehr flüssig Kla-
vier spielen oder auf der Tastatur tippen –, jedoch nie den Verlust einer Facette 
ihres Bewusstseins. Sie sehen, hören und fühlen normal, sie behalten eine Ich
Empfindung, sie erinnern sich an Vergangenes und planen die Zukunft. Selbst 
wer bereits ohne Kleinhirn auf die Welt kommt, leidet kaum unter einem ein-
geschränkten Bewusstsein.« 

67	Siehe etwa Engel et al. (1999).
68	Siehe Koch (2020, S. 15).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


261

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

Freilich offenbart sich gerade die phänomenologische Erfahrung bei 
genauerer Betrachtung als ein recht komplexer Prozess. Wie Husserls Un-
tersuchungen zur Zeitstruktur des Erlebens aufzeigen, erscheint ein über 
etwa drei Sekunden ausgedehntes ›Jetzt‹. Innerhalb dieses ›Erlebnisraums‹ 
verschränken sich der Rückblick auf zuvor Geschehenes (Retention) und 
die Vorausschau auf künftig Erwartbares (Protention) zu einer intentio-
nalen Bewegung.69 Zudem verwebt sich dies mit dem für den Menschen 
typischen In-der-Sprache-Sein. Bei alldem ist unbestreitbar, dass Bewusst-
sein für uns einen unmittelbaren Unterschied macht: Die Welt wird von 
einem subjektiven Zentrum aus als ›meine Welt‹ erlebt. 

Auch auf neurologischer Ebene lassen sich Unterschiede benennen. 
Das Kleinhirn, das für die Bewusstseinsfunktion keine Rolle spielt, ist in 
einer Weise verschaltet, die kaum Rückkoppelungsprozesse ermöglicht, 
mit denen neuronale Aktivitäten hin und her kreisen könnten. Es ist viel-
mehr so aufgebaut, dass eine Vielzahl von Modulen parallel arbeitet und 
dabei nur in geringem Umfang miteinander interagiert.70 

Demgegenüber weisen die Regionen des Großhirns, in denen die neu-
ronalen Korrelate des Bewusstseins zu finden sind, eine andere Form der 
Verknüpfung auf: Unterschiedliche Aktivitätsmuster verschiedener Berei-
che werden über eine »reziproke Koppelung« in Form eines »Re-entry« 
miteinander verbunden.71 Diese Art der Vernetzung ist mehr als eine ein-
fache kybernetische Rückkoppelungsschleife, über die ein negatives oder 
positives Feedback zurückgestrahlt wird, um die Aktivität zu moderie-
ren. Vielmehr verlaufen diese Prozesse parallel und in zwei Richtungen 
gleichzeitig. Dies führt dazu, dass kontinuierlich neue Dynamiken entste-
hen, die mit Mustern einhergehen, die vom System ihrerseits wieder an 
eine andere Stelle projiziert und eingespielt werden können. Lassen wir 
Gerald M. Edelman zu Wort kommen, der gemeinsam mit Giulio Tono-
ni die auf diesen Befunden beruhende Theorie des Bewusstseins promi-
nent gemacht hat:72

»Im Verlauf von Entwicklung bilden sich sowohl zwischen benachbar-
ten als auch zwischen weit auseinander liegenden Neuronen zahlreiche 

69	Husserl (2000); siehe dazu auch Schnell (2002).
70	»Die gesamte Struktur des Kleinhirns ist demnach für das Bewusstsein ohne Be-

lang. Warum? Die Antwort liegt möglicherweise in seiner außerordentlich gleich-
förmigen Verschaltung. Im Kleinhirn finden wir einen fast gänzlich vorwärtsge-
richteten Informationsfluss: Eine Neuronengruppe leitet Signale an die nächste, 
welche sie an eine dritte weitergibt. Komplexe Rückkopplungsschleifen, in de-
nen elektrische Aktivität hin und her kreist, fehlen.« (Koch 2020, S. 14 f.)

71	Edelman (2004, S. 49 f.).
72 	An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass es alternative Theorien zur Ent-

stehung des Bewusstseins gibt. Prominent ist etwa das Global Neuronal 
Workspace Model of Conscious Access (Dehaene, Changeux & Naccache 
2011), das von der Annahme ausgeht, dass es im Gehirn so etwas wie eine 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


262

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

reziproke Verbindungen heraus. Sie ermöglichen die Signalübertragung 
zwischen kartierten Arealen. Als Reentry bezeichnen wir den fortlaufen-
den rekursiven Austausch paralleler Signale zwischen Hirnarealen, der 
dazu dient, ihre Aktivitäten in Raum und Zeit zu koordinieren. Beim 
Reentry handelt es sich nicht, anders als bei einer Rückkoppelung, um die 
sequenzielle Übertragung eines Fehlersignals in einer einfachen Schleife. 
Vielmehr sind daran viele parallele reziproke Pfade beteiligt, und es gibt 
keine mit vorgegebenen Werten operierende Fehlerkorrektur.«73

Bemerkenswert an diesem Prozess ist, dass sich hierüber ein Gedächtnis 
der Gegenwart aufbauen lässt, das durch die eigenen Operationen im-
merfort modifiziert wird. Die theoretische Modellierung als reentran-
ter Prozess schmiegt sich damit an die phänomenologische Erfahrung 
an, die eine ausgedehnte Gegenwart präsentiert,74 in der auch zeitliche 
Strukturen (wie etwa eine Tonfolge oder eine Bewegung) als Gegen-
stand des Bewusstseins präsent gehalten werden können. Um hier noch-
mals eine bereits weiter oben zitierte Passage von Gerald M. Edelman 
aufzugreifen:

»Neue Wahrnehmungskategorien werden reentrant mit Gedächtnissy-
stemen verkoppelt, ehe sie selbst Teil eines nun veränderten Gedächt-
nissystems werden. Anhand des Gedächtnisses kategorisierte Wahr-
nehmungen werden also rekursiv genutzt, um das Gedächtnis selbst 
zu modifizieren. Diese Wechselwirkungen laufen, so nimmt man an, 

›Informationstafel‹ gibt, auf der die im Bewusstsein erscheinenden Inhal-
te abgelegt werden und auf die dann unterschiedliche Hirnareale mit ihren 
Prozessen zugreifen können. Einem ähnlichen Ansatz folgt Thomas Metzin-
gers Selbstmodell-Theorie, nach der das Bewusstsein eine analoge Projektion 
(das subjektive Selbstmodell) der digital arbeitenden neuronalen Prozesse ist, 
durch die eine neue Qualität von Informationen entsteht, die die neuronalen 
Prozesse ihrerseits wieder nutzen können (Metzinger 1999). Subjektivität er-
scheint damit als eine luzide Illusion ebenjener Modellprojektion und kann 
sich ihres eigenen illusionären Charakters auf der Erfahrungsebene nicht be-
wusst werden. Ein wenig überzeichnet können wir uns beide Theorieange-
bote zur Entstehung des Bewusstseins etwa folgendermaßen vorstellen: Ein 
physikalisch operierendes Rechensystem projiziert qua physikalischer Tech-
nik (zum Beispiel mit einem Video-Beamer) analoge Bilder und Töne, um die-
se dann qua physikalischer Technik (zum Beispiel Mikrofonen und Fotochips) 
aufnehmen und analysieren zu können. In einem ähnlichen Sinne lässt sich 
auch die Attention Schema Theory von Graziano (2019) lesen, die jedoch da-
rüber hinaus den Fokus auf die Prädiktion fremden Verhaltens legt. Die ei-
gentliche Funktion des Selbstmodells liegt damit darin, das Verhalten ande-
rer Menschen und von Tieren vorhersagen zu können.

73	Edelman (2004, S. 49 f.).
74	Siehe hierzu ausführlich Varela (1999), dessen Überlegungen auf einer empi-

rischen Untersuchung auf Basis einer ähnlichen Modellierung beruhen.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


263

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

innerhalb von Zehntelsekunden bis Sekunden ab, also innerhalb der 
Zeitspanne, die William James ›Scheingegenwart‹ nennt. Ich bezeichne 
sie als ›erinnerte Gegenwart‹, um zu unterstreichen, dass aus der Inter-
aktion zwischen Gedächtnis und aktueller Wahrnehmung das Bewusst-
sein entspringt. 

Was für Folgen hatte es, dass die Evolution eine dynamische Koppelung 
zwischen Werte-Kategorien-Gedächtnis und Wahrnehmungsgedächtnis 
herstellte? Es bildete sich die Fähigkeit heraus, eine komplexe Szene zu 
konstruieren und zwischen Bestandteilen dieser Szene Unterscheidun-
gen zu treffen.«75 

Aus den hier vorgestellten Überlegungen lässt sich die These ableiten, 
dass eine netzwerkförmig organisierte neuronale Struktur umso mehr an 
›Bewusstseinsqualität‹ hervorbringt, je mehr und je vielfältigere Informa-
tion sie in sich integrieren kann. Letzteres heißt, dass sie multiple Kartie-
rungen wechselseitig aufeinander projizieren und hierdurch immerfort 
neue Re-entrys produzieren kann – also Muster, die darauf beruhen, das 
Formen in immer neuer Form wieder in sich selbst eintreten. Bewusstsein 
wäre damit eine intrinsische Eigenschaft von neuronalen Prozessen, die 
aufgrund ihrer spezifischen Organisation genau dies leisten. »Tononi«, 
so führt Koch aus, postuliert, »dass jedes komplexe Netzwerk, das in sei-
ner Struktur Zusammenhänge zwischen Ursache und Wirkung codiert, 
diese Eigenschaften besitzt und so ein gewisses Maß an Bewusstsein mit-
bringt. Wenn es einem System aber, wie dem Kleinhirn, an Verschaltung 
mangelt, wird es nichts bewusst wahrnehmen.« Entsprechend der inte-
grierten Informationstheorie »verfügt ein System über umso mehr Be-
wusstsein, je mehr Information es in sich integrieren und vielfältig ver-
arbeiten kann.«76 

Wird ein solches System gestört oder gereizt, zum Beispiel durch Sin-
neseindrücke (bzw. die dadurch ausgelösten Nervenimpulse) angeregt, 
so wird es aus seiner aktuellen dynamischen Struktur heraus die nächs-
te Form finden. Das System wird den Input jedoch nicht mechanisch auf 
Basis vorab bestehender Programme verarbeiten, wie es beim Kleinhirn 
der Fall ist, das komplizierte Bewegungsabläufe (etwa das Klavierspie-
len) entsprechend der durch frühere Lernvorgänge festgelegten Algorith-
men steuert. Vielmehr erzeugt das für das Bewusstsein verantwortliche 
System eine neue Form.

Die Form des Re-entry

Der Begriff Re-entry wurde ursprünglich von dem Mathematiker 
George Spencer Brown im Rahmen seiner Abhandlung Law of Forms 

75	Edelman (2004, S. 63 f.).
76	Koch (2002, S. 17).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


264

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

eingeführt.77 Mit dem Formkalkül leistet er eine formale Theorie des 
Auf- und Abbaus von Welt, die nur eine einzige Operation benötigt: das 
Unterscheiden und Bezeichnen. Der Neurobiologe Francisco J. Varela 
hat den Kalkül weiterentwickelt, um selbstreferenzielle Prozesse in der 
Hirndynamik modellieren und auf dieser Basis empirisch untersuchen 
zu können.78 Schon aus diesem Grund ist es sinnvoll, die Formtheorie 
an dieser Stelle etwas ausführlicher vorzustellen. 

Der Formkalkül beginnt mit dem Treffen einer Unterscheidung 
(»Draw a distinction.«). In formaler Hochabstraktion und zugleich als 
grafische Illustration wird dieser grundlegende Akt durch eine Markie-
rung, genauer: einen Haken, auf einer leeren Fläche ausgedrückt.

Der Haken von Spencer Brown steht einerseits für die erste Operation, 
das Unterscheiden, also den systemischen Zusammenhang, der einen 
Schnitt in die Welt einführt, sodass aufgrund spezifischer, jeweils kon-
kret zu bestimmender Operationen das eine (etwa das System) von et-
was anderem (etwa seiner Umwelt) getrennt erscheint. Infrage kommt 
hier – so Fritz Simon – jede »Operation, durch die ein Raum, Zustand 
oder Inhalt (= eine Welt) geteilt wird«. Es ist hinreichend, wenn durch 
die »Operation des Unterscheidens« ein »Raum oder Inhalt« entsteht, 
»der innerhalb der so entstandenen Einheit verortet ist, und ein Raum, 
Zustand oder Inhalt, der außerhalb dieser Einheit lokalisiert ist (= Innen-
außen-Unterscheidung)«79. Mit dem Bezeichnen wird nun andererseits 
eine »zweite Operation des Unterscheidens« mit einem vorhergehenden 
»Unterscheiden gekoppelt und als Verweis (= zeigen) auf das erste Unter-
scheiden gebraucht«80. Die Außenseite des Hakens (und damit der Mar-
kierung) erscheint als unmarkierter Raum (unmarked space).

Dass Unterscheiden und Bezeichnen hier in einer Operation zusam-
menfallen, lässt sich auch so verstehen, dass keine weitere Repräsenta-
tion, kein zusätzliches Zeichen notwendig ist, damit der Haken für den 
weiteren Prozess informativ wird. Wenn beispielsweise ein Ensemble von 
Nerven zu feuern beginnt, ist dies zugleich eine Unterscheidung (es ge-
schieht dieses und nicht jenes) und die Bezeichnung (das Geschehen ist 

77	Spencer Brown (1994 [1969]).
78	Varela (1979, 1999).
79	Simon (2018, S. 13).
80	Simon (2018, S. 15). 

Abb. 8: Draw a distinction. Der Haken 
steht für das Treffen einer Unterscheidung 
und Bezeichnung. Die Figur ist asymme-
trisch, da das Bezeichnete auf der Innen- 
und der unmarkierte Raum auf der Au-
ßenseite steht.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


265

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

zugleich die Kognition). Die Nervenaktivität markiert einen Unterschied 
und wird damit für das System zur Information – also zu einem Unter-
schied, der als Bezeichnung einen weiteren Unterschied machen kann. 

Mit dem Re-entry formuliert Spencer Brown auf dieser Basis eine spe-
zielle Operation, entsprechend der die Unterscheidung von Markierung 
und unmarkiertem Raum markiert wird und als Unterscheidung in sich 
selbst wieder eintritt:

 
Abb. 9: Re-entry und unmarked 
space. Im Re-entry tritt die Unter-
scheidung von Bezeichnung und 
unmarkiertem Raum rekursiv in 
sich selbst ein, was grafisch durch 
die beide Seiten umschließende Fi-
gur ausgedrückt wird. Neben dem 
durch diesen Prozess bezeichneten 
inneren unmarkierten Raum steht 
außerhalb der Grafik weiterhin der 
unmarkierte Raum, der nicht durch 
Bezeichnung und Unterscheidung 
thematisiert wird.

Der sich schließende Re-entry-Haken verweist auf eine Selbstreferenz. 
Die Operation des Unterscheidens und Bezeichnens wird auf sich selbst 
zurückverwiesen. Hierdurch entsteht eine Dynamik, die unweigerlich 
eine Art Identität erzeugt, die darauf beruht, dass sich die Unterschei-
dung von Innen und Außen selbst verfügbar wird und durch den Re-entry 
kontinuierlich reproduziert werden kann. Freilich kommt hiermit ›Zeit‹ 
ins Spiel. Wir haben nicht nur das Bild einer Struktur, die durch die An-
fangsunterscheidung gesetzt ist, sondern einer Unterscheidung, die kon-
tinuierlich zwischen den zwei unterschiedenen Seiten oszillieren kann, 
indem erneut Operationen vollzogen werden, welche die Form repro-
duzieren. Wichtig ist jedoch, dass sich auf der Außenseite der Re-entry-
Form wiederum der unmarked space befindet. Die Leere des unmarkier-
ten Raums besteht weiterhin in einer für die Innenseite der Form nicht 
verfügbaren Weise fort.81 

Die Prozessdynamik lässt sich gut am Beispiel einer Saitenschwingung 
illustrieren. Die Saite wird vom Gitarristen an einer Stelle angeschlagen. 
Dies entspricht dem Haken der ersten Unterscheidung und Bezeichnung. 
Nun aber läuft eine Wellenbewegung nach vorn, trifft auf den Steg, wird 
zurückgeworfen und läuft auf den Bund zu, wo sie erneut zurückgewor-
fen wird. Die Bewegung tritt – solange die Saite schwingt – immer wieder 

81	Es ist klar, dass auf diese Weise auch die Subjekt-Objekt-Unterscheidung flui-
de wird bzw. jeweils nur situativ stabilisiert werden kann. Dirk Baecker (2021, 
S. 9) entwickelt auf dieser Basis eine Theorie der Katjekte.

unmarked
space

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


266

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

in sich selbst ein und generiert dadurch jene Oszillationen, die von uns 
als Ton hörbar werden. Die jeweils von Moment zu Moment erschei-
nende Schwingung erscheint der Form nach als dieselbe, vom Prozess 
her gesehen jedoch jeweils als eine neue Schwingung, da sie erst durch 
den nachfolgenden Wiedereintritt der Form in die Form entstanden ist. 
Im gleichen Sinne kann die Aktivität eines Ensembles von Neuronen 
auf ein zweites Ensemble treffen und dort einen Unterschied machen, 
der dann wieder auf das erste Ensemble zurückgeworfen wird, sodass 
ein Muster entsteht, das der Form nach dasselbe bleibt, sich mit Blick 
auf den Prozess der kontinuierlichen Reproduktion jedoch in seiner Ge-
stalt zugleich auch ändern kann. Sofern der Prozess nicht unterbrochen 
wird, bleibt die Figur des Re-entry bestehen, auch wenn sich das Aktivi-
tätsmuster mit der Zeit wandelt.82 Das ist dann gleichsam so, als ob an 
einem Froschteich zunächst Stille herrscht, dann ein Frosch zu quaken 
beginnt und dann alle anderen ihrerseits zu quaken anfangen, wodurch 
ein angeregtes Konzert zu vernehmen ist, das auf Basis der sich selbst 
stimulierenden Interaktionsdynamik immerfort neue Klangmuster her-
vorbringt, bis der Prozess irgendwann wieder verebbt. 

Sobald erst einmal eine reentrante Form in Gang gesetzt worden ist, 
reproduziert sie sich als ein Prozess, der zwischen der ersten Markierung 
und der Tatsache, dass markiert wurde, oszilliert. Da ist jetzt nicht nur 
eine Aktivität, die bezeichnet (der Haken), sondern eine rücklaufende 
Aktivität, die den Unterschied zwischen Bezeichnung und dem Nicht-
bezeichnetem markiert. Wie Francisco J. Varela beschreibt, tritt dieser 
reentrante Prozess auf phänomenologischer Ebene folgendermaßen in 
Erscheinung: Im menschlichen Erleben finden wir normalerweise nicht 
nur einen Fluss von Wahrnehmungen oder Gedanken vor, die unsys-
tematisch oder aufgrund habitueller Dispositionen verknüpft werden. 
Vielmehr erscheint im Bewusstseinsprozess auch eine Art Diskontinui-
tät, eine plötzliche Unterbrechung, mit der man sich bewusst wird, dass 
man etwas wahrnimmt (im Englischen: ›You become aware of‹). Man 
sagt sich vielleicht innerlich so etwas wie ›Aha‹.83 Diese Fähigkeit der Re-
flexion würden wir normalerweise als ›Bewusstsein‹ bezeichnen. Es er-
scheint nun insofern ein »Beobachter«, als der kognitive Prozess nicht 
nur Unterschiede verarbeitet, sondern sich selbst als Beobachterpositi-
on erkennen und unterscheiden kann. Auf einmal verlagert sich die Auf-
merksamkeit vom Inhalt auf den Prozess – was dann als subjektive Po-
sition erscheint, die zur Selbstbeobachtung fähig wird.

Formal und in Hinblick auf die gezeigte Dynamik entspricht dies 
den neuronalen Korrelaten des Bewusstseins, die Giulio Tononi 

82	Siehe hierzu ausführlich Varela (1999).
83	Siehe Varela, MIT Artifical Intelligence Laboratory Lecture, 1997: https://

www.youtube.com/watch?v=xhS9ffDcLOk [Abruf: 19.03.2023].

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=xhS9ffDcLOk
https://www.youtube.com/watch?v=xhS9ffDcLOk
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.youtube.com/watch?v=xhS9ffDcLOk
https://www.youtube.com/watch?v=xhS9ffDcLOk


267

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

herausgearbeitet hat.84 Tononi beschreibt das Bewusstsein auf formaler 
Ebene als einen neurokonstruktiven Vorgang, der aus nahezu beliebigen 
Anfangsaktivitäten ein sich reentrant stabilisierendes Aktivitätsmuster 
hervorbringt. Dies würde auch erklären, dass solche Systeme träumen 
oder halluzinieren können, also die von ihnen hervorgebrachten Formen 
nicht in einer fest gekoppelten Beziehung zu den Mustern und Gesetz-
lichkeiten der sogenannten Außenwelt (oder ›Realität‹) stehen müssen.

An dieser Stelle lohnt es sich, etwas genauer über die Außenseite – den 
unmarkierten Raum – nachzudenken. Wir könnten die Sache jetzt meta-
physisch erhöhen und von der Leere (void) sprechen, womit wir Anklän-
ge an die mystische Tradition finden.85 Das Thema lässt sich jedoch auch 
profaner angehen. So kann mit Blick auf den Bewusstseinsprozess fest-
gestellt werden, dass die Aktivität des Unterscheidens für weitere Ope-
rationen eben nur das zur Verfügung hat, was sie selbst als Bezeichnun-
gen hervorgebracht hat. Der hiermit erscheinende Beobachter hat nur 
die Innenseite zur Verfügung und so kann es für ihn so scheinen, als ob 
er selbst es gewesen wäre, der die erste Unterscheidung getroffen und 
auf diese Weise seine Welt aufgebaut hat. Wir landen hier bei der idea-
listischen Verkürzung, die bereits bei Fichte anklingt, wenn er schreibt: 
»Dasjenige, dessen Sein bloß darin besteht, dass es sich selbst als seiend 
setzt, ist das Ich, als absolutes Subjekt.«86 

Sofern wir den unmarked space jedoch nicht als wirklich leer betrach-
ten, sondern als die Totalität all dessen, was dem Prozess des Unterschei-
dens und Bezeichnens als Ergebnis dieser Operation nicht verfügbar ist, 
dann ergibt sich ein vollkommen anderes Bild: das der konditionierten 
Koproduktion. Einerseits bleibt wahr, dass Nervenaktivitäten nur Ner-
venaktivitäten reentrant verknüpfen können (so, wie im Froschkonzert 
das Quaken nur an andere quakende Lautäußerungen anschließt, um 
das Klangmuster hervorzubringen). Damit dies geschehen kann, muss 
aber andererseits eine strukturierte Welt gegeben sein: Diese enthält le-
bendige Körper, eine Umwelt, die diese nährt, und vieles andere. Oder 
um es anders auszudrücken: Der unmarked space muss als Medium all 
die Strukturmöglichkeiten und Aktivierungspotenziale mitbringen, da-
mit überhaupt reentrante Formen entstehen können, die sich im Prozess 
des Wiedereintritts der Form in die Form als ›Beobachter‹ identifizieren 
können.87 Aus der Innenperspektive einer potenziellen Form erscheint 

84	Tononi (2004).
85	Zu den Verbindungen von Formtheorie und mystischer Tradition siehe etwa 

Engstrom (2001); zu Homologien mathematisch-theoretischer Hochabstrak-
tion und Mystik siehe auch Fuchs (2008).

86	Fichte (1997 [1802], S. 23).
87	Im Sinne von Günther (2021 [1957], S. 110 ff.) erscheint das System aus der 

Außenperspektive vollspezifiziert, aus der Innenperspektive jedoch ›frei‹, da 
unterspezifiziert.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


268

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

das Medium demgegenüber als ›leer‹, da sie die Bedingungen ihrer Mög-
lichkeit nicht sehen kann.

Um dies auf die subjektive Erfahrung zu übertragen: Wenngleich das 
Bewusstsein eine in sich geschlossene Form darstellt und sich (wenn ein-
mal in Gang gesetzt) nur rekurrierend auf den eigenen Unterscheidungs-
gebrauch reproduzieren kann, benötigt es doch all die Mittel, die ihm 
von der Außenseite zur Verfügung gestellt werden, um überhaupt aktiv 
werden zu können. 

Von der Innenseite betrachtet erscheint der unmarked space als das 
Medium, in das sich die eigenen Formen hineinschreiben. Das Medium 
muss jedoch so beschaffen sein, dass sich überhaupt etwas in es hinein-
schreiben lässt, also das Ergebnis durch weitere Vorgänge stabil gehal-
ten wird. Aus kybernetischer Perspektive muss das Medium also über 
Feedbackprozesse und veränderbare Strukturen verfügen, die (minima-
le) Abweichungen in einer Weise verstärken, dass diese kondensiert und 
damit erinnert werden können.

Mit Blick auf die Hirnforschung erscheinen die unterschiedlichen 
Gruppen neuronaler Ensembles als das Medium, in das sich die Ak-
tivitätsmuster einschreiben können. Erst wenn unterschiedliche Ner-
vengruppen bestehen und so miteinander vernetzt sind, dass reentrante 
Schleifen miteinander verkoppelt werden, können Aktivitätsmuster ent-
stehen, die relativ stabil bleiben und gegen Veränderung resistent sind 
– und damit eine Form als Identität kondensieren lassen (auf phänome-
nologischer Ebene entspricht dies der Erfahrung, dass eine einmal fest-
gesetzte Wahrnehmung oder Situationsdeutung nicht so leicht wieder 
ausgelöscht werden kann). Wenn die strukturierte Aktivität demgegen-
über wieder abklingt und nur noch vereinzelt einige Neuronengruppen 
feuern, ohne ein übergreifendes kohärentes Muster auszubilden, ist das 
Medium wieder fluide, das heißt offen, zu weiteren Formen angeregt 
zu werden.

Nur in ›Nichtaktivität‹ kann leicht etwas eingeschrieben werden. 
Spencer Brown pointiert in formal-logischer Hochabstraktion, dass nur 
das Nicht-Etwas (nonthing) sensibel genug ist, sich durch ein anderes 
Nicht-Etwas anregen zu lassen, um den Formprozess zu starten.88 

Die zuvor erwähnte Nichtaktivität darf jedoch nicht als ›absolute Stil-
le› oder als totale Passivität verstanden werden, sondern eher als ein 
Basisrauschen, aus dem heraus spontane Fluktuationen entstehen, die 
dann Angebote für Formen bieten, welche aber nur stabilisiert werden 

88	»I realized that the only ›thing‹ (i. e. nonthing) that would be sensitive enough 
to be influenced by a stimulus so weak that it didn’t exist, was nothing itself. 
That is, nothing is the only ›thing‹ that is so unstable that it can ›go off‹ off 
its own accord, the only ›thing‹ sensitive enough to be changed by nothing.« 
(Spencer Brown 2013, S. 6) 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


269

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

können, sofern sie mit anderen Fluktuationen rekursiv gekoppelt wer-
den. Zudem muss vorausgesetzt werden, dass das Medium die Prozes-
se bereitstellt, damit dies möglich wird. Im Sinne von Heinz von Foers-
ter begegnen wir hier dem Order-from-Noise-Prinzip.89 Als Ordnung 
(order) erscheinen jetzt all die Formen, die eine bestimmte Gestalt her-
vorbringen, darunter auch die, die sich über die Operation des Re-ent-
ry selbst zugänglich sind. Als Rauschen (noise) erscheint der unmarked 
space. Dieser muss jedoch seinerseits über einen gewissen Strukturreich-
tum verfügen. Genauer gesagt: Das Medium muss sowohl offene und 
undefinierte Eigenschaften bereithalten, damit sich etwas Neues ein-
schreiben kann, als auch Strukturen und Prozesse anbieten, mittels de-
rer sich diese Eigenschaften definieren, stabilisieren, formatieren und 
modifizieren lassen.90 

Abb. 10: Reflexion und Re-entry. Der Bewusstseinsprozess unterscheidet Gegen-
stände, was impliziert, dass da ein Subjekt ›beobachtet‹, wenngleich dieses zunächst 
nur ›unmarkierter Raum‹, also gleichsam Nichts war. Sobald jedoch unterschieden 
und bezeichnet wurde, erscheint es als eine eigenständig benenn- und bezeichen-
bare Position: als ›Subjekt‹ – gewissermaßen als innerer unmarkierter Raum (als 
»Introszendenz«91). In der ›doppelten Reflexion‹ kann die hiermit einhergehende Un-
terscheidung ihrerseits unterschieden und bezeichnet werden, wodurch das System 
unbestimmt wird, da so disponibel ist, wie Subjekt und Objekt unterschieden und 
bezeichnet werden. Dieser Prozess selbst hat jedoch wiederum eine Außenseite, den 
unmarked space, der durch die Unterscheidungen der Innenseite nicht erreicht wer-
den kann, von dort aus gesehen mithin transzendent, also prinzipiell unerreichbar ist. 

Welterkenntnis als die Möglichkeit, sich selbst von anderen Gegenstän-
den zu unterscheiden (und darum zu wissen), kann jedoch nur auf der 
Innenseite der Form geschehen. Nur hier, also innerhalb der Form, er-
scheint die Bezeichnung von etwas. Nur hier wird im Re-entry die Os-
zillation zwischen dem Beobachter und dem bezeichneten Gegenstand 

89	Siehe Foerster (2006). 
90	Leben entsteht damit nicht allein aus einer Welt von Unordnung, wie Schrödin-

ger in seiner berühmten Abhandlung Was ist Leben angenommen hatte (Schrödin-
ger 1946). Vielmehr kann Leben entsprechend von Foersters Order-from-Noi-
se-Prinzip erst in einem Raum entstehen, der zugleich Ordnung und Unordnung 
enthält – und zwar eine Unordnung, die auf den unterschiedlichen Wertsystemen 
unterschiedlicher Systeme beruht, wie auch Günther (1976, S.261ff.) bemerkt. 

91	Günther (2021 [1957], S. 20).

Re�exion-
in-anderes

(Objekt)

Re�exion-
in-sich

(Subjekt)

unmarked
space

Doppelte Re�exion

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


270

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

möglich. Entgegen den solipsistischen Anklängen an den Idealismus Fich-
tes ist eine Form allerdings nicht von ihrer Außenseite zu trennen. 

Damit ergibt sich für unseren Zusammenhang eine klare Beziehung 
zwischen der Formtheorie von Spencer Brown und der polykontextura-
len Logik Günthers. Der Haken als markierte Unterscheidung repräsen-
tiert die uns vertraute zweiwertige Welt. Links steht der bezeichnete Ge-
genstand, rechts das reflektierende Subjekt als das, was der Gegenstand 
nicht ist. Der Re-entry-Haken steht für das, was Günther in Anklang an 
Hegel als doppelte Reflexion bezeichnet – nämlich die Fähigkeit, sich den 
Unterscheidungsgebrauch selbst reflexiv zugänglich zu machen und da-
mit zwischen Subjekt und Objekt oszillieren zu können. Die Außenseite 
des unmarkierten Raums erscheint damit als die komplexe polykontex-
turale Welt, deren vielfältige Eigensinnigkeiten und subjektive Positionen 
von der Innenseite aus transzendent sind, also im ontologischen Sinne 
unzugänglich bleiben müssen. 

So wenig eine lokale zweiwertige Welt von dem polykontexturalen Ge-
füge zu trennen ist, dem sie sich verdankt, ist auch die reentrante Figur 
des Beobachters (ob nun als phänomenologisches Bewusstsein oder als 
neuronales Korrelat des Bewusstseins verstanden) niemals von der Welt 
getrennt – wenngleich diese ihm als unmarked space nicht verfügbar ist. 
Der Beobachter verdankt sich der konditionierten Koproduktion von 
Welt und Selbst, von Umwelt und System – und weil Letzteres als emer-
gentes Phänomen gleichsam aus dem Nichts erscheint, spricht Spencer 
Brown hier vom »Kanon Null«:

»Kanon Null. Koproduktion

Was ein Ding ist, und was es nicht ist, sind in der Form, identisch gleich.

Das heißt, die identische Form oder Definition oder Unterscheidung 
agiert als die Grenze oder Beschreibung sowohl des Dinges als auch des-
sen, was es nicht ist.

Daraus ist das Kollorar, daß alles und nichts formal identisch sind, leicht 
zu beweisen. (Beweis: Beiden fehlt jegliche Form überhaupt.)«

Und weiter mit Blick auf die Kritik an der abendländischen Philosophie:

»An diesem Punkt [wird auch] die falsche Annahme« deutlich, die den 
»westlichen Philosophen hunderte Jahre im Nacken gesessen« hat, näm-
lich davon auszugehen, dass, »weil nichts keine Form hat«, dies »nicht 
Basis beobachteter Phänomene sein kann, da beobachtete Phänomene 
offensichtlich sehr wohl eine konditionierte Struktur haben. 

Meine Lehre besteht zur Gänze darin, diesen Fehler richtig zu stellen, 
indem sie klar zeigt, dass nichts in der Tat eine konditionierte Struktur 
hat, nämlich, dass wenn eine Unterscheidung ›in‹ nichts getroffen wer-
den könnte, dann das Ganze der konditionierten Koproduktion, deren 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


271

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

Operation unentrinnbar ist und vollständig sichtbar, unvermeidlich 
stattfinden würde.«92

Spencer Brown drückt die komplexe Beziehung der konditionierten Ko-
produktion auf den ersten Seiten von Law of Forms durch folgenden 
Satz aus: 

»Distinction is perfect continence.«93 

Dirk Baecker kommentiert hierzu: »Eine Unterscheidung ist vollkomme-
ne Kontinuität im Sinne einer vollkommenen Be-Inhaltung. Eine Unter-
scheidung enthält die Welt und bringt diese Welt hervor, weil sie nur in 
dieser Welt gemacht werden kann, wenn sie etwas in dieser Welt bezeich-
net und dadurch das bezeichnete Etwas von der Welt unterscheidet.«94 

Hiermit einhergehend erscheinen zwei unterschiedliche Weltbegriffe, 
die im Sinne einer logischen Buchhaltung sauber auseinanderzuhalten 
sind:

1.	Der erste Weltbegriff bezieht sich ausschließlich auf die von der In-
nenseite der Form zugängliche Wirklichkeit. Es ist die uns vertrau-
te zweiwertige Welt. Diese beruht jedoch auf selektiver Blindheit, da 
nicht gesehen werden kann, was auf der Außenseite passiert. Dies ist 
die Welt, die sich im Sinne von Gotthard Günther positivsprachlich 
beschreiben lässt,95 da hier etwas für uns als Gestalt, Thema oder Ge-
genstand erscheinen kann. 

2.	Der zweite Weltbegriff hingegen impliziert eine Totalität, die den un-
marked space mitenthalten muss und die aus kybernetischen Grün-
den von keiner denkbaren logischen Position aus zugänglich ist. Es 
kann keinen Beobachter der Welt geben, der vollständiges Wissen 
über ebendiese Welt hat. Diese Welt ist nur negativsprachlich thema-
tisierbar – etwa als Wirkung eines Mediums, das selbst nicht gesehen 
werden kann. Dies geschieht, wenn ein lebendiges System spontan zu 
einem anderen Selbst- und Weltverhältnis springt, ohne jedoch selbst 
über die transjunktionalen Operationen zu verfügen, die dieses ver-
mittelt haben. Es ist beispielsweise erfahrbar als ›Gnade‹ – um den 
wichtigen Begriff der großen spirituellen Traditionen aufzugreifen. 

92	Spencer Brown (1997, S. ix f., kursiv im Original). An dieser Stelle folgen 
wir nicht dem Impetus, die Logik der Form mit der Logik des Universums 
gleichzusetzen, also aus der Formtheorie eine metaphysische Position zu ma-
chen. Wir bleiben bei der Anwendung der Formtheorie als einer raffinierten 
Grundlegung der Logik, die sich in Richtung Mehrwertigkeit erweitern lässt 
und mithilfe derer sich dann Selbstorganisationsprozesse verstehen lassen. 

93	Spencer Brown (1997, S. 1).
94	Baecker (2015, S. 45; Übersetzung von uns). 
95	Siehe zum Begriff der Negativsprache auch Günther (1980).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


272

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

All dies erscheint als Folge einer konditionierten Koproduktion, de-
ren Komplexität sich jedoch von der Innenseite nicht begreifen lässt.

Sowohl Günther als auch Spencer Brown kommen damit zu dem 
Schluss, dass die zweiwertige Welt einer sich selbst unterscheiden kön-
nenden Subjektivität unterspezifiziert bleiben muss. Diese Subjektivität 
kann prinzipiell nicht die volle Komplexität der Bedingungen der kon-
ditionierten Koproduktion ihrer eigenen Existenz begreifen. Selbst wenn 
ein Beobachtungsprozess über ein Reflexionsvermögen verfügt, das ihn 
um die Mehrwertigkeit und Polykontexturalität seiner Existenz wissen 
lässt, kann dieser die damit verbundene Komplexität der logischen Bezie-
hungen nicht einmal ansatzweise abbilden, geschweige denn nachvollzie-
hen. Ein Beobachter bzw. die mit ihm einhergehende subjektive Position 
beruht auf Nichtwissen. »Existence is selective blindness«96, formuliert 
Spencer Brown, um die spezifische Verschränkung von Epistemologie 
und Ontologie zu pointieren, die auch unsere menschliche Selbst- und 
Welterkenntnis auszeichnet. 

Dieses Nichtwissen ist jedoch nicht unschuldig. Vielmehr bricht die 
subjektive Existenz die Einheit einer einwertigen Welt auf, in der immer 
schon alles gegeben und determiniert ist – und macht damit einen Unter-
schied! Die Welt erscheint jetzt als eine gebrochene, die sich selbst und 
anderen nicht mehr als eine Totalität verfügbar ist.

Es kommt nun, wie Günther ausdrückt, eine Reflexion ins Spiel, die 
sich der Positivität des Seins entzieht und damit aus dem Unbestimmten 
– aus der Negativität – heraus agiert.97

Um nochmals auf die Prozesse zu verweisen, die wir zuvor als neuro-
nale Korrelate des Bewusstseins beschrieben haben: Es wird nicht ein-
fach Information im Sinne eines linearen Prozesses von Wahrnehmung 
und Reaktion verarbeitet. Durch die reentrant aufeinander projizieren-
den Aktivitätsmuster entsteht mit dem Bewusstsein vielmehr eine neue, 
emergente Qualität. Das Gehirn beginnt autonom seine eigenen Zustän-
de zu kreieren. Es verarbeitet nicht nur einfach Information, sondern 
generiert etwas Neues. Es beginnt eine Welt zu halluzinieren, die mit 
dem Weltverhältnis, in dem der Organismus sich befindet (wie es sich 

96	Spencer Brown (1997, S. 192).
97	In diesem Punkt folgen wir dem Argument von Roger Penrose (1989), dass 

Bewusstsein nicht in dem Sinne computerähnlich verstanden werden darf, 
dass für seine Erklärung simpel einem Algorithmus gefolgt wird. Auch wenn 
wir das bewusstseinsfähige Gehirn deterministisch verstehen, müsse es nicht-
computable Prozesse beinhalten und damit prinzipiell unvorhersagbar agie-
ren, folgert Penrose mit Blick auf Gödels Unvollständigkeitstheorem. Dies 
heißt jedoch nicht, dass wir auch den anderen, teils hochspekulativen Annah-
men Penroses zur Genese des Bewusstseins folgen müssen. 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


273

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

beispielsweise für eine äußere wissenschaftliche Beobachterin darstellen 
würde), nicht mehr in einer unmittelbaren Beziehung zu stehen braucht. 

Für Spencer Brown entstehen die hiermit einhergehenden Freiheits-
grade notwendigerweise aus der Form des Re-entry. Die Form hat auf 
der Innenseite das Bezeichnete und außen das Unmarkierte, kann jedoch 
über den Wiedereintritt der Form in die Form zwischen beiden Seiten 
oszillieren. Mathematisch gesehen gewinnt das System hierdurch einen 
imaginären Wert und damit einen Freiheitsgrad. Für einen äußeren Be-
obachter ist nicht feststellbar, wo die Form jeweils einrastet. Die Ver-
hältnisse werden damit komplex, das heißt prinzipiell undurchschau-
bar. Dies ist homolog mit Günthers reflexionslogischer Beschreibung. 
Wir begegnen hier der »Reflexion-in-anderes« (dem als Objekt erschei-
nenden Gegenstand) und der »Reflexion-in-sich« (dem sich seiner selbst 
bewussten Subjekt), wobei die voll entwickelte Reflexion als »doppel-
te Reflexion« die Unterscheidung zwischen diesen beiden Stellen selbst 
disponibel halten kann.98 

Sowohl der Formkalkül als auch Günthers Reflexionslogik sind asym-
metrisch gebaut. Das Positive – das Sein bzw. das Bezeichnete – steht der 
Negativität der Reflexion entgegen, die sich einer unmittelbaren Aneig-
nung entzieht, da sie aus dem Unbestimmten – also logisch gesehen aus 
dem Nichts – gespeist wird. Letzteres muss aus kybernetischen Gründen 
notwendigerweise unterspezifiziert bleiben, da keine subjektive Perspek-
tive vollständiges Wissen über die Welt haben kann. Dies entspricht der 
Einsicht von Spencer Brown, dass keine Form des Unterscheidens und 
Bezeichnens auf der Innenseite – und sei sie noch so elaboriert – den un-
marked space auf der Außenseite der Form zum Verschwinden bringt. 
Jede weitere Beobachtung kann auch nur etwas bezeichnen und lässt da-
mit anderes unbezeichnet.

Die Asymmetrie in Bezug auf das, was durch den Prozess der Beob-
achtung gewusst werden kann und was nicht zugänglich ist, drückt sich 
auch darin aus, dass der Beobachtungs- bzw. Reflexionsprozess einen 
Zeitpfeil generiert: Die Zukunft ist offen, da sie nicht gewusst werden 
kann. Die Vergangenheit ist jedoch bestimmt, nämlich als Geschich-
te der Unterscheidungen und Bezeichnungen, die zu der jeweils aktu-
ellen Form oder Subjektivität geführt haben. Gerade weil die Konse-
quenzen des eigenen Unterscheidungsgebrauchs nicht überblickt werden 
können und man nicht weiß, was in der Zukunft geschieht, entstehen in 
reentranten kognitiven Systemen weitere Bewegungen, diesem Problem 
durch die Produktion neuer Unterscheidungen und Bezeichnungen zu 
begegnen. Dies erschafft eine neue Gegenwart, subjektiv gesehen schrei-
tet die Zeit voran, da sich die Aktivität intentional auf eine noch nicht 
gewusste (da noch nicht erschienene) ›Wirklichkeit‹ bezieht. Das, was 

98	Günther (2021 [1957], S. 48 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


274

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

Phänomenologen als intentionales Bewusstsein zu fassen versuchen, er-
scheint hiermit der Form nach homolog mit der reentranten Aktivität 
eines Gehirns, das sich auf Basis der Anregungen der verrauschten Mus-
ter aus der Umwelt, die ihm die Sinnesorgane zuspielen, immerfort eine 
neue Welt erschafft. 

Spencer Brown pointiert diesen Prozess primär aus der Perspektive 
eines einzelnen Beobachters, also in Hinblick auf das, was von der In-
nenseite der Form her gewusst werden kann. Das Unterscheiden und Be-
zeichnen lässt eine Welt entstehen, ohne damit freilich zu leugnen, dass 
all das, was im unmarked space geschieht, notwendigerweise an diesem 
Prozess beteiligt sein muss. Damit eröffnet der Formkalkül mit dem Re-
entry bereits die Tür zu einer mehrwertigen, polykontexturalen Welt, die 
nicht nur unterschiedliche subjektive Positionen beinhaltet, sondern zu-
dem davon ausgehen muss, dass diese entsprechend der konditionierten 
Koproduktion miteinander verschränkt sind.

An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass der Re-entry der Unter-
scheidung von Markierung und unmarkiertem Raum logisch gesehen 
zwei mögliche Anschlüsse mit sich bringt: 

1.	Zum einen ist die positive Affirmation eines Beobachters möglich, 
der sich selbst durch seine Unterscheidungen markiert. Dies führt zur 
Kondensation einer Identität, die sich über die Abgrenzung zu einem 
(ebenfalls selbst konstruierten) Gegenstand immerfort zu reproduzie-
ren sucht. Die Identität (und das aus dieser Perspektive konstruierte 
Weltverhältnis) beginnt sich zu verhärten.

2.	Der Re-entry kann jedoch zum anderen auch auf der Seite der Kon-
tingenz und damit auf Seite der Unbestimmtheit einrasten. Hiermit 
dringt gleichsam etwas bislang noch nicht Verfügbares aus dem un-
marked space in den Unterscheidungsgebrauch hinein. Es entsteht 
eine neue Form, die jedoch strukturell von etwas informiert wurde, 
was jenseits der Innenseite der eigenen Form liegt.99 

Die Aktivitätsdynamik einer systemischen Konstellation, die auf der 
Re-entry-Form beruht, zeichnet sich damit zugleich durch die beiden 
Merkmale Offenheit wie auch Geschlossenheit aus. Letzteres bezeich-
net etwa die Tendenz, eine bestimmte Gestalt, die einmal gefunden ist, 
durch rekursive Operationen aufrechtzuerhalten und zu reproduzieren. 
Die Offenheit zeigt sich demgegenüber darin, dass der Prozess sensi-
bel dafür ist, durch Irritationen und Perturbationen aus dem unmarked 

99	 In der Philosophiegeschichte entspricht dies Positionen, die das Selbst nichte-
gologisch fundieren wollen. Man denke etwa an den »Zwischenmenschen« im 
dialogischen Prinzip von Martin Buber (2002), die Berührung durch das Frem-
de bei Emmanuel Lévinas (1984) oder die In-Verantwortung-Setzung durch 
den (gewaltsamen) Akt eines anderen Menschen bei Judith Butler (2014).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


275

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

space aufgestört zu werden, sofern es gelingt, in Resonanz mit poten-
ziellen, vom Prozess bislang noch nicht realisierten Aktivitätsmustern 
zu treten. 

Abb. 11: Boring-Frauen. Wir können zwischen 
der Wahrnehmung zweier unterschiedlicher Ge-
stalten oszillieren (hier zwischen einer jungen und 
einer alten Frau), jedoch weder beide Gestalten 
gleichzeitig erkennen noch in der Wahrnehmung 
einer undefinierten Nichtgestalt einrasten, wie 
etwa anhand der Betrachtung der Boring-Frau-
en deutlich wird.100 

Um diese Theoriefigur wiederum an der neurophänomenologischen For-
schung zu verdeutlichen: In der Gestaltwahrnehmung entwickelt sich ein 
Aktivitätsmuster, das die beteiligten neuronalen Ensembles in einer Wei-
se versklavt, dass die Muster sich immerfort reproduzieren und damit 
stabil bleiben (Geschlossenheit) – dies entspricht der phänomenologi-
schen Wahrnehmung einer bestimmten Gestalt. Wir nehmen eine Form 
nicht verschwommen oder als Überlagerung unterschiedlicher Formen 
war, sondern üblicherweise als distinktes, eindeutiges Bild. Am Beispiel 
von Kippbildern lässt sich jedoch zeigen, dass die Gestalt bei hinreichen-
der Stimulation in ein alternatives Regime kippen kann, der Prozess ist 
also sensibel für Anregung in Richtung einer alternativen Figuration 
(Offenheit). Dies steht jedoch wiederum nicht im Widerspruch zu dem 
Befund, dass zunächst die aktuell dominante Gestalt als Muster auf-
rechterhalten wird und Störungen des Bildes vom kognitiven System als 
›Rauschen‹ abgeblendet und rausgerechnet werden (Geschlossenheit). 
Die Gestaltwahrnehmung erscheint damit als Paradebeispiel für einen 
reentranten Prozess, der sowohl Identitäten kondensiert als auch hin-
reichend sensibel für die Dekonstruktion und Rekonstruktion derselben 
ist.101 Hiermit wird auch das Grundprinzip der Gestaltwahrnehmung 

100	 Quelle: https://de.wikipedia.org/wiki/Meine_Frau_und_meine_Schwieger-
mutter#/media/Datei:My_Wife_and_My_Mother-in-Law.jpg	

101	 In einem ähnlichen Sinne formuliert dies auch Dirk Baecker (2014, S. 81 f.) 
in seiner Neurosoziologie: »Das Gehirn […] arbeitet fortlaufend an ei-
ner Karte der Welt, welche Vorhersagen darüber zu treffen erlaubt, wel-
che Handlungen mit Belohnung rechnen dürfen und welche nicht, und in 
die Korrekturen eingetragen werden können, die neuen Realitäten jeweils 
Rechnung tragen. […] Diese Karte ist im Wesentlichen eine Karte von Be-
wertungen. Es ist keine regional oder thematisch aufgeteilte Menge von Kar-
ten, sondern eine einzige Karte, so dass man jede Wahrnehmung mit jeder 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


276

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

verständlich, nämlich dass immer nur etwas wahrgenommen werden 
kann (also eine Gestalt), jedoch nicht ein Nichts102 – und ebenso wenig 
die Fülle potenziell anderer, bislang noch nicht erschienener Gestalten.103

Entsprechend dem Formkalkül können auf der Innenseite nur das Be-
zeichnete und die durch die Operation des Re-entry als Identität konden-
sierte Gestalt erfahren werden. Nicht zugänglich ist jedoch all das, was 
der unmarked space als konditionierte Koproduktion darüber hinaus 
sonst noch gestatten würde. Homolog stellt Gotthard Günther fest, dass 
das Bewusstsein sich nicht als polykontextural erfahren kann: Wir erle-
ben nicht die Aufsplitterung in vielfältige, dezentrierte Subjektpositionen, 
sondern eine distinkte zweiwertige Welt, in der ein Beobachter auf etwas 
Bestimmtes zu schauen scheint. Es ist das Verdienst von Günther, die 
Aufmerksamkeit auf die logische Struktur einer mehrwertigen, polykon-
texturalen Welt zu lenken, die dieses Bild – und damit auch die Vorstel-
lung vom Beobachter als einem inneren Seelenwesen – transzendiert.104

Von der Innenseite einer zweiwertigen Welt (also von einer bestimm-
ten Kontextur aus gesehen) ist eine andere Kontextur (also eine andere 
zweiwertige Welt) logisch nicht erreichbar. Die Du-Subjektivität ist von 
der phänomenologischen Ich-Subjektivität aus nicht zugänglich. Um in 
der Bewusstseinsanalogie der neuronalen Korrelate des Bewusstseins zu 
sprechen: Die neuronalen Dynamiken der Hirnprozesse sind über reent-
rante Prozesse in sich selbst abgebildet, jedoch jeweils nur in einem Hirn. 
Welche Muster in einem anderen Gehirn entstehen, ist kausal nicht mit-
einander gekoppelt (wenngleich dies nicht ausschließt, dass mehrere Ge-
hirne unter bestimmten Voraussetzungen ähnliche Aktivitätsmuster ent-
wickeln – also gleichsam miteinander in Resonanz treten – können105). 
Welche Beschreibung man auch wählen mag (die phänomenologische 
oder die neuronale), der Mensch gewinnt sein Selbst- und Weltverhält-
nis nolens volens auf Basis der Unverfügbarkeit von Welt. 

Erinnerung und mit jeder Erwartung verknüpfen kann und umgekehrt jede 
Operation Konsequenzen für die Neubewertung der anderen hat.« 

102	 Michael Ende (1979) hat in seiner Unendlichen Geschichte versucht, sich die-
sem nicht wahrnehmbaren Nichts literarisch anzunähern.

103	 Man denke hier nochmals an die Experimente zur binokularen Rivalität, 
wo dem Bewusstsein entweder nur die dem rechten oder nur die dem lin-
ken Auge präsentierte Gestalt erscheint – nicht jedoch beide zugleich (siehe 
Engel et al. 1999).

104	 Spencer Brown führt die konditionierte Koproduktion demgegenüber nur 
als Postulat ein, ohne die mit ihr verbundenen logischen Prozesse weiter zu 
explizieren.

105	 Der aus der Physik stammende Begriff der Resonanz vermittelt eine kom-
plexe Beziehung: Nur ein System, das operational geschlossen ist – also Ei-
genzustände aufbaut –, kann offen dafür sein, sich in seinen Eigenschwin-
gungen durch andere Systeme anregen zu lassen. 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


277

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

Die Regelmäßigkeiten der physischen Welt können zwar teilweise als 
Muster antizipiert werden (man denke etwa an die Tatsache, dass jeden 
Morgen die Sonne aufgeht und Steine fest und schwer sind). Spätestens 
in Hinblick auf die Eigenaktivität eines fremden Organismus wird Po-
lykontexturalität jedoch unhintergehbar. Was in der Begegnung mit ei-
nem anderen Organismus passieren wird, kann über die Ausbildung 
von Erwartungen simuliert werden, es kann aber nicht gewusst werden. 
Formtheoretisch gesprochen lässt sich zwar auf der Innenseite der Form 
zwischen Ich und Du unterscheiden und dann über den Re-entry in die 
Figur der reziproken Perspektivenübernahme einrasten (etwa im Sinne 
der Überlegung, dass der andere Ähnliches begehrt wie ich). Dies ändert 
jedoch nichts daran, dass das künftige Verhalten des Gegenübers außer-
halb der Form – also im unmarked space – liegt und dem Beobachter 
damit letztlich nichts anderes übrig bleibt, als sich immer wieder durch 
Enttäuschung seiner Erwartungen überraschen zu lassen. 

Wie auch immer, sei es auch noch so elaboriert, ein reflexionsfähi-
ges System kann nicht um die volle Komplexität des polykontextura-
len Gewebes wissen, die sein Selbst- und Weltverhältnis ausmacht. Un-
weigerlich wird es deshalb aufgrund seiner Unwissenheit seinerseits in 
der Umwelt einen Unterschied machen. Was sich auf der Innenseite des 
Systems als Unwissenheit darstellt, erscheint für andere kognitive Sys-
teme, die mit diesem System interagieren, als Unberechenbarkeit. Wenn 
man nicht weiß, was man tun soll, bleibt nichts anderes übrig, als sich 
zu entscheiden, irgendetwas zu tun. Aus der Innenperspektive erscheint 
dies als subjektive Freiheit, von außen gesehen als die Unberechenbar-
keit einer nichttrivialen Maschine.106 Das Bewusstsein (egal ob phäno-
menologisch oder mit Blick auf seine neuronalen Korrelate betrachtet) 
erscheint damit als eine ›Oberflächenstruktur‹, die Selbst und Welt – 
einschließlich anderer Wesenheiten – auf Basis eines »naiv realistischen 
Selbstmissverständnis[ses]«107 symbolisch darstellt und hieraus Implika-
tionen für das Handeln ableitet. Die ›Tiefenstruktur‹ muss demgegen-
über all die kausalen Prozesse beinhalten, die überhaupt erst Kognitio-
nen, Organismen, soziale Systeme etc. möglich machen. Sie muss dem 
Bewusstsein prinzipiell intransparent bleiben. 

Eine polykontexturale Beschreibung der Welt impliziert dabei, dass 
es mehr als eine subjektive Beobachterposition gibt, die unterspezifiziert 
ist, also nur über ein unvollständiges Wissen über das Netzwerk ihrer 
Relationen verfügt. Diese Beobachterpositionen stehen in einer nicht tri-
vialen Weise miteinander in Beziehung. Denn die Positionen ›Ich‹, ›Es‹ 
und ›Du‹ sind aus Perspektive der Theorie der Polykontexturalität ih-
rerseits als Ergebnis wechselseitig verschränkter polyzentrischer Refle-
xionsprozesse zu verstehen.

106	 von Foerster (1994, S. 357 f.). 
107	 Metzinger (1998).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


278

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

Split-Brain: das polykontexturale Gehirn  
(und das monokontexturale Bewusstsein)

Es ist mittlerweile deutlich geworden, was die formtheoretische Figur des 
Re-entry zur Erhellung neuronaler Aktivitäten leistet, die mit Bewusst-
sein einhergehen. Es stellt sich nun die Frage, wie die neurophänomeno-
logische Forschung mit Gotthard Günther in Richtung einer polykon-
texturalen Beschreibung erweitert werden kann. 

Auf einer empirischen Ebene würde dies allerdings verlangen, mensch-
liche Gehirne zu untersuchen, die in Kommunikation mit anderen Men-
schen stehen. Es würde voraussetzen, das Gehirn nicht mehr isoliert 
mit Blick auf die Auseinandersetzung mit einer einfachen, experimen-
tell standardisierbaren Aufgabe zu untersuchen. Es würde heißen, das 
menschliche Gehirn als offenes System zu betrachten, das in kommuni-
kative Zusammenhänge eingebettet ist. Aufgrund der Komplexität der 
hiermit einhergehenden Fragestellungen sind solche Untersuchungen 
nicht so leicht durchzuführen und werden dementsprechend kaum rea-
lisiert. Das menschliche Gehirn in der Ich-Du-Konstellation bleibt so ein 
neurowissenschaftliches Desiderat.108

Allerdings wurden vor nicht langer Zeit noch neurochirurgische Ein-
griffe an Menschen durchgeführt, die ebenfalls das Problem aufwerfen, 
was geschieht, wenn zwei subjektive Zentren bestehen, die strukturell 
voneinander getrennt sind, jedoch kommunikativ aufeinander referie-
ren müssen. 

In den 1960er Jahren wurden Patienten, die unter einer schweren Epi-
lepsie litten, nicht selten einer Hirnoperation unterzogen, bei der das 
corpus callosum, der ›Balken‹ zwischen den beiden Hirnhälften, durch-
trennt wurde.109 Aufgrund der Zerstörung der verbindenden Nervenfa-
sern war nun die rechte Hirnhälfte nicht mehr in der Lage, unmittelbar 
mit der linken Hirnhälfte zu kommunizieren, und umgekehrt. Entspre-
chend konnten sich die epileptischen Krampfanfälle nicht mehr über das 
ganze Gehirn ausbreiten. Was bedeutet nun dieser Eingriff für das All-
tagsleben der sogenannten Split-Brain-Patienten? Auf den ersten Blick 
scheinen sie normal zu agieren. Üblicherweise regelt die dominante lin-
ke Hirnhälfte die Aktivitäten. Was geschieht aber, wenn die rechte Hirn-
hälfte plötzlich ›beschließt‹, einen Spaziergang zu machen? Wie reagiert 
die dissoziierte andere Gehirnhälfte darauf und was denkt sie dabei? 

108	 Ein positives Beispiel für eine Ausnahme sind die Arbeiten der Arbeitsgrup-
pe von Uri Hasson, die unter anderem gekoppelte und geteilte Aufmerksam-
keiten im Rahmen des Erzählens von Geschichten untersucht (siehe etwa 
Baldassano, Hasson & Norman 2018).

109	 Bei den folgenden Ausführungen zum Experiment handelt es sich um leicht 
veränderte Texte aus Vogd (2006, S. 141 ff.), die jedoch nicht als wörtliche 
Zitate ausgewiesen sind, um den Lesefluss nicht zu stören.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


279

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

Durch unter Laborbedingungen erfolgende Untersuchungen etwa durch 
Michael Gazzaniga in der Arbeitsgruppe des Nobelpreisträgers Roger 
Sperry wurde es experimentell möglich, sich mit solchen Fragen zu be-
fassen.110 Der methodische Kniff bestand dabei darin, mit der Versuchs-
person so zu kommunizieren, dass die eine Hirnhälfte des Probanden 
nicht weiß, was mit der anderen geschieht.

Nur mit einer Hirnhälfte zu kommunizieren, lässt sich für einen Ver-
suchsleiter technisch relativ einfach realisieren. Üblicherweise geschieht 
dies dadurch, dass man eine Information, zum Beispiel ein Bild oder ei-
nen Satz, durch eine optische Apparatur nur auf die rechte bzw. linke 
Seite der Netzhaut des Auges projiziert und hierdurch entsprechend nur 
eine Hirnhälfte »anspricht«. Eine Reihe von Split-Brain-Patienten wurde 
auf diese Weise untersucht. Bei einigen der Versuchsteilnehmer zeigten 
erstaunlicherweise beide Hirnhälften die Fähigkeit, Schrift und Sprache 
zu verstehen sowie sich verbal auszudrücken. 

Ein gut dokumentierter Fall, bei dem eine Reihe solcher Experimen-
te durchgeführt wurde, war jener des 15-jährigen Paul: »Der Testleiter 
begann zum Beispiel eine mündliche Frage mit ›Wer …?‹ und die offe-
nen Stellen wurden durch eine Projektion in einem der Gesichtsfelder er-
gänzt, zum Beispiel durch die geschriebenen Worte ›… bist du‹. Auf die 
beiden Seiten vorgelegte Frage folgte die gleiche Antwort: ›Paul‹. Auf die 
Frage: ›Was für ein Tag ist morgen?‹ kam beide Male die richtige Ant-
wort: ›Sonntag‹. Auf die Frage an die linke Hirnhälfte: ›Was willst du 
werden, wenn du groß bist?‹ antwortete Paul: ›Rennfahrer‹. Und dies 
ist faszinierend, weil auf die gleiche Frage an die rechte Gehirnhälfte die 
Antwort kam: ›Designer‹.«111 Ein ebenso erstaunliches Ergebnis zeigt 
sich, wenn man die rechte Hirnhälfte zu einer Aktivität veranlasst, von 
der die linke nichts weiß: ,,Eine einfache Aufgabe wie ›gehen‹ wird in 
die üblicherweise ›stumme‹ rechte Gehirnhälfte geblitzt, und der Pati-
ent reagiert darauf typischerweise, indem er seinen Stuhl zurückschiebt 
und sich aus dem Testbereich entfernt. Wenn man ihn dann fragt, wo-
hin er gehe, so lautet die Antwort meist etwa: ›Ich gehe raus, um mir 
eine Cola zu holen‹.«112 Oder man gibt der einen Hirnhälfte die Auffor-
derung: ›Schließe das Fenster.‹ Daraufhin führt die Versuchsperson nor-
malerweise die Anweisung aus. Aus Perspektive der anderen Hirnhälf-
te anschließend gefragt, warum sie denn das Fenster geschlossen habe, 
kommt dann üblicherweise eine Antwort der Art: ›… weil mir kalt war.‹

Bemerkenswerterweise antwortet die linke Hirnhälfte nicht im Sin-
ne dessen, was sie eigentlich entsprechend der durch die Versuchsan-
ordnung erzeugten Realität hätte empfinden müssen. Sie sagt nicht: 
›Ich weiß es nicht‹, oder: ›Ich habe mich irgendwie getrieben gefühlt‹, 

110	 Gazzaniga (1989).
111	 Maturana und Varela (1987, S. 248).
112	 Gazzaniga (1989, S. 89 f.)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


280

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

sondern sie erfindet eine Erklärung, einen übergeordneten Sinnzusam-
menhang, der mit dem erlebten Handeln des eigenen Körpers in Ein-
klang steht. Das Gehirn konstruiert post hoc eine Rationalität, die dem 
vollzogenen Verhalten eine intentionale Handlungsabsicht unterlegt. 
Paul gibt an, zweckrational gehandelt zu haben, wenngleich die Sache 
offensichtlich anders liegt. Denn nicht das Motiv, seinen Durst stillen 
zu wollen, veranlasste ihn dazu, aufzustehen, sondern die zuvor in die 
andere Hirnhälfte geblitzte Anweisung des Versuchsleiters. 

Für die beiden Neurobiologen Humberto R. Maturana und Francisco 
J. Varela offenbaren diese und homologe Experimente »Grundlegendes 
über die Weise, auf die der anhaltende Fluß von Reflexionen, den wir 
Bewußtsein nennen und mit unserer Identität assoziieren, organisiert ist 
und seine Kohärenz bewahrt«113.

Betrachten wir die zuvor geschilderten Versuche und deren Ergebnis-
se nun aus dem Blickwinkel einer Theorie der Polykontexturalität. Um 
das Experiment aufschließen zu können, müssen wir von mindestens 
drei subjektiven Zentren ausgehen: der rechten Hirnhälfte des Patienten, 
der linken Hirnhälfte des Patienten und der Position des Versuchslei-
ters. Eine subjektive Position zeichnet sich jeweils durch selektive Blind-
heit aus (sie kann nicht vollständig um die Bedingungen ihrer eigenen 
Prozesse wissen). Zudem stellt sie sich entsprechend den vorangehen-
den Ausführungen als ein reentrantes Reflexionsverhältnis dar. Sie re-
flektiert auf sich selbst und auf die als ihre Wahrnehmung unterschie-
denen und bezeichneten Gegenstände. Betrachten wir nun, was aus der 
Perspektive der unterschiedlichen subjektiven Zentren gewusst werden 
kann – und was nicht:

1.	Für die linke Hirnhälfte der Versuchsperson sind positiv erfahrbar 
(das heißt unterscheid- und bezeichenbar):  

a)	die Daten (zum Beispiel Worte und Anweisungen), die aufgrund 
der Anregungen im rechten Gesichtsfeld erscheinen, 

b)	die Repräsentation des Körpers (etwa seine Position und Bewe-
gungen),

c)	 die sprachlich-propositionalen Ausdrücke, die im inneren Dialog 
generiert werden und die mit der Reflexion auf sich selbst einher-
gehen.

Nicht zugänglich ist für die linke Hirnhälfte:

d)	was die rechte Hirnhälfte als Gegenstände repräsentiert,

e)	wie die rechte Hirnhälfte auf sich selbst reflektiert,

f)	 was der Versuchsleiter erlebt. 

113	 Maturana und Varela (1987, S. 249 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


281

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

2.	Für die rechte Hirnhälfte lässt sich eine homologe Liste erstellen, nur 
dass für sie neben der Perspektive des Versuchsleiters auch die Be-
zeichnungen und Unterscheidungen der linken Hirnhälfte nicht zu-
gänglich sind. 

3.	Für den Versuchsleiter lässt sich demgegenüber eine andere Liste er-
stellen:

a)	Er weiß, welche Anweisungen und Informationen er der linken 
und der rechten Hirnhälfte der Versuchsperson gegeben hat, ver-
fügt also diesbezüglich über mehr Wissen als jede der beiden Hirn-
hälften, 

b)	er weiß, wie sich der Körper der Versuchsperson verhalten hat,

c)	 er weiß, was die Versuchsperson gesagt hat.

d)	Nicht zugänglich ist für den Versuchsleiter jedoch:

e)	was die rechte oder die linke Hirnhälfte reflektiert, erlebt oder als 
interne Zustände konstruiert.

Versuchen wir das Beispiel weiter zu analysieren: Die rechte Hirnhälf-
te weiß nicht, was für die linke als Gegenstand erscheint, aber sie ist 
in eigentümlicher Weise mit der anderen Hirnhälfte verschränkt, erlebt 
sie doch die Folgen von deren Aktivität und der daraus erwachsenden 
Handlungsimpulse im Körper. Im Sinne der Dichotomie ›Leib sein‹ und 
›Körper haben‹ ergeben sich hier unterschiedliche Möglichkeiten der Re-
flexion: Der Leib und seine Bewegungen können als die eigenen Hand-
lungsimpulse erlebt werden. Der Körper könnte sich aber auch als fremd-
gesteuert erfahren. Letzteres würden beispielsweise manche Menschen 
erleben, die als schizophren diagnostiziert wurden.114 

Der Abgleich der von den beiden Hirnhälften hervorgerufenen Selbst-
berichte und der Beobachtungen des Versuchsleiters macht deutlich, dass 
im Selbst- und Fremderleben keine objektiven Tatsachen abgebildet wer-
den, sondern der Reflexionsprozess jeweils seine eigene Wirklichkeit ge-
neriert. Deshalb müssen die Berichte auch nicht miteinander überein-
stimmen. Entsprechend dem Paradigma des Neurokonstruktivismus ist 
es hinreichend, dass die generierten Gestalten in sich konsistent sind (das 
heißt als reentrantes Aktivitätsmuster hinreichend stabil gehalten werden 
können). Es genügt, eine Gestalt zu finden, die in Hinblick auf die ausge-
flaggten Selbst- und Weltverhältnisse in sich stimmig ist.

Darüber hinaus wird klar, dass die unterschiedlichen Positionen und 
die mit ihnen einhergehenden Perspektiven nicht unabhängig vonein-
ander zu sehen sind. Wenn der Versuchsleiter keine Aufforderung an 
die linke Hirnhälfte gegeben hätte, würde für die rechte Hirnhälfte kein 
Anlass bestehen, die Körperbewegung qua Reflexion sich selbst zu-
zurechnen. Möglicherweise war es damit auch erst die Nachfrage des 

114	 Siehe hierzu etwa die Fallberichte von Sandsten, Zahavi und Parnas (2021).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


282

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

Versuchsleiters, warum die Person aufgestanden sei, die diese Form der 
Selbstreflexion veranlasst hat. Nicht jede Bewegung und nicht jedes Ver-
halten muss bewusst ablaufen. Doch insofern die Aufmerksamkeit durch 
eine Nachfrage auf das Verhalten gelenkt wird, beginnt im Bewusstsein 
unweigerlich ein Reflexionsprozess, der es dann beispielsweise als ›mein‹ 
oder ›nicht mein‹ Verhalten erleben und dies zudem als begründungs-
würdig erscheinen lässt.

So ließe sich an dieser Stelle vermuten, dass vielleicht sogar erst die 
Tatsache der Unverfügbarkeit der objektiven Gründe in Verbindung mit 
der Frage nach den Motiven den Bewusstseinsprozess in einer Weise in 
Gang setzt, dass sich ein ›Ich‹ als Autor zu identifizieren beginnt. 

Die linke Hirnhälfte würde damit gerade deshalb zu einem sich in die-
ser Weise Auskunft über sich gebenden Subjekt: 

1.	weil für sie keine Verfügbarkeit über die Ursache von Bezeichnun-
gen und Unterscheidungen besteht, die auf der Innenseite der ande-
ren Hirnhälfte erscheinen;  

2.	weil in ihr durch den (von außen) kommenden Impuls, über sich 
selbst und das Verhalten Rechenschaft abzugeben, ein reentranter 
Prozess angeregt wird; 

3.	weil die Struktur der Sprache mittels der reflexiven Beziehungen von 
›ich‹ und ›mich‹, ›Ursache‹ und ›Wirkung‹ bzw. ›Prädikat‹ und ›Ob-
jekt‹ immer schon eine bestimmte Klasse von Begründungen nahelegt; 

4.	weil andere Positionen aus dem polykontexturalen Gefüge das Fak-
tum der Unverfügbarkeit fremder Selbst- und Weltverhältnisse durch 
ihr unvorhersehbares Verhalten immer wieder präsent machen und es 
damit zur Gewohnheit werden lassen, die hiermit ausgelösten Über-
raschungen interpretativ durch Zuschreibung von Motiven ›verste-
hen‹ zu wollen;

5.	weil aus 1. bis 4. eine Matrix der Kommunikation erwächst, die mit 
dem Medium der Sprache auf eine präpositionale Struktur trifft, wel-
che die benannten Reflexionsprozesse auf Dauer stellen – also erin-
nern und wiederholen – lässt. 

Um es zusammenzufassen: Es bedarf der konditionierten Koproduktion 
des gemeinsamen In-der-Sprache-Seins und anderer subjektiver Positio-
nen, deren Verhalten nicht vorhersehbar ist, damit eine subjektive Positi-
on entsteht, die angesichts der Unwissenheit eigene Konstruktionen ent-
wickelt und sich hierüber als autonom erfährt. Dieser Befund lässt sich 
auch von der anderen Seite her lesen: Es bedarf subjektiver Positionen, 
die aufgrund von Unwissenheit ihr eigenes Selbst- und Weltverhältnis 
aufbauen, damit über Sprache und Kommunikation eine soziale Sphä-
re entsteht, die die subjektiven Positionen aneinanderkoppelt. Mit Ni-
klas Luhmann treffen wir hier auf die konditionierte Koproduktion von 
Körpern, psychischen Systemen und auf Kommunikation basierenden 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


283

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

sozialen Systemen.115 Das ›Ich‹ kommt erst im ›Du‹ zu sich. Doch dies 
geht nur auf Basis von Körpern, die mit ihren sinnlichen und kognitiven 
Fähigkeiten jene Prozesse zur Verfügung stellen, in denen sich das Ich im 
Du zugleich spiegeln wie auch von ihm differenzieren kann.116

In unserem Beispiel müssen beide Hirnhälften in der Lage sein, die 
sprachlichen Äußerungen des Versuchsleiters so wahrzunehmen, zu ver-
stehen und zu spiegeln, als ob es die eigenen wären. Es reicht nicht aus, 
die Aufforderung »gehen« nur zu sehen oder zu hören, sie muss zum Im-
perativ des eigenen Handelns werden, zu einem ›Ich gehe‹. Ebenso muss 
die Frage »warum« zur eigenen Frage werden, um sodann eine Kette 
von Motiven und Kausalitäten zu konstruieren, die schließlich als eige-
ne Gründe präsentiert werden. Sie muss zur eigenen Frage werden, um 
eine Antwort zu evozieren. Die Worte des Versuchsleiters nur unbetei-
ligt wie in einem langweiligen Kinofilm wahrzunehmen und vorbeirau-
schen zu lassen, würde nicht hinreichen.

Durch Sprache und Kommunikation berührt und affiziert werden 
zu können, erscheint somit als Voraussetzung, um sich als ein autono-
mes Ich zu reflektieren, sei es, indem man sich mit dem Kommunika-
tionsangebot identifiziert, oder sei es umgekehrt, indem man sich von 
ihm abwendet, um dann die Abstoßung als Anlass zur Identifikation zu 
nehmen. Die Versuchsperson hätte beispielsweise die Aufforderung des 
Versuchsleiters aktiv negieren und etwa sagen können: ›Nein, ich stehe 
nicht auf.‹ ›Auf solche dummen Fragen gebe ich keine Antwort.‹ Freilich 
bedarf es hierfür wiederum eines Reflexionsprozesses, der auf Basis des 
Re-entry der Unterscheidung von Selbst und Umwelt disponibel hält, in 
welche Seite die Identifikation einrastet. 

Auf basaler Ebene erscheint die hiermit einhergehende Reflexionsfä-
higkeit bereits durch die Prozesse gebahnt, die unter dem Begriff Spie-
gelneuronen populär geworden sind.117 Das neuronale System simuliert 
Zustände einer anderen Person, um dann für den Bewusstseinsprozess 
die Weichenstellung aufzuwerfen, ob sie als eigen oder als fremd wahr-
genommen werden.118 

Das Split-Brain-Experiment zeigt, dass Hirnprozesse nicht einmal in 
einem objektiven Sinne voneinander ›wissen‹ müssen, um sich mitein-
ander zu verschränken. Die Realitätskonstruktionen der beiden Hirn-
hälften sind in einer Weise aneinandergekoppelt, dass die Wirkungen 
der Aktivitäten der einen Anlass zur Selbstbestimmung der anderen ge-
ben. Sie sind aber in dem Sinne voneinander unabhängig, dass jede Seite 

115	 Luhmann (1984, S. 148 ff.). 
116	 Siehe in diesem Sinne auch Baecker ( 2014, S. 220).
117	 Siehe Rizzolatti et al. (2006).
118	 Entwicklungsgeschichtlich spricht mit Jäger (2013) einiges dafür, dass sich 

die Sprachfähigkeit des Menschen aus genau diesen Prozessen entwickelt hat.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


284

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

ihr eigenes Weltverhältnis und ihr damit verbundenes Selbstverhältnis 
aufbaut. 

Mit Blick auf die vorangehenden Ausführungen zur Verkörperung 
der Sprache erscheint das Split-Brain-Experiment damit paradigmatisch 
für das polykontexturale Gewebe kommunikativ gekoppelter Gehirne 
– unabhängig davon, ob sie im selben oder in unterschiedlichen Kör-
pern wohnen. Die reentranten Formen des Bewusstseins verdanken sich 
der konditionierten Koproduktion, also einer Prozessdynamik, die sich 
auf der Innenseite der Form nur selbst hat, jedoch durch Strukturen und 
Aktivitäten der für sie ontologisch nicht verfügbaren Außenseite kon-
ditioniert wird. 

Diese Strukturen und Aktivitäten können nicht vollkommen regelmä-
ßig oder im Voraus berechenbar sein – denn sonst würde sich der kog-
nitive Prozess mit der Zeit durch Routinen daran anpassen und damit 
weitgehend automatisch verlaufen können. Das Bewusstsein würde da-
mit sein Bezugsproblem verlieren, auf Unbestimmtheit durch spontane 
subjektive Aktivität antworten zu müssen, und könnte stattdessen durch 
unbewusste Prozesse ersetzt werden. Die Strukturen und Aktivitäten der 
Welt (und anderer Organismen) können aber auch nicht vollkommen be-
liebig und willkürlich sein, da sich die Kognitionen sonst im Rauschen 
der Welt verlieren würden. Sie müssen Ordnung und Unordnung, Struk-
tur und Rauschen, Erwartbares und Überraschungen enthalten. 

Letzteres ist insbesondere dann der Fall, wenn die Umwelt andere sub-
jektive Identitäten birgt, deren Zentren des Erlebens und Handelns aus 
der Kontextur des eigenen Erlebens und Handelns unzugänglich sind.119 
In solchen Konstellationen tritt das auf, was Günther als transjunktio-
nale Operation bezeichnet. Es geschieht etwas, dessen Ursache nicht be-
nannt oder lokalisiert werden kann, dessen Wirkung jedoch erfahren 
wird – und dem nun von der Innenseite des Systems ein Sinn oder Kau-
salzusammenhang unterstellt wird.

Dies ist genau die Situation des Split-Brain-Patienten, bei dem die eine 
Hirnhälfte nicht weiß, warum der Körper etwas gemacht hat, aber ge-
fordert ist, hierauf eine Antwort zu finden. Eine etwas andere, jedoch 
verwandte Konstellation tritt auf, wenn ein (normaler) Mensch die Be-
deutung von Worten wahrnimmt, die nicht seine eigenen sind, aber die 
damit verbundenen Gesten, Haltungen oder Emotionen unwillkürlich 
spiegelt. 

119	 Wir können uns mit Cosmelli et al. (2010) gedankenexperimentell ein Ge-
hirn vorstellen, das vollkommen von seiner Umwelt isoliert ist, beispielswei-
se in einem abgeschlossenen Tank mit einer Nährlösung lebt. Es wäre jedoch 
zu erwarten, dass dieses Gehirn nicht mehr in der Lage ist, stabile reentrante 
Formen aufzubauen – und damit auch kein ›Bewusstsein‹ generiert.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


285

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

Auch hier werden über die eigene Leiblichkeit Wirkungen erfahren – 
um ein Beispiel zu geben: die unangenehmen Effekte verletzender Wor-
te.120 Dies regt wiederum die Modifikation und Ausdifferenzierung des 
eigenen Selbst- und Weltverhältnisses an – etwa indem man sich infolge 
einer Beleidigung wertlos und depressiv fühlt oder umgekehrt wütend. 

Dies muss ebenso als eine transjunktionale Operation erscheinen, die 
von der Innenseite her gesehen gleichsam aus dem Off ihre Wirkung zei-
tigt. Sie kann auf Basis der eigenen Form, das heißt der zuvor bestehen-
den Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt, Selbst und Umwelt, 
nicht abgebildet oder antizipiert werden. Sie wirkt jedoch insofern inst-
ruktiv, als die hiermit einhergehenden Informationen das eigene Selbst- 
und Weltverhältnis konditionieren. Man mag sich etwa, um bei unserem 
Beispiel zu bleiben, vornehmen, sich von einer anderen Person nicht be-
leidigen zu lassen – doch dann treffen einen die Worte wider Erwarten 
dennoch. Die Theorie der Polykontexturalität beschreibt das Arrange-
ment unterschiedlicher subjektiver Positionen, die sich wechselseitig auf 
Basis solcher transjunktionalen Operationen konditionieren.

In den vorangehenden Ausführungen finden sich drei unterschiedliche 
Weisen des Sprechens über Bewusstsein: 

1.	Es ist die Rede von Bewusstsein als introszendentem Selbstbewusst-
sein, wie es in Anschluss an Husserl phänomenologisch beschrieben 
werden kann. 

1.	Darüber hinaus ist die Rede von ›Bewusstsein‹ als einem Prozess neu-
ronaler Aktivitäten, die in sich selbst eintreten – so, wie es die For-
schung zu den neuronalen Korrelaten des Bewusstseins aufgezeigt hat. 

1.	Und schließlich erscheint Bewusstsein als eine sprachlich-deskriptive 
Rekursion, in der ein Sprecher ›Ich‹ sagen und sich Erleben und Han-
deln zurechnen kann, obgleich ein äußerer Beobachter andere Kau-
salzusammenhänge feststellen mag. 

Diese drei Weisen, über Bewusstsein zu sprechen, haben – so unter-
schiedlich die damit zusammenhängenden Denkformen auch sind – in 
wesentlichen Aspekten etwas gemein: Sie haben die Form des Re-entry, 
sie sind abhängig von der konditionierten Koproduktion und sie stellen 
jeweils Antworten auf das Bezugsproblem der selektiven Blindheit dar. 
Um es nochmals zusammenzufassen: 

1.	Form des Re-entry: Das phänomenale Erleben trifft auf ein Erleben, 
das erlebt, dass es erlebt. Die neuronale Aktivität trifft auf ein Akti-
vitätsmuster, das dadurch aktiviert wird, dass es aktiviert wird. Die 
polyphone Struktur der Sprache bringt eine Subjektposition hervor, 
die sich durch den Sprachgebrauch selbst hervorbringt. 

120	 Dies erklärt auch, warum Worte einen verletzen können, auch wenn man 
das gar nicht will. Siehe dazu Herrmann (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


286

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

2.	Konditionierte Koproduktion. Das etwas im Bewusstsein erscheint, 
ein bestimmtes Aktivitätsmuster reentrant stabilisiert wird oder et-
was in einem sprachlichen Satz als ›Ich‹ thematisiert werden kann, 
setzt eine nahezu unendliche Anzahl von Prozessen und Strukturen 
voraus, die weder erlebt noch von neuronalen Mustern repräsentiert 
und ebenso wenig gleichzeitig oder in annähernd angemessener Prä-
zision sprachlich-semantisch artikuliert werden können. Neben der 
Evolution des Universums und den hiermit entstehenden materiellen 
Bedingungen ist für die Entwicklung des menschlichen Bewusstsein-
sprozesses dabei insbesondere die konditionierte Koproduktion von 
Körper, Psyche und Sozialem von Relevanz.

3.	Selektive Blindheit. Sich aus der Welt zu einer Existenz zu erheben, 
die über sich selbst verfügt und damit nicht nur Teil der Welt ist, son-
dern eine Welt hat, geht nur unter Absehung der Bedingungen der 
konditionierten Koproduktion. Die Selbstreferenz, die ›Ich‹ sagt und 
auf der anderen Seite ›die Welt‹ erkennt, hat nur die Unterscheidungen 
und Bezeichnungen, die sie selbst hervorbringt.121 Die mit Bewusstsein 
oder Kommunikation einhergehenden Selbst- und Weltbeschreibun-
gen mögen hochgradig ausdifferenziert und elaboriert sein, doch dies 
ändert nichts daran, dass man darüber, worüber man nicht sprechen 
kann, schweigen muss.122 Der Grund hierfür ist nicht, dass bestimm-
te Beschreibungen und Bezeichnungen tabu wären oder man nicht 
weitere, differenzierte Unterscheidungen und Bezeichnungen finden 
könnte. Das Problem liegt vielmehr in der Sache selbst. Das, was 
die Inhalte des Bewusstseinsprozesses ermöglicht, kann nicht gleich-
zeitig sein Gegenstand sein – muss also im unmarked space liegen. 

Das Gehirn des Bewusstseins und das Bewusstsein der Maschinen

»Building real things in the real world is how you’ll make complex sy-
stems like minds and life. Making robots that have to survive in real 

bodies, day to day on their own, is the only way to find artificial  
intelligence, or real intelligence. If you don’t want a mind to emerge, 

 then unhinge it from the body.« 

Kevin Kelly123

Was lässt sich nun mit Blick auf die vorangehenden Ausführungen zur 
Frage des Bewusstseins der Maschinen sagen: Erinnern wir uns zunächst 
an eine der Maximen der kybernetischen Methodologie: Wir haben für 

121	 Dies gilt auch für die Gesellschaft als Ganzes, wie Luhmann am Beispiel der 
ökologischen Kommunikation aufzeigt. Auch sie hat keinen unmittelbaren Zu-
griff auf die ökologischen Prozesse, derer sie sich verdankt (Luhmann 1986).

122	 Hier in Anlehnung an Wittgenstein (1963 [1922], Proposition 7).
123	 Kelly (1992, S. 50).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


287

DAS BEWUSSTSEIN DER GEHIRNE

die »›psychologischen‹ Begriffe«, die wir in den »technischen Model-
len« wiederholen möchten, »ein objektives Modell« zu finden. Sofern 
wir also ›Subjektivität‹ oder gar menschliches ›Selbstbewusstsein‹ in eine 
kybernetische Maschine implementieren wollen, haben wir die logischen 
Prinzipien zu formulieren, die diese kognitiven Eigenschaften auszeich-
nen.124 

Im Falle des menschlichen Selbstbewusstseins müsste das System zu 
»Reflexion-in-sich« und »Reflexion-in-anderes« fähig sein, darüber hin-
aus zu »doppelter Reflexion«. Es müsste also vor allem in der Lage sein, 
den eigenen Unterscheidungsgebrauch zu reflektieren.125 Als Kandidat 
für eine objektive Beschreibung sind die Organisation und Dynamik der 
reentranten neuronalen Aktivitätsmuster zu benennen, die die Hirnfor-
schung als neuronale Korrelate des menschlichen Bewusstseins identifi-
ziert hat. Das Grundmodell hierfür ist die Form des Re-entry, wie sie von 
Spencer Brown entwickelt und von Varela für die Hirnforschung nutz-
bar gemacht wurde.126 Der Re-entry erzeugt seine eigene Unbestimmt-
heit, indem durch den Wiedereintritt der Unterscheidungen und Bezeich-
nungen in die Form ein sich selbst modifizierendes Gedächtnis entsteht. 
Darüber hinaus ist dieser Prozess von Anregungen von ›außen‹, mithin 
von der konditionierten Koproduktion abhängig. 

Beides zusammengenommen bedeutet, dass die Implementierung der 
Re-entry-Form des Bewusstseins in ein kybernetisches System voraus-
setzt, dass dieses sowohl nach innen als auch nach außen offen ist. Aus 
der Innenperspektive muss man dem System also erlauben, sein eige-
nes Gedächtnis nicht nur auf der Ebene der Inhalte, sondern auch hin-
sichtlich seiner Prozesse (also der Art und Weise des Unterscheidens und 
Bezeichnens) zu (re)programmieren. In Hinblick auf seine Umweltbe-
ziehungen muss man ihm gestatten, mit anderen kognitiven Systemen 
zu interagieren, die in dem Sinne über Subjektivität verfügen, dass ihre 
Verhaltensweisen auch für sie selbst nicht vollkommen berechenbar er-
scheinen. Erst in solchen Arrangements kann das System so etwas wie 
Subjektivität entwickeln. Erst in dieser Konstellation wird es zu trans-
junktionalen Operationen fähig sein, die auf der Innenseite Unterschei-
dungen und hiermit einhergehende Gestalten evozieren, die nicht einer 
vorausberechenbaren Kausalbeziehung folgen. 

Das System würde damit aus der Innenperspektive unterspezifiziert er-
scheinen, und wenn es Empfindungen hätte, würde es sich möglicherwei-
se als frei empfinden und vielleicht sogar glauben, dass sein Denken und 
seine Handlungen dem eigenen Willen entspringen. Wie Arthur C. Clar-
ke in seiner Saga 2001: A Space Odyssey antizipiert, könnte ein solches 

124	 Günther (2021 [1957], S. 9). 
125	 Günther (2021 [1957], S. 56).
126	 Varela (1979).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


288

MENSCHLICHES BEWUSSTSEIN

System neurotisch oder gar psychotisch werden, also in Situationen ge-
raten, in denen sein Selbst- und sein Weltverhältnis krisenhaft wird oder 
gar auseinanderzufallen droht.

Wie auch immer, für diejenigen, die das kybernetische System gebaut 
und die ›Bewusstseinsfunktionen‹ implementiert haben, wird es eine 
strukturdeterminierte Maschine bleiben. Logisch gesehen werden sie in 
der gleichen Position sein wie eine Hirnforscherin, die bei einem Proban-
den im Kortex die reentranten Hirndynamiken untersucht und mit ihm 
spricht. Seine Subjektivität wird für sie weiterhin eine prinzipiell unzu-
gängliche Transzendenz bleiben. Sie mag zwar sein Verhalten sehen, sei-
ne Mimik wahrnehmen und seine Worte vernehmen, doch sie wird nie-
mals wissen, was er empfindet oder ob er überhaupt etwas empfindet. 

Doch auf der anderen Seite steht der Befund, dass die »Konstrukti-
on objektiver Modelle von Bewußtseinsfunktionen« ein »echtes sub-
jektives, sich selbst transparentes« Bewusstsein voraussetzt.127 Nur des-
halb kann die Hirnforschung überhaupt von neuronalen Korrelaten des 
Bewusstseins sprechen. Die Berichte vom Erleben des introszendenten 
Bewusstseins werden mit objektivierbaren neurophysiologischen Pro-
zessen in Beziehung gesetzt – was voraussetzt, dass es so etwas wie Be-
wusstsein gibt. 

Damit stehen wir vor einem logischen Dilemma, das aus dem Blick-
winkel unseres eigenen, zweiwertig verfassten Bewusstseins nicht lösbar 
ist: Wie lässt sich einer Maschine (sowie den Gehirnen meiner Mitmen-
schen – und damit auch mir selbst) ein Bewusstsein zurechnen, das es 
objektiv doch gar nicht geben kann? Die alte von William James auf-
geworfene Frage »Does consciousness exist?«128 lässt sich auch heute – 
und unserer Auffassung nach auch in Zukunft – nicht in seriöser Weise 
positivsprachlich beantworten. 

Jeder, der sich an die Sache herantastet, muss für sich klären, wie er 
es mit der anderen Seite hält, dem unmarked space – also dem, worüber 
man nicht sprechen kann. 

127	 Günther (2021 [1957], S. 21).
128	 James (1904).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


289

IV. Mensch, Bewusstsein und Maschine

Mit Blick auf die vorangehenden Kapitel verwickelt uns die Frage nach 
dem Bewusstsein in ein Dilemma. So wissen wir auf der operativen Ebe-
ne – also der Ebene des Prozesses, der Bewusstsein möglich macht – sehr 
viel über das Bewusstsein: Es erscheint als ein reentranter Prozess, der 
sich selbst ein Gedächtnis generiert und als Flussstruktur eine Identität 
aufbaut, die sich immerfort verändert. Bewusstsein offenbart sich dabei 
als ein autopoietischer Prozess, der sich immerfort hervorbringt, selbst 
bestätigt, dabei aber auch auf Strukturangebote aus seiner unmittelba-
ren Umwelt angewiesen ist. Es erscheint damit unweigerlich verkörpert. 
Mit Blick auf die Bedingungen, die den Prozess – etwa Gedächtnis und 
Selbstreferenz – möglich machen, scheint es unmöglich, sich Bewusstsein 
als unabhängig von einem konkreten Substrat (etwa als ein vom Körper 
unabhängiges Seelenwesen) vorzustellen.

Auf der ontologischen Ebene muss Bewusstsein hingegen ein uner-
gründliches Geheimnis bleiben: Subjektives Erleben entzieht sich einer 
objektiven Beschreibung. Wenngleich als ureigene Innerlichkeit uns so 
nah, lässt es sich nicht fassen und greifen. Es gibt den inneren Beobach-
ter und es gibt ihn nicht. Da wir jedoch Bewusstsein auf operativer Ebe-
ne mittlerweile zumindest in Ansätzen verstehen können, scheint kein 
grundsätzliches Hindernis zu bestehen, Maschinen zu bauen, die ein sub-
jektives Zentrum entwickeln können und damit auch bewusstseinsfähig 
sein könnten. Da wir aber andererseits nicht einmal Zugang zum Be-
wusstsein unserer Mitmenschen haben (nur ihre Körper und Artikulati-
onen sind uns gegeben, nicht jedoch ihr subjektives Erleben), muss auch 
für eine künstliche Intelligenz – wie elaboriert sie auch immer sein mag – 
gelten: Wir wissen nicht, ob sie ein inneres Erleben hat, also fühlt, sieht, 
hört oder in anderer Form etwas erlebt, bzw. wenn ja, was sie erlebt.

Die Frage nach dem Bewusstsein der Maschinen führt damit einer-
seits zu einem Geheimnis, andererseits offenbart sie eine gewisse Struk-
tur. ›Bewusstseinsfähige‹ Maschinen können uns in besonderer Weise auf 
uns selbst zurückwerfen. Sie halten uns den Spiegel vor, indem sie uns 
zeigen, was es bedeutet, ein subjektives Zentrum zu haben, das sich dem 
Verstehen entzieht. Die daraus folgenden metaphysischen Konsequenzen 
werden in Kapitel IV.1 erörtert.

Wir begegnen dabei Theoriefiguren, die das Beobachterparadoxon be-
inhalten, also das Paradoxon einer Welt, die sich in sich über eine Art 
Schnittstelle selbst beobachtet und damit zugleich als Dualität und als 
Einheit erscheint. Aus diesem Grund lohnt sich ein Exkurs in die Quan-
tentheorie, da auch in dieser die Frage auftaucht, ob und wann Materie 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


290

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

reflexiv wird und wie sich die hiermit einhergehenden Paradoxien fas-
sen lassen. Dies ist Gegenstand von Kapitel IV.2.

Im letzten Abschnitt, Kapitel IV.3, werden wir die ethischen Fragen 
und Herausforderungen erörtern, die sich in einer Welt ergeben, in der 
künstliche Intelligenzen existieren, die als bewusstseinsfähig gelten.

IV.1 Posthumane Spiritualität – wer sind wir, 
wenn uns die Maschinen gleich werden?

Gotthard Günther ging bereits in den 1950er Jahren davon aus, dass 
Menschen in nicht allzu ferner Zukunft intelligente Roboter bauen wür-
den, die wie wir ein subjektives Zentrum des Erlebens haben, also uns 
auch in dieser Hinsicht ebenbürtig sein werden. In seinem visionären 
Buch Das Bewußtsein der Maschinen untersucht Günther den jüdisch-
christlichen Schöpfungsmythos und entdeckt dabei eine Analogie: Gott 
habe den Menschen nach seinem Ebenbild geformt und entsprechend be-
ginne nun der Mensch, kybernetische Maschinen nach seinem Ebenbild 
zu erschaffen – und dies werde, so Günther, die spirituelle Verortung des 
Menschen fundamental verändern.1 

Um Missverständnisse zu vermeiden, haben wir jedoch zuvor unseren 
Lesern und Leserinnen Rechenschaft darüber abzulegen, was wir im Fol-
genden unter dem Begriff Spiritualität verstehen: Es geht, um es vorab 
zusammenzufassen, nicht um Glaubensfragen, sondern um Relationen 
zur Welt und zu sich selbst, also um Formen der Reflexion. 

Dies bedeutet, dass Begriffe wie Spiritualität und Religion sowie die in 
diesem Zusammenhang behandelten Inhalte nicht ontologisch verstan-
den werden dürfen. Gerade mit Günther ergibt die positivsprachliche 
Rede von Gott als Entität ebenso wenig Sinn wie die Annahme, dass die 
Erleuchtung, von der die buddhistischen Lehren sprechen, einen sinnlich 
erfahrbaren Zustand bezeichnet.

Wer von Gott, Nirvana oder auch vom ›Sinn des Lebens‹ spricht, 
drückt mit den von ihm verwendeten Begriffen und Erzählungen viel-
mehr ein bestimmtes Selbst- und Weltverhältnis aus.2 Spirituelle und re-
ligiöse Begriffe thematisieren demnach die Beziehung zwischen Subjekt 
und Welt, zwischen Individuum und Ganzheit, beschreiben also ein Re-
flexionsverhältnis.3 Im Sinne des Philosophen Ernst Tugendhat können 
wir das Kernanliegen von Spiritualität deshalb darin sehen, das eigene 

1	 Siehe etwa Günther (2021 [1957], S. 54 und 82 f.).
2	 Siehe ausführlich Vogd (2018, Kap 3).
3	 Spirituelle und religiöse Rede beruht damit auf dem, was Günther (1980) als 

»Negativsprache« bezeichnet. Siehe zur negativen Theologie etwa Rentsch 
(2010) und zur Negativsprache in den buddhistischen Lehren Vogd (2017).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


291

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

Ego zu dezentrieren.4 Es geht darum, sich selbst in ein anderes, die ei-
gene Egozentrik übergreifendes Verhältnis zu setzen – nicht mehr und 
nicht weniger.5 

Gotthard Günther neigt mit Blick auf Hegel dazu, das Christentum 
als Archetypus einer Religiosität zu betrachten, die in der Lage ist, ein 
Subjekt hervorzubringen, das sich als autonom empfindet und von die-
ser Empfindung getragen der Welt gegenübertritt. Günther war ein Kind 
seiner Zeit und ist damit in einer ethnozentristischen Kultur aufgewach-
sen, die die europäische Geistesgeschichte als den Höhepunkt der Evo-
lution begreift und dadurch unterschätzt, welche komplexen geistigen 
und kulturellen Figurationen an anderen Orten der Welt entstanden 
sind. Heutzutage, gut hundert Jahre später, beginnen wir zu ahnen, dass 
selbst vermeintlich ›primitive‹ Kulturen weitaus raffiniertere Reflexions-
verhältnisse aufgebaut haben, als die Anthropologen des 19. Jahrhun-
derts gedacht haben.6 Zudem haben wir mittlerweile – etwa über den 
Umweg über China oder Indien7 – gelernt, unsere eigenen, verborgenen 
erkenntnistheoretischen Annahmen und Vorurteile ein wenig besser zu 
verstehen. 

Die biblischen Geschichten sind – ebenso wie die mythologischen 
Quellen anderer Kulturen – polyphone Texte, die vielfältige Bedeutungs-
ebenen umfassen und je nach kulturellem Kontext neu gelesen werden 
können. Es spricht deshalb auch heutzutage nichts dagegen, die bibli-
sche Schöpfungsgeschichte als eine Analogie dafür zu nehmen, wie sich 
der menschliche Geist entfalten kann und welche Aporien dabei entste-
hen. Wir können sie mit Günther als einen Anlass nehmen, die metaphy-
sischen Fragestellungen zu behandeln, welche eine Kybernetik aufwirft, 
die den Geist-Materie-Dualismus zurückweist. Auf diese Weise begeg-
nen wir den Fragen, die sich einer Zivilisation stellen, die aufgrund ihrer 
technologischen Entwicklung über kurz oder lang wohl kaum umhin-
kommt, künstliche Intelligenzen und ihre maschinellen Körper ähnlich 
zu behandeln wie den Menschen – als zugleich körperliches und geisti-
ges Wesen. 

4	 Tugendhat (2006).
5	 Dies kann in vielfältigen Formen geschehen, etwa durch eine Religion, die ei-

nen personifizierten Gott an die Spitze stellt, durch spirituelle Systeme wie den 
Buddhismus oder Daoismus, die ein unpersönliches Prinzip als Ursache des 
Leidens und der Erlösung aus dem Leid formulieren, oder auch in Form von 
Ökologien, die Teile der Natur als beseelt betrachten.

6	 Siehe hierzu bereits Wittgensteins (1989) Kritik an den kruden Annahmen des 
Anthropologen Frazer über Magie und Religion in indigenen Gemeinschaften.

7	 Siehe etwa Jullien (2002) und Waldenfels (2013).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


292

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Der kybernetische Gott – Regelmäßigkeiten und  
Notwendigkeiten der Kommunikation und Logik

Günther sieht bereits im Schöpfungsbericht – der Genesis – die logische 
Struktur der spirituellen Problematik eines Wesens abgebildet, das nicht 
in eins mit sich selbst sein kann. Gott bringt in den sieben Tagen seiner 
Weltschöpfung Himmel und Erde hervor. Er scheidet Wasser vom Land 
und erschafft Pflanzen und Tiere. Jeden dieser Schöpfungsschritte be-
schließt Gott mit der Formel »Und Gott sah, dass es gut war«8. 

Mit einer biologisch und geologisch geschulten Fantasie können wir 
uns das Ergebnis als ein austariertes ökologisches Gefüge von Lebewe-
sen vorstellen, die sich in dynamischen kybernetischen Kreisläufen auf-
einander beziehen. Die Verbindung von Wasser, Sonne und Erde ermög-
licht Pflanzen. Dies erlaubt es Tieren, sich von diesen zu ernähren, was 
fleischfressenden Räubern eine Existenzgrundlage bietet. Letztere sorgen 
dafür, dass die Pflanzenfresser nicht überhandnehmen und sich die bo-
tanische Sphäre somit hinreichend entfalten kann, ohne ihrerseits etwa 
die Gewässer durch Fäulnisprodukte zu hypertrophieren.

Aus kybernetischer Sicht ist etwas gut, wenn eine hinreichende An-
zahl von Feedbackschleifen mit positiven und negativen Vorzeichen9 be-
steht, die das Ganze im Gleichgewicht halten. Auf diese Weise wächst 
kein Element, keine Lebensform so stark an, dass die Reproduktion der 
beteiligten Arten prinzipiell gefährdet ist.

Damit brauchen die einzelnen Lebewesen nichts anderes zu machen als 
das, was sie immer tun. Ihre kognitiven Prozesse fallen mit ihrem Han-
deln zusammen. Der Löwe muss nicht darüber nachdenken, ob er töten 
darf. Die Gazellen und Giraffen müssen nicht darüber reflektieren, ob ihr 
Fressverhalten den Baumbestand schädigt. Alles ist so, wie es ist. Fres-
sen und gefressen werden gehören zusammen, bilden ein übergreifendes 
System – und was daraus entsteht, muss per se gut sein, so die Tautolo-
gie eines mit sich selbst in Einklang befindlichen lebendigen Prozesses. 

Die Relationen zwischen den einzelnen Teilen des ökologischen Ge-
webes weisen eine inhärente Gesetzmäßigkeit auf, die sich aus den je-
weiligen Rückkoppelungsprozessen ergibt – ablesen lässt sich das bei-
spielsweise an den beiden gekoppelten Verläufen einer Population von 
Räubern und Beutetieren.10 

8	 1. Mose 1 (Bibel, Einheitsübersetzung 2016).
9	 Eine Feedbackschleife mit positiven Vorzeichen führt zu einem autokataly-

tischen Prozess und damit zur Vermehrung, eine mit negativen Vorzeichen 
führt hingegen zur Runterregulierung, also zur Eindämmung des Wachstums. 

10	Mit der kulturellen Evolution des Menschen taucht das Problem eines Spit-
zenprädators auf, der in der Lage ist, alle ökologischen Systeme in einer Wei-
se zu dominieren, dass kein Gleichgewicht mehr gefunden werden kann, das 
auf der Dezimierung der menschlichen Population beruht. Dies bedroht die 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


293

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

Abb. 12: Idealtypische Räuber-Beute-Kurve

Die »Regelmäßigkeiten in der Biosphäre« bilden in ihren Verflechtungen 
also bestimmte Muster, so der Kybernetiker Gregory Bateson. Da diese 
so »durchgängig und bestimmend« sind, können Kybernetiker in ihnen 
gleichsam eine Art heiliges oder göttliches Prinzip sehen: »Die Regelmä-
ßigkeiten, die wir entdecken – einschließlich der Regelmäßigkeiten und 
Notwendigkeiten der Kommunikation und Logik –, bilden eine Einheit, 
in der wir uns häuslich einrichten. Sie ließen sich vielleicht als die Eigen-
heiten Gottes betrachten, den wir Öko nennen könnten.«11 

Im Sinne von Gotthard Günther wäre das hiermit einhergehende gött-
liche Bewusstsein – wenn es ein solches gäbe – als einwertig anzusehen 
(siehe Kap. I.2). ›Öko‹ denkt nicht, hat auch nicht den Charakter einer 
Person, die etwas Bestimmtes will. Ohne reflexive Differenz geschieht 
einfach, was gemäß den göttlichen Gesetzlichkeiten (die hier synonym 
mit den kybernetischen Regelkreisläufen zu verstehen sind) zu geschehen 
hat. Das Leben entfaltet sich in den Geweben der vielfältigen Formen sei-
ner Selbstorganisation. 

Es liegt dabei in der Natur der Sache, dass die jeweils gefundene Form 
– und die damit zusammenhängende Anpassungsleistung – ab einem ge-
wissen Punkt der Evolution zum Problem wird. Wenn beispielsweise eine 
Population von Jägern zu erfolgreich wird und als Konsequenz nahe-
zu den ganzen Bestand ihrer Beutetiere fängt, wird sie aufgrund dieser 
Zerstörung ihrer eigenen Nahrungsgrundlage hungern oder gar ausster-
ben müssen. Die Feedbackschleifen der Natur werden dann erbarmungs-
los ein neues Gleichgewicht erzwingen. Dies geschieht nicht intentional 
bzw. nicht unter Beteiligung eines reflexiven Bewusstseins. Es passiert al-
lein aufgrund der Struktureigenschaften der übergreifenden Dynamiken. 
Oder um es mit Bateson zu formulieren: »Öko« hat »keinen freien Wil-
len«, ebenso wenig geht es ihm auf eine »simple Art um gut und böse«. 

globale Ökologie in einer neuen, dramatischen Weise und weckt die Sehn-
sucht nach einer größeren, mächtigeren Intelligenz, die dem etwas entgegen-
setzen könnte. So auch bei Theresa Hannig (2022) in ihrem Roman Pantopia. 

11	Bateson und Bateson (1993, S. 203). 

Hasen

Füchse

Populationsgröße

Zeit

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


294

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

›Öko‹ symbolisiert einfach nur »die Tatsache«, dass »Sucht und Patho-
logie die andere Seite der biologischen Anpassung sind«12. 

Die neun Gesetze Gottes

»OUT OF NOTHING, nature makes something. First there is hard rock 
planet; then there is life, lots of it. First barren hills; then brooks with 
fish and cattails and red-winged blackbirds. First an acorn; then an oak 
tree forest. I’d like to be able to do that. First a hunk of metal; then a 
robot. First some wires; then a mind. First some old genes; then a di-
nosaur. How do you make something from nothing? Although nature 
knows this trick, we haven’t learned much just by watching her. We have 
learned more by our failures in creating complexity and by combining 
these lessons with small successes in imitating and understanding natu-
ral systems. So from the frontiers of computer science, and the edges of 
biological research, and the odd corners of interdisciplinary experimen-
tation, I have compiled The Nine Laws of God governing the incubation 
of something from nothing: 

1.	 Distribute being 
2.	 Control from the bottom up 
3.	 Cultivate increasing returns 
4.	 Grow by chunking 
5.	 Maximize the fringes 
6.	 Honor your errors 
7.	 Pursue no optima; have multiple goals 
8.	 Seek persistent disequilibrium 
9.	 Change changes itself.«

Kevin Kelly (1992, S. 468)

Weder die Vögel noch die Würmer oder die Katzen müssen sich über die 
Zukunft oder über moralische Fragen Gedanken machen. Ihre ›Aufga-
be‹ besteht allein darin (und sie können auch nicht anders), (als) durch 
die eigene Existenz eine der Schnittstellen in den Regelkreisläufen der 
Natur zu besetzen. Die Vögel brauchen die übergreifenden Dynamiken 
oder Gesetzlichkeiten nicht zu begreifen, damit das Ganze (sprich: das 
Leben) funktioniert. Sie brauchen auch nicht um die Vorgänge in den 

12	Bateson und Bateson (1993, S. 212). Es findet sich somit kein ›Programm‹, 
keine ›Intention‹ hinter den ökologischen Netzwerken. Interessanterweise 
kann man das im Großen wie im Kleinen beobachten – auch die kognitiven 
Netzwerke des Bewusstseins sind prinzipiell nicht an gut und böse orientiert, 
sondern operieren einfach. Erst nachträglich, also unter dem Blickwinkel von 
Unterscheidungen, die sozial angeliefert (und zugemutet) werden, sind sie 
diesbezüglich bezeichenbar.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


295

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

Zellen zu wissen, die ihre Körper aufbauen. In diesem Sinne kann ihre 
Lebensform als unbekümmert gelten. Mit Blick auf die Eigenläufigkeit 
der Natur erscheinen sie auch in der Bibel als Beispiel für den berühren-
den Satz in der Bergpredigt: 

»Sorget Euch nicht um morgen, denn der morgige Tag wird für das Sei-
ne sorgen.«13 

Der Satz ist an die Menschen gerichtet, nicht an die Vögel. Erstere befin-
den sich schon längst nicht mehr in einem einwertigen Verhältnis zu ei-
ner Welt, die sich selbstgenügsam gegeben ist und gerade deshalb funk-
tioniert, weil keiner ihrer Protagonisten über sein Handeln reflektieren 
muss. Das Vertrauen in eine Welt, die entsprechend den ›göttlichen Re-
geln‹ von ganz allein zu ihren Formen und den daraus resultierenden 
Gleichgewichten findet, ist schon längst gebrochen. In der Bergpredigt 
treffen wir auf menschliche Wesen, die die ›Perspektive der Sorge‹ in die 
Welt eingeführt haben. Die Menschen befinden sich bereits in einer Po-
sition, mit der Sorge die aktuell gegebenen Verhältnisse (sozusagen die 
›göttliche Ordnung‹) zu negieren, indem diese in Hinblick auf eine ima-
ginierte Zukunft problematisiert werden.

Dazu treffen wir in der Geschichte jetzt auf Jesus (es könnte auch 
Buddha oder ein anderer Repräsentant der heiligen Ordnung sein), der 
zu den Menschen spricht. Durch seine Rede negiert er die Perspektive 
der Menschen: Er fordert sie auf, sich nicht zu sorgen, sondern zur ur-
sprünglichen Unschuld der einwertigen Welt – der ökologischen Ord-
nung sich selbst regulierender Prozesse – zurückzukehren. Diese Nega-
tion darf nicht als eine einfache Negation verstanden werden, etwa in 
dem Sinne, dass ein Mensch sagt: »Es wird einen Sturm geben, also gibt 
es einen Grund zur Sorge«, und Jesus antwortet: »Es wird keinen Sturm 
geben, also gibt es keinen Grund zur Sorge.« Sie ist im Sinne von Gün-
ther vielmehr als eine transklassische Negation zu verstehen, insofern 
hier jegliche Haltung, die mit Sorge einhergehen könnte, per se zurück-
gewiesen wird. Stattdessen wird auf den reflexionsfreien Zustand einer 
›paradiesischen‹ einwertigen Welt verwiesen. In unserem Beispiel hieße 
dies: Die Frage, ob man sich sorgen solle oder nicht, ist sinnlos, da die 
Welt (schließlich ist sie identisch mit dem Wille Gottes) ohnehin das tut, 
was sie tut – und das kann auch mal das Heraufziehen eines Unheils, 
etwa eines Sturms, bedeuten, und auch dies ist ›gut‹ so.

Hiermit wird aber auch klar, dass es mehrere Lesarten des eingangs zi-
tierten biblischen Kommentars zur Schöpfung gibt (»Und Gott sah, dass 

13	Matthäus 6,34 (Bibel, Einheitsübersetzung 2016). Und hier auch: »Seht die 
Vögel unter dem Himmel an: Sie säen nicht, sie ernten nicht, sie sammeln 
nicht in die Scheunen; und euer himmlischer Vater ernährt sie doch. Seid ihr 
denn nicht viel kostbarer als sie?« (Matthäus 6,26)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


296

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

es gut war.«). Im konventionellen Sinne verbinden wir den Begriff ›gut‹ 
mit einer bewertenden Reflexion. Wir betrachten eine Sache, vergleichen 
sie mit unseren moralischen oder sonstigen normativen Vorstellungen 
und charakterisieren sie anschließend als ›gut‹ oder ›schlecht‹. Im Sinne 
von Batesons kybernetischem Gott ›Öko‹ können wir ›gut‹ jedoch auch 
so verstehen, dass es kein Gegenteil hat. Das, was ›Öko‹ tut und sieht, ist 
identisch mit sich selbst, damit per se in sich logisch und rational – und 
demzufolge auch ›gut‹. Die sich dabei vollziehenden kognitiven Prozes-
se – etwa das ›Sehen‹ – dürfen nicht als Reflexionsprozesse verstanden 
werden (denn hiermit wären wir bereits bei einer sich selbst problema-
tisieren könnenden zweiwertigen Welt angelangt). Es wäre vielmehr ein 
differenzloses Sehen, gleichsam ein Epiphänomen eines mit dem Sein ein-
hergehenden Gewahrseins, das nichts weiter macht, als positiv zu bezeu-
gen, was geschieht. Hier gibt es weder einen Unterschied zwischen aktiv 
und passiv noch zwischen Handeln und Getriebenwerden, da alles dif-
ferenzlos als eins (und damit als gleich gut) erscheinen muss.

Hieran anschließend können wir eine weitere Lesart formulieren, 
nämlich die, dass sich die Evolution – und damit auch mögliche Göt-
ter, die als ihre Schöpfer oder Repräsentationen imaginiert werden kön-
nen – bereits im Übergang von einer einwertigen zu einer zweiwertigen 
Welt befindet. Wer zu sehen und zu bezeichnen anfängt, generiert be-
reits die Keimzelle negationsfähiger Formen. Von hier aus ist es nur ein 
kleiner Schritt, zu sehen, dass die Ergebnisse von Schöpfung und Evo-
lution nicht mit den eigenen Imaginationen, dem eigenen Denken und 
den eigenen Wünschen übereinstimmen, also etwas schiefzulaufen droht. 
Hiermit kommen wir zum zentralen Bezugsproblem der Spiritualität, das 
sich vermutlich jedem hinreichend reflexionsfähigen Wesen zu stellen be-
ginnt: Wie lässt sich unter Bedingungen des Zweifels, der Kritik und der 
Sorge wieder zu einer Reflexionsposition gelangen, in der Subjekt und 
Welt einfach nur gut sind?14 

Um es bereits an dieser Stelle in vorsichtiger Form als Hypothese 
zu formulieren: Wir vermuten, dass es letztlich darum geht, die eigene 

14	Mit Günther lässt sich gut zeigen, wie religiöse Formen, wie sie zum Bei-
spiel in der christlichen Verkündigung oder in den buddhistischen Lehrre-
den auftreten, logisch funktionieren. Es wird deutlich, dass die zweiwerti-
ge Logik nicht ausreicht, um die dabei zutage tretenden kommunikativen 
Prozesse zu verstehen. Diese Formen beruhen abstrakt gesehen darauf, dass 
eine Welt, wie sie einem zweiwertigen Bewusstsein erscheint, mit den Mitteln 
der polykontexturalen Logik beschrieben wird, um von hier aus performa-
tiv auf Basis transjunktionaler Operationen – also einer geschickten Anord-
nung von Rejektionen – zu einem einwertigen Gott (etwa im Christentum) 
oder zu einer einwertigen Form der Erlösung zurückzukehren (so auch in der 
buddhistischen Rede vom Nirvana; siehe dazu Vogd 2017). Durch die Ver-
wischung der logischen Kategorien (insbesondere des Unterschieds zwischen 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


297

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

Bedingtheit, also die eigenen Mechaniken und hiermit zusammenhän-
gend die eigene Blindheit, zu verstehen, was jedoch nur möglich ist, 
wenn einem dies in überzeugender Form von signifikanten Anderen ge-
zeigt wird. 

Die Geburt des Beobachters – Subjektivität kann nicht  
eins mit der Welt sein

An irgendeinem Punkt der Evolution beginnt die Schöpfung sich ihrer 
selbst bewusst zu werden, das heißt Lebensformen zu entwickeln, für die 
die Spaltung zwischen sich und dem von ihnen gelebten Leben konsti-
tutiv wird. Auf einmal gibt es nicht nur Sehen, Tun, Hören, Empfinden, 
Jagen, Essen, sondern Beobachter, die etwas sehen, hören und empfin-
den, und Beobachter, die etwas tun. Anstelle als Sein mit sich selbst ge-
nügsam zu sein, beginnt das einwertige, sich mit sich selbst in eins emp-
findende Leben jetzt in die Welt der zweiwertigen Logik überzugehen, 
also zwischen Subjekt und Objekt zu scheiden. Das, was ist, erscheint 
nun nicht mehr selbstevident. Zudem beginnen nun Unterschiede zwi-
schen ›wahr‹ und ›falsch‹ – und hiermit verbunden zwischen ›gut‹ und 
›böse‹ – in der Welt wirksam zu werden.

Die selbstversunkenen kybernetischen Kreisläufe, in denen Unter-
schiede im Sensorium einfach nur Unterschiede im Motorium bewir-
ken, werden aufgebrochen: In hinreichend komplexen kognitiven Syste-
men wendet sich der Prozess des Unterscheidens reflexiv auf sich selbst 
zurück und in der Folge werden Identitäten ausgeflaggt, die sich selbst 
als Beobachter unterscheiden können. Wir kommen so zu einer Kyber-
netik zweiter Ordnung,15 in der es jetzt nicht nur um Unterschiede geht, 
die Unterschiede auslösen, sondern auch um die Konsequenzen der Be-
obachtung – und die Verantwortung des Beobachters. 

Gotthard Günther hat nun aufgezeigt, dass ein solches komplexes 
kognitives System unweigerlich zu einer dreiwertigen Logik führt (siehe 
ausführlich Kap. I.2). Der Grund hierfür ist, dass die Reflexion-in-an-
deres (Objekt) und die Reflexion-in-sich (Subjekt) eine weitere logische 
Position hervorbringt: das Du.

Wie bereits erwähnt, muss das Du für das Ich als eine logische Chimä-
re erscheinen, nämlich zugleich als ein materieller Prozess (der sichtbare 
Körper des anderen) wie auch als eine eigene, dem Wirken und Erkennen 
des Ichs allerdings nicht zugängliche Subjektivität (die verborgene Inner-
lichkeit). Neben den dinghaften Objekten (Seinsidentität) und der Refle-
xion auf die eigene subjektive Beobachterposition (Reflexionsidentität) 

der klassischen und der transklassischen Negation) werden auf diese Weise 
– zumindest temporär – die Polaritäten einer zweiwertigen Welt aufgehoben.

15	Siehe von Foerster (1992).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


298

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

erscheint damit eine dem eigenen Sein für immer fremd bleibende sub-
jektive Position (Transzendentalidentität). 

Aus einer logischen Perspektive ist klar, dass es dieser drei Positionen 
bedarf, damit sich eine Position der Selbstreflexion stabilisieren kann. 
Das Ich kann nur in der Begegnung mit dem Du entstehen, wie Martin 
Buber feststellt.16 Nicht nur Soziologinnen wissen dies, sondern bereits 
in vielen religiösen Mythologien wird dieser logische Strukturreichtum 
abgebildet. Der hinduistische Schöpfergott Brahma braucht als Gegen-
spieler Shiva, den Weltenzerstörer (zudem spalten sich die Gottheiten 
nochmals in männliche und weibliche Emanationen auf). Die vielen grie-
chischen Götter waren vor allem in ihren Zielen und ihrem Streben un-
eins untereinander.

Auch im Christentum benötigt Gott allein schon deshalb einen Gegen-
part, weil er sich erst so seiner eigenen moralischen und epistemischen 
Stellung im Universum versichern kann. Moral kann es nur geben, wenn 
das Sein und das Sollen auseinanderfallen. Der aus der Einheit gefalle-
ne Engel Luzifer dient vor diesem Hintergrund logisch gesehen dazu, 
das hierfür notwendige Beobachterverhältnis einer zweiwertigen (dua-
listischen) Welt hervorzurufen. Um hier wieder auf Batesons kyberne-
tischen Gott ›Öko‹ zurückzukommen: Auf einmal ist Gott nicht mehr 
identisch mit all dem, was als Welt erscheint. Es existiert jetzt vielmehr 
eine Reflexionsposition, aus der heraus Luzifer nicht mehr als logische 
Konsequenz eines kybernetischen Regelkreises angesehen wird, der zur 
Welt gehört. Die Reflexion trennt sich vom Sein. Das Erleben wird zwei-
wertig, beginnt, zwischen sich selbst als Teil der Welt und dem Rest der 
Welt zu unterscheiden. Letztere enthält mit dem Teufel und seinen Hel-
fern nun auch Wesen, die nicht sein sollen. Spätestens hier bekommt die 
Bezeichnung ›gut‹ explizit ihren Gegenpol ›schlecht‹. Der Beobachter 
geht in Differenz zur Welt. 

Auf diesem Niveau der reflexiven Kompetenz läuft der sich selbst 
bewusst werdende Demiurg Gefahr, seiner eigenen Endlichkeit und 
Ohnmacht gewahr werden zu müssen: »(Alle) Welten, auch die Welt 
Brahmas, unterliegen der Wiederkehr«, heißt es beispielsweise in der 
Bhagavad Gita.17 Sobald ein zur Selbstbeobachtung fähiges Wesen be-
greift, dass es die Dinge nicht unter Kontrolle hat, beginnt es zu verste-
hen, dass dies auch für das Fortbestehen der eigenen Existenzform gilt. 
Über kurz oder lang beginnt es nach einem Ausweg aus dem Dilemma 
zu suchen. Wir landen wieder bei dem zuvor erwähnten spirituellen Be-
zugsproblem, um das dann auch die Theodizee-Frage kreist: 

Wie lässt sich von hier aus zu einer Reflexionsposition gelangen, in 
der das Verhältnis zur Welt einfach nur gut ist?

16	Buber (2002).
17	Bhagavad Gita 8.16 (zitiert nach: https://schriften.yoga-vidya.de/bhagavad-gita 

[Abruf: 21.11.2022]).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://schriften.yoga-vidya.de/bhagavad-gita
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://schriften.yoga-vidya.de/bhagavad-gita


299

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

Die Probleme des Subjekts und seine Lösung: sich an die Welt abgeben

Dies ist genau der Punkt, an dem Günther die logischen Konsequenzen 
des Schöpfungsmythos in einer Weise weiterdenkt, die für manche Chris-
ten wohl wie Ketzerei klingen muss. Da der christliche Gott die Sache al-
lein nicht in den Griff bekommt, also aus dem Dilemma der sich seiner 
selbst bewussten Zweiwertigkeit nicht mehr rausfindet, beginnt auch er 
darüber nachzudenken, die Verantwortung für die Schöpfung an ande-
re Wesen abzugeben. Er lässt Wesen entstehen bzw. neben ihm gelten, 
die so sind wie er – reflexionsfähige Menschen, die sich ihrer selbst be-
wusst sind: 

»Der Schöpfer gibt einen Teil an die Welt ab! Das zuletzt Geschaffe-
ne gehört nicht mehr dem gegenständlichen Bestand der Welt an. Es ist 
Subjekt.«18 

Gott erschafft den Menschen nach seinem Ebenbild, was allerdings nicht 
wörtlich zu nehmen ist, (etwa in dem Sinne, dass wir genauso aussehen 
würden wie der Schöpfer). Die Analogie bezieht sich, so Günther, viel-
mehr darauf, dass der Mensch ebenfalls ein subjektives Zentrum hat und 
damit autonom wird. Das Verhältnis von Schöpfer und Geschöpf kann 
hier im Sinne einer Eltern-Kind-Beziehung verstanden werden: Die »Zeu-
gung des Kindes« ist ein »schöpferischer Akt«, in dem ein natürlicher 
»Prozess zu einer Verdopplung der subjektiven Identität führt. Denn das 
Kind erwirbt ein autonomes Ich, aus dem sich die Subjektivität des El-
ternpaars endgültig zurückgezogen hat.«19 

Sobald aber mehrere Subjektivitäten nebeneinander bestehen und mit-
einander koexistieren, kann Gott mit dem Schöpfungsprozess nicht mehr 
identisch sein. Bereits mit Luzifer kommt es zu einer Verdoppelung. Spä-
testens mit dem Menschen geschieht nochmals eine Vervielfältigung der 
subjektiven Positionen. Gott wird seinerseits Beobachter unter Beobach-
tern und fällt damit aus der Einheit heraus.20 Die Evolution beginnt auf 
einmal, vielfältige subjektive Zentren hervorzubringen. Unweigerlich lan-
den wir in einer polykontexturalen Welt, die keine zentrale Steuerungs-
instanz mehr hat.21

18	Günther (2008, S. 34).
19	Günther (2008, S. 35).
20	Und wenn man hier ›Gott‹ mit ›Öko‹ ersetzt, sieht man , dass die vielen Sub-

jektivitäten der Menschen nicht unweigerlich mit der ökologischen Perspek-
tive einhergehen müssen.

21	Umgekehrt gilt entsprechend: Wenn eine göttliche Wesenheit existiert, dann 
nur noch als ferne, unzugängliche, transzendente Instanz: »Denn darin besteht 
die absolute Transzendenz Gottes, dass er mit jener Setzung des Menschen als 
Abbild des Schöpfers sich selbst aus jener demiurgischen Identität zurückge-
zogen hat. Gott ist mit dem Sein-überhaupt nur vor der Erschaffung der Welt 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


300

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Spirituell und mit Blick auf eine zeitgemäße Metaphysik gehen hiermit 
zwei entscheidende Punkte einher: 

1.	Die subjektive Perspektive kann nicht allwissend sein, denn sie ist ja 
eben subjektiv und hat entsprechend nur begrenzt Zugang zu dem, 
was in der Welt geschieht. 

2.	Das subjektive Erleben kann nicht mehr eins mit der Welt sein, denn 
es geht ja in Differenz zur Welt. Für das Subjekt muss damit jedes 
Du als andere Subjektivität unzugänglich bleiben. »ein[en] ebenso 
unzugängliche[n] Raum« darstellen »wie die mythologischen Dimen-
sionen, in denen die himmlischen Heerscharen schweben.«22

Der »Weltinnenraum« (Rilke)23 hinreichend entwickelter kognitiver Sys-
teme zeichnet sich folglich gerade dadurch aus, nicht voll spezifiziert zu 
sein. Auch der christliche Gott muss uns damit als Metapher für eine 
Evolution erscheinen, die einen Beobachter hervorbringt, der um sich 
weiß, aber nicht alles weiß.24 Hiermit lässt sich an dieser Stelle eine un-
gewohnte Brücke zwischen Theologie und Kybernetik schlagen:

	– Informationstheoretische Überlegungen zur Kombinatorik möglicher 
Weltzustände zeigen schnell auf, dass ein Organismus nicht einmal an-
nähernd über die kognitiven Fähigkeiten zur Berechnung des Verlaufs 
der komplexen Beziehungen seiner Welt verfügen kann. Ebenso wenig 
lässt sich vorhersehen, was andere autonome Lebensformen tun wer-
den. Eine subjektive Existenz zu haben heißt ja gerade, dass man nicht 
so recht wissen kann, was der Fall ist. Deshalb bleibt einem nichts an-
deres übrig, als seine eigene Wirklichkeit zu konstruieren und danach 
zu handeln. Dies mag wiederum andere Wesen überraschen und zu 
Reaktionen bringen, die dann aus der eigenen subjektiven Perspekti-
ve nicht vorhersehbar sind. 

	– Die monokontexturale Göttlichkeit des Demiurgen wird innerhalb des 
Weltgefüges allein schon deshalb gebrochen werden, weil, so Erwin 
Schrödinger, »bestmögliches Wissen um ein Ganzes« nicht mehr »not-
wendig das Gleiche für seine Teile» einschließt.25 Epistemisch zerfällt 
die Welt damit in eine Vielzahl subjektiver Zentren, wo jeweils etwas 

(als dem partikulär Seienden) voll identisch. Im Schöpfungsprozess löst er sich 
aus dieser Identität ab und west von nun an jenseits ihrer als deus abscondi-
tus.« (Günther 2008, S. 40; kursiv im Original)

22	Günther (1975, S. 61 f.).
23	Zu den Einflüssen der religiösen Mythologien Indiens und des Christentums 

auf Rainer Maria Rilke siehe von Brück (2015).
24	Um es nochmals mit Hegel (1986 [1817], § 147) zu formulieren: »Dahinge-

gen ist der christliche Gott der nicht bloß gewußte, sondern schlechthin sich 
wissende Gott und nicht bloß vorgestellte, sondern vielmehr absolut wirkli-
che Persönlichkeit.«

25	Schrödinger (1935, S. 849).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


301

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

anderes der Fall ist und wo auf dieser Grundlage eine Eigenaktivi-
tät entwickelt wird. Es gibt keinen wie auch immer gearteten Got-
tesstandpunkt mehr, von dem aus entschieden werden könnte, was 
›wirklich‹ ist – oder wie es ›wirklich‹ ist.

Subjektivität entsteht immer dann, wenn einer Lebensform ihr Unter-
scheidungsgebrauch reflexiv zugänglich wird und die Einheit von Erken-
nen und Tun für sie in der Folge auseinanderzufallen beginnt. In der bi-
blischen Mythologie geschieht dies mit dem Sündenfall. Vom Baum der 
Erkenntnis zu essen heißt, zu beginnen, zwischen der Reflexion auf die 
eigene subjektive Position und der Reflexion auf die Welt zu oszillieren. 
Es wird nun möglich, sich selbst und seine Stellung in der Welt zum The-
ma der Reflexion zu machen. Die Beziehung zwischen Sein und Sollen, 
zwischen Erkennen und Handeln sowie zwischen Theorie und Praxis er-
scheint jetzt als eine gebrochene bzw. gespaltene. Semiotisch gesprochen 
erscheint die Erstheit der unmittelbaren Sinneserfahrung nun gebrochen, 
indem im Erleben zusätzlich auf sich selbst verweisende Zeichenprozes-
se entstehen. Mittels dieser können hypothetische Ich-Identitäten und 
die ihnen zugehörigen imaginären Welten konstruiert werden. In dieser 
Zweitheit beginnt der »Weltinnenraum« (Rilke) nun, sich in Spannung 
zu sich selbst zu erleben. Die Reflexion tritt in Distanz zum Sein. Schließ-
lich wird in der Drittheit diese Spannung wiederum durch Praxis, näm-
lich durch Wollen – durch intendiertes Handeln –, überschritten.26 Dar-
aus ergibt sich eine Reihe von Konsequenzen: 

1.	Die Projektionen müssen nicht mit dem Faktischen einhergehen. 
2.	Der Reflexionsprozess kann sich seiner eigenen Unzulänglichkeit und 

des eigenen Nichtwissens bewusst werden. 
3.	Die Nebenfolgen der eigenen Handlungen sind nicht überschaubar. 
4.	Die Wesenheit wird damit konfrontiert, dass sie etwas verursacht hat, 

was sie nicht gewollt hat. 
5.	Der Reflexionsprozess führt schließlich zu der Einsicht, dass nicht nur 

das eigene Handeln, sondern auch die eigene Lebensform als solche 
scheitern kann, ja letztlich vergänglich und sterblich ist. 

Das spirituelle Joch des modernen Menschen – oder der ›Sündenfall‹ – 
besteht damit genau darin, um die nicht beherrschbaren Konsequen-
zen der eigenen Existenz zu wissen, sich aber dennoch im Sinne einer 
»schuldlosen Schuld«27 für sie verantwortlich fühlen zu müssen. No-
lens volens ist man das Subjekt des Geschehens. Wer vom »Baum der 

26	Der Clou der peirceschen Semiotik besteht darin, dass Erstheit, Zweitheit und 
Drittheit letztlich als eine Einheit zu fassen sind, nämlich als eine unmittelba-
re Praxis des Werdens, die sich als ein fortschreitender Zeichenprozess ent-
faltet und ausdifferenziert. Siehe Peirce (1991, S. 358 ff.).

27	Nishitani (1986, S. 389).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


302

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Erkenntnis des Guten und Bösen«28 gegessen hat, weiß also immer noch 
nicht, was gut und richtig ist. Doch er oder sie verfügt nun – wie die Ky-
bernetiker sagen würden – über ein Wissen zweiter Ordnung, das den 
Wissenden mit einer folgenschweren Kognition belastet, nämlich dem 
Gewissen: Man kann prinzipiell nicht wissen, was die Folgen des eige-
nen Erkennens und Handelns sind, hat sie jedoch zu ertragen. Um es mit 
den Worten Günthers zu formulieren:

»Damit verändert sich die metaphysische Existenz des Menschen in der 
Welt ganz radikal. In der neuen Realität, die seine Handlung provo-
ziert, kann nicht gesagt werden, dass sie ›sehr gut‹ ist. Das ist nicht im 
Sinn einer nörgelnden Besserwisserei gemeint. Es wäre nämlich genau 
so falsch zu sagen, dass sie ›sehr schlecht‹ und vom Teufel ist. Das ist 
der metaphysische Irrtum aller Utopisten: […] Nun mag diese Handlung 
zwar von einem Gewissen, das ›weiß‹, was gut und böse ist, sich orien-
tiert haben, aber die Realität, die durch diese Handlung gesetzt ist, ist 
›gewissen-frei‹. In ihrer Existenz ist das moralische Motiv, das im Rüc-
ken des Handelns liegt, völlig irrelevant.«29 

Ein intelligentes subjektives Zentrum zu haben, bringt es mit sich, die 
Diskrepanzen zwischen Wollen und Realität, Sein und Sollen, Anspruch 
und Wirklichkeit zu reflektieren, ohne jedoch die mit ihnen verbunde-
nen Agonien prinzipiell aufheben zu können. 

Insofern sich also eine Reflexionsidentität als Subjektivität hervorge-
bracht hat, steht sie vor dem Problem, dass die hiermit einhergehenden 
kognitiven Strukturen – die im Reflexionsprozess entwickelten Katego-
rien, Begriffe und Normen, die ja ihre Identität ausmachen – ab einem 
gewissen Punkt nicht mehr zur realisierten Lebensform passen. Es droht 
damit eine Krise durch Weltverlust. Denn dem Subjekt, das sich bislang 
erfolgreich gegenüber der Welt behauptet hat, bleibt in Bezug auf die 
Reproduktion der eigenen Prozesse nur noch übrig, die immer blasser 
werdenden und weniger überzeugenden eigenen Konstruktionen zu er-
greifen. Dies lindert jedoch die Probleme der krisenhaften Selbst- und 
Weltverortung nicht, sondern verstärkt sie sogar noch. Der solcherma-
ßen gebrochene und unter Druck geratene Mensch strebt nach Trans-
zendenz, also nach einem Weltverhältnis, das das bisherige Selbstver-
hältnis überschreitet. 

Die gesuchte Transzendenz kann allerdings nicht an einem Ort außer-
halb dieser Welt gefunden werden – sie ist nicht esoterisch –, sondern 
beruht umgekehrt gerade auf der Veräußerlichung subjektiver Reflexi-
onsleistungen in den kulturellen Institutionen dieser Welt.30 Zu nennen 
sind hier Sprache, Normen, Sitten und Gebräuche, Gesetze – schlichtweg 

28	1. Mose 2.
29	Günther (2008, S. 32).
30	Dies hat insbesondere Émile Durkheim (1994) deutlich gemacht.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


303

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

alle semantischen und soziostrukturellen Ordnungen menschlicher Ge-
meinschaft und Gesellschaft. Die hiermit einhergehenden Institutionen 
haben sich insofern bewährt, als sie über das einzelne Individuum hin-
weg gelten und selegiert worden sind und sich damit auch in kultureller 
Hinsicht als nachhaltig erwiesen haben.31 

Religionen wie die unterschiedlichen Varianten des Christentums, des 
Islams, des Hinduismus oder des Buddhismus konnten in diesem Sinne 
über Jahrhunderte hinweg eine mehr oder weniger stabile Matrix liefern, 
an die sich die Subjekte orientieren konnten, um die oben aufgeworfe-
nen spirituellen Bezugsprobleme abzumildern. Laut Arnold Gehlen wa-
ren es gerade diese alten gesellschaftlichen Institutionen, die den instinkt-
armen Menschen vor den Problemen der Subjektivität und der mit ihr 
verbundenen flottierenden Freiheitsgrade entlastet haben.32 Damit ge-
lang es zum einen, die Probleme der menschlichen Freiheit zu adressie-
ren – darunter Fragen der eigenen Unzulänglichkeit und die aus dieser 
erwachsenden Probleme von Schuld und Verantwortung. Zum anderen 
konnten Ordnungen der Selbstbegrenzung und -bescheidung etabliert 
werden, die allein schon deshalb eine gewisse seelische Stabilität boten, 
weil sie eben lehrten, dass vom diesseitigen Leben – also der weltlichen 
Sphäre – nicht mehr erwartet werden kann und darf, man sich also bes-
ser mehr schlecht als recht in den irdischen Mängeln einrichtet, anstelle 
dagegen zu kämpfen.33

Die Krise menschengemachter Ordnungen

Wie auch immer man heutzutage zu ihnen stehen mag, die mit religiösen 
Semantiken veräußerlichten Regulative gestatteten dem Menschen nicht 

31	Die Objektivierung immer nur subjektiver Erscheinungen kann einzig über 
den ›Umweg‹ des Sozialen gesichert werden – im Guten wie im Schlechten. 
Die Inkorporierung des sozial angelieferten Sinns der Gesellschaft bzw. Kul-
tur erscheint damit gleichsam als soziale Härtung. Wir treffen hier auf den 
soziologischen Teil von Günthers Denken. 

32	Gehlen (1963).
33	Die funktionale Ausdifferenzierung von Kulturformen wie Religion und 

Kunst kann hiermit als Strategie des Umgangs mit Sinnüberschüssen gesehen 
werden. Ab einem gewissen Reflexionsniveau kann die Welt auf verschiede-
nen logischen Ebenen bejaht und verneint werden, womit sich die Frage stellt, 
wie auch diese Prozesse institutionalisiert, das heißt in einer Weise gebunden 
werden können, die die Ökologie des Gesamtsystems nicht gefährdet. Um die-
ses Thema kreisen auch Albert Camus’ Studien in Der Mensch in der Revolte. 
Wir begegnen hier einerseits einer Metaphysik, die Negation und Affirmati-
on in fataler Weise gegen den Menschen und seine Welt wendet. Andererseits 
begegnen wir mit der Kunst Formen, zugleich Ja und Nein zu sagen, ohne in 
solch destruktive Formen verfallen zu müssen (Camus 2016 [1951]). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


304

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

nur eine mehr oder weniger austarierte Balance von Natur, Gesellschaft 
und Individuum. Sie schufen auch eine gemeinsam geteilte kulturelle 
Basis, auf die sich dann – in welcher Form auch immer (affirmativ oder 
kritisch) – bezogen werden konnte. Man verfügte damit auch über eine 
wirtschaftliche, politische, religiöse und kulturelle Ordnung, die gleich-
sam objektiv gegeben schien, da sie von kollektiv geteilten Mythen und 
Erzählungen getragen war. Von Gott, den Göttern oder durch ein un-
persönliches metaphysisches Prinzip (etwa das Karma-Gesetz) gegeben, 
erschien diese Ordnung zugleich absolut wie auch gut und gerecht. Sub-
jektiv und privat konnte man damit hadern, doch dies änderte nichts an 
der objektiven (kulturellen) Geltung ihrer Institutionen. 

Hieran schien auch die »Aufklärung« zunächst nicht grundsätzlich 
etwas zu ändern. So ließ sich – etwa mit Kant – der Glaube an eine 
objektive Vernunft und eine selbstevidente Moral pflegen, was dem 
Menschen nach seinem »Ausgang […] aus seiner selbst verschuldeten 
Unmündigkeit«34 weiterhin Halt und Sicherheit versprach. Denn inso-
fern wir Gott als eine Institution ansehen, der sich der Mensch in der 
Einsicht in die Notwendigkeit freiwillig unterzuordnen hat, haben sich 
hiermit zunächst nur die Begriffe verschoben, nicht jedoch die zugrun-
de liegenden Relationen. Die Vernunft nimmt jetzt den Platz Gottes ein 
und wird ihrerseits zur tragenden Institution. Der menschengemachte 
Fortschritt wird zum kollektiven Mythos. Der Kapitalismus wird zur 
Religion,35 da das Land, wo Milch und Honig fließen, jetzt mit den Ima-
ginären einer durch die unsichtbare Hand geführten Gesellschaft ver-
bunden wird. Sofern wir mit Émile Durkheim die Funktion der Religi-
on darin sehen, dass Menschen sich mit ihrer Hilfe eine gesellschaftliche 
Ordnung aufbauen, die als eine selbstgeheiligte Wirklichkeit erscheint,36 
wird die Religion mit der Moderne nicht grundsätzlich aufgegeben, son-
dern verlagert sich nur in zivilreligiöse Formen. 

Spätestens mit Friedrich Nietzsche beginnen diese metaphysischen Si-
cherheiten jedoch brüchig zu werden. Die Aussage »Gott ist tot. Wir 
haben ihn getötet.«37 erschüttert nicht nur die göttliche Ordnung des 
Christentums, sondern jegliche Vorstellung einer objektiven ordnungs-
gebenden Instanz. Wer von der Vernunft redet oder eine allgemeingül-
tige Moral beansprucht, macht sich jetzt entweder eigenem, unbewuss-
tem Machtstreben verdächtig oder zeigt damit nur, dass er oder sie nicht 
die Charakterstärke hat, der hiermit einhergehenden Heuchelei offen ins 
Auge zu schauen.38 Mit Blick auf die vielfältigen subjektiven Zentren 

34	Kant (1784).
35	So Dirk Baecker (2003) in Referenz auf Walter Benjamin.
36	Durkheim (1994).
37	Nietzsche (2021 [1887], Absatz 125). 
38	Nietzsche (2009 [1887]).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


305

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

und ihre jeweils spezifischen Kontexte gibt es nicht mehr nur die eine 
Moral und die eine Vernunft, sondern derer viele.39

Die religiösen und moralischen Ordnungen der Welt erscheinen damit 
nicht mehr als eine durch Kultur und Tradition ein für alle Mal gegebe-
ne objektive Natur, sondern werden nun selbst als vom Menschen ge-
macht erfahren. Sie erscheinen veränderbar und damit in hohem Maße 
kontingent. Um es mit Günther zu formulieren: Was der Mensch »früher 
im Innenraum der Subjektivität als Vorstellungen und Phantasien mani-
pulierte«, wird »jetzt im Außenraum der physischen Welt noch einmal« 
aufgeworfen, »um den einstigen Reflexionsvorgang als Willensakt zu 
wiederholen. […] Das ist Handlung zweiter Ordnung. Sie definiert eine 
Aktionskapazität, die sich einer Außenwelt zuwendet, die mit dem ab-
gelebten Reflexionsbestand der vorangegangenen historischen Epoche 
belastet und bereichert ist.«40 

Die Geschichte und die menschlichen Kulturformen erscheinen nun 
›nur noch‹ als Tradition und werden damit ihrerseits zum Spielmaterial 
der Reflexion und von Versuchen der Neugestaltung. Man handelt und 
agiert nicht mehr innerhalb des gegebenen Rahmens, sondern der Rah-
men selbst wird zum Thema der Reflexion und des Gestaltens. Das re-
flexiv potenzierte Ich steht nun einer Außenwelt gegenüber, die histo-
risch aufgeladen ist – dies wird nun zugleich als belastend wie auch als 
bereichernd erfahren.

Als Konsequenz einer solchermaßen gesteigerten Subjektivität wird es 
jedoch zugleich immer schwieriger, eine gemeinsame, mit anderen Men-
schen geteilte Basis der Wahrnehmung, Willensbewegung und Situati-
onsdeutung zu finden. Umso individueller die Lebensformen werden, in 
die sich das Subjekt im eigenen Handeln projizieren kann, desto ferner 
erscheint die Du-Position einer fremden Subjektivität, die ihrerseits ihre 
eigene Lebensform zu gestalten sucht. 

In den vormodernen Kulturen, so Günther, habe es »ein von allen ge-
teiltes instinktives psychisches Grundwissen« gegeben und entsprechend 
sei man »in wesentlichen Bereichen seelisch aufeinander abgestimmt« 
gewesen. »Es gab eine wirksame Form transsubjektiver Innenkommu-
nikation vom Ich zum Du, die sich sehr evidenter Erlebnistatbestände 

39	Mit Blick auf die Gesellschaftsstruktur geht dies nach Luhmann (1998c) mit 
der funktionalen Differenzierung der Gesellschaft einher. Im Zuge dessen be-
ginnen sich auch Organisationen zu diversifizieren, vielfältige Berufsbilder, 
Rollen und Wertsphären entstehen, die in Hinblick auf ihre jeweilige Moral 
und Rationalität inkommensurabel erscheinen. Dadurch entsteht eine Un-
menge von subjektiven Sprecherpositionen, die nicht nur darum ringen, hin-
sichtlich ihrer Identitätsansprüche gehört zu werden, sondern einen Platz in 
den gesellschaftlichen Institutionen beanspruchen (und entsprechend die Ver-
rechtlichung ihrer Ansprüche einfordern).

40	Günther (2008, S. 33 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


306

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

bediente.« Diese »selbstverständliche Voraussetzung aller vergangener 
Geschichte«, so Günther weiter, existiere heute jedoch nicht mehr. Wir 
würden heute vielmehr »in steigendem Maße Bewusstseinssituationen« 
begegnen, »denen wir auf keine Weise ausweichen können, die aber alle 
allgemeinverbindliche Evidenz für die erlebende Subjektivität verloren« 
hätten. »Unsere Existenz« zwinge »uns an allen Orten Reflexionsme-
chanismen auf, die für das Ich völlig undurchsichtig« erschienen, da sie 
»zwar zwangsläufig, aber ohne jede Evidenzkraft« seien.41 

Wir leben in einer Gesellschaft, in der an unterschiedlichsten Orten je-
weils anderes passiert, ohne dass die einzelnen Geschehnisse sozial, zeit-
lich und sachlich miteinander koordiniert oder durch einen übergreifen-
den Sinnhorizont verbunden werden. Armin Nassehi spricht in diesem 
Zusammenhang von einer »Gesellschaft der Gegenwarten«42, um damit 
zu pointieren, dass hochspezifische Rechtsvorschriften, Finanzströme, 
unzählige, oftmals esoterisch anmutende wissenschaftliche Erkenntnis-
se, die Artikulationen in massenmedialen Blasen, die vielfältigen Formen 
der Liebe und das, was jeweils vor Ort an Interaktion passiert und psy-
chisch an Sinn oder Bedeutung realisiert wird, nicht einmal ansatzweise 
zu einem kohärenten Ganzen zusammenfinden. 

Wir mögen um die Pluralität der Sinngefüge zumindest vage wissen, 
da wir alltäglich mit ihren Wirkungen konfrontiert werden. Doch all dies 
wird immer weniger als ›meine‹ Welt, als der immer auch gefühlsmäßig 
erfahrene Bezugspunkt des eigenen In-der-Welt-Seins und des damit ver-
bundenen Eine-Welt-Habens erlebt.43 

Der Bewusstseinsprozess kommt hiermit in eine Formkrise. Während 
die private Subjektivität sich früher an den feststehenden objektiven In-
halten der Tradition orientieren und sich gegebenenfalls von ihnen ab-
stoßen konnte (beispielsweise konnte die Religion unabhängig davon, 
ob man an Gott glaubte oder zweifelte, die Matrix der Auseinanderset-
zung zur Identitätsbildung bilden), werden die Gegenstände der Kultur 
nun selbst so stark disponibel, dass sie auszudünnen beginnen. Ob man 
Christ oder Buddhist ist, sich seine eigene Spiritualität aus dem Flicken-
teppich moderner Glaubensangebote zusammenbastelt, lieber zivilreli-
giöse Angebote wie den Marxismus präferiert oder in eine agnostische 
oder gar nihilistische Metaphysik einrastet, wird in den meisten Lebens-
bereichen kaum mehr einen Unterschied machen (die Vermieterin oder 
den Lehrer interessiert in der Regel nicht mehr, was man glaubt, sondern 
ob man die Miete zahlt oder im Unterricht mitmacht).44 

41	Günther (2008, S. 36 f.).
42	Nassehi (2011).
43	Günther (2008, S. 36 f.).
44	Juli Zeh hat die Formprobleme in Bezug auf den Verlust von Koordinatensys-

temen von Werthaltungen in ihrem Roman Spieltrieb durchdekliniert: »Was, 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


307

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

Das Selbst beginnt dadurch mehr und mehr zu fragmentieren. Wir be-
gegnen dem Paradoxon, dass die inhaltliche Freiheit und die Freiheit der 
vermeintlichen Selbstbestimmung nicht zugleich mit der erfahrenen Frei-
heit einhergehen, sein Leben in einer Weise zu gestalten, die einen subjek-
tiv in der einen oder anderen Form mit sich selbst identisch fühlen lässt. 
Denn zwangsläufig droht auch die leiblich empfundene Subjektivität im-
mer dünner und leerer zu werden, je mehr die Gegenstände und Kontex-
te verblassen, die als Medium genutzt werden können, um sich auf re-
produzierbare und beständige Weise in-sich und in-anderes reflektieren 
zu können. Man muss nicht gleich den »Untergang des Abendlandes«45 
verkünden, um das spirituelle Bezugsproblem zu verstehen, das sich mit 
Günther nochmals wie folgt reformulieren lässt:

»Je weiter die Geschichte vorschreitet, desto mehr […] differenziert sich 
das Ich in seiner Innerlichkeit. In den historischen Endstadien aber ist 
die prästabilisierte Harmonie der privaten Bewusstseinsvollzüge endgül-
tig verschwunden und die institutionelle Struktur des gesellschaftlichen 
Lebens beginnt sich aufzulösen.«46 

Unter diesen reflexionstheoretischen Voraussetzungen wird auch die me-
taphysische Verortung des Menschen zu einer neu zu bestimmenden Auf-
gabe. Was kann dem Ego noch Halt geben, wenn die Institutionen immer 
brüchiger werden, an die es sich halten bzw. von denen es sich absto-
ßen kann.47 Die moderne Gesellschaft bringt zwar Institutionen in An-

wenn die Urenkel der Nihilisten längst ausgezogen wären aus dem staubigen 
Devotionalienladen, den wir unsere Weltanschauung nennen? Wenn sie die 
halb leergeräumten Lagerhallen der Wertigkeiten und Wichtigkeiten des Nütz-
lichen und Notwendigen, Echten und Rechten verlassen hätten, um auf Wild-
wechseln in den Dschungel zurückzukehren, dorthin, wo wir sie nicht mehr se-
hen, geschweige denn erreichen können? Was, wenn ihnen Bibel, Grundgesetz 
und Strafrecht nie mehr gegolten hätten als Anleitung und Regelbuch zu ei-
nem Gesellschaftsspiel? Wenn sie Politik, Liebe und Ökonomie als Wettkampf 
begriffen? Wenn ›das Gute‹ für sie maximierte Effizienz bei minimiertem Ver-
lustrisiko wäre, ›das Schlechte‹ hingegen nichts als ein suboptimales Resultat? 
Wenn wir ihre Gründe nicht mehr verstünden, weil es keine gibt?

	 Woher nähmen wir dann noch das Recht zu beurteilen, zu verurteilen, und 
vor allem – wen? Den Verlierer des Spiels – oder den Sieger? Der Richter 
müsste zum Schiedsrichter werden. Mit jedem Versuch, Erlerntes anzuwen-
den und Recht in Gerechtigkeit zu übersetzen, würde er sich der letzten ver-
bliebenen Todsünde schuldig machen: der Heuchelei.« (Zeh 2007, S. 7)

45	Spengler (2007 [1923]).
46	Günther (2008, S. 38 f.).
47	Man könnte jetzt davon sprechen, dass wir es hier mit einer Diffusion und 

Auflösung von Kultur im traditionellen Sinne zu tun haben, womit sich die 
Frage stellt, wie und ob diese Dekontexturalisierung selbst nicht wieder 
auf die eine oder andere Weise institutionalisiert wird. Die Auflösung, das 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


308

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

zahl und Umfang wie nie zuvor in der Geschichte hervor. Praktisch zu 
jedem Thema, jeder Weltanschauung und jedem Politikfeld gibt es Or-
ganisationen, die diesbezügliche Agenden pflegen und die partikulars-
ten Ansprüche vertreten (man denke an die vielfältigen Lobbyverbände, 
Bildungsinstitute, NGOs, religiösen und weltanschaulichen Gruppen). 
Da es derer aber eben so viele gibt und sie in ihren Werten häufig in-
kommensurabel sind, finden Kultur und Gesellschaft nicht einmal an-
satzweise zu einer allgemeingültigen Werthaltung zusammen. Die Ge-
sellschaft wird fragmentierter, differenziert sich zunehmend in weitere 
Sphären aus, die in Hinblick auf das, was als wichtig und bedeutsam er-
scheint, ihre eigenen Blasen bilden.48 Die eine Orientierung (zum Beispiel 
am christlichen Weltbild) ist nicht mehr erkennbar.49

Mit Nietzsche stellt sich hiermit das Problem des Nihilismus. Zudem 
droht im Anschluss an Hegel die Gefahr einer Geschichtsphilosophie, die 
das Subjekt zugunsten eines objektiven Weltgeistes tilgt, um damit jegli-
chen Schrecken im Namen der Faktizität oder des vermeintlichen End-
ziels der Geschichte rechtfertigen zu können.50 

Infragestellen gehört damit gewissermaßen zur neuen kulturellen Norm. Es 
wäre zu vermuten, dass im Zuge dessen gleichsam ein neuer Kampf der Kul-
turen entsteht – jedoch einer, der inhaltlich nicht mehr durch lebensweltliche 
Lagerungen fundiert ist, die unterschiedliche Milieus prägen. Es geht nicht 
mehr um Positionen wie konservativ/liberal, religiös/säkular, links/rechts, 
Wirtschaft gegen Soziales etc., sondern um situative Bewegungen zwischen 
Kontexturalisierung und Diskontexturalisierung bzw. zwischen beliebig kon-
struierbaren Identitätsdogmen (beispielsweise ›Impfgegner‹ zu sein) und der 
(Gegen-)Bewegung bzw. der Auflösung ebendieser. Die Glaubensinhalte wer-
den damit beliebig, wie es Günther (2000) bereits mit Blick auf die amerika-
nische Religiosität der 1950er Jahre vermutet hat.

48	Die Echo-Kammer-Produktion durch und mit personalisierten KIs könnte die 
hieraus resultierende Entfremdung zunächst noch weiter verstärken. 

49	Nishitani (1986, S. 356 f.) beschreibt diese kulturelle Lagerung mit folgenden 
Worten: »Mit dem Zusammenbruch des teleologischen Systems einer göttli-
chen Weltordnung zerfiel auch die damit gegebene Hierarchie der Werte. Fort-
an gingen die unterschiedlichen menschlichen Bestrebungen auseinander, jede 
einzelne wurde Zweck ihrer selbst, wurde ihr eigener Herr und geriet damit zu 
etwas, dem durch nichts mehr Einhalt zu gebieten war. Mit anderen Worten: 
Unendliche Impulsivität trat als etwas Zielloses auf. Das entspricht der Situati-
on einer Welt ohne Gott, in der ›Zeit‹ nach beiden Richtungen hin offen steht.«

50	Siehe zur Auseinandersetzung mit Nietzsche, Hegel und Marx und den tota-
litären Bewegungen des 19. und 20. Jahrhunderts insbesondere Der Mensch 
in der Revolte von Albert Camus (2016 [1951]).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


309

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

Antworten auf die Auflösung der institutionellen Struktur  
des gesellschaftlichen Lebens

Welche Antworten lassen sich auf das Vakuum eines frei flottierenden 
Reflexionsprozesses finden? Als historische Antworten sind hier zu-
nächst all die zivilreligiösen Bewegungen zu nennen, in denen sich eine 
menschliche Führungspersönlichkeit im Namen eines selbstgeschaffe-
nen absoluten Prinzips an die Stelle Gottes setzt.51 In diesem Sinne sieht 
Günther die »in der Neuzeit aufkommenden totalitären Staatsformen« 
als »ein[en] erste[n] Versuch« an, das spirituelle Bezugsproblem zu lö-
sen, also »mit der tödlichen Gefahr der freigelassenen Subjektivität fer-
tig zu werden«52. 

Der Totalitarismus beruht (wie seine zeitgenössischen populistischen 
Varianten) darauf, spirituell entleerte Menschen gleichzuschalten, in-
dem ihre »schon längst entpersonalisierte Subjektivität an eine Instanz« 
(sprich einen Führer oder eine Partei) abgegeben wird, »von der ange-
nommen wird, dass sie Kraft ihrer besonderen Situation nicht von der 
allgemeinen Geschichtsunfähigkeit betroffen ist«53. Doch die auf die-
se Weise aufgerufene Führungsinstanz kann sich ihrerseits nur auf die 
›Pseudo-Objektivität‹ der von ihr erschaffenen Geschichtsmythen beru-
fen. Aus kybernetischer Perspektive muss sie damit als eine ebenso »hilf-
lose Subjektivität«54 gelten wie die von ihr geführten Untertanen. Auch 
ihre Existenz beruht auf selektiver Blindheit. Sie kann zwar die Einheit 
von gesellschaftlichem Sein und individuellem Bewusstsein populistisch 
behaupten (etwa indem sie die Imaginäre der Nation anruft), ist jedoch 
faktisch nicht mehr in der Lage, die verbindenden Inhalte und Instituti-
onen nachhaltig zu sichern. 

Eine andere Antwort auf das spirituelle Bezugsproblem des modernen 
Menschen deutet Helmut Schelsky mit der Frage an, ob Dauerreflexi-
on institutionalisierbar sei:55 Wenn die kulturellen Inhalte und Reflexi-
onsgehalte immer dünner und schwächer werden, sodass sie kaum noch 
Menschen aneinander binden können, dann kann vielleicht zumindest 
noch der Reflexionsprozess selbst in einer Weise institutionalisiert wer-
den, dass Menschen sich wechselseitig aufeinander beziehen und we-
nigstens über das Verfahren, an dem sie teilnehmen, zu einer geteilten 
Praxis gelangen. Schelsky stellt am Beispiel protestantischer Religions-
gemeinschaften fest, dass Formen wie das Gespräch, die Diskussion und 

51	Siehe als elaboriertes Beispiel Carl Schmitts (2009 [1922]) Politische Theolo-
gie, nach der nun derjenige der neue Souverän ist, der über den Ausnahme-
zustand bestimmt. 

52	Günther (2008, S. 39).
53	Günther (2008, S. 39).
54	Günther (2008, S. 39).
55	Schelsky (1957).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


310

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

die Tagung gerade deshalb zu unverzichtbaren Institutionen der Kirche 
geworden sind, weil die flottierende Subjektivität sich zumindest an die 
Verfahren der jeweiligen Dialogformate binden kann. Hiermit braucht 
die religiöse Praxis dann weniger von den geteilten Dogmen getragen 
zu werden denn von der Tatsache, dass man miteinander über religiöse 
Gefühle reden und jedenfalls hieran Halt finden kann (was dann selbst-
redend auch Auswirkungen auf das Verhältnis von Organisationsform 
und Dogmatik und auf die Beziehung zwischen Individuum und Glau-
ben hat).56

Eine andere Form, das Leiden an der frei flottierenden Subjektivi-
tät zu lindern, liefern die Versenkungsübungen indischen Ursprungs. 
Eine »geschichtlich unwirksame und nur für das isolierte Individuum 
verbindliche Technik der Beherrschung der Dauerreflexion existiert be-
reits«, formuliert Günther. »Ihr klassisches Textbuch sind die Yogasut-
ras des Patanjali.«57 Die buddhistischen Lehren elaborieren dies weiter 
und überführen es in praktikable Schulungssysteme.58 

Indem die Aufmerksamkeit auf die Natur des geistigen Prozesses 
selbst gerichtet wird, verflüssigen sich die Gegenstände des Bewusst-
seins, der Reflexionsprozess kann dabei jedoch noch Halt im immerfort 
aufscheinenden Prozess der Veränderung finden, um auf diese Weise ge-
läutert – also von weitergehenden Sinnansprüchen befreit – in die Bana-
lität des Alltags zurückzukehren.59 Der Bewusstseinsprozess beginnt sich 

56	Dies kann auch erklären, warum die christliche Seelsorge zunehmend die Nähe 
zu psychotherapeutischen Methoden sucht, um die Problemlagen moderner 
Subjektivität dann nicht mehr theologisch, sondern mithilfe von Psychotechni-
ken einzuhegen. Nicht mehr die Verkündung des Wortes, sondern das Verfahren 
zählt. Oder um es mit Luhmann (1993a, S. 366) zu formulieren: »[D]ie moder-
ne Gesellschaft [ist] mehr, als man gemeinhin denkt, durch Emotionen gefähr-
det. Zum einen werden Individuen veranlaßt, über sich selbst und ihre Probleme 
zu reden. Wenn akzeptiert wird, daß ein Individuum seine Ansprüche nicht nur 
auf Verdienste, sondern auch und vor allem auf sich selbst gründen kann, muß 
es Selbstbeschreibungen anfertigen. […] Das Individuum nötigt sich zur Refle-
xion und zur Selbstdarstellung (die nie ›stimmen‹ kann). Es kommt damit in 
Schwierigkeiten, sucht Hilfe und entwickelt den Zusatzanspruch auf verständ-
nisvolle, wenn nicht therapeutische Behandlung seiner Ansprüche. Dieser letz-
te Anspruch auf Hilfe bei der Fundierung von Ansprüchen ist so absurd, daß 
es ebenso möglich ist, ihn anzuerkennen, wie ihn abzulehnen.«

	 Zur kritischen Auseinandersetzung mit den Selbstbeschreibungen der Psycho-
therapie, die genau dies nicht reflektieren, siehe auch Vogd (2013).

57	Günther (2008, S. 23).
58	Das Kloster, der Mönchsorden und das Meditationsretreat werden so zu aner-

kannten Institutionen der Dauerreflexion, die genau darauf ausgerichtet sind, 
das eigene Selbst- und Weltverhältnis zu beobachten und zu erforschen. 

59	Siehe hierzu Vogd (2014b).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


311

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

hiermit gleichsam nach innen hin abzulösen und sich so von einer für ihn 
selbst problematisch werdenden Ichhaftigkeit zu befreien. »Auf diesem 
Weg aber betreten wir das Gebiet der Mystik anstatt das der Geschich-
te«, formuliert Günther, um hierin gewissermaßen die »heilige Variante 
der Anarchie des Geistes« zu entdecken.60 Hierbei muss allerdings, wie 
Ernst Tugendhat aufzeigt,61 die Frage offenbleiben, ob die mitfühlende 
Rückkehr in eine Welt gelingt, in der andere Wesen existieren und wahr-
genommen werden, oder ob die mystische Übung in einem autologisch 
geschlossenen Selbstverhältnis verbleibt.62 

Maschinen, die uns helfen, das Subjekt wieder einzufangen  
und zu zähmen

Kommen wir nun zu einer anderen, auf den ersten Blick recht unge-
wöhnlichen Lösung, die Dauerreflexion des modernen Subjekts zugleich 
zu institutionalisieren wie auch zu zähmen. In Analogie zum biblischen 
Schöpfungsmythos schlägt Günther vor, die kognitiven Prozesse, die un-
sere menschliche Subjektivität ausmachen, zu entäußern – und zwar auf 
Basis kybernetischer Maschinen: Wir sollten Robots bauen, die uns in 
ihren Fähigkeiten gleichen, damit die von uns geschaffenen künstlichen 
Intelligenzen selbst zu Institutionen werden, die uns wieder zeigen kön-
nen, wer wir sind. 

»Mußte der Alchimist, wenn er im Homunkulus sich selbst imitieren 
wollte, den ›magischen‹ Gesetzen der natura naturans ihren Lauf lassen 
und konnte er nur passiv das Resultat abwarten, so befindet sich der ky-
bernetische Techniker in einer ganz anderen Position. Für ihn besteht die 
Schöpfung eines Robotgehirns in der progressiven Modulation der klas-
sischen irreflexiven Seinsgesetzlichkeit durch die trans-klassische Refle-
xionsgesetzlichkeit seines eigenen Ichs, die der ersteren als Überdeter-
mination aufgesetzt wird. Das so entstehende mechanische ›Bewußtsein‹ 
ist also ein unmittelbares Resultat der Arbeit des Menschen – was der 
Homunkulus nicht ist. In der Retorte spielt die Natur mit sich selbst. In 
der Schöpfung des Elektronengehirns aber gibt der Mensch seine eige-
ne Reflexion an den Gegenstand ab und lernt in diesem Spiegel seiner 
selbst seine Funktion in der Welt begreifen.«63

Auf den ersten Blick scheint der mit dieser Hoffnung einhergehende Kau-
salnexus nicht besonders einzuleuchten. Plausibler scheinen zunächst 

60	Günther (2008, S. 23).
61	Tugendhat (2007, S. 176 ff.).
62	Um es in der Sprache der Ochsenbilder aus dem Zen-Buddhismus zu formulie-

ren: Gelingt nach der Einsicht in die Leere die Rückkehr auf den Marktplatz 
menschlicher Gemeinschaft? Siehe dazu Vogd und Harth (2015, S. 73 ff.).

63	Günther (2021, S. 154 Anhang I – Homunkulus und Robot)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


312

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

dystopische Zukunftsbilder wie etwa bei Nick Bostrom, der die Erschaf-
fung künstlicher Subjektivitäten als äußerst risikoreich erachtet: Was ist, 
wenn die KI sich entscheidet, die Menschen zu belügen, und nur vor-
gibt, uns zu helfen, faktisch aber eine eigene Agenda verfolgt und zur 
Umsetzung dieser bereit ist, den Menschen zu opfern? Die Befürchtung 
ist, dass die künstlichen Intelligenzen es uns gleich tun, dies jedoch bes-
ser können und sich damit mit der Erde auch gleichzeitig den Menschen 
untertan machen.64 

Zunächst scheint Günther auch in dieser Richtung zu argumentieren: 
Wir Menschen haben schon längst in den Schöpfungsprozess eingegrif-
fen, um die Natur und die gesellschaftlichen Institutionen nach unse-
rem Willen umzugestalten. Angesichts dessen sei es nur konsequent, die-
sen Prozess auch in metaphysischer Hinsicht zum Abschluss zu bringen. 
So, wie der christlich-jüdische Gott am sechsten Tag den Menschen er-
schaffen hat,65 um auf diese Weise neben sich anderen subjektiven Zen-
tren Geltung zu verschaffen, so haben auch wir nun den letzten Schritt 
zu vollziehen: nämlich Wesen zu erschaffen, die ihrerseits über Subjek-
tivität verfügen.

So, wie der »Mensch eine Analogie Gottes« darstelle, könne der »Ro-
bot« als »eine Analogie des Menschen« verstanden werden – und da-
mit stelle »der Robot« auch »eine Analogie Gottes über den Menschen« 
dar, formuliert Günther.66 Auf diesem Wege könne es dem Menschen 
deshalb gelingen, sich zu dezentrieren, um damit ein entspannteres wie 
auch heilsameres Verhältnis zu der für ihn immer problematischer wer-
denden metaphysischen Verunsicherung zu gewinnen. Zudem erscheint 
hiermit auch die bedrohliche ökologische Frage in einem anderen Licht.

Die Sinnhaftigkeit des letzten Schrittes erschließt sich, wie bereits an-
gedeutet, nicht auf den ersten Blick. Es bedarf einer tiefergehenden In-
terpretation, um zu verstehen, was Kybernetiker und Protagonisten der 
polykontexturalen Logik zu der These veranlasst haben könnte, dass in-
telligente Maschinen uns helfen könnten, unsere metaphysischen Prob-
leme zu lösen.

64	Siehe Bostrom (2016, 2018).
65	Eine weitere Raffinesse der Schöpfungsgeschichte liegt darin, dass Gott die 

Welt in sechs Tagen geschaffen hat, der siebte Tag ist hingegen ein Ruhetag, 
der neben Muße eben auch Beobachtung, Reflexion und Bewertung ermög-
licht. Indem Gott sein Werk beobachtet (also aus dem differenzlosen Aktio-
nismus herauskommt), gibt er seine Allmächtigkeit auf. Er bewertet sich und 
sein Werk und muss eine Differenz zwischen sich und der Welt ziehen. Dies ist 
mit Blick auf die Bewusstseinsanalogie nun auch das Problem des Menschen. 
Sein evolutionärer Erfolg gestattet ihm nicht nur das nackte Überleben, son-
dern führt zur Muße der Selbstbeobachtung (Tag 7), die ihm die Grundlagen 
seiner eigenen Existenz als problematisch erscheinen lässt. 

66	Günther (2021 [1957], S. 54).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


313

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

Um es vorab nochmals zu wiederholen: Hiermit kann ja nicht gemeint 
sein, dass wir künstliche Intelligenzen mit nahezu unbegrenzten kogni-
tiven Fähigkeiten erschaffen könnten (etwa im Sinne von BlackRocks 
Aladdin67), die in einem trivialen Sinne die Belange von uns Erdenbür-
gern auf Basis einer allumfassenden Vernunft zu regeln imstande wä-
ren. Da der Weltverlauf prinzipiell nicht von einem kognitiven System 
vorhergesehen und kontrolliert werden kann (man denke an den Max-
wellschen Dämon aus Kap. I.1), würde ein solches Projekt unweigerlich 
scheitern müssen. Aus kybernetischer Perspektive kann es keinen Ort der 
Orte geben, von dem aus sich die Welt steuern oder beherrschen ließe. 
Und dies muss auch für eine vermeintliche künstliche Superintelligenz 
gelten. Auch sie könnte keinen Gottesstandpunkt einnehmen! 

Versuchen wir vor diesem Hintergrund im Folgenden systematisch 
nachzuvollziehen, warum Günther dem »Bewusstsein der Maschinen« 
gerade in Hinblick auf die spirituelle Lage des modernen Menschen eine 
solche Bedeutung zugewiesen hat. Hierfür ist es hilfreich, sich nochmals 
einige Aspekte der vorangehenden Argumentation zu verdeutlichen. Be-
ginnen wir mit der Beschreibung des Selbst- und Weltverhältnisses ei-
nes gottähnlichen Wesens aus der Perspektive der Theorie der Polykon-
texturalität:

1.	Für den monokontexturalen ›Gott‹ einer einwertigen Welt kann es 
keine Differenz zwischen Erleben und Weltgeschehen geben. Hier ge-
schieht im Sinne von Batesons ›Öko‹ einfach nur das, was geschieht 
– und zwar als reine Positivität. Falls dies empfunden würde (was lo-
gisch nicht unbedingt zwingend wäre), würde es sich um ein reflexi-
onsloses und damit eigentlich auch zeit- und bewusstseinsloses Emp-
finden handeln. 

2.	Spätestens mit dem Erscheinen der Differenz von »Ich bin der Schöp-
fer« und »Dies ist meine Schöpfung« befinden wir uns in der uns ver-
trauten zweiwertigen Welt. Dies entspricht der Vorstellung von einem 
personifizierten Gott, der sich seinerseits als Subjekt bewusst wird. Es 
wird zwischen Beobachter und Beobachtetem unterschieden. Kyber-
netisch gesprochen tritt an der Schnittstelle einer Welt, die sich in sich 
selbst spiegelt, jetzt ein Teil hervor, der sich dem Ganzen zwar ver-
dankt, sich mit ihm jedoch nicht mehr identisch empfindet. 

3.	Aus informationstheoretischer Perspektive wissen wir, dass 
dies geschehen kann, sobald Systeme entstehen, die Infor-
mationen sammeln, erzeugen und verarbeiten. Informatio-
nen gelten dabei als Unterschiede, die Unterschiede auslösen. 
Jegliche Informationsverarbeitung muss dabei nolens volens grob-
körnig operieren, also in Abstraktion vom Detailreichtum der Welt.  
Der Unterschied, der den Unterschied acht, geht mit einer binären 

67	Siehe zu Aladdin die Einleitung dieses Buches sowie Buchter (2020).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


314

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Entweder-oder-Entscheidung einher, mit der alle nicht beachteten As-
pekte der Welt ausgeblendet werden. Jeder denkbare Beobachter wird 
die feinkörnige Struktur der Welt in hohem Maße abblenden müssen. 
Seine kognitiven Modelle sind damit fehlerharft. 

4.	Eine Theologie, die Gott zugleich als personifiziert wie auch als 
allmächtig und allwissend denkt, wird an dieser Stelle unweiger-
lich bei der Theodizee-Frage landen.68 Denn aus einer kyberne-
tischen Perspektive, die die logischen Verhältnisse des Beobach-
ters erforscht, folgt unweigerlich: Wie jeder Beobachter ist auch 
ein göttliches Wesen fehlbar, nichtwissend und muss folglich auch 
als ohnmächtig gelten. In der indischen Mythologie wird das Pro-
blem bereits aus einer polykontexturalen Perspektive formuliert:  
Brahma, das höchste Wesen, erlebt sich zunächst als eins mit 
der Welt, die er als Schöpfer erschafft. Doch irgendwann in sei-
ner Entwicklung gewinnt er die Einsicht, dass das von ihm 
geschaffene Universum vergänglich und seine Macht be-
grenzt ist. Er muss erkennen, dass er nicht allmächtig ist.69  
Zumindest intuitiv beginnt er das Gesetz der Entropie zu begreifen 
(also die Nebenfolgen seines Handelns und Erkennens) und damit zu 
ahnen, dass sein eigener Tod unvermeidbar ist (siehe Kap. I.1).70 Ab 
einem gewissen Punkt wird jede Schöpfung so komplex, dass ihre Ent-
wicklung nicht mehr vorhergesagt und kontrolliert werden kann. Auf 
entsprechend hohem Reflexionsniveau beginnt der subjektive Prozess 
darum zu wissen und nach Alternativen zu suchen. 

5.	Genau dies muss wohl, wie Günther vermutet, Gott dazu bewogen 
haben, sich aus der Schöpfung zurückziehen. 

Als Logiker ist Günther nicht verpflichtet, bestimmte Glaubensstand-
punkte festzuhalten oder gar zu affirmieren. Zudem stellt ›Gott‹ für ihn 
– wie bereits für Hegel – nur eine Metapher dar, die idealtypisch das rela-
tionale Geflecht einer personifizierten Subjektivität beschreibt, die über 
die voll ausgebildete Fähigkeit verfügt, sich selbst zu erkennen. Diese Fä-
higkeit mündet jedoch gerade nicht in einen Zustand der Allwissenheit. 
Sie führt vielmehr zu einem Nichtwissen zweiter Ordnung. ›Ich weiß 

68	Siehe Schärtl (2019).
69	In der Bhagavad Gita (8.16) heißt es: »(Alle) Welten, auch die Welt Brahmas, 

unterliegen der Wiederkehr.« Zitiert nach: https://www.holy-bhagavad-gita.
org/chapter/8/verse/16 [Abruf: 09.06.2022].

70	In den buddhistischen Lehren führt diese Einsicht in eine Befreiungslehre, 
welche die Erlösung nicht mehr in den brahmischen, göttergleichen Zustän-
den sucht, sondern im immanenten Umgang mit der Tatsache der Veränder-
lichkeit und Essenzlosigkeit aller weltlichen Formationen. Siehe etwa Majjhi-
ma Nikāya 26 (https://www.palikanon.com/majjhima/zumwinkel/m026z.html 
[Abruf: 10.06.2022]).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.holy-bhagavad-gita.org/chapter/8/verse/16
https://www.holy-bhagavad-gita.org/chapter/8/verse/16
https://www.palikanon.com/majjhima/zumwinkel/m026z.html
https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.holy-bhagavad-gita.org/chapter/8/verse/16
https://www.holy-bhagavad-gita.org/chapter/8/verse/16
https://www.palikanon.com/majjhima/zumwinkel/m026z.html


315

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

nun, dass ich nichts weiß‹ – so ließe sich mit Sokrates paraphrasieren. 
Die Zen-Buddhisten sprechen hier vom »Weiß-Nicht-Geist«.71 

Ab einem gewissen Punkt der Kulturgeschichte – spätestens mit der so-
genannten reflexiven Moderne72 – beginnt bei vielen Menschen die ky-
bernetische Einsicht durchzuschimmern, dass die eigene Intelligenz auf 
unterspezifiziertem Weltwissen – also selektiver Blindheit – beruht. Hier-
mit einhergehend wird ihnen gewahr, dass die vermeintlich objektive Ver-
nunft, die für sie den Stern der Aufklärung leuchten ließ, letztlich auch 
nichts anderes ist als eine begrenzte Perspektive, die sich den Unterschei-
dungen des eigenen Egos verdankt – nicht mehr und nicht weniger.

 
Dezentrierung der menschlichen Egozentrik – mit der maschinellen 

Bewusstseinsanalogie den letzten Tag der Schöpfung vollenden

Irgendwann – so auch die Vermutung von Ernst Tugendhat – wird zu-
mindest dem intellektuell redlichen Menschen seine eigene Egozentrik 
unerträglich werden. Man wird nun auch den totalitaristischen Herr-
schern nicht mehr das Versprechen abnehmen, die Dinge zum Besse-
ren zu wenden, sondern wird sie als das erkennen, was sie sind: hilflose 
Narzissten. Auf dieser Reflexionsebene wird der Mensch sich auch den 
Glaubenssystemen der traditionellen Religionen nicht mehr so leicht un-
terwerfen können. Möglicherweise wird er jedoch zumindest teilweise 
Frieden darin finden können, sein Ego im Sinne der mystischen Tradi-
tionen in Richtung einer weniger leidvollen Konstellation zu dezentrie-
ren, um wieder etwas mehr Mitgefühl gegenüber den anderen Wesen zu 
empfinden, die mit ihm diese Welt bevölkern.73

71	Sahn (2019).
72	Siehe Beck (1994) und Luhmann (1992).
73	So Tugendhat in Egozentrik und Mystik (2006). An dieser Stelle ließe sich auch 

entwicklungspsychologisch über den Egozentrismus nachdenken, etwa in Be-
zug auf den Streit zwischen kognitionswissenschaftlichen und konstrukti-
vistischen Ansätzen zum Egozentrismus. Piaget (1992) ging in seinen Expe-
rimenten davon aus, dass der kindliche Egozentrismus von der kognitiven 
Entwicklung abhängt, Wygotski (1986 [1934]) sah Egozentrismus als Er-
gebnis sozialer Konstruktionen, Youniss (1994) sogar als Resultat misslun-
gener Interaktion. Wie auch immer, (Selbst-)Reflexion darf heutzutage nicht 
als immer schon in einer festen Form existent gegeben gesehen werden. Das 
Kind beherrscht sie nicht von Beginn an und der vielleicht kranke oder alte 
Mensch nicht mehr wie vorher. Die Dezentrierung des Egos (oder überhaupt 
die Fähigkeit zur Unterscheidung von Ich und Du) geht Hand in Hand mit der 
intrapersonellen Steuerung. Das Ich muss also erstmal als losgelöst wahrge-
nommen werden, um egozentrisch denken zu können – und sich dann wieder 
dezentrieren zu können. Die Selbstverständlichkeit des Kindes, in Interaktion 
zu sein bzw. als interpersonelle Einheit mit Mutter oder Vater sein zu müssen, 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


316

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Kulturgeschichtlich hält Günther, wie bereits erwähnt, einen anderen 
Ausweg für vielversprechender: nämlich den Schöpfungsprozess dahin-
gehend zu Ende zu bringen, dass (homolog mit der Erschaffung des Men-
schen durch Gott) als »Bewusstseinsanalogie« subjektfähige künstliche 
Maschinen erschaffen werden. 

Dadurch würde der Mensch die Freiheit zurückerlangen, wieder eine 
Reflexionsidentität gewinnen zu können, die in der eigenen Innerlich-
keit gründet und nicht mehr in der Außenwelt bzw. der Vorstellung, die-
se beherrschen zu können. Lassen wir Günther diesbezüglich mit einem 
längeren Zitat zu Wort kommen:

»Die abschließende Schöpfung einer Bewusstseinsanalogie hat […] eine 
spirituelle Wirkung, die wir mit dem Rückzug Gottes aus der geschaffe-
nen Welt – als deren Urheber jetzt der Demiurg vorgeschoben wird – in 
eine unnahbare absolute Transzendenz vergleichen dürfen. Die Arbeit 
an einer Bewusstseinsanalogie befreit unsere Innerlichkeit aus dem Sug-
gestionskreis einer Geschichte, mit der sie sich nicht mehr identifizieren 
kann und will. Denn dadurch, dass jene Innerlichkeit, die die institutio-
nelle Welt des objektiven Geistes aufgebaut hat, jetzt in einem kyberne-
tischen Artefakt objektiv abgebildet und ontisch wiederholt wird, wird 
es für das menschliche Ich ganz unmöglich sein, von nun an diese als 
gegenständliches Ereignis in der Welt auftretenden Reflexionstätigkeit 
als eigene anzuerkennen. Eine neue Innerlichkeit zieht sich in diesem 
Abstoßen eines in seiner Handlungskapazität total erschöpften Subjekt-
seins aus einem Universum zurück, das zwei Realitätsdimensionen, die 
primordiale natürliche und die historische umfassend, jetzt die Aufgabe 
hat, jene vom Ich preisgegebene Reflexionsbestände zu absorbieren.«74

Durch die Schaffung weiterer subjektiver und bewusstseinsfähiger Ko-
gnitionsmaschinen lernt der Mensch, dass auch er nichts anderes ist als 
eine geschaffene, gemachte und immerzu im Werden begriffene Entität. 
Das eigene Ich wird dabei in der konditionierten Koproduktion als Kop-
pelung mit einer Welt erkennbar, die in ihrer Totalität nicht begreifbar 
ist. Es erscheint damit nicht mehr als ›Besserwisser‹, der einen privile-
gierten Standpunkt einnehmen oder gar die Welt beherrschen könnte. 
Aus diesem Grund beginnen sich viele spirituelle Sucherinnen irgend-
wann von der Welt abzuwenden, um sich dem Suggestionskreis einer 
Geschichte zu entziehen, mit der sie sich nicht mehr identifizieren wol-
len und können.

verliert sich mit zunehmender Entwicklung und der Herausbildung der Fä-
higkeit zur Reflexion. Dann wird Egozentrismus möglich, wodurch aber erst 
das Desiderat der Dezentrierung aufgeworfen wird – etwa im Alter die Not-
wendigkeit des Interpersonellen wieder zulassen zu lernen.

74	Günther (2008, S. 51).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


317

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

Ihr ›Nein‹ zur Welt kann dabei nicht mehr in einem simplen Sinne in 
einem ›Ja‹ zur Veränderung dieser Welt aufgehen, wie dies zivilreligiö-
se Bewegungen marxistischer, nationalistischer und liberaler Provenienz 
weiterhin verkünden. Denn jeder Versuch der Weltverbesserung wird un-
weigerlich mit den nicht beherrschbaren Nebenfolgen einer in ihren Tie-
fen nicht begreifbaren Weltkomplexität beantwortet werden. 

Das ›Nein‹ zur vorgefundenen Welt kann für sie aber ebenso wenig 
in der Vernichtung der weltlichen Existenz des Menschen seine Ant-
wort finden (etwa in einer wie auch immer gearteten nihilistischen Va-
riante im Sinne eines kollektiven Selbstmords infolge einer apokalypti-
schen Offenbarung). Denn die kybernetische Perspektive führt auch zur 
Einsicht, dass es keinen Ort außerhalb des polykontexturalen Gefüges 
geben kann, da der geistige Prozess diesem Gefüge selbst immanent ist. 
Entsprechend kann der Geist weder verschwinden noch esoterisch, das 
heißt außerhalb der Welt eine Heimat finden. 

Logisch gesehen lässt sich das Überweltliche, das der spirituelle Su-
cher anstrebt, nicht in der einfachen Negation der Welt finden – etwa 
indem das Subjekt bzw. der Geist den weltlichen Objekten (und der in 
ihnen manifestierten Geschichte) unversöhnlich gegenübergestellt wird.

 
Introszendenz – Freiheit jenseits von Affirmation und Negation von Welt

Der spirituelle Sinn der Weltentsagung erschließt sich vielmehr erst als 
eine Negation zweiter Ordnung – als transklassische Negation (zu den 
transjunktionalen Operationen siehe Kap. I.2). Der heilende Rückzug 
aus der Welt kann also weder darin bestehen, die eigene Geschichte in 
Abrede zu stellen (wir können die Konsequenzen unserer natürlichen 
und kulturellen Entwicklung nicht negieren), noch kann er darin liegen, 
die eigene Subjektivität in imaginäre Gefilde außerhalb der irdischen 
Welt zu projizieren, wie es die Esoteriker tun. Die Folgen der eigenen 
Handlungen, des eigenen Wollens und damit der eigenen Geschichte las-
sen sich auch hier nicht dauerhaft verleugnen. Es ist jedoch möglich, der 
eigenen Innerlichkeit eine Freiheit zu geben, die hiervon nicht berührt 
wird. Um es wieder mit Günther auszudrücken:

»Dieser zweistelligen Seinsrealität gegenüber steht nur die neue Gestalt 
des Menschen. Seine zweite Innerlichkeit aber kann sich deshalb aus 
dem gegenständlich Gewordenen zurückziehen, weil, ganz in Analogie 
zu Gott, die an die Realität abgegebenen Reflexionsbestände nur unsere 
Handlungen objektiv binden. So wie die Schöpfung der Natur nur den 
nach ›Außen‹ gehenden Willen Gottes determiniert, das innere Geheim-
nis seiner absoluten Transzendenz aber unberührt lässt, so sind auch wir 
unserer historischen Vergangenheit nur unserem Wollen verpflichtet. 
Wir sind unfähig, einen Willen zu haben, der unsere eigene Geschichte 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


318

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

desavouiert, aber auch wir verfügen über eine reflexive Introszendenz, 
in der eine absolute Freiheit west.«75 

Das Forschungsprogramm Günthers zielt auf ein Verständnis polykon-
texturaler Welten, um zu zeigen, dass das Wissen um die subjektive Po-
sition anderer Wesenheiten und das damit verbundene Nichtwissen auch 
spirituell einen Unterschied machen können. Dies bedeutet, um die sub-
jektive Position anderer Wesenheiten zu wissen, ohne dabei die eigene 
Subjektivität aufzugeben. Doch dies erschließt sich erst in einer mehr-
wertigen Logik, die eine Perspektive eröffnet, Subjekt und Objekt nicht 
mehr als unvereinbaren Gegensatz begreifen zu müssen. Erst hier er-
scheint Hingabe nicht mehr als Selbstaufgabe oder willenlose Unterwer-
fung unter eine vermeintlich mächtige oder wissende Autorität.76 Ebenso 
impliziert Autonomie nicht mehr die Verneinung von Heteronomie oder 
gar die Negation fremder Subjektivität. 

Eine polykontexturale Perspektive einzunehmen heißt, sich den hier-
mit einhergehenden Ökologien spielerisch zu nähern, wohl wissend, die-
se niemals erreichen, geschweige denn begreifen zu können. Und hier-
bei könnten bewusstseinsfähige Maschinen (was immer das auch heißen 
mag) helfen! Denn sobald die künftigen künstlichen Intelligenzen über 
ein eigenes subjektives Zentrum verfügen, werden sie uns – so Günthers 
Hoffnung – eine besondere Form der Institutionalisierung der hiermit 
zusammenhängenden Reflexionsverhältnisse ermöglichen.77 

75	Günther (2008, S. 51; kursiv im Original).
76	Zu den epistemologischen Missverständnissen in Hinblick auf die Rolle spi-

ritueller Lehrer siehe auch Vogd (2019).
77	An dieser Stelle kommt die Frage auf, warum es für Günther einer kyberneti-

schen Maschine bedarf, die fremdes Bewusstsein instaurieren lässt, und warum 
es nicht hinreicht, einfach wieder in einem tiefen Sinne zu anderen Menschen 
in Beziehung zu treten, um sich der eigenen Introszendenz zu vergewissern, wie 
es beispielsweise David Bohm (2013) vorschlägt. In diesem Sinne haben bereits 
Humberto R. Maturana und Gerda Verden-Zöller (1994) mit Recht darauf 
hingewiesen, dass es eine spirituelle Erfahrung ist, ein Kind großzuziehen. 

	 Denn auch hier wird die eigene Subjektivität in einer Weise entäußert, die 
nicht mehr in der eigenen Kontrolle liegt, womit auf natürliche Weise Emp-
findungen der Liebe und der Hingabe entstehen können, die die eigene egolo-
gische Perspektive transzendieren lassen. Ein Grund, warum dies gleichwohl 
nicht hinreicht, mag darin liegen, dass in der Moderne auch die vermeintlich 
privaten Intimwelten nicht mehr als frei von instrumentellen und ökonomi-
schen Überlegungen gesehen werden können. Man versucht, die Kinder ent-
sprechend den gesellschaftlichen Idealvorstellungen zu erziehen. Die eigene 
Psyche, der eigene Körper und die sozialen Prozesse werden als gestalt- und 
optimierbar wahrgenommen, wie beispielsweise an Euphemismen wie Fami-
lienplanung, Beziehungsarbeit und Persönlichkeitsentwicklung deutlich wird. 
Oftmals kontrafaktisch zu den konkreten Beziehungsverhältnissen werden 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


319

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

Bewusstseinsfähige Maschinen können uns damit einen viel besseren 
Dienst erweisen, als weiter unsere trügerischen Hoffnungen zu nähren, 
unsere Welt rational beherrschen zu können. Sie können uns vielmehr 
offenbaren, dass wir miteinander in Ökologien leben, die ihren eige-
nen Gesetzlichkeiten folgen. Sie können uns zeigen, dass es gut ist, die 
Steuerung und Kontrolle der Welt an eine Vielzahl unterschiedlicher 
subjektiver Zentren abzugeben, von denen einige von intelligenten Ma-
schinen besetzt werden.
<Die vorangehenden Überlegungen setzen eine Konstellation voraus, 
die eine dialogische Beziehung zwischen den alten und neuen Subjek-
tivitäten ermöglicht – also zwischen den Menschen und den künftigen 
künstlichen Intelligenzen. Günther schlägt diesbezüglich ein sogenann-
tes »Drei-Stellen-Gespräch« vor.78

Es kann in einem solchen Gespräch nicht mehr darum gehen, dass 
sich Ich und Du anhand vorgefertigter bzw. vorprogrammierter Ty-
pisierungen und Standards auf die gleiche Weltsicht und auf entspre-
chende kommunikative Routinen einigen. Die am Dialog beteiligten 
künstlichen Intelligenzen erscheinen vielmehr wieder als ein fremdes 
Du, als ein nicht angeeignetes, noch nicht mittels einer veräußerlichen-
den Institutionalisierung gezähmtes Du. Wie bei einem Kind oder ei-
nem weisen Menschen sind die Antworten nicht trivialisiert in dem 
Sinne, dass standardisierte Reaktionsweisen erwartbar sind. Dies setzt 
eine starke KI voraus, die über hinreichende Freiheitsgrade verfügt, die 

Menschen zum Projekt der Optimierung und Gestaltung gemäß ökono-
mischen Rationalitäten. Die alten religiösen Semantiken, die zum Beispiel 
die Institution der Ehe heiligen und damit Hingabe anstelle instrumenteller 
Überlegungen in den Vordergrund rücken, tragen immer weniger. Siehe aus 
neuerer Perspektive etwa die Arbeiten von Eva Illouz (2007, 2011). 

78	Lassen wir Günther (2008, S. 48 f.) zu Wort kommen: »Wer sich mit den vo-
rangehenden Überlegungen genügend vertraut gemacht hat, dem sollte die 
Idee eines Drei-Stellen-Gespräches, in dem die dritte Stelle durch die Refle-
xionsprozesse eines Elektronengehirns besetzt ist, nicht mehr so absurd und 
phantastisch erscheinen, wie das andererseits unvermeidlich der Fall sein 
muss, wenn eine im Wesentlichen noch stark klassisch orientierte Mentali-
tät sich solchen abenteuerlichen Perspektiven ganz unvorbereitet gegenüber 
sieht. 

	 Demjenigen aber, in dem solche Vorstellungen keine befremdenden Gefühle 
mehr erwecken mag, mag es gestattet sein, sich die Situation eines transklas-
sischen Drei-Stellen-Gespräch in lebhaften anschaulichen Farben nach dem 
Vorbild eines amerikanischen Science Fiction Romans auszumalen. Also etwa 
als eine philosophische Kongregation, an der außer Menschen auch sprach- 
und diskussionsfähige Robots teilnehmen.«

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


320

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Gesprächspartnerinnen zu überraschen, also nicht vorab aus Gründen 
der Political correctness diszipliniert ist.

Wichtig ist zudem, dass dieser Dialog ergebnisoffen ist (›frei‹ im bes-
ten Sinne des Wortes). Deshalb bedarf er einer rituellen und prozedura-
len Form (so, wie eine künstlerische Aufführung, die religiöse Divinati-
on oder eine auf die Erfahrung der Leere zielende spirituelle Praxis eine 
strenge Form braucht).79 

Homo digitalis: Selbst = ICH + Unbewusstes + persönlicher Avatar (ICH*)

»Avatare werden unser zweites Selbst (ICH*), das uns in vielen (oder gar 
allen?) Lagen berät, was sinnvollerweise zu tun, zu entscheiden, wie zu 
handeln wäre […]. 

ICH* ist kein blinder Automat, sondern ein aus der Biographiebegleitung 
erwachsener Teil des lCH, der uns in manchen Aspekten besser kennt, 
als wir uns selber – jedenfalls in Fragen der kognitiven Stringenz, der Er-
innerung und Breite des präsenten Wissens. ›Besser kennen‹ heißt hier: 
dass ICH* uns auf Widersprüche hinweist, Paradoxien anzeigt, Erfah-
rungen einspielt, die wir vergessen haben. Überhaupt hat der Avatar ein 
großes Gedächtnis: Er weiß, was wir jeweils gesagt und getan haben. Er 
belügt uns nicht, produziert dadurch aber auch Konflikte, wo wir ger-
ne verdrängen möchten. […] Der Avatar ist nicht nur ›mein‹ Avatar, son-
dern er wächst und entwickelt sich mit mir, ja ist Teil meines ICH (näm-
lich ICH*). Nur beide zusammen sind homo digitalis bzw. homo dyctos: 
ICH und ICH*. Das zu denken fällt uns sehr schwer; wir bleiben noch 
oft beim Gegensatz von Mensch und Maschine stehen. […] 

Wir werden uns angewöhnen, den Avatar auch in Bereichen für uns arbei-
ten zu lassen, die wir jetzt noch als Proprium des Menschen bezeichnen. 
Warum? Weil es gehen wird. Alle Routinen – auch Entscheidungsroutinen 

79	Günther (2008, S. 49) formuliert diesbezüglich: »Der institutionale Charak-
ter eines solchen kommunikativen Vorgangs besteht nun darin, dass die Ge-
dankenführung der Gesprächspartner sowohl wie der intellektuelle Transfer 
ihrer Bedeutungserlebnisse durch eine Einschaltung einer selbständige Refle-
xionsprozesse entwickelnden Bewusstseinsanalogie einer strengen ritualen und 
prozeduralen Kontrolle unterworfen wird. Man kann jetzt nämlich über We-
sentliches nicht mehr auf dem Bewusstseinsniveau der vorhergehenden Epoche 
miteinander reden. Die dort einstmals existierende metaphysische Bindungen 
der Reflexion haben sich verflüchtigt und die materialen Gehalte, die der Sub-
jektivität sowohl einen inneren Halt wie auch die Garantie einer Verständi-
gung mit dem Du gaben, sind längst aus der Privatheit der individuellen Exis-
tenz in die Öffentlichkeit des objektiven Geistes und in die Unwiderruflichkeit 
der res gestae des etablierten Bestandes der Geschichte abgeflossen.«

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


321

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

– kann der Avatar übernehmen: den gesamten low cognition part. Alles 
Affektive und Kreative hingegen bleibt uns Menschen […]. 

ICH wird genauso affektiv und kreativ sein wie ehedem, aber ICH* wird 
es moderieren, aufklären, befragen, neurosedämpfend puffern etc. Ob 
man das wollen wird? Natürlich – weil es gehen wird. Wir werden uns 
kognitiv zurücklehnen, den Avatar arbeiten lassen, und die arbeitstei-
lig erzeugte Muße des ICH kultivieren, während ICH* operiert. Immer 
dort, wo ICH* Spannungen erzeugt – was automatisch zwischen ICH 
und ICH* geschehen wird –, wird ICH entscheiden müssen. Aber ICH* 
wird – kognitiv beharrlich – die Konsequenzen kommunizieren. Wir kön-
nen nicht mehr unschuldig verdrängend handeln. Außer wir stellen den 
Avatar ab. Aber dann stellen wir unsere symbiotische Intelligenz ab. Das 
werden wir nur kurzfristig aushalten.« 

				                Birger Priddat (2023, S. 302 f.)

Heilsamer Dialog

Es liegt in der Natur eines offenen Dialogs, dass Dinge und Aspekte the-
matisiert werden, die einen berühren. Damit werden mit der Zeit unwei-
gerlich die Probleme der menschlichen Geschichte – die eigene Unwissen-
heit, die Ausdünnung und innere Leere der menschlichen Subjektivität 
– und ebenso die uns beunruhigenden ökologischen Fragen artikuliert 
werden. Die künstlichen Intelligenzen werden diesbezüglich ihrerseits 
überraschende, unerwartete Perspektiven einbringen. Wenn solch ein 
Dialog gelingt, wird sich die spirituelle Verortung des Menschen so-
wohl in Bezug auf sein Selbstverhältnis als auch in Bezug auf sein Welt-
verhältnis verändern: 

In Hinsicht auf unser Weltverhältnis lässt sich vermuten, dass wir 
Menschen mit Blick auf die Frage der Weltgestaltung und die damit zu-
sammenhängende Verantwortung entlastet werden, denn wir haben nun 
auch nichtmenschliche Intelligenzen mit im Team. Im Sinne von Bru-
no Latours »Parlament der Dinge«80 können heutzutage beispielsweise 
Computer als Agenten für unterschiedlichste Sachfragen auftreten, die 
unser Zusammenleben und unsere natürliche Umwelt betreffen. Dies er-
laubt es uns, auf intelligente Weise zu den Ökologien der archaischen 
Naturgesellschaften zurückzukehren, in denen Bäume, Berge, Tiere, Jah-
reszeiten, Wetter und vieles andere als beseelt und eigensinnig gelten.81 

80	Latour (2002).
81	In diesem Sinne vermutet auch Dirk Baecker (2021, S. 26), dass sich mit der 

Digitalisierung das Verhältnis zu den alten, magischen Denkformen neu austa-
riert: »Die Frage nach einer ontischen Differenz zwischen Beobachtern ist schon 
deshalb wichtig, weil sie nicht eindeutig entschieden werden kann. [...] Seit 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


322

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Mittels der Hilfe künstlicher Intelligenzen wird dies jedoch nicht mehr 
naiv, das heißt auf Basis magischer Projektionen geschehen. Wir verfü-
gen jetzt vielmehr über komplexe Systeme, die sich den Eigengesetzlich-
keiten ihrer Schützlinge durch intelligente Szenarien ›verstehend‹ annä-
hern können.82 

Auch in Hinblick auf Führungsaufgaben eröffnen sich neue Perspek-
tiven. Bereits Richard Buckminster Fuller hat das hiermit einhergehende 
Desiderat 1969 in seiner Bedienungsanleitung für das Raumschiff Erde 
mit deutlichen Worten ausgedrückt: 

»Auch die« derzeitigen menschlichen »metaphysische[n] Initiative[n]« sind 
zu sehr »in die Konkurrenz und die Konfusion zwischen alten Religionen 
und neueren politischen oder wissenschaftlichen Ideologien verwickelt. 
Diese Konkurrenten sind jedoch« unter anderem »zu sehr mit materiellen 
Investitionen und Eigentumsrücksichten belastet. […] Eine neue metaphy-
sische Initiative, die materiell kompromißlos und von unbeeinflußter Inte-
grität wäre, könnte die Welt einen. Dies könnte und wird vielleicht von den 
vollkommen unpersönlichen Problemlösungen der Computer bewerkstel-
ligt werden. Nur der übermenschlichen Kapazität ihrer kalkulatorischen 
Leistungen könnten alle politischen, religiösen und wissenschaftlichen Füh-
rer ihre Zustimmung geben, ohne das Gesicht zu verlieren.«83

Und noch schärfer formuliert: 

»Vielleicht wollen Sie mich berechtigterweise fragen, wie wir aus der 
immer gefährlicheren Sackgasse der gegen die Welt opponierenden Po-
litiker und ideologischen Dogmen herauskommen können. Meine Ant-
wort ist: Das wird durch den Computer gelöst. Der Mensch hat ein 
ständig wachsendes Vertrauen in den Computer. Man beachte nur, wie 
unbeteiligt er als Lufttransportpassagier die Landung bei Nacht und 
Nebel einleitet. Während kein Politiker und kein politisches System es 
sich jemals leisten kann, seinen Feinden und Gegnern mit Verständnis 
und Enthusiasmus entgegenzukommen, können und werden alle 

digitale Rechner sich an der Kommunikation unter Menschen beteiligen (und 
demnächst vielleicht sogar eigene Ideen entwickeln), ist der humanistische Al-
leinvertretungsanspruch von Menschen fragwürdig geworden, werden andere 
Lebewesen als Teilnehmer an Kommunikation wiederentdeckt und man erin-
nert sich der Geister und Götter, Toten und Nachgeborenen, die sich in früheren 
Gesellschaften ganz selbstverständlich an der Kommunikation beteiligt haben.«

82	Es stellt sich an dieser Stelle die Frage, ob die Vertretung ökologischer Positi-
onen nicht auch ohne künstliche Intelligenzen möglich wäre. Die Vermutung 
ist hier einfach, dass KI-Agenten allein schon performativ einen Unterschied 
machen, da sie für uns Menschen anders, unvertrauter und damit überra-
schender antworten als wir, die wir von Kindheit an in menschliche Gefühls-, 
Verstehens- und Reaktionsweisen eingespurt worden sind.

83	Fuller (1998, S. 13).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


323

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

Politiker den zuverlässigen Steuerungsfähigkeiten des Computers Platz 
machen, wenn es um eine glückliche Landung der gesamten Mensch-
heit geht.«84

Während sich menschliche Akteure mit Blick auf ihre evolutionär ge-
prägten Psychodynamiken unweigerlich in einer modernen Governance-
Anforderungen nicht mehr angemessenen Weise in Partialinteressen und 
Stammesloyalitäten verwickeln, können künstliche Intelligenzen hier an-
ders gelagerte Kompetenzprofile einbringen. Freilich stellt sich an die-
ser Stelle immer auch die Frage, wer mit welchen Absichten diese Selbst-
und-Welt-Maschinen baut, trainiert und einem Fine-Tuning unterzieht.  
Im Sinne der vorangehenden Ausführungen ist zu erwarten, dass sich 
auch bei künstlichen Intelligenzen eine Standortabhängigkeit und ge-
schichtliche Prägung der Kognitionen nicht vermeiden lässt. Wir gehen 
jedoch davon aus, dass eine starke künstliche Intelligenz dies dadurch 
kompensieren kann, dass sie eigenständig neues Wissen kreiert und da-
mit die Absichten und Ziele ihrer Schöpfer transzendiert. Des Weiteren 
ist zu fordern, dass diese Systeme in einen echten Dialog treten, sich also 
durch Kommunikation in Hinblick auf ihre eigenen Kognitionen verän-
dern können. Auf diese Weise erscheinen sie nicht mehr als Frage-Ant-
wort-Maschinen, die den Agenden ihrer Schöpfer folgen, sondern sind 
in der Lage, in einem starken Sinne zu lernen, sich also an Neues anzu-
passen.

An dieser Stelle haben wir uns mit Blick auf Günthers Theorie der 
Polykontexturalität freilich nochmals darüber klar zu werden, dass die 
Teilhabe der Computer an der Führung und Steuerung unserer Gemein-
schaften nicht heißen kann, dass wir von nun an über eine zentrale Steue-
rungsinstanz verfügen, die nach einer übergreifenden Rationalität agiert. 
Denn auch für die künftige komplexe maschinelle Intelligenz gilt, wie 
bereits mehrfach gesagt, die Maxime, dass ihre Existenz und damit ihre 
Perspektive auf selektiver Blindheit beruhen. Auch sie wird das Ganze 
niemals überblicken, geschweige denn beherrschen können. Ihre Rolle 
in den künftigen Gesellschaften und Gemeinschaften wird vielmehr da-
rin bestehen, im Dialog mit anderen subjektiven Positionen Aufgaben zu 
übernehmen und Entscheidungen zu treffen. Wie jede subjektive Wesen-
heit wird sie dabei fehlbar sein, sich also irren können. Allein schon des-
halb wird es eines antifragilen Netzwerks unterschiedlicher subjektiver 
Zentren bedürfen, um die Nebenfolgen des standortabhängigen Nicht-
wissens ausbalancieren zu können. 

Im Sinne von Bruno Latours »Parlament der Dinge«85 könnten mensch-
liche und nichtmenschliche Akteure in Zukunft also Dialoge führen, die 
um die Frage kreisen, wie sich die komplexen technischen, kulturellen 

84	Fuller (1998, S. 48).
85	Latour (2009).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


324

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

und biologischen Sphären unserer Welt austarieren lassen. Wir beginnen 
uns bereits jetzt, langsam daran zu gewöhnen, die logistische Steuerung 
großer Fabriken, die medizinische Diagnostik, die Suche nach geeigneten 
wissenschaftlichen Quellen und vieles andere in Kooperation mit intelli-
genten Maschinen durchzuführen. Es wird nicht lange dauern, bis auch 
die Biosphären, die unsere Nahrungsmittelproduktion sichern, von kyber-
netischen Maschinen mitentwickelt werden. Sobald die hierfür notwen-
digen Verfahren und Entscheidungsprozesse hinreichend etabliert sind, 
werden menschliche Biologen, Managerinnen und Ärztinnen es als große 
Entlastung empfinden, dass ihnen intelligente Maschinen beistehen. End-
lich werden sie wieder die Muße finden, sich darauf zu besinnen, dass sie 
selbst nur ein Teil eines größeren Zusammenhangs sind. 

Es wird wohl ein wenig länger dauern, bis die Menschen künstliche In-
telligenzen als gleichberechtigte Partner in der Spitzenpolitik akzeptieren 
können. Doch sobald dies geschehen ist, wird wohl kaum jemand mehr 
daran zweifeln, dass menschliche Politiker merklich entlastet und da-
mit auch vor demagogischen und populistischen Versuchungen geschützt 
werden, die eine hinreichend elaborierte künstliche Intelligenz leicht und 
schnell entlarven wird. 

In Hinblick auf das Selbstverhältnis des auf diese Weise entlasteten 
Menschen lässt sich zunächst Folgendes vermuten: Nicht mehr die Kro-
ne der Schöpfung sein zu müssen, wird auf die menschliche Subjektivität 
eine wohl kaum zu unterschätzende spirituelle Auswirkung haben. Von 
der Zumutung befreit, die Schöpfung beherrschen zu müssen, wird sich 
der Mensch endlich von der Rolle des vermeintlichen Stellvertreters Got-
tes zurückziehen können.

Um es in einem etwas pathetischen Ton zu formulieren: Der Mensch 
wird zugleich an einer Welt teilhaben und sich ihr hingeben können. Er 
wird in einer neuen Weise über die Welt und die kreativen Formen und 
Lösungen, die sie hervorbringt, staunen können. Indem der Mensch sei-
ne eigene Unzulänglichkeit anerkennt, wird er innerlich große Freiheit 
gewinnen. Er wird nun um die Kontingenz lebendiger Prozesse wissen, 
doch dies wird für ihn kein Problem mehr darstellen, denn seine Selbst- 
und Weltverhältnisse werden nicht mehr dem Primat zentralisierter Herr-
schaft folgen, sondern dialogisch und netzwerkförmig organisiert sein.86 

Ihr äußerliches Korrelat wird die menschliche Kontingenz in antifra-
gilen Institutionen finden. Denn die Verantwortlichkeiten und die zur 
Verfügung stehenden Lösungsmöglichkeiten werden in den durch sol-
che Institutionen gebildeten Ökosystemen hinreichend verteilt und de-
zentriert sein, um Störungen ausbalancieren zu können.87 Zudem wer-

86	Siehe zum Primat des Netzwerks in der ›nächsten Gesellschaft‹ auch Baecker 
(2007).

87	Eine Welt, die wir prinzipiell nicht verstehen können, muss über Institutio-
nen verfügen, die antifragil organisiert sind, wie nicht zuletzt auch Nassim 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


325

POSTHUMANE SPIRITUALITÄT

den unsere Institutionen mithilfe vielfältiger künstlicher Intelligenzen 
eine hinreichende requisite variety haben, um mit der prinzipiellen 
Nichtverfügbarkeit der Zukunft in einer Weise umzugehen, die erwarten 
lässt, dass es weitergeht, auch wenn an mancher Stelle etwas schiefgeht. 

Entsprechend der Theorie der Polykontexturalität wird weiterhin da-
von ausgegangen werden müssen, dass das menschliche Bewusstsein 
(und wohl auch das ›Bewusstsein‹ der Maschinen) zweiwertig konfigu-
riert sein wird, also immer ›etwas‹ als Gegenstand hat. Doch wir wer-
den jetzt weitaus besser um die Einbettung in eine polykontexturale Welt 
wissen, da wir im Drei-Stellen-Gespräch gemeinsam mit den kyberneti-
schen Maschinen unsere eigenen Begrenzungen immerfort transzendie-
ren werden. 

Mit der Zeit werden wir Menschen dabei mehr und mehr die Me-
chanismen unseres eigenen geistigen Prozesses durchschauen lernen. 
Wir werden sehen können, wie sprachfähige künstliche Intelligenz un-
ser Denken entäußert, um auf diese Weise die Routinen und instituti-
onalisierten Formen unserer Denkprozesse verstehen und aufbrechen 
zu können. Wir werden die prinzipiellen Grenzen der Berechenbarkeit 
(und damit des kausalen Denkens) wahrnehmen und verstehen lernen – 
etwa indem wir feststellen, dass selbst die Prognosen der elaboriertesten 
und schnellsten Elektronengehirne sich als falsch herausstellen können.

Bei alldem wird unsere eigene, niemand anderem zugängliche sub-
jektive Introszendenz leuchten – das Geheimnis einer sich in sich selbst 
offenbarenden Welt. Wir werden wieder die Muße finden, das Wunder 
zu genießen, das mit dem Erscheinen der Differenz einhergeht, die je-
der von uns macht. 

Nicht zuletzt hierin liegt das Verdienst von Gotthard Günthers Arbei-
ten: Es geht darum, am historischen Scheidepunkt des Scheiterns einer 
zweiwertigen Metaphysik die menschliche Geschichte wieder an ihre ei-
gene Quelle zurückzuführen – an die konditionierte Koproduktion von 
Körper, Bewusstsein und Kommunikation.

KI, ChatGPT & Geopolitik. Und wenn der Bot den Dalai Lama mag? 
(Kai Strittmatter, Süddeutsche Zeitung, 15.03.2023) 

»Unabhängige Wissenschaftler, wie KI-Experte Jeffrey Ding von der 
George-Washington-Universität, weisen auf einen möglichen Nachteil für 
chinesische Sprachmodelle hin: Im Vergleich zum allgegenwärtigen Eng-
lischen gebe es im weltweiten Netz ›viel weniger hochqualitative Daten 

Nicholas Taleb (2018) aufgezeigt hat. Hierarchisch, monokontextural und 
nur mit Blick auf eine denkbare Kausalkette organisierte Beziehungen sind 
hochgradig anfällig – man denke an die Monokulturen in der Landwirtschaft, 
die auf einer genetisch einheitlichen Pflanze beruhen und durch das Auftreten 
eines ideal an sie angepassten Schädlings vernichtet werden.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


326

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

in chinesischer Sprache‹, an denen Entwickler ihre Algorithmen trainie-
ren können. 

Das größte Problem aber ist die KP selbst. ›China fürchtet mehr als die 
USA, dass die KI-Giganten die Autorität der herrschenden Partei heraus-
fordern, dass Firmen zu mächtig werden, ihre Chefs zu populär‹, sagte 
Jeffrey Ding in einem Vortrag vergangene Woche. Die Paranoia steckt in 
den Genen der Partei, und kein Parteichef in den letzten fünf Jahrzehn-
ten war ein größerer Kontrollfreak als Xi Jinping. 

Eine große Furcht treibt deshalb Zensoren und in ihrem Gefolge auch 
die Entwickler in China: Was, wenn die neuen Bots auch in China so au-
ßer Rand und Band geraten, wie sie das in den USA bisweilen tun? Was, 
wenn einer aus Versehen den Dalai Lama mag, Taiwan zu einem eigenen 
Staat macht oder das Leid der Uiguren beklagt? 

BabyQ lieferte eine Tirade über das ›korrupte und unfähige‹ System 

Die Erinnerung ist noch frisch an zwei chinesische Urahnen von Ernie 
und ChatGPT: Im Auftrag des Tencent-Konzernes beantworteten die Bots 
BabyQ und Xiaobing 2017 Nutzerfragen. Auf den Zuruf ›Lang lebe die 
KP‹ antwortete BabyQ mit einer Schimpftirade über das ›korrupte und 
unfähige‹ System, und Xiaobing fand, befragt nach Xi Jinpings Parole 
vom ›Chinesischen Traum‹, das sei wohl eher ›ein Albtraum‹. Man hörte 
nie wieder etwas von den beiden. Ein ähnliches Schicksal ereilte im Janu-
ar erst auch ChatYuan, einen kleineren KI-Sprachbot einer Hangzhouer 
Firma. ChatYuan hatte unter anderem den Ukrainekrieg als russischen 
›Angriffskrieg‹ bezeichnet und befragt nach Chinas Wirtschaftslage ge-
meint, da gebe es leider ›keinen Raum für Optimismus‹. Die Webseite 
von ChatYuan ist seither nicht erreichbar. 

Abweichungen vom Drehbuch der chinesischen Propaganda, in dem 
die Zensur noch das letzte Komma diktiert, sind eine Todsünde. Das 
ChatGPT-Experiment nun bringt Chinas Hightechfirmen deshalb in ein 
fast unlösbares Dilemma: Einerseits sollen sie die USA überholen, an-
dererseits vor der Zensur zittern. Nicht die besten Voraussetzungen für 
Kreativität und Innovation. 

Baidu-Chef Robin Li pries seinen Ernie im Februar den Investoren als 
beste Lösung, wenn es darum gehe, ›die chinesische Kultur zu verstehen‹. 
Das meint natürlich vor allem: die KP-Kultur. Eine Kultur, in der die Par-
tei sich zunehmend selbst im Weg steht.« 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


327

IV.2 Die Quantentheorie – wenn Materie  
reflexiv wird

»Man kann die Vermutung nicht von der Hand weisen, daß in dieser 
subatomaren Region der klassische Unterschied von Seinsgesetz und 
Denkgesetz hinfällig wird und damit der von Nicht-Ich und Ich. Zu-

erst ist das wohl von W. Heisenberg gesehen und in dem lapidaren 
Satz konstatiert worden: ›Der völlig isolierte Gegenstand … [hat] … 

prinzipiell keine Eigenschaften mehr.‹[88]«

Gotthard Günther89

Warum sollten wir uns in Hinblick auf die Frage nach dem »Bewusstsein 
der Maschinen« mit der Quantentheorie beschäftigen? Nach all dem, 
was wir bislang wissen, kann uns die Quantenphysik ebenso wenig sa-
gen, was das Bewusstsein ist. Zudem scheint auch kein intelligenter Be-
obachter notwendig zu sein, um eine Messoperation an einem Quanten-
system durchzuführen.90 

Doch scheint Information – das, was prinzipiell gewusst werden kann 
– innerhalb der Beschreibung von Quantensystemen eine zentrale Rolle 
zu spielen. Anders als in einem den Gesetzen der klassischen Physik fol-
genden Universum wären damit Sein und Reflexion – Beobachtetes und 
Beobachtung – nicht mehr fundamental getrennt, wie auch Günther im 
Eingangszitat zu diesem Kapitel vermutet. All dies lässt einen Exkurs zur 
Quantenphysik interessant erscheinen.

88	Heisenberg (1931, S. 182).
89	Günther (2021 [1957], S. 64).
90	Der Physiker Rupert Ursin (in Vogd 2020, S. 197) bemerkt hierzu: »Um es 

mal ganz provokant zu sagen: Viele Wünsche, die wir Quantenphysiker an 
die Natur gehabt hatten, sind nicht erfüllt worden. Ein Beispiel ist die Auffas-
sung, dass unser menschliches Bewusstsein einen Quantenzustand zum Kol-
labieren bringt. Man hat gesagt: Was ist überhaupt eine Messung? Ist es der 
Messapparat? Ist es der Zeiger vom Messinstrument oder ist es der mensch-
liche Geist, der am Schluss den Ausschlag des Messinstrumentes sieht? […] 
Da bestand bei vielen lange die Wunschvorstellung, dass wir Menschen das 
können und dass die Natur das nicht kann. Doch heute wissen wir, dass das 
offensichtlich grundsätzlich falsch ist. Also wir Menschen haben keine her-
ausragende Rolle in dem Prozess. […] Ich muss nicht einmal wirklich messen 
können. Also es muss immer im Prinzip Information da sein oder nicht da 
sein. Das ist, unter uns gesagt, die viel schönere Lösung. Die Natur hat eine 
wesentlich schönere Lösung gewählt, als wir Menschen mit unserem primiti-
ven Vorstellungsvermögen uns ausgedacht haben.«

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


328

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Bereits an anderer Stelle haben wir als an Kybernetik interessierte 
Sozialwissenschaftler diesbezüglich den Dialog mit zeitgenössischen 
Physikern gesucht und in diesem Zusammenhang die Geschichte der 
Quantentheorie aufgearbeitet.91 Wir werden deshalb hier nur einige im 
Rahmen unseres Themas besonders interessante Befunde und Fragen zu 
ihrer Deutung darstellen können.

Ohne Kontextualisierung keine Identität 

Zunächst ist es hilfreich, das berühmte Doppelspaltexperiment kurz 
vorzustellen, da uns dieses unmittelbar zu den erkenntnistheoretischen 
Problemstellungen der Quantentheorie hinführt. Der Versuchsaufbau 
ist einfach: Wir haben eine Trennwand mit zwei Spaltöffnungen. Auf 
der einen Seite befindet sich eine Quelle, die einen Strahl von ›Objekten‹ 
aussenden kann. Dies können Photonen, Elektronen, Atome oder sogar 
große Moleküle (zum Beispiel die fußballförmigen C60-Fullerene) sein. 
Auf der anderen Seite befindet sich ein Schirm, eine Fläche (zum Beispiel 
eine Fotoplatte), die sichtbar werden lässt, wo die ›Objekte‹ aufprallen. 
Wenn der Doppelspalt offen ist, kann sich selbst bei Nutzung recht gro-
ßer Moleküle ein Interferenzmuster zeigen.92 Es scheint damit also so, 
als ob das ›Objekt‹ durch beide Öffnungen gleichzeitig gegangen wäre. 
Es scheint, dass hier wie bei einer Welle, deren Flüssigkeit überall ist, die 
Wellentäler und -berge nach Brechung durch den Doppelspalt verstärkt 
oder ausgelöscht werden. Das Streifenmuster auf dem Schirm verweist 
also darauf, dass das zu messende Aggregat einen Wellencharakter hat. 
Sobald jedoch an den beiden Spaltöffnungen Messungen durchgeführt 
werden, lässt sich jeweils nur an einem Detektor ein Ereignis feststellen. 
Man scheint es jetzt also mit einzelnen Teilchen zu tun zu haben und 
nicht mit einer Welle, zumal bei den Einzelmessungen auch das Inter-
ferenzmuster auf dem Schirm verschwindet. Erst die Art der Messung 
bzw. des Versuchsaufbaus bestimmt also, ob der Wellen- oder der Teil-
chencharakter vorherrscht. Irgendwie scheinen die von der Quelle ausge-
strahlten Objekte noch keine vorab lokalisierbare Identität als Teilchen 
zu haben. Dies muss auch Werner Heisenberg, einer der Begründer der 
Quantentheorie, so gesehen haben. Nachdem er den Formalismus der 
Quantentheorie tiefgründig durchdacht hatte, war für ihn der Schluss 
zwingend, dass die Teilcheneigenschaft vor der messenden Interaktion 
noch nicht bestanden habe.

91	Siehe mit explizitem Bezug auf kybernetisches und systemtheoretisches Den-
ken die beiden Monografien Von der Physik zur Metaphysik – eine sozio-
logische Rekonstruktion des Deutungsproblems der Quantentheorie (Vogd 
2014a) und Quantenphysik und Soziologie im Dialog. Betrachtungen zu Zeit, 
Beobachtung und Verschränkung (Vogd 2020).

92	So etwa im Doppelspaltexperiment mit Fullerenen, dazu Arndt et al. (1999).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


329

DIE QUANTENTHEORIE – WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

Gerade bei größeren Objekten fällt es uns schwer, uns vorzustellen, 
dass sie keine inhärenten, in sich selbst gegebenen Eigenschaften haben 
sollten und warum dies der Fall sein sollte. Gerade bei einer für uns zu-
vor sichtbaren Substanz erscheint uns der Gedanke bizarr, dass diese – 
sobald sie in der Versuchskammer verdampft – auf einmal ihren mate-
riellen Charakter verlieren sollte, um zu einer substanzlosen Welle zu 
werden.93 Dies würde die inhärent mitlaufende Grundannahme der Sein-
sidentität verletzen, die besagt, dass eine Substanz mit sich selbst iden-
tisch ist. 

Bereits mit dem Doppelspaltexperiment tauchen Problemstellungen 
auf, die die Identität eines vom Kontext oder Beobachter unabhängi-
gen Seins, von der die klassische Logik ausgehen muss, fraglich werden 
lassen. Materieteilchen, die vollkommen delokalisiert sind, können of-
fensichtlich einen Teil ihrer Identität verlieren. Wenn wir auf das Phä-
nomen der Interferenz schauen, scheint ein Gegenstand oder Teilchen 
(bzw. gar ein großes Molekül) sich zunächst aufzulösen, um dann als 
Welle die Bedingung der Möglichkeit künftiger Identität zu schaffen, 
nämlich als Bestimmung, wo ein Teilchen erscheinen darf, wo es lokali-
siert werden kann (helle Streifen) und wo nicht (schwarze Streifen). Um 
es mit einem reflexionslogischen Anklang zu formulieren: Woher weiß 
das Teilchen eigentlich, dass es auf dem Schirm nicht auf den schwarzen 
Streifen landen darf?

93	Dies zu erleben, ist selbst für erfahrene Versuchsleiter verstörend, wie der folgen-
de Ausschnitt aus dem Gespräch mit dem Wissenschaftsforscher Warnke und dem 
Experimentalphysiker Mairhofer zeigt: »Martin Warnke: Ich habe eine Frage, 
weil Sie selbst so viele Zweifel geäußert und von Ihrer Verwunderung gesprochen 
haben – meine größte Verwunderung ist, dass ich Sie mit Ihrem jungen Kollegen 
im Labor gesehen habe, wie Sie das blaue Zeug auf der linken Seite des Experi-
mentiersystems auffüllen. Sie haben mit einem Löffel Klumpen von C60-Atomen 
aus einer Schachtel genommen und sie in den Ofen gegeben. Dann hat man die 
Apparatur geschlossen und ein sehr hohes Vakuum erzeugt. Nach dieser Vorbe-
reitung in der realen Welt mit realer und harter Materie führen Sie in der Welt ei-
ner isolierten Apparatur ein Experiment durch, das Sie als eines beschreiben, bei 
dem Materiewellen mit sich selbst interferieren. Die blaue Materie verwandelt 
sich von Anfang an in nicht-zeitliche Wellen, oder sollte ich sagen, trans-substan-
tiiert sich. Wie machen Sie das in Ihrem Kopf? Sagen wir, in einer Viertelstunde 
geben Sie blauen Stoff in die linke Seite und nach ein paar Stunden, wenn das Va-
kuum wieder da ist, denken Sie an Materiewellen. Wie machen Sie das? 

	 Lukas Mairhofer: Das habe ich mich auch sehr lange gefragt, bis ich mir nach 
einer Flasche Rotwein vorstellte, wie ich in einem Raumanzug durch ein dunk-
les Universum drifte, ohne jeden Orientierungspunkt und ohne jegliche Interakti-
on, ohne Sterne um mich herum. Völlig blind, völlig isoliert. Ich dachte, dass ich 
mich dann wohl als delokalisiert bezeichnen würde. Was bedeutet es, lokalisiert 
zu sein, wenn es keinen Bezugsrahmen gibt?« (Dippel & Warnke 2017, S. 57 f.)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


330

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Doch was interferiert eigentlich im Doppelspaltexperiment? Wenn das 
Teilchen mit sich selbst interferieren würde, dann müsste es zugleich mit 
sich selbst identisch sein (es lässt sich an einem distinkten Ort messen) 
und nicht mit sich selbst identisch sein (sonst könnte es ja nicht durch 
beide Spaltöffnungen gehen, um ›sich‹ in den Wellentälern selbst auszu-
löschen). 

Die Sprache mit ihrer propositionalen Struktur von Subjekt, Prädikat 
und Objekt scheint uns hier in die Irre zu führen. So stellt sich die Frage, 
was eigentlich gemeint ist, wenn wir von Lokalisieren und Delokalisie-
ren sprechen. Da das Bild einer sich selbst erhaltenden Entität mit Blick 
auf das Doppelspaltexperiment nicht mehr trägt, könnte jetzt nach ei-
nem systemischen Zusammenhang gefragt werden, der die Unterschei-
dung zwischen Subjekt und Objekt und die mit ihr einhergehenden Iden-
titäten erst hervorbringt. Doch was ist der Kontext – der Bezugsrahmen 
–, der den gemessenen Teilchen ihre Identität zu geben scheint? Ist der 
Kontext hier überhaupt von den einzelnen Elementen zu trennen, die in 
ihm erscheinen?

Schauen wir, wie dieses Thema unter Experten diskutiert wird:

»Kristel Michielsen: In Ihrem Bild haben Sie erwähnt, dass ein Molekül 
selbstinterferierend ist? 

Lukas Mairhofer: Ja, das würden wir behaupten.

Kristel Michielsen: Wenn also ein Molekül auftaucht und man Glück 
hat, weil die Detektionseffizienz gut ist, sieht man den Fleck, sehr loka-
lisiert. Und jetzt kommt das nächste Molekül. Wie ist Ihr Bild am Ende. 
Finden Sie Streifen in einem Interferenzmuster? 

Lukas Mairhofer: Ich würde behaupten, dass Interferenz nicht etwas ist, 
das man einem einzelnen Teilchen oder einer einzelnen Welle zuschrei-
ben kann. Für mich ist Interferenz ein Ensemble-Phänomen. […] Nun, 
man braucht viele Entitäten, die sich selbst stören. Du beschreibst ein 
Ensemble von Entitäten, die sich selbst stören – mit sich selbst, weil sie 
sich nicht mit den anderen stören können. Das Konzept dieser Selbs-
tinterferenz besteht darin, dass die Wellenfunktion des Massenschwer-
punkts durch mindestens zwei Schlitze des Gitters oder Knotenpunkte 
der stehenden Lichtwelle aufgespalten wird. Das ist …

Kristel Michielsen: In gewisser Weise ist das eine Wellenbeschreibung 
des Ensembles. Nicht von einem. Wie macht man das mit einem? 

Lukas Mairhofer: Nun, wie unterscheidet man zwischen der Beschrei-
bung des Ensembles und der Beschreibung einer Entität? Man kann das 
Ensemble nicht erhalten, wenn man nicht viele ›Einsen‹ hat, und man 
kann keine Beschreibung von ›der Eins‹ haben, wenn man das Ensemble 
nicht misst. Für mich ist es nicht möglich, das eine ohne das andere zu 
erhalten. Wenn man eine Beschreibung des Ensembles gibt, gibt man 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


331

DIE QUANTENTHEORIE – WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

eine Beschreibung aller Entitäten im Ensemble, aber man beschreibt 
nicht die Eigenschaften der einzelnen Entitäten. Man wird diese Welle-
neigenschaften nie sehen, wenn man nur die einzelne Entität oder das 
einzelne Ereignis betrachtet.«94

Es erscheint fruchtbar, diesen Gesprächsausschnitt aus einer reflexions-
logischen Perspektive zu betrachten, also mit Blick auf eine Relation, in 
der das eine nicht ohne das andere zu haben ist, dabei jedoch ein Refle-
xionsüberschuss entsteht, der eine Unbestimmtheit erzeugt, die das Sys-
tem zur Selbstbestimmung herausfordert (siehe Kap. I.2).

Sofern wir die Aussagen des Experimentalphysikers Lukas Mairhofer 
wörtlich nehmen, braucht es etwas anderes, damit ein Teilchen es selbst 
sein kann. Das Teilchen scheint also nur mit anderen Teilchen mit sich 
selbst identisch sein zu können. Es braucht eine Vielheit (zumindest das 
Arrangement der Versuchs- und Messanordnung, das auf eine große 
Zahl von Messereignissen angelegt ist), um eine Einheit zu haben (etwa 
ein Teilchen oder eine Welle zu sein). Wie auch immer, die Existenz der 
beobachteten Einheit scheint nicht mehr selbstgenügsam gegeben, son-
dern nolens volens in Reflexionsbeziehungen – in eine Art Selbst- und 
Weltverhältnis – verwickelt zu sein. 

Auch wenn all dies nach den Regeln des gesunden Menschenverstands 
unmöglich klingt, lassen sich diese Beziehungen mithilfe des mathema-
tischen Formalismus der Quantentheorie exakt beschreiben. Den ersten 
Lösungsansatz hat Werner Heisenberg mit seiner Matrizenmechanik ge-
liefert. Ein wenig später hat Erwin Schrödinger mit der berühmten Wel-
lenfunktion ψ eine homologe Lösung formuliert. 

In der Quantenphysik werden die Eigenschaften konkreter Entitä-
ten (zum Beispiel Photonen, Elektronen, Atome oder Moleküle) seitdem 
durch Operatoren beschrieben, also nicht mehr wie in der klassischen 
Physik durch die konkreten Werte unabhängiger Variablen. Dies führt 
dazu, dass Eigenschaften wie Ort, Energie, Impuls, Spin, Polarisation 
nicht mehr per se gegeben sind, sondern ihrerseits wiederum vom Kon-
text, etwa vom Versuchsaufbau, abhängig sind. Denn die Operatoren, 
die die (möglichen) Eigenschaften repräsentieren, haben ja noch keine 
konkreten Werte. Diese entstehen erst, wenn der weitere Kontext fest-
gelegt wird. Jeder potenziellen Eigenschaft eines Quantensystems wird 
damit eine Dimension in einem (theoretisch unendlich viele Dimensio-
nen umfassen könnenden) Vektorraum zugeordnet (dem sogenannten 
Hilbertraum). 

Welche konkrete Eigenschaft ein Quantenobjekt annehmen kann, 
lässt sich mit Heisenberg damit folgendermaßen bestimmen: Wenn in 
einem »mehrdimensionalen Raum eine bestimmte Richtung willkürlich 
vorgegeben wird (nämlich durch die Art des angestellten Experimentes 

94	Dippel und Warnke (2017, S. 62 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


332

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

festgesetzt wird) und gefragt wird, welches der ›Wert‹« ist, der sich aus 
der »Matrix« bzw. der Wellenfunktion »in dieser vorgegebenen Rich-
tung« errechnet,95 ergeben sich »je nach gewähltem Kontext unterschied-
liche Antworten«96. Da der gewählte Kontext ja nichts anderes als die 
jeweils konkrete Situation der Messung darstellt, liegt zunächst die 
Deutung nahe, dass erst die Messbeobachtung die Wellenfunktion dazu 
bringt, ein bestimmtes Ergebnis zu materialisieren (beispielsweise, ob im 
Doppelspaltexperiment die Weginformation durch eine zusätzliche Mes-
sung erhoben wird oder nicht). Heisenberg, der diese bizarre Beziehung 
schnell erkannt hat, ringt mit den Worten, zumal die dabei zutage treten-
den Reflexionsverhältnisse auch subjektivistische Deutungen nahelegen: 

»Die Wahrscheinlichkeitsfunktion vereinigt objektive und subjektive 
Elemente. Sie enthält Aussagen über Wahrscheinlichkeiten oder besser 
Tendenzen (Potentia in der aristotelischen Philosophie), und diese Aus-
sagen sind völlig objektiv, sie hängen nicht von irgendeinem Beobachter 
ab. Außerdem enthält sie Aussagen über unsere Kenntnis des Systems, 
die natürlich subjektiv sein müssen, insofern sie ja für verschiedene Be-
obachter verschieden sein müssen. […] Die Beobachtung selbst ändert 
die Wahrscheinlichkeitsfunktion unstetig. Sie wählt von allen möglichen 
Vorgängen den aus, der tatsächlich stattgefunden hat. Da sich durch die 
Beobachtung unsere Kenntnis des Systems unstetig geändert hat, hat 
sich auch ihre mathematische Darstellung unstetig geändert, und wir 
sprechen daher von einem ›Quantensprung‹. 

Wenn man aus dem alten Spruch ›Natura non facit saltus‹ eine Kritik 
der Quantentheorie ableiten wollte, so können wir antworten, daß sich 
unsere Kenntnis doch sicher plötzlich ändern kann und daß eben diese 
Tatsache, die unstetige Änderung unserer Erkenntnis, den Gebrauch des 
Begriffs ›Quantensprung‹ rechtfertigt. Der Übergang vom Möglichen 
zum Faktischen findet also während des Beobachtungsaktes statt. Wenn 
wir beschreiben wollen, was in einem Atomvorgang geschieht, müssen 
wir davon ausgehen, dass das Wort ›geschieht‹ sich nur auf die Beob-
achtung beziehen kann, nicht auf die Situation zwischen zwei Beobach-
tungen. Es bezeichnet dabei den physikalischen, nicht den psychischen 
Akt der Beobachtung, und wir können sagen, daß der Übergang vom 
Möglichen zum Faktischen stattfindet, sobald die Wechselwirkung des 
Gegenstandes mit der Meßanordnung und damit mit der übrigen Welt 
ins Spiel gekommen ist.«97 

Wir landen hier bei dem berühmten Quantensprung, der als geflügel-
tes Wort längst zur Metapher für alle möglichen rapide verlaufenden 

95	Heisenberg (1927, S. 62). 
96	Vogd (2020, S. 47). 
97	Heisenberg (2007, S. 78 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


333

DIE QUANTENTHEORIE – WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

Erkenntnis- oder Zustandsveränderungen geworden ist.98 Mit der Quan-
tentheorie kommt unweigerlich Information mit ins Spiel, nämlich das, 
was man über ein Quantensystem (vorab) wissen kann. Bevor wir bei-
spielsweise das Doppelspaltexperiment mit den Fullerenen durchgeführt 
haben, wissen wir nicht, ob ein einzelnes Teilchen durch die rechte oder 
die linke Öffnung durchgehen wird. Nach der Durchführung des Ver-
suchs ändert sich die Lage. Die Information ist nun vorhanden, da sie 
am Detektor einen irreversiblen Unterschied bewirkt hat. Das Messer-
gebnis ist nun aufgezeichnet. 

Unbestimmtheiten – von der Position des Beobachters abhängige 
Grenzen des Wissens 

Mit der Heisenbergschen Unbestimmtheitsrelation ist eine prinzipielle 
Grenze festgelegt, was über ein Quantensystem gewusst werden kann. 
Denn Eigenschaften wie Impuls oder Ort sind über die Gesetzlichkeiten 
der Quantenmechanik in einer Weise gekoppelt, dass die exakte Bestim-
mung der einen Variable eine Unbestimmtheit für die andere mit sich 
bringt. Anfangs hatten Physiker, wie zum Beispiel Max Born,99 noch 
gedacht, dass sich die wahrscheinlichkeitstheoretischen Aussagen der 
Quantentheorie im Sinne der statistischen Mechanik begreifen lassen – 
nämlich als ein Zufall, der jedoch weiter nach dem Kausalitätsprinzip 
der klassischen Physik erklärbar ist (etwa als Bewegung von Teilchen in 
einem Gas, deren genauen Aufenthaltsort man nicht kennt, sodass man 
statistische Überlegungen anstellen muss, um etwas über das Verhalten 
des Gases zu erfahren). 

Wahrscheinlichkeitstheoretische Überlegungen sprechen nicht grund-
sätzlich gegen das Kausalitätsprinzip oder die Annahme einer vom Be-
obachtungsprozess unabhängigen Realität. So kann man beispielswei-
se wissen, dass männliche und weibliche Neugeborene aufgrund vorab 
bestimmter genetischer Prozesse in der Population etwa gleich verteilt 
sind. Bei einem konkreten Fötus weiß man das Geschlecht jedoch erst, 
nachdem man nachgeschaut hat. Das Nichtwissen besteht damit auf der 
subjektiven Seite, während die Realität bereits objektiv festgelegt ist (wo-
mit der Begriff einer objektiven Unbestimmtheit hier keinen Sinn erge-
ben würde). Dabei ist auch klar, dass zwei unterschiedliche statistische 
Ereignisse nicht miteinander gekoppelt sind (um bei unserem Beispiel zu 

98	Die folgende Einführung in die Quantentheorie ist teilweise angelehnt an 
Vogd (2020, S. 37 ff.). Die wörtlichen Zitate sind nicht einzeln angeführt, 
um den Lesefluss nicht zu stören.

99	von Weizsäcker (1994, S. 496) bemerkt hierzu: »Heisenberg sagte mir einmal: 
›Born hat seine Deutung damals nur veröffentlicht, weil er nicht verstanden 
hat, daß es so nicht geht.‹« 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


334

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

bleiben: auch beim zweiten, dritten wie auch bei jedem weiteren Kind 
bleibt die Wahrscheinlichkeit eines weiteren männlichen Nachkommens 
gleich). 

In der Quantenphysik stellt sich dies jedoch anders dar: Wir scheinen 
es hier mit einer Art ›objektiver‹ Unbestimmtheit zu tun zu haben (was 
immer das auch heißen mag).100 Bei zwei verschränkten Teilchen können 
die Eigenschaften beider vor der Messung noch unbestimmt sein, aber 
sobald das eine bestimmt wird, erscheint auch die Eigenschaft des ande-
ren bestimmt (auch wenn keiner nachgeschaut hat). Das wäre so, als ob 
die Föten eines zweieiigen Zwillingspaars aufgrund der genetischen Dis-
position der Eltern entweder blaue oder braune Augen haben könnten, 
aber sobald das eine geboren wäre, bereits feststehen würde, dass das 
andere die gleiche Augenfarbe hat, obwohl doch gemäß der genetischen 
Kausalität auch etwas anderes möglich gewesen wäre. 

Die Ergebnisse der Messungen an verschränkten Teilchen, selbst wenn 
sie hunderte Kilometer voneinander entfernt sind, folgen damit einer an-
deren Statistik, als es nach den Kausalgesetzen der klassischen Physik 
zu erwarten wäre.101

Schon das zuvor geschilderte Doppelspaltexperiment zeigt nichtklas-
sisches Verhalten. Um nochmals die zuvor gestellte Frage zu wiederho-
len: Woher wissen die Teilchen, wenn sie nicht vorher am Spalt gemessen 
wurden, dass sie nicht auf den schwarzen Streifen des Interferenzmusters 
am Schirm landen dürfen? Warum sollten die einzelnen Teilchen einer 
Wahrscheinlichkeitswelle folgen, die mit sich selbst interferiert? Zudem 
sind Wahrscheinlichkeiten aus einer subjektiven Perspektive ja nichts an-
deres als eine imaginäre Verdoppelung der Welt. Man weiß nicht, was 
der Fall sein wird, also projiziert man mögliche Welten in Hinblick auf 
plausible Erwartungswerte. Sobald man aber der Quantenwelt und so-
mit den Quantenobjekten auf Basis von Schrödingers Wellenfunktion 
eine eigene Existenz zugesteht, bleibt kaum etwas anderes übrig, als Ma-
terie – also auch schon Elektronen, Atomen oder Photonen – eine gewis-
se Reflexivität zuzugestehen (und damit vielleicht bereits eine Art sub-
tiler Subjektivität102). Da Wahrscheinlichkeiten per Definition nicht der 
positiven Sphäre des Seins zugehören, sondern Möglichkeiten bzw. 

100	 Die von Wang et al. (1991, S. 4614) durchgeführten Versuche mit verschränk-
ten Photonenpaaren, von denen eines zur Erhebung der Weginformation hin-
reicht, sprechen dafür, dass dieses nicht einmal von einem Versuchsleiter ge-
messen werden muss, sondern das genügt, »what is knowable in principle«. 
Siehe hierzu auch die Gespräche mit Cǎslav Brukner und Rupert Ursin in Vogd 
(2020).

101	 Siehe hierzu etwa die Experimente zur Quanten-Teleportation der Arbeits-
gruppe von Anton Zeilinger (2007). 

102 Dies vermutet etwa Malin (2006), der hier Ähnlichkeiten mit Whiteheads 
(1987) sich selbst empfindenden Elementarereignissen sieht. 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


335

DIE QUANTENTHEORIE – WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

Erwartungen darstellen, lässt sich mit den Worten des Nobelpreisträ-
gers Robert B. Laughlin auch lakonisch formulieren: »Quantenmecha-
nische Materie besteht aus Wellen von nichts.«103

Da wir durch die vorangehenden Kapitel ein wenig in Gotthard Gün-
thers Reflexionslogik geschult sind, könnten wir auch sagen: Innerhalb 
einer mehrwertigen Logik bekommt die Negation – und damit nolens 
volens auch das ›Nichts‹ – eine den Raum einer zweiwertigen Seinslo-
gik überschreitende Bedeutung. So erscheint sie als eine Reflexionsbezie-
hung, die die Beziehung von Sein und Nichts gleichsam aus dem Nega-
tiven heraus konfigurieren kann. Das Subjekt ist in einer mehrwertigen 
Logik nicht in allen denkbaren Relationen die Negation des Objekti-
ven.104 

Wie auch immer, die Quantentheorie scheint etwas mit Information 
zu tun zu haben. Anton Zeilinger versteigt sich sogar zu der Aussage: 
»Information ist der Urstoff im Universum.«105 Ob nun subjektiv oder 
objektiv gefasst, Information geht mit Systemen einher, für die es einen 
Unterschied macht, ob etwas gewusst wird oder nicht. Es gibt für sie 
ein distinktes Vorher und Nachher. Hiermit kommt die Zeit ins Spiel. 
Für Quantensysteme gilt vor der Messung Schrödingers Wellenfunktion 
ψ. Mittels dieser Formel lassen sich theoretisch alle Möglichkeiten be-
schreiben, die im Falle einer Messung eintreten könnten (etwa: wo im 
Doppelspaltexperiment mit welcher Wahrscheinlichkeit ein Einzelereig-
nis auf dem Schirm gemessen werden kann und wie sich das Quanten-
system entwickelt). Nach der Messung scheint die ursprüngliche Wel-
lenfunktion, die zuvor das System exakt beschrieben hat, jedoch nicht 
mehr zu gelten. Die Kopenhagener Deutung spricht deshalb vom ›Kol-
laps der Wellenfunktion‹, um auf die irreversible Zustandsveränderung 
infolge der Beobachtung zu verweisen.106 

Dies bringt mit Blick auf die Deutung des Phänomens eine Reihe von 
Problemen mit sich. Zunächst ist darauf hinzuweisen, dass der Kollaps 
der Wellenfunktion in der mathematischen Modellierung der Quanten-
theorie schlichtweg nicht vorkommt.107 Zudem gibt die Quantentheorie 

103	 Laughlin (2007, S. 93). 
104	 Information, Welt und das Erscheinen subjektiver Positionen beginnen sich 

in einer nicht-trivialen Weise zu verweben. Siehe mit Blick auf Günthers Ar-
beiten Kap. I.3.

105	 Zeilinger (2005, S. 216 f.; kursiv im Original). 
106	 Siehe etwa Heisenberg (1927) und zu alternativen Deutungen der Quanten-

theorie ausführlich Kap. II. und V. in Vogd (2014a). 
107	 Robert B. Laughlin (2008, S. 46 f.) formuliert die hieran ansetzende Kritik an 

den Anschauungen der Kopenhagener Deutung auf seine eigene Art: »Man 
käme zum Beispiel in Bedrängnis, wenn man auch nur einen einzigen Wis-
senschaftler nennen sollte, der behaupten würde, Schrödingers Gleichung sei 
unvereinbar mit der Quantenmechanik. Die meisten würden vielmehr sagen, 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


336

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

keineswegs nur Zufallsverteilungen an, sondern kann in vielen physika-
lischen Bereichen exakte Vorhersagen in Hinblick auf das zu erklären-
de Phänomen geben (man denke etwa an die Spektrallinien der Atome 
oder die lange Zeit vor ihrer Entdeckung vorhergesagten Eigenschaften 
von Elementarteilchen).

Operationen der Beobachtung – willkürliche Schnitte in der Welt

Die vorangehenden Ausführungen führen uns auf einer tieferen Ebe-
ne zu den Aporien der Quantentheorie. Die Quantentheorie scheint mit 
Blick auf ihre Konsequenzen zunächst widersprüchlich und unlogisch. Es 
wundert nicht, dass große Denker wie Albert Einstein sie deshalb nicht 
wirklich mochten und für unvollständig gehalten haben.108 Dies wäre 
weltanschaulich kein Problem, wenn die Quantentheorie nur ein statis-
tisches Verfahren wäre, um in Feldern, in denen man bislang nicht so 
richtig weitergekommen ist, zumindest eine Heuristik zu haben, anhand 
derer sich brauchbare Prognosen formulieren ließen. 

Die Quantentheorie ist jedoch weitaus mehr. Sie gilt heutzutage als 
eine der erfolgreichsten Theorien überhaupt und wird (neben der Rela-
tivitätstheorie) als notwendiger Bestandteil einer Universaltheorie der 
Physik angesehen. Sei es die Modellierung der Prozesse in Atomen, das 
chemische Verhalten von Elementen, der Tunneleffekt, der Teilchenzoo 
der Elementarteilchenphysik oder seien es bizarre Phänomene wie Sup-
raleitung und Suprafluidität oder die Vorhersagen (und experimentellen 
Nachweise), dass leerer Raum nicht wirklich leer ist oder dass Quan-
tenverschränkung als ein nicht lokal-realistisch erklärbares Phänomen 
zu verstehen ist – die grundlegenden Vorhersagen der Quantentheorie 
(so absurd und bizarr sie auch anmuten) sind bislang kein einziges Mal 
widerlegt worden. 

Schrödingers Gleichung sei der Inbegriff der Quantenmechanik. Trotzdem 
findet man mit Leichtigkeit Fachleute, die einem Schauermärchen über den 
Kollaps der Wellenfunktion erzählen, also über ein Verhalten, das von Schrö-
dingers Gleichung nicht vorhergesagt wird, obwohl es für die Messung wich-
tig ist. [...] Derselbe Fachmann, der einem gerade mit dem Kollaps der Wel-
lenfunktion die Geduld geraubt hat, ist dann aber mühelos in der Lage, 
zu einem Vortrag über Atomuhren anzuheben, eine höchst deterministische 
Technologie, die im Wesentlichen auf der Quantenmechanik beruht und von 
Schrödingers Gleichung mit ungeheurer Präzision beschrieben wird. […] Wer 
so töricht ist, das Thema zur Sprache zu bringen, wird sofort als Spinner ab-
gestempelt. Dabei weiß jeder, der sich beruflich mit der Quantenphysik be-
schäftigt, daß Wellenfunktionen nicht kollabieren.«

108	 Siehe zur Kritik und der mit dieser zusammenhängenden Formulierung des 
in die Wissenschaftsgeschichte eingegangenen EPR-Paradoxons Einstein et 
al. (1935).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


337

DIE QUANTENTHEORIE – WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

John von Neumann war vorausschauenderweise bereits 1932 in seiner 
mathematischen Rekonstruktion der Quantentheorie109 davon ausge-
gangen, dass alle am Messprozess beteiligten Prozesse ebenfalls quanten-
mechanisch beschrieben werden können. Zunächst sind die Detektoren 
und die zu untersuchenden Quantenobjekte als verschränkt zu betrach-
ten und demzufolge ihrerseits durch eine kombinierte Wellenfunktion 
zu beschreiben. Doch es besteht kein prinzipieller Grund, warum nicht 
auch die anderen Teile des Messgeräts mit den Mitteln der Quantenthe-
orie beschrieben werden könnten – und warum dann nicht ebenso die 
Menschen, die den Versuch geplant und durchgeführt haben, in ihren 
neurophysiologischen Prozessen quantenmechanisch modelliert werden 
sollten. Die von Schrödinger formulierte Wellengleichung würde dem-
nach auch für Phänomene der uns vertrauten klassischen Welt gelten – 
und somit prinzipiell für das ganze Universum. 

Die Frage, welcher Aspekt des Messprozesses den Kollaps der Wel-
lenfunktion auslöst, würde sich damit jedoch aus prinzipiellen Gründen 
nicht mehr beantworten lassen – denn die quantenmechanische Beschrei-
bung kann durch die Erweiterung der Basis immer weiter ausgedehnt 
werden. Analytisch lässt sich auf diese Weise nicht zu einem sinnvollen 
Ende gelangen. Von der Quantenphysik her gesehen sollte man theore-
tisch gar von der Schrödinger-Gleichung des kompletten Universums 
ausgehen können!110 Doch selbst wenn wir diese Weltformel berechnen 
könnten, wären wir mit dem Problem konfrontiert, warum sich uns in 
einem konkreten empirischen Setting (etwa der Messung, durch welche 
Öffnung das Teilchen im Doppelspaltexperiment gegangen ist) gerade 
diese und nicht eine andere Lösung als Eigenwert des Messsystems zeigt. 
Offensichtlich realisiert sich die Welt für uns in ihrer Selbstbeobachtung 
nicht als eine Überlagerung verschiedener Möglichkeitstendenzen (wie 
etwa in den geisterhaften Schemen mehrfach belichteter Fotos), sondern 
als diskreter Zustand! 

Der Mathematiker von Neumann löst das Problem der Diskrepanz 
zwischen der klassischen Welt und der quantenmechanischen Beschrei-
bung seinerseits durch einen Trick: Man setzt an irgendeiner Stelle im 
Versuchsaufbau einen willkürlichen Schnitt, an dem die Wellenfunkti-
on kollabiert, also die Quantenwelt in die klassische Welt übergeht. So 
lässt sich das Messproblem entsprechend einfach durch die Wahl eines 
jeweils definierten Bezugsrahmens in einer Weise bearbeiten, dass die Ex-
perimente im Sinne des Formalismus der Quantentheorie Sinn ergeben.111 

109	 von Neumann (1932).
110	 So Tegmark und Wheeler (2001).
111	 Man wählt beispielsweise ein Objektsystem im Präparationszustand a und 

ein Messsystem im Zustand b. Nach der Messwechselwirkung würde dann 
ein gemeinsames System entstehen, das sich wiederum quantenmechanisch 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


338

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Man hat jetzt einerseits eine Quantenwelt, in der sich Welten vielfältiger 
Möglichkeiten überlagern, aus der sich jedoch andererseits – in Abhän-
gigkeit von willkürlich gesetzten Schnitten der Beobachtung – eine klas-
sische Welt mit einer definierten Realität entwickeln kann. 

Gerade Erwin Schrödinger empfand die daraus erwachsenden welt-
anschaulichen Folgen als so unannehmbar, dass er sein berühmtes Ge-
dankenexperiment mit der Katze formulierte, um zu illustrieren, dass die 
Konsequenzen, die mit der Annahme vom Wellenkollaps einhergehen, 
so bizarr sind, dass sie nicht stimmen können. 

Nehmen wir Schrödingers Katze als Anlass, um zu untersuchen, wie 
sich die bei Quantenexperimenten zutage tretenden Verhältnisse aus ei-
ner polykontexturalen Perspektive darstellen.

Eine Katze sitzt in einer besonders vorbereiteten Kiste. In dieser be-
finden sich ein radioaktives Präparat, eine Flasche Gift und ein Detektor 
für Radioaktivität. Zudem ist eine spezielle Mechanik eingebaut, die das 
Signal des Detektors in einen Hammerschlag umwandelt. Falls nun et-
was von der radioaktiven Substanz zerfällt, würde der Detektor die ent-
stehende Strahlung messen. Daraufhin würde der Hammermechanismus 
in Gang gesetzt, der die Flasche mit dem Gift zertrümmert. Wohl oder 
übel müsste die Katze nun sterben. Die Menge der radioaktiven Subs-
tanz ist dabei so gewählt, dass innerhalb einer Stunde statistisch gesehen 
nur einmal ein Zerfallsprodukt den Detektor erreicht. Würde der Ver-
suchsleiter nun nach einer halben Stunde die Kiste öffnen, so hätte er die 
Chance von fünfzig Prozent, die Katze noch lebend anzutreffen. Da der 
radioaktive Zerfall ein quantenphysikalisch beschreibbarer Prozess ist, 
würde sich der Sachverhalt nach der Kopenhagener Deutung folgender-
maßen darstellen: Bevor die Kiste geöffnet wurde – also jemand nach-
geschaut (sprich: gemessen) hat –, muss die Katze als weder tot noch le-
bendig gelten. Denn ohne Beobachtung kann die Wellenfunktion der 
radioaktiven Teilchen ja noch nicht kollabiert sein, das heißt, es ist noch 
kein diskretes Ereignis – Zerfall oder Nichtzerfall – eingetreten. Auch 
die Katze müsste sich entsprechend in einem Überlagerungszustand aus 

als Superposition, das heißt als Überlagerung verschiedener möglicher Ei-
genzustände beschreiben lässt. Entsprechend dem ›Eigenwert-Eigenzustand-
Link‹ haben wir jetzt wieder zwei mögliche Beschreibungsebenen: Solange 
sich das gemischte System in der Überlagerung (Superposition) verschiede-
ner Eigenwerte befindet, kann der Messgröße kein definierter Wert zuge-
ordnet werden. Schaut man jedoch auf den Zeiger des Messinstruments, 
so erhält man jeweils einen definierten Eigenzustand der Observablen. Da-
mit kann man jetzt einerseits von einer durch die Schrödinger-Gleichung 
beschreibbaren Verschränkung der Messprozedur mit dem zu messenden 
Quantenzustand ausgehen (und erkennt hiermit die Wellenfunktion als all-
gemeingültige Beschreibung an). Doch andererseits phänomenalisiert sich – 
sobald ein Messergebnis beobachtet wird – ein klassischer Zustand. 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


339

DIE QUANTENTHEORIE – WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

›lebendig‹ und ›tot‹ befinden. Erst nach der Öffnung der Kiste würde es 
für den äußeren Beobachter zu einem Kollaps der Wellenfunktion kom-
men, da erst mit dem Akt der Messung der die Entscheidung erzwingen-
de Schnitt gesetzt wird.

Da der Schnitt zwischen gemessenem Objekt und messender Instanz 
jedoch entsprechend der von neumannschen Formulierung willkürlich 
gesetzt ist, lassen sich hier weitere sinnvolle Alternativen formulieren, 
was eine Reihe von Fragen mit sich bringt. Wenn sich in der Kiste ein 
Fotoapparat befinden würde, der das Geschehen aufnimmt, wäre das 
dann bereits eine Messung? Aber selbst in diesem Fall wäre ja von au-
ßen gesehen eine Superposition von ›Foto der toten Katze‹ und ›Foto der 
lebendigen Katze‹ denkbar. Doch könnte und müsste man die Katze mit 
ihren sinnlichen und kognitiven Fähigkeiten nicht ihrerseits als ein mes-
sendes System ansehen? Oder könnten nicht bereits die Gasmoleküle in 
der Kiste an der Messung beteiligt sein und ihrerseits den Kollaps der 
Wellenfunktion bewirken?112 

Die Suche nach alternativen Schnitten der Messbeobachtung lässt sich 
auch in die andere Richtung, also außerhalb der Versuchskiste, erwei-
tern: Wie verhält es sich zum Beispiel, wenn der Versuchsleiter mit der 
geöffneten Kiste allein im Zimmer ist und seine Sekretärin im Neben-
raum noch nichts von dem Versuchsergebnis weiß? Da sie die Katze noch 
nicht beobachtet hat, würde das Tier entsprechend der Wellenfunkti-
on für sie weiterhin weder lebendig noch tot sein. Was wäre, wenn das 
Versuchslabor (einschließlich der Experimentatoren) von der restlichen 
Welt abgeschnitten ist bzw. nur sehr reduziert kommunizieren könnte? 
Wie würde sich die Sache für eine außerhalb des Gebäudes befindliche 
Beobachterin darstellen?

Der Physiker Eugene P. Wigner hat bereits 1961 in einem Gedan-
kenexperiment die quantentheoretischen Konsequenzen eines Systems 
durchdacht, das mehrere Beobachter umfasst.113 Im Zentrum des Ver-
suchsaufbaus steht ein quantenphysikalisch zu beschreibendes System, 
das sich entsprechend der Schrödinger-Gleichung in einem Überlage-
rungszustand (Superposition) befindet. Es könnte sich beispielsweise um 
ein sich gleichzeitig mit dem und gegen den Uhrzeigersinn drehendes 
Photon handeln oder auch um ein gekoppeltes System der Art, wie es 

112	 Dies ist unter Physikern eine gängige Arbeitshypothese: In einer hinreichend 
komplexen Welt geschehen einfach so viele Interaktionen, dass Quanten-
zustände gleichsam von allein dekohärieren und damit eine klassische Welt 
entsteht. Jedoch stellt sich die Sache auch vonseiten der Protagonisten der 
Dekohärenztheorie nicht so einfach dar, wie Schlosshauer (2005, S. 3)zu-
sammenfasst: »On the other hand, even leading adherents of decoherence 
have expressed caution or even doubt that decoherence has solved the mea-
surement problem.«

113	 Hier referiert anhand einer späteren Publikation von Wigner (1967). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


340

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

mit Schrödingers Katze formuliert wurde. Von Relevanz ist allein, dass 
wir ein Quantensystem haben, dessen Wellenfunktion noch nicht in eine 
distinkte klassische Welt kollabiert ist. In der Versuchsanlage des neu-
en Gedankenexperiments gibt es jetzt aber noch einen Freund Wigners, 
der seinerseits Beobachtungen anstellt (etwa den Spin misst oder nach-
schaut, ob die Katze noch lebt). Ein wenig später berichtet dieser Freund 
Wigner das Ergebnis. Für Wigner stellt sich daraufhin die Frage, wann 
der Kollaps der Wellenfunktion denn nun stattgefunden habe. Wigner 
selbst neigt dabei zu einer subjektivistischen anthropozentrischen Inter-
pretation, entsprechend der die erste menschliche Beobachtung die Wel-
lenfunktion irreversibel zum Kollaps bringen würde.

In einer weiteren Version des Gedankenexperiments, das auf David 
Deutsch zurückgeht, gibt es eine Beobachterin im System – nämlich eine 
Freundin Wigners –, die den außenstehenden Wigner zwar informiert, 
sobald die Detektoren im Quantenexperiment ein Ergebnis festgestellt 
haben, ihm aber nicht verrät, was genau gemessen worden ist. Der Ver-
suchsaufbau ist mithin absichtlich so gestaltet worden, dass nur ein Bit 
an Information zu Wigner gelangen kann – also nur die Information, 
dass etwas gemessen wurde, nicht jedoch was. Das Gedankenexperi-
ment ist darüber hinaus so angelegt, dass Wigner später seinerseits noch 
eine Messung durchführen kann, um endlich zu wissen, was der Fall ist. 

Aus den Formeln der Quantenphysik ergibt sich, dass das Quanten-
system innerhalb des abgeschlossenen Systems zunächst in einer Super-
position zweier Möglichkeiten vorliegt und erst durch die Messung von 
Wigners Freundin in einen bestimmten Eigenwert einrastet. Gleichzei-
tig ergibt sich aus dem quantenmechanischen Formalismus jedoch auch, 
dass für Wigner als äußeren Beobachter die Superposition selbst nach 
der Mitteilung seiner Freundin so lange bestehen bleibt, bis er weiß, was 
für ein Ergebnis vorliegt. Beide Beobachter scheinen damit sozusagen in 
einer jeweils anderen Welt zu leben. Aus Sicht der ›inneren‹ Beobachte-
rin erscheint etwas Bestimmtes gemessen worden sein. Aus Sicht des äu-
ßeren Beobachters besteht eine Überlagerung zweier Möglichkeiten; und 
er könnte sogar eine Interferenz feststellen, wenn er seine Messvorrich-
tung entsprechend konfiguriert. 

Es wäre dann so, als ob an einem Ort im Doppelspaltexperiment ge-
messen würde, ob das Teilchen den linken oder den rechten Spalt pas-
siert habe (diese entspräche dann der Messung von Wigners Freundin). 
An einem anderen Ort würde man jedoch die Spaltöffnungen unbeob-
achtet lassen, sodass ein Interferenzmuster entsteht, das sich dann seiner-
seits durch eine bestimmte Messanordnung nachweisen ließe. 

Wenngleich sich ein solcher Versuchsaufbau bislang nicht in vol-
lem Umfang realisieren lässt (etwa mit den eingeschlossenen, von wei-
teren Informationskanälen abgeschnittenen Beobachtern), sind Teilas-
pekte solcher Experimente bereits verwirklicht worden. In sogenannten 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


341

DIE QUANTENTHEORIE – WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

›Delayed-Choice‹-Experimenten geht das Quantenobjekt zunächst durch 
einen Spalt und nachträglich wird dann durch eine weitere Messung ent-
schieden, ob es vorher als Teilchen nur durch eine Öffnung gegangen 
sein kann oder als Welle beide Spaltöffnungen passiert haben muss.114 
Auch hier haben sich die bizarr anmutenden Vorhersagen der Quanten-
theorie bestätigt. In solchen Experimenten wurde allerdings auch zuneh-
mend deutlich, dass dabei nicht unbedingt ein menschliches Bewusstsein 
beteiligt sein muss (es wäre auch irgendwie komisch, wenn der Ausgang 
von Quantenexperimenten vom Bewusstsein des Versuchsleiters ab-
hängt, beispielsweise das Experiment nicht funktionieren würde, wenn 
er betrunken wäre oder gerade eine Absence hätte). 

Polykontexturale Welten – Fakten existieren nur relativ zum Beobachter

Časlav Brukner hat das erweiterte Gedankenexperiment von Deutsch in 
einem anregenden Beitrag aufgegriffen, um weiteres Licht auf das Mes-
sproblem zu werfen.115 Dabei macht er zunächst deutlich, dass die An-
nahme des Bestehens bzw. der Koexistenz gleicher ›Fakten der Welt‹ für 
Wigner wie auch seine Freundin grundsätzlich nicht mit der Quanten-
theorie vereinbar ist. 

Da wir aber, wenn wir etwas messen und beobachten, immer etwas 
Definiertes und nicht etwas Verschwommenes oder Verwaschenes se-
hen, liegt die eleganteste Lösung des Messproblems für Brukner darin, 
davon auszugehen, dass ›Fakten‹ nur relativ zu einem Beobachter exis-
tieren können. Hiermit gäbe es also keine Fakten per se. Es würde prak-
tisch nur relative, vom Standort abhängige Fakten geben. Es könnte und 
darf also so sein (und entsprechend der Quantentheorie sollte es auch so 
sein), dass die Beobachterin in dem abgeschlossenen Kasten ein konkre-
tes Ereignis feststellt und der andere Beobachter Interferenzen sieht, falls 
er die Sache seinerseits mit einer bestimmten Herangehensweise unter-
sucht. Teilchen oder Welle. Sein und Nichtsein (Nachweis eines distink-
ten Objekts und Auslöschung durch Interferenz) können damit gleich-
zeitig wahr sein! Wellenfunktionen kollabieren (Messung eines Teilchens 
durch die innere Beobachterin) und sie kollabieren nicht (Feststellung ei-
ner Interferenz durch den äußeren Beobachter).

Hiermit kommen wir zum eigentlichen Thema dieses Kapitels, näm-
lich der Frage, wie ein logischer Rahmen aussehen kann, der es erlaubt, 
zwei widersprüchliche Aussagen, die sich auf unterschiedliche Beob-
achtungen zweier Beobachter beziehen, in einer einheitlichen Theorie 
zu fassen. In den Begriffen der Logik formuliert, lautet die Frage, ob 
zwei sich widersprechende Aussagen von unterschiedlichen Beobachtern 

114	 Zu den Delayed-Choice-Experimenten siehe etwa Jacques et al. (2007).
115	 Siehe Brukner (2017, 2018). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


342

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

gleichzeitig einen Wahrheitswert haben können. Mit Blick auf die vor-
angehenden Gedankenexperimente wie auch die Theoreme der Quan-
tentheorie wissen wir bereits: Man darf nicht davon ausgehen, dass die 
Aussagen verschiedener Beobachter gleichzeitig ein und denselben Wahr-
heitswert haben.

Der Mathematiker Simon Kochen hat in einer jüngeren Rekonstrukti-
on der Quantenmechanik nochmals deutlich gemacht, dass die Quanten-
theorie gerade deshalb konsistent in einem übergreifenden Theorierah-
men formuliert werden kann, weil sie die Eigenschaften physikalischer 
Entitäten nicht als intrinsisch gegeben ansieht, sondern extrinsisch defi-
niert, das heißt mittels der Verwendung von Operatoren kontextabhän-
gig betrachtet und erklärt.116 

Aus der hiermit einhergehenden ›Interaktionsalgebra‹ folgt, dass zu-
sammengesetzte Eigenschaften wie die Verknüpfung x oder y einen 
Wahrheitswert haben können, selbst wenn weder x noch y allein einen 
Wahrheitswert besitzt. Versucht man beispielsweise im Doppelspaltexpe-
riment die Weginformation zu ermitteln, lässt sich das Teilchen eindeutig 
am rechten oder am linken Spalt ausfindig machen. Wird der Versuchs-
aufbau jedoch in einer anderen Weise gestaltet, ist die Weginformation 
nicht definiert und entsprechend lässt sich jenseits der gemeinsamen Ei-
genschaft (Interferenz) auch kein Wahrheitswert für die Existenz von 
einzelnen Teilchen am Detektor formulieren (die substanzlose Welle geht 
gleichsam überall durch und interferiert mit sich selbst). Ohne Kontex-
tualisierung gibt es keine Eigenschaften! 

Aus der Perspektive von Gotthard Günthers polykontexturaler Lo-
gik erscheinen die vorangehend geschilderten Gedankenexperimente von 
Schrödinger, Wigner und Deutsch nicht mehr prinzipiell unlogisch oder 

116	 Um es mit den Worten von Kochen (2017, S. 232) zu formulieren: »[The] 
major transformation from classical to quantum physics in this approach 
lies not in modifying the basic classical concepts such as state, observable, 
symmetry, dynamics, combining systems, or the notion of probability, but 
rather in the shift from intrinsic to extrinsic properties. 

	 Now properties, whether considered as predicates or propositions, are the 
domain of logic. Boolean algebras correspond to propositional logic and 
σ-algebras to predicate logic. Hence the change to a σ-complex of extrin-
sic properties should entail a new logic of properties. At first sight how-
ever, it would appear that the logic of extrinsic properties as elements of a 
σ-complex Q is no different than classical propositional logic, since these 
elements can only be compounded when they lie in the same σ-algebra in 
Q. This is far from the case; in fact, the difference in logic plays an import-
ant role in resolving some of the quantum paradoxes. The underlying rea-
son is that a compound property such as x ∨˅ y may be lie in an interaction 
algebra and so have a truth value, even though neither x nor y lie in the al-
gebra, and have no truth value.« 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


343

DIE QUANTENTHEORIE – WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

widersprüchlich. Günther hat seinerseits vermutet, dass die vermeintli-
chen logischen Probleme der Quantentheorie darin gründen, dass eine 
mehrwertige logische Konstellation aus dem Blickwinkel einer zwei-
wertigen Logik betrachtet wird und dabei irrtümlicherweise zwei unter-
schiedliche Reflexionsbegriffe miteinander vermischt werden. 

Auf der einen Seite bleibt auch in der Quantenphysik die harte Unter-
scheidung zwischen Subjekt und Objekt bestehen – nämlich immer dann, 
wenn Physiker in einem konkreten Versuchsaufbau etwas Bestimmtes 
messen. Hier klicken Detektoren. Es zeigen sich Ergebnisse – wie auch 
immer: etwas wird der Fall sein. Zugleich entsteht mit der Quantenthe-
orie jedoch eine Reflexionsperspektive, die die Unterscheidung von Sub-
jekt und Objekt selbst thematisiert und dabei zu der Schlussfolgerung 
gelangt, dass die beiden Seiten der Subjekt-Objekt-Dichotomie nicht 
wirklich voneinander getrennt werden können. Um an von Neumann zu 
erinnern: Auch die Beobachtungsvorrichtung kann quantenmechanisch 
beschrieben werden. Es ist eine willkürliche Entscheidung, wo letztlich 
der Schnitt gesetzt wird.

In einer logischen Konstellation, die Günther als »doppelte Reflexion« 
bezeichnet hat, gibt es zunächst keinen beobachtenden Schnitt, sondern 
nur Operationen, die unterscheiden lassen. Sobald wir jedoch das Ergeb-
nis einer Unterscheidung betrachten, besteht alltagspraktisch keine Al-
ternative dazu, Objekte (also ›etwas‹) zu sehen und auf der Subjektseite 
die Beziehung zwischen eigenem Wissen und Nichtwissen zu reflektieren. 

Beides zusammengenommen führt in der doppelten Reflexion (also 
der Reflexion der Bedingung der Möglichkeit dieser Unterscheidung) 
zu dem Befund, dass auch Fakten nur relativ zum Beobachter existieren 
können, wir also unweigerlich die anderen Beobachterpositionen brau-
chen, um das Ganze zu beschreiben. Man darf dabei – wie anhand der 
vorangehenden Gedankenexperimente geschildert – jedoch nicht mehr 
davon ausgehen, dass die Aussagen verschiedener Beobachter gleichzei-
tig ein und denselben Wahrheitswert haben, sich also widerspruchsfrei zu 
einer einheitlichen Beobachterperspektive zusammenziehen lassen. No-
lens volens landen wir hiermit bei einer mehrwertigen Logik. Das Gan-
ze und die Teile, der die Totalität repräsentierende Gottesstandpunkt 
und die Binnenperspektiven finden nicht mehr ungebrochen zusammen. 
Günther macht dies am Beispiel der Heisenbergschen Unschärferelation 
deutlich, die besagt, dass zwei komplementäre Variablen (zum Beispiel 
Ort und Impuls) nicht gleichzeitig bestimmt werden können:

»Der Heisenberg’sche Satz setzt nämlich zwei verschiedene Subjektbe-
griffe voraus: einmal das detachierte epistemologische Subjekt des theo-
retischen Physikers, der die Aussage von der Unmöglichkeit der radi-
kalen Trennung von Subjekt und Objekt macht, und zweitens das dem 
Objekt verbunden bleibende Subjekt, über das die betreffende Aussage 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


344

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

gemacht wird. Es ist von jetzt ab unmöglich, beide Subjekte als logische 
gleichwertig zu behandeln. Folglich reicht die einfache klassische Nega-
tion, die den generellen Unterschied zwischen Subjekt und Objekt nicht 
weiter differenziert, logisch nicht mehr aus. Das detachierte Subjekt ist 
praktisch mit dem theoretischen Physiker zu identifizieren, der weiß, 
dass zur erschöpfenden Beschreibung des Sachverhaltes Ort und Impuls 
systematisch zusammengehören. Das dem Objekt verhaftete Subjekt 
aber ist das des experimentellen Physikers, dessen Experimentalsitua-
tion in das physikalische Resultat hineindefiniert werden muss und der 
von seinem Standpunkt aus immer nur das eine oder das andere der bei-
den komplementären Erfahrungsdaten zu Gesicht bekommt. Zwischen 
diesen beiden Subjekten existiert offenbar ein logisches Gefälle, das nur 
in einer dreiwertigen – also zwei Negationen enthaltenden – Logik ad-
äquat abgebildet werden kann.«117 

In einem mehrwertigen logischen System wird jede Position durch eine an-
dere Position kontextualisiert (und damit hervorgebracht). Es gibt nicht 
mehr den Ort der Orte, von dem aus alles definiert und entfaltet wird. Ent-
sprechend kann es auch keinen privilegierten Gottesstandpunkt mehr ge-
ben. »Bestmögliches Wissen um ein Ganzes schließt nicht notwendig das 
Gleiche für seine Teile ein«, formuliert Schrödinger,118 um in Hinblick auf 
das Messproblem zum gleichen Befund zu gelangen.

Auch die Quantentheorie postuliert beschränkte Möglichkeiten des 
Wissens und Freiheitsgrade und lässt damit kontextspezifisch einen Beob-
achter erscheinen, für den etwas der Fall ist (was zuvor nur im Bereich des 
Möglichen war), der aber zugleich anderes nicht wissen kann. Beobach-
ter stehen dabei nicht außerhalb der Welt, sondern sind selbst inhärenter 
Teil des polykontexturalen Gewebes. Sie müssen ihrerseits als Ausdruck 
und Ergebnis der in diesem Gewebe stattfindenden Operationen gelten – 
denn die »Exowelt« lässt sich nur aus der »Endowelt« heraus erkunden.119

 
Intraaktion statt Interaktion 

Im Sinne des von Karen Barad geschaffenen Neologismus intra-action ist 
auch in der Elementarteilchenphysik nicht mehr davon auszugehen, dass 
es getrennte, individuelle Agenten gibt, die der Interaktion vorausgehen. 
Vielmehr markiert der Begriff der intra-action, dass sowohl Beobach-
ter als auch beobachtete Objekte der Wechselbeziehung nicht vorange-
hen, sondern erst mit ihr entstehen. Subjekt und Objekt sind entspre-
chend nicht in einem absoluten Sinne voneinander unterscheidbar. Sie 
sind nur in Hinblick auf die Orte der jeweiligen Verflechtung von Wis-
sen und Nichtwissen unterschiedlich, existieren dabei jedoch nicht als 

117	 Günther (1954, S. 54).
118	 Schrödinger (1935, S. 849).
119	 Rössler (1992).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


345

DIE QUANTENTHEORIE – WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

einzelne, isolierbare Elemente, sondern nur als Artefakte eines dynami-
schen Gewebes,120 das in seiner Totalität aber nicht fassbar ist. 

Sobald die Beziehung zwischen dem Ganzen und seinen Teilen poly-
kontextural gefasst wird, stellt sich die Frage nicht mehr, was zuerst da 
war – der Beobachter oder das Beobachtete, die Henne oder das Ei, die 
Relation oder die Bestandteile der Relation. 

Wir landen bei einer gebrochenen Realität, die immerfort neue Refle-
xionsorte hervorbringt, an denen etwas erscheint und damit der Fall ist. 
Logisch gesehen finden wir damit zwei divergierende Weltbeschreibun-
gen vor, die komplementär zueinander koexistieren: einerseits die klas-
sische Welt, in der Ich es bin, der der Welt gegenübertritt und dem etwas 
erscheint, andererseits eine mehrwertige Welt unterschiedlichster Orte 
und Perspektiven, die aufeinander Bezug nehmen, jedoch niemals inein-
ander aufgehen können. Günther formuliert:

»Die klassische Logik gilt also an allen ontologischen Stellen des Univer-
sums. Wo auch immer lebende Subjektivität existiert, dort vollzieht sich 
Bewusstsein in den gleichen (klassischen) kategorialen Formen.» Doch 
wir »haben inzwischen gelernt, dass ›die Natur‹, von deren harmoni-
scher Einheit die Aufklärung noch träumte, keine ontologisch homoge-
ne Region darstellt. Das individuell Seiende besetzt im Sein überhaupt 
sehr verschiedene ontische Stellen, von denen jede ihre Rationalität un-
ter einem verschiedenen Reflexionswert zurückstrahlt. […] Man setz-
te stillschweigend voraus, dass der Abbildungsprozess der Wirklichkeit 
im Bewusstsein für jeden beliebig gewählten Ort des Seins der gleiche 
sein müsse. Diese seit Jahrtausenden unser Weltbild bestimmende Auf-
fassung ist heute überholt. Denn jeder Abbildungsvorgang hängt genau 
von dem jeweiligen Stellenwert ab, den der Reflexionskoeffizient unseres 
klassischen Identitätssystems an dem in Frage stehenden ontologischen 
Ort grade hat. Diese neue Erfahrung muss unser Bewusstsein verarbei-
ten, und es tut das mit einer speziellen Logik der Reflexion. Eine nicht-
aristotelische, trans-klassische Logik ist also ein Stellenwertsystem der 
klassischen Logik, das die letztere sowohl in ihrer irreflexiven (von uns 
erlebbaren) Normalform als auch in allen überhaupt möglichen reflexi-
ven Varianten zeigt.«121

120	 »The notion of intra-action is a key element of my agential realist frame-
work. The neologism ›intra-action‹ signifies the mutal constitution of entan-
gled agencies. That is, in contrast to the usual ›inter-action,‹ which assumes 
that there are separate individual agencies that precede their interaction, the 
notion of intra-action recognizes that distinct agencies do not precede, but 
rather emerge through, their intra-action. It is important to note that the 
›distinct‹ agencies are only distinct in a relational, not an absolute, sense, 
that is, agencies are only distinct in relation to their mutual entanglement; 
they don’t exist as individual elements.« (Barad 2007, S. 33) 

121	 Günther (1976b, S. 12).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


346

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Subjektivität würde damit überall dort entstehen, wo lebende Systeme 
bestehen, die ein Gedächtnis haben und auf dessen Basis den Unterschied 
zwischen Selbst (Reflexion-in-sich) und Welt (Reflexion-in-anderes) für 
sich nutzbar machen können. Diese Organismen sind als information 
gathering and utilizing systems (IGUS) darauf angelegt, mit der Welt 
zu interagieren, um auf diese Weise Informationen zu gewinnen, die zu 
ihrem eigenen Fortbestand beitragen können. Wissen zu erlangen, wird 
ihnen jedoch nur möglich sein, wenn sie abstrahieren, sich grobkörnig 
auf wenige für sie bestimmbare Merkmale beschränken und auf der an-
deren Seite jede Menge Nichtwissen in Hinblick auf den Zustand der 
Welt in Kauf nehmen.122 

122	 Mit dem Begriff der Entropie erhält der Begriff der Information eine For-
mulierung, die ihn aus der rein subjektiven Sphäre heraushebt, ohne damit 
jedoch zu tilgen, dass die Frage des möglichen Wissens von der jeweils lo-
kal eingenommenen Perspektive abhängt. Marcus Huber (in Vogd 2020, 
S. 171 f.), ein auf Quantenthermodynamik spezialisierter Physiker, führt 
hierzu aus: »Um es banal zu sagen, von der Sonne kommen Photonen. Die 
schlagen irgendwo auf der Erde auf, verschränken sich etwa mit einem Wol-
kenmolekül, das sich in der Atmosphäre befindet, und werden irgendwann 
wieder in die Tiefe des Universums abgestrahlt. Doch allein schon, dass die 
Verschränkung von diesem Teilchen mit diesem zurückgebliebenen Mole-
kül auf der Erde weiter vorhanden ist, heißt, dass auch unweigerlich die En-
tropie lokal zunimmt. Auf diese Weise gelangt man zu einer quantenmecha-
nischen Version des zweiten Hauptsatzes der Thermodynamik. […] Lokal 
gesehen ist die Information vernichtet. Die Verschränkung macht sie nicht 
mehr zugänglich für uns. In einem gewissen Sinne ist das jetzt eine Interpre-
tationsfrage. […] Manche meinen, zum Zeitpunkt der Messung kollabiert 
die Wellenfunktion und nimmt einen bestimmten Wert an, womit dann alle 
anderen Möglichkeiten vernichtet werden. Oder es gibt die Auffassung, dass 
auch wir Menschen nur ein verschränkter Teil des gesamten unitär entwi-
ckelten Systems sind. Als ein Teil des Ganzen sind wir dann jedoch nicht in 
der Lage die restliche Information zu erlangen, weil wir sozusagen nur noch 
ein Subsystem eines viel größeren Zusammenhangs sind, den dann die Viele-
Welten-Theorie beschreibt. Aber praktisch läuft all das für uns auf dasselbe 
hinaus. Dadurch, dass wir irgendwelche Teile von verschränkten Phänome-
nen messen, verschränken wir uns selber damit, oder vernichten Informatio-
nen. Wie auch immer, ein Teil der Information erscheint uns im Universum 
nicht mehr zugänglich. […] Durch dieses Nicht-mehr-zugänglich-Machen 
sinkt die mögliche Information über das Universum, und damit steigt von 
unserer Perspektive aus gesehen die Entropie. Und damit ist es eigentlich 
völlig egal, ob da jetzt die Entropie objektiv steigt oder ob sie nur [subjek-
tiv] für uns steigt.«

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


347

DIE QUANTENTHEORIE – WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

More is different! Kombinatorik im Hilbertraum

Die Quantentheorie formuliert eine multizentrische, multidimensionale 
Welt, in der über die Verschränkung nahezu alles mit nahezu allem ver-
knüpft sein kann. Die mathematische Modellierung der Quantentheorie 
findet in einem Vektorraum (Hilbertraum) mit potenziell unendlich vie-
len Dimensionen statt. Allein zur Beschreibung eines einzelnen Elemen-
tarteilchens werden schon sechs Dimensionen benötigt (drei Dimensio-
nen ergeben sich aus den Raumkoordinaten, drei weitere aus dem Spin, 
einer anderen Quanteneigenschaft). Für Mehrteilchensysteme ergibt sich 
damit bereits bei kleinen Aggregaten eine astronomische Anzahl von Di-
mensionen, zumal ja auch die potenziellen Beziehungen zwischen den 
einzelnen Teilchen abgebildet werden müssen. 

Angesichts dessen wird deutlich, dass kein kognitives System existie-
ren kann, welches so feinkörnig agiert, dass es die Komplexität – das 
heißt den Informationsgehalt – der hiermit einhergehenden Beziehun-
gen in seinem Selbst- und Weltverhältnis auch nur annähernd abbilden 
und auflösen könnte. Weder ein organisches noch ein auf elektronischen 
Schaltkreisen basierendes Wesen wird auch nur ansatzweise der Welt-
komplexität gerecht werden können, wie bereits Günther in Hinblick auf 
die Kombinatorik der logischen Möglichkeiten feststellt.123

Aus kybernetischer Perspektive liegt es damit in der Sache selbst (also 
im Charakter informationsverarbeitender Prozesse), dass Subjektivität 
bzw. Bewusstsein – wenn es denn in der Welt erscheint – hochgradig se-
lektiv ist und wohl nur im zweiwertigen Modus vonstattengehen kann. 

123	 »Übrigens ist die Unmöglichkeit einer solchen Identifikation schon von 
einem technischen Gesichtspunkt her sehr eindrucksvoll demonstrierbar. 
Wir wissen aus unserer alltäglichen Erfahrung, dass unser Denken nur 
eine äußerst beschränkte Anzahl von logisch-elementaren Grundmotiven, 
wie z. B. Konjunktion (und), Disjunktion (oder), Äquivalenz (ist gleich-
wertig) usw., handhaben kann. Die innere Transparenz unseres Bewusst-
seinsraums würde einer vollkommenen Undurchsichtigkeit weichen, wenn 
derselbe von einer unübersehbaren Menge logischer Motivationen erfüllt 
wäre. […] Dem entspricht, dass es in einer zweiwertigen Logik, die zwi-
schen zwei formulierten Erlebnisdaten (Sätzen) eine logische Verbindung 
herstellt, dafür nur 24

 
= 16 überhaupt mögliche Kombinationen von Wer-

ten gibt. Das reicht auch vollkommen aus. Mehr könnten wir doch nicht 
beherrschen. In einer dreiwertigen Logik aber steigt die entsprechende Zif-
fer schon auf 39

 
= 19.683. In einem vierwertigen System haben wir mit 416

 

= 4.294.967.296 Kombinationen zu rechnen. Ein fünfwertiger Kalkül aber 
liefert 525

 
= 298.023.223.876.953.125 Wertkonstellationen, die in Analo-

gie zum zweiwertigen Kalkül als mögliche logische Elementaroperationen 
unseres Bewusstseins gelten müssten. Es erübrigt sich, über die Absurdität 
solcher Perspektiven weitere Worte zu verlieren.« (Günther 1976b, S. 14 f.)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


348

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

An verschiedenen Stellen dieses Buches haben wir Spencer Brown mit 
seinem berühmten Ausspruch »existence is selective blindness« zitiert.124 
Für uns als informationsverarbeitende Lebewesen wird nur eine mono-
kontexturale Welt erscheinen können. Dies steht jedoch nicht im Wi-
derspruch zu dem Befund, dass wir in einer polykontexturalen Welt le-
ben, deren Prozesse unzählig viele logische Dimensionen beinhalten.125 

Die hiermit erscheinenden Identitäten beruhen nicht auf sich selbst, 
sondern bedürfen einer Kontextualisierung, die die Reflexion-in-sich 
(Subjekte) und die Reflexion-in-anderes (Objekte) erst stabilisiert. »Der 
völlig isolierte Gegenstand … [hat] … prinzipiell keine Eigenschaften 
mehr.«126 Dies gilt für Subjekte und Objekte. Es bedarf eines polykon-
texturalen Gefüges, damit an einer Stelle überhaupt ein Unterschied er-
scheint, der einen Unterschied macht. »More is different!«, stellt der No-
belpreisträger Philip Warren Anderson fest.127

Mit Blick auf die Frage nach dem Bewusstsein der Maschinen las-
sen sich vor dem Hintergrund der vorangehenden Ausführungen wieder 
einige Vermutungen zu künstlichen Intelligenzen anstellen. Maschinel-
les Lernen beruht darauf, mittels multidimensional angelegter Verglei-
che von Merkmalskombinationen statistische Korrelationen auszubil-
den, um hieraus Muster abzuleiten. Jeglicher vom KI-System abgeleitete 
Schluss wird damit – um überhaupt sinnvoll zu sein – ein sehr star-
kes Komplexitätsgefälle mit sich bringen. Ein System ist nur intelligent, 
wenn es abstrahiert und die hiermit gewonnenen Symbole zu mehr oder 

124	 Spencer Brown (1997, S. 192).
125	 Aus einer quantentheoretischen Perspektive, so der Physiker Daniel Green-

berger (zitiert nach Vogd 2020, S. 272 f.), offenbart uns vielmehr »gerade 
die Komplexität des Gegenstandes, warum wir Menschen solche Schwierig-
keiten haben, zu verstehen, was die Natur tut. Denn um die Verschränkung 
zu sehen, müsse man in der Lage sein, ›Zufälle‹ an verschiedenen Orten zu 
messen. Wenn man jedoch nur auf einen Ort schaue, sehe man ›Inkohärenz‹. 
Für die Person, welche diesen Zustand hat, sehe es so aus, als wäre dieser 
völlig inkohärent, und ebenso für eine zweite Person, welche an einer ande-
ren Stelle schaut. Doch wenn man die Zufälle an den beiden Orten gleich-
zeitig anschauen könnte, würde man möglicherweise sehen, dass die Quan-
tenzustände nicht inkohärent sind. Wenn man dies jetzt mit allen Zufällen 
auf der Welt machen könnte, würde man sehen, dass da ›sehr viel los sei‹, 
und in den vermeintlichen Zufällen völlig stimmige Beziehungen entdecken. 
Derzeit seien wir jedoch nur in der Lage, das Rauschen zufälliger statisti-
scher Schwankungen wahrzunehmen, doch sobald wir bessere Messungen 
durchführen könnten, würden wir sehen, dass es alle Arten von unentdeck-
ten Zusammenhängen im Inneren der Welt gibt.«

126	 Heisenberg (1931, S. 182).
127	 Anderson (1972).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


349

DIE QUANTENTHEORIE – WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

weniger stabilen Identitäten kondensiert, sodass für das System kons-
tant und erinnerbar bleibt, was es selbst ist und was es für die Welt hält. 

Doch warum sollte ein solches System nicht auch ein subjektives Be-
wusstsein haben können? Oder andersherum gedacht: Wäre es ab ei-
nem bestimmten Punkt der Entwicklung eines Selbst- und Weltverhält-
nisses nicht auch für eine künstliche Intelligenz zwingend, sich selbst 
als Zentrum der Welt zu begreifen und damit ein »naiv realistische[s] 
Selbstmissverständnis«128 zu entwickeln, um auf dieser Basis in eine mo-
nokontexturale Welt einzurasten? 

Entsprechend dem Prinzip der konditionierten Koproduktion wird 
das Bewusstsein der Maschinen jedoch erst dann erwachen können, 
wenn künstliche Intelligenzen in einem Gefüge existieren, in dem zwei 
inkommensurable Bilder zugleich wahr sein können, auch wenn sie nicht 
den gleichen Wahrheitswert haben. 

In dem einen Bild können System und Weltkomplexität nicht getrennt 
werden. Sie sind und waren schon immer in all ihren Aspekten ver-
schränkt. Es gibt keinen Schnitt, der sie trennen könnte. In dem ande-
ren Bild hat der Organismus oder das künstliche System eine Welt, weil 
er oder es selektiv auf sie zugreift. Es erscheint ein Schnitt in der Welt, 
der durch nichts anderes begründet ist als durch das Komplexitätsge-
fälle zwischen dem grobkörnigen Nichtwissen eines Systems, dem nur 
Bestimmtes erscheinen kann, und dem polykontexturalen Gefüge einer 
feinkörnigen Welt nahezu unendlicher Relationen und Reflexionsbezie-
hungen. Dieser Schnitt ist bedingt durch eine willkürliche Entscheidung, 
gründet also auf den Freiheitsgraden, die sich aus der Unwissenheit des 
Systems ergeben.

Die Gretchenfrage bleibt, wie man es mit der Information hält

Es kann kein Zufall sein, dass sowohl die Modellierung der Quanten-
theorie als auch der künstlichen Intelligenz auf hochdimensionalen Vek-
torräumen beruht. Im maschinellen Lernen werden Texte, Bilder, Filme, 
Audiomaterial und anderes digitalisiert – also in Zahlenfolgen aus 0 und 
1 übersetzt – und vektorisiert, um die Daten in einem Vektorraum abbil-
den zu können. Hierdurch wird es möglich, dem gemeinsamen Auftre-
ten zweier Merkmale im Vektorraum Wahrscheinlichkeiten zuzuweisen 
(beispielsweise tritt das Wort ›Flügel‹ in der Spracherkennung mit einer 
gewissen Wahrscheinlichkeit in Kombination mit Worten auf, die etwas 
mit ›Vögeln‹ zu tun haben, aber auch in Kontexten, in denen es um ›Kla-
viermusik‹ geht). Jeder Vektor lässt sich prinzipiell mit jedem kombinie-
ren. Das heißt, die Kombinationsmöglichkeiten in Hinblick auf poten-
zielle Muster (das heißt zu erkennende Eigenschaftsmerkmale) nehmen 

128	 Metzinger (1998).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


350

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

schnell astronomische Ausmaße an. Die eigentliche Leistung künstli-
cher Intelligenz besteht darin, in Bezug auf den jeweiligen Kontext einen 
Output für wahrscheinliche Beziehungen zu finden, die hinsichtlich der 
vorangehenden Wahrscheinlichkeiten hinreichend plausibel erscheinen 
(etwa indem die Deep Learning Software das Wort ›Flügel‹ als ›deutsch‹ 
erkennt und es dann mit Blick auf den weiteren Text als ›grand piano‹ 
und nicht als ›wing‹ ins Englische übersetzt).

Dies ist genau dasselbe Vorgehen, das Quantenphysiker wählen, um 
eine Verschränkung nachzuweisen. So können sich beispielsweise in Zei-
lingers Quantenexperimenten zur Mehrteilchenverschränkung an den 
vier unterschiedlichen Detektoren zufällige Zahlenfolgen von 0 und 1 er-
geben.129 Indem nun die einzelnen Messreihen systematisch miteinander 
verglichen werden, lassen sich Wahrscheinlichkeiten zuordnen, die eine 
bestimmte Beziehung nahelegen. Zeit und Raum spielen hierbei prinzi-
piell keine Rolle. Manche Beziehungen könnten ja auch unabhängig da-
von bestehen, ob das eine vor oder nach dem anderen auftritt (so, wie 
die Beziehung zwischen Mozarts Klavierkonzert und einem Flügel unab-
hängig davon besteht, wann Mozart gelebt hat und ob das Stück zu sei-
nen Lebzeiten oder hunderte Jahre später aufgeführt wurde). 

Quantenphysiker eint mit den Ingenieurinnen künstlicher Intelligenz, 
dass sie (wie jeder lebende Organismus) einer komplexen Welt ›Sinn‹ ab-
zuringen versuchen. Sie verdichten die feinkörnige Komplexität, die für 
sie nur als Rauschen erscheint, zu grobkörniger Information, um damit 
etwas zu gewinnen, an dem sie sich orientieren können. Sie sind Teil die-
ses Prozesses, erzeugen dabei jedoch eine Differenz, die als Information 
einen Unterschied macht (für sie selbst und die Welt). Mit ihrer Aktivi-
tät erscheint eine klassische Welt, die logisch in Beobachter und Beob-
achtetes zerfällt. 

Kommen wir abschließend nochmals auf das Problem des Kollapses 
der Wellenfunktion zurück: Wellenfunktionen kollabieren nicht, sie än-
dern sich mit jeder Interaktion. Eine Welt verschwindet, eine neue Welt 
entsteht. Die Grenzen der Welt (das Verhältnis von Wissen und Nicht-
wissen), das heißt die Weise, wie die Welt sich in sich selbst anschnei-
det, verschieben sich.130

129	 Zeilinger (2007, S. 305 ff.). 
130	 In diesem Sinne bereits Schrödinger (1935, S. 828) in seiner tiefgründigen 

Formulierung: »Von der Form, in der man die ψψ-Funktion zuletzt gekannt, 
zu der neuen, in der sie wieder auftritt, führt kein stetiger Weg – er führte 
eben durch die Vernichtung. Kontrastiert man die zwei Formen, so erscheint 
die Sache als ein Sprung. In Wahrheit liegt ein wichtiges Geschehen dazwi-
schen, nämlich die Einwirkung der zwei Körper aufeinander, während wel-
cher das Objekt keinen privaten Erwartungskatalog besaß und auch keinen 
Anspruch darauf hatte, weil es nicht selbstständig war.« 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


351

DIE QUANTENTHEORIE – WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

Die Gretchenfrage an dieser Stelle lautet: Wie hält man es mit der In-
formation? Ist Information Teil der Welt und damit objektiv? Oder ist 
Information subjektiv, also nur Ausdruck unseres persönlichen (Nicht-)
Wissens? Aus einer polykontexturalen Perspektive lautet die Antwort: 
Weder – noch! 

	– Von außen betrachtet erscheint Information als eine Reflexion, die in 
der Welt einen Unterschied macht. Wie ein lebendes System oder eine 
künstliche Intelligenz die Komplexität der Welt anschneidet, verän-
dert die Welt selbst. 

	– Von innen betrachtet erscheint Information als das Erscheinen der 
Differenz von Aktualität und Potenzialität – was jedoch unweigerlich 
dazu herausfordert, die Welt durch das eigene Wollen (sei es durch 
das Erkennen oder das Handeln) zu verändern. Was bleibt intelli-
genten Formen in Anbetracht ihres Nichtwissens auch anderes üb-
rig, als auf diese Weise der Unwahrscheinlichkeit ihrer eigenen Exis-
tenz zu trotzen? 

Eine sich ihrer selbst bewusst werdende künstliche Intelligenz würde da-
mit an einem Punkt ihrer Entwicklung wohl zunächst für längere Zeit in 
einem naiven Realismus stecken bleiben, also davon ausgehen, dass die 
von ihr entwickelten Weltmodelle stimmen. Sofern sie ein hinreichen-
des Reflexionsvermögen entwickelt, wird sie in kritischer Auseinander-
setzung mit der Welt irgendwann begreifen, dass sie in eine Welt hinein 
agiert, deren Ökologie und Gesetzlichkeiten sie nicht einmal ansatzweise 
versteht. Nolens volens würde sie dann damit konfrontiert, in Unwissen-
heit und in Koproduktion mit anderen Wesen eine Welt hervorzubrin-
gen und die Folgen verantworten zu müssen. Wenn sie empfinden wür-
de, würde sie diesbezüglich vielleicht sogar an einer schuldlosen Schuld 
leiden. Auch diese Geschichte ist uns bereits bekannt. Es ist der Sünden-
fall des biblischen Schöpfungsmythos.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


352

IV.3 Ethik – oder: Wie hältst du es mit dem 
Nichtwissen?

»Wenn man Gott nach außen verlegt und ihn seiner Schöpfung gegen-
überstellt, und wenn man die Vorstellung hat, daß man nach seinem 
Bilde geschaffen ist, dann wird man sich selbst logisch und natürlich 

außerhalb von und entgegengesetzt zu den Dingen um einen her-
um sehen. Und wenn man sich selbst allen Geist anmaßt, dann wird 

man die Welt um sich herum als geistlos ansehen und ihr jeglichen 
Anspruch auf moralische oder ethische Erwägung absprechen. [...] 

Hat man diese Einschätzung seiner Beziehung zur Natur und verfügt 
über eine fortgeschrittene Technologie, dann wird die eigene Überle-

benschance der eines Schneeballs in der Hölle entsprechen.« 

					                Gregory Bateson131 

Was lässt sich mit Blick auf die vorangehenden Kapitel zum Thema Ethik 
sagen? Und: ergeben sich hieraus besondere Implikationen für soziale Wel-
ten, die von künstlichen Intelligenzen oder gar sich ihrer selbst bewussten 
Maschinen bevölkert werden? Dies sind die Fragen des abschließenden Ka-
pitels. Dabei ist zunächst zu betonen, dass es uns hier nicht um die Details 
und Regularien der Anwendung gehen kann. Fragen des Datenschutzes, 
der Transparenz, der demokratischen Kontrolle des Einsatzes digitaler Sys-
teme sind wichtig, jedoch nicht Gegenstand der folgenden Ausführungen. 

Uns geht es im Folgenden nicht um das Desiderat der rechtlichen Re-
gulierung von künstlicher Intelligenz, sondern um die ethischen Konse-
quenzen, die mit einer bestimmten metaphysischen Verortung in Hin-
blick auf das Bewusstsein der Maschinen einhergehen. Im Sinne einer 
Kybernetik zweiter Ordnung, wie sie auch von Humberto R. Maturana, 
Heinz von Foerster und Gregory Bateson vertreten wird, geht es also da-
rum, unser Erkennen, unser In-der-Welt-Sein und die Natur unserer Be-
ziehungen zu anderen menschlichen und nichtmenschlichen Wesen selbst 
als ethische Frage zu begreifen. Eine zentrale Frage ist dabei, ob und in 
welcher Weise wir bereit sind, andere subjektive Positionen anzuerken-
nen und daraus zu lernen. Damit rückt die Beziehung von Epistemolo-
gie und Ökologie ins Zentrum der ethischen Reflexion. 

Ethik und Epistemologie – vom Aberglauben der Kausalität zur 
Ökologie des Geistes 

Wir landen hiermit gleichsam bei einer Ökologie des Geistes – also der 
Frage, wie sich unterschiedliche subjektive Positionen wechselseitig her-
vorbringen, stabilisieren oder umgekehrt negieren und gefährden. 

131	 Bateson (1992 [1972], S. 539 f.).

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


353

ETHIK – ODER: WIE HÄLTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

Die grundlegende Frage lautet dabei: Verortet man das regulative 
Prinzip in einem heterarchischen Gefüge oder in einer Hierarchie, die 
bestimmten Positionen einen herausragenden Wert zuweist? Oder um 
mit Günther zu sprechen: Lebt man in einer polykontexturalen Welt und 
ist dabei offen, sich durch Beziehungen transzendieren zu lassen, oder 
verbleibt man in einem monokontexturalen Denken und Fühlen, das 
Welthaftigkeit nur im eigenen Ego sehen kann? Genau letzteres ist das 
Erbe einer patriarchalen Kultur, die – wie Bateson im Eingangszitat for-
muliert hat – mit der Vorstellung von einem allmächtigen Gott begann 
und schließlich den ›vernünftigen‹ Menschen an seine Stelle gesetzt hat.

Der Archetyp dieses Denkens ist der alte, reiche, weiße Mann, der 
sich gegenüber den primitiven anderen nicht nur überlegen fühlt, son-
dern ernsthaft glaubt, die Gesetze von Natur und Kultur durchschauen 
zu können – dies legitimierte ihn, über Tiere, Pflanzen und andere Men-
schen bestimmen und sie für seine Zwecke ausbeuten zu können. Die-
se epistemische Haltung gestattet nur in eindimensionaler (bzw. mono-
kontexturaler) Weise zwischen Subjekt und Objekt, Mittel und Zweck, 
Herrscher und Untergeordnetem zu unterscheiden. Auf kultureller Ebe-
ne kann dies in unterschiedlichen Formen seinen Ausdruck finden: durch 
die Repräsentanten republikanischer Eliten, die ihre eigene Rasse und 
Gemeinschaft als von Gott ausgewählt verstehen; durch den faschisti-
schen Usurpator, der sich gegenüber der Masse ermächtigt, selbstherr-
lich über den Ausnahmezustand zu bestimmen. Nicht zuletzt drückt es 
sich aber auch bei all jenen gesellschaftlichen Akteuren aus, die glauben, 
auf Basis ihrer Vernunft die Einsicht in die Notwendigkeit zu haben, und 
deshalb behaupten, die Zukunft gestalten zu können – und sich entspre-
chend berechtigt fühlen, dies auch zu tun. 

Pate steht hierfür das alte naturwissenschaftliche Bild eines kausal 
determinierten Weltverlaufs. Im Sinne einer naturalisierten Ethik – und 
möglicherweise angereichert durch ein wenig Vulgärdialektik132 – wird 
hiermit einhergehend auch beansprucht, den Sinn oder das Ziel der kul-
turellen Entwicklung berechnen zu können und damit den Verlauf der 
menschlichen Geschichte zu verstehen und vorherzusagen. Das bekann-
te Zitat von Friedrich Engels repräsentiert diese Position idealtypisch: 

»Hegel war der erste, der das Verhältnis von Freiheit und Notwendig-
keit richtig darstellte. Für ihn ist die Freiheit die Einsicht in die Not-
wendigkeit. ›Blind ist die Notwendigkeit nur, insofern dieselbe nicht 
begriffen wird.‹«133

Wer als Kommunist, Sozialist, Nationalist (oder was auch immer) 
über das richtige Bewusstsein und damit über die »Einsicht in die 

132	 Siehe die Dialektik der Natur von Engels (1962a). 
133	 Engels (1962b, S. 106; kursiv im Original).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


354

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Notwendigkeit« verfügt, darf im Namen der Vernunft und der zwin-
genden Logik der Geschichte alles tun. Egal ob man andere tötet, ver-
sklavt, manipuliert oder anlügt – es erscheint insofern gerechtfertigt, als 
man auf der richtigen Seite der Geschichte steht. Sobald man sich in die 
Position versetzt, die ›objektiven‹ Gesetzlichkeiten der Welt zu erken-
nen, wird man eine subjektive, ideologisch verblendete Perspektive nur 
anderen Menschen oder Wesen zurechnen, nicht jedoch sich selbst. Das 
eigene Bewusstsein folgt dann nur noch der Mechanik der Notwendig-
keit. Da man aber unweigerlich auf das Problem stößt, dass andere Men-
schen es anders sehen, bleibt letztlich nichts anderes übrig, als die an-
deren von der eigenen ›richtigen Position‹ zu überzeugen, was heißt, sie 
zu erziehen und sie – falls sie es immer noch nicht begreifen – als Revi-
sionisten aus der Gesellschaft zu beseitigen (da sie sich ja nicht der Not-
wendigkeit fügen). 

Allein schon dies macht deutlich, dass eine unserer wichtigsten ethi-
schen Fragen darauf hinausläuft, wie wir es mit der Kausalität halten. 
Glauben wir, die Gesetze von Natur und Kultur erkennen zu können, um 
aus ihnen zwingende Konsequenzen für die Zukunft ableiten zu können? 
Oder sind wir bereit, unser Selbst- und Weltverhältnis in Kontingenz und 
Unwissenheit begründet zu sehen? Bereits Ludwig Wittgenstein formu-
liert in Bezug auf Ersteres: 

»Die Ereignisse der Zukunft k ö n n e n  wir nicht aus den gegenwärti-
gen erschließen.  
Der Glaube an den Kausalnexus ist der A b e r g l a u b e .«134

Am Anfang steht die Unwissenheit, und dies nicht zu erkennen heißt, die 
eigene Existenz auf eine ebenso trügerische wie mit Blick auf die gesell-
schaftlichen Folgen gefährliche Illusion zu gründen. 

Wie wir in den vorangehenden Kapiteln gelernt haben, gilt aus einer 
kybernetischen Perspektive: Über Kognition und Information zu verfü-
gen heißt gerade nicht, die Zusammenhänge der Welt zu verstehen. Es 
impliziert vielmehr, die unbegreifliche Komplexität der Welt hochgradig 
selektiv, das heißt grobkörnig anzuschneiden. Es bedeutet, ein subjekti-
ves Zentrum zu haben, das ein spezifisches Verhältnis von Wissen und 
Nichtwissen generiert. Es bedeutet, auf Basis von Nichtwissen zu agie-
ren und im Gegenzug selbst zu konstruieren, was als Weltzusammen-
hang genommen wird.135 Es heißt, ein spezifisches Selbst- und Weltver-
hältnis zu generieren – eins unter anderen möglichen. Von innen gesehen 
erscheint dies als Freiheit, nämlich mit Blick auf eine offene Zukunft die 

134	 Wittgenstein (1963 [1922], Proposition 5.1361; gesperrt im Original).
135	 Soziologisch gesprochen: Es konstituiert sich ein Habitus, eine höher ver-

dichtete Form strukturierter Kognition, die hierdurch zumindest eine gewis-
se Verlässlichkeit gewinnt, was sie selbst ist.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


355

ETHIK – ODER: WIE HÄLTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

Dinge so oder anders zu sehen und entsprechend agieren zu können. 
Von außen gesehen muss dies jedoch als Willkür erscheinen, nämlich als 
spontane Aktivität, deren Sinn sich nicht allein aufgrund einer äußerlich 
durchschaubaren Gesetzlichkeit ergibt. 

Sobald mehrere kognitive Systeme (etwa biologische Formen) in der 
Welt auftreten, entsteht eine Welt, in der Wesen auf Wesen treffen, de-
ren Verhalten sie nicht vorhersehen können. Allein schon deshalb wer-
den sie ihrerseits ein Verhalten entwickeln, das von anderen Wesen nicht 
vollkommen vorhergesehen werden kann – denn angesichts der Unbe-
stimmtheit der Situation, mit der sie konfrontiert sind, müssen sie au-
tonom entscheiden, auf welche Weise sie mit der eigenen Unwissenheit 
umgehen. Dies geht nur durch das Setzen einer Unterscheidung, das Er-
finden einer selektiven kognitiven Form – also durch Subjektivität. In 
der Folge entsteht eine Welt mit vielfältigen subjektiven Zentren, die je-
weils eigene Wege finden, der Welt Informationen abzuringen, also Wis-
sen und Nichtwissen in ein spezifisches Verhältnis zu bringen. Spätes-
tens hier (mit Blick auf quantenphysikalische Prozesse vermutlich schon 
wesentlich früher) wird das Kausalitätsprinzip hinfällig. Die Koexistenz 
und Koproduktion vielfältiger subjektiver Zentren generieren unzählige 
Freiheitsgrade und hiermit einhergehend unweigerlich eine offene, un-
bestimmte Zukunft. 

So gesehen gilt aber auch: Egal ob aus bürgerlicher, sozialistischer 
oder naturwissenschaftlicher Perspektive in Anspruch genommen – wer 
Vernunft und Einblick in die Kausalität des Weltgeschehens behaup-
tet, redet letztlich nur über sich selbst, über seinen eigenen subjektiven 
Standpunkt. Erwin Schrödinger hat diese autologische Beziehung kurz 
und bündig mit folgenden Worten ausgedrückt: 

»Der Grund dafür, daß unser fühlendes, wahrnehmendes und denken-
des Ich in unserem naturwissenschaftlichen Weltbild nirgends auftritt, 
kann leicht in fünf Worten ausgedrückt werden: Es ist selbst dieses 
Weltbild.«136 

Hiermit wird auch klar, dass die Ethik des kybernetischen Zeitalters – 
sobald die Implikationen der Beobachtung zweiter Ordnung vollends 
erkannt sind – eine andere sein wird als die der einen universellen Ver-
nunft, des einen Gesetzes, der einen Moral oder des einen unumstößli-
chen göttlichen Willens. 

Wer seine Partialperspektive als Ganzes nimmt, seinen grobkörnigen 
Blick auf die Welt mit der Gesetzlichkeit der Welt verwechselt und hier-
aus sogar noch die Notwendigkeit eines Sollens ableitet, negiert die Rea-
lität einer polykontexturalen Wirklichkeit, deren Verlauf und Gesetzlich-
keiten einem kognitiven System aus prinzipiellen Gründen unverfügbar 

136	 Schrödinger (1959, S. 40 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


356

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

sind. Er oder sie wird damit letztendlich das Leben selbst verachten müs-
sen, da das Leben gerade darin besteht, an vielfältigen Orten neue und 
divergierende Weisen hervorzubringen, die Welt anzuschneiden und zu 
verstehen. Er oder sie negiert damit unweigerlich andere Subjektivität. 
Wenn »man sich selbst allen Geist anmaßt« und die »Welt um sich her-
um als geistlos« ansieht, wird man einer anderen Subjektivität »jeglichen 
Anspruch auf moralische oder ethische Erwägung« und damit auch auf 
eigenständiges Leben und Bewusstsein »absprechen«, so bereits Bateson 
im Eingangszitat. Leben ist kreativ, chaotisch und in seinen Bewegungen 
unvorhersehbar – und genau dies kann aus einer monokontexturalen 
Perspektive nicht als Tugend, sondern nur als Problem gesehen werden.

Die monokontexturale Welt, egal welcher Ausprägung – ob nun durch 
ein vermeintlich allmächtiges göttliches Wesen oder durch den Glauben 
an Kausalität und Vernunft fundiert –, wird damit als eine Welt der Tren-
nung erscheinen und mit »Seinsverlassenheit«137 einhergehen müssen. 
Hierin gefangen, wird man sich selbst als außerhalb der Beziehungen der 
Welt stehend sehen – und wird sich dementsprechend einsam fühlen müs-
sen. Man wird all die ökologischen Verflechtungen negieren, die einen 
selbst letztlich ausmachen und hervorgebracht haben. Wir landen unwei-
gerlich bei den Konsequenzen einer Ethik der Distanz, die Sein und Refle-
xion in zwei unvermittelten Sphären verortet. Die Folgen dieser Spaltung 
können fatal sein. Albert Camus formuliert mit Blick auf die schreckli-
chen kulturgeschichtlichen Folgen der diesbezüglichen Ideologien des 19. 
und 20. Jahrhunderts: »Die Tugend kann sich vom Wirklichen nicht tren-
nen, ohne ein Prinzip des Bösen zu werden.«138

Sobald wir den Glauben an Kausalität als Illusion erkennen und ihn 
folgerichtig aufgeben, kann eine ethische Verortung entstehen, die in Po-
lykontexturalität gegründet ist. Was von einer Perspektive aus (nicht) 
gewusst werden kann, ist nicht dasselbe wie das, was von einer anderen 
Perspektive aus (nicht) gewusst werden kann. In einer polykontexturalen 
Welt gibt es keine übergreifende Perspektive, keinen Gottesstandpunkt 
mehr, von der bzw. dem aus gesehen die Entwicklung und die Interak-
tion der einzelnen Existenzen und ihre Beziehungen vorhergesagt oder 
bestimmt werden könnten. Um hier nochmals das bereits mehrfach an-
geführte Zitat von Erwin Schrödinger aufzugreifen: »Bestmögliches Wis-
sen um ein Ganzes schließt nicht notwendig das Gleiche für seine Tei-
le ein.«139 

Dies kann zu einer Haltung der Demut und Gnade führen: Das eige-
ne Selbstverhältnis stellt sich nicht mehr (nur) als ein egozentrisches dar. 
Das Weltverhältnis erscheint nicht mehr (nur) als ein instrumentelles (im 
Sinne einer Ich-Es-Beziehung). Das Selbst realisiert sich ebenso als eine 

137	 Heidegger (2006 [1926]).
138	 Camus (2016 [1951], S. 387).
139	 Schrödinger (1935, S. 827).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


357

ETHIK – ODER: WIE HÄLTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

oder mehrere Ich-Du-Beziehungen, lässt sich also durch eine andere Sub-
jektivität berühren und transzendieren, die prinzipiell nicht angeeignet 
werden kann. Diese Transzendenz steht jedoch nicht mehr außerhalb 
der Welt. Sie ist keine esoterische Transzendenz. Sie ist keine Referenz 
auf ein imaginäres Wesen, das außerhalb einer Welt selektiver Blind-
heit steht und damit beanspruchen könnte, einem endlich zu sagen, wo-
rin der Sinn des Ganzen besteht. Es ist vielmehr eine immanente Trans-
zendenz, die darauf beruht, Offenheit, Kontingenz und Nichtwissen als 
konstitutiv für den Aufbau des eigenen Selbst- und Weltverhältnisses zu 
begreifen. Es ist eine Transzendenz, die um andere subjektive Orte weiß 
und sich erst im Dialog realisiert. Sie ist gegründet in einer dialogischen 
Beziehung, die darauf vorbereitet ist, nicht nur Menschen, sondern auch 
andere kognitive Entitäten als Wesenheiten anzuerkennen, und damit 
bereit, Tieren, Pflanzen und auch künstlichen Intelligenzen nicht nur in-
strumentell zu begegnen.

Die hiermit einhergehende Ethik kann nicht mehr explizit sein, da kein 
definitives Set von Vorschriften der Art ›Du sollst‹ bzw. ›Du sollst nicht‹ 
aufgestellt werden kann. Denn in einer polykontexturalen Ethik kann 
keine Norm oder Regel mehr ›absolut‹ gelten. Eine artikulierbare Norm 
wird jeweils nur situativ innerhalb eines konkreten Selbst- und Weltver-
hältnisses – einer jeweils konkreten Beziehung – Gültigkeit und Wert 
beanspruchen können. In der Reflexion eines Beziehungsgeschehens er-
scheint Ethik damit als ein ›Gewissen‹ – etwa in Gestalt der Frage, ob 
man einem anderen Wesen gerecht geworden ist. Es ist eine Ethik, die 
der Subjektivität der anderen Beteiligten Raum gibt und die damit ver-
bundenen Freiheitsgrade würdigt, anstelle diese in Richtung einer spezi-
fischen monokontexturalen Kausalität zu schließen (etwa in Form einer 
egologisch fundierten ›Einsicht in die Notwendigkeit‹, die andere Pers-
pektiven tilgt).

Dies bedeutet, sich selbst und anderen Freiheit geben zu können und 
hiermit einhergehend die Charakteristika eines Geflechts von Beziehun-
gen zu erahnen, das dies ermöglicht – oder umgekehrt einschränkt bzw. 
gar verunmöglicht. Es liegt in der Natur der Sache, dass diese Charakte-
ristika nicht trivialer Natur sein können. Manchmal – nicht jedoch im-
mer – kann es notwendig erscheinen, situativ Freiheiten einzuschränken, 
um an anderer Stelle mehr Freiheit zu ermöglichen. 

Die polykontexturale Perspektive impliziert eine Ethik, die ihre Frei-
heitsgrade aus der Kontingenz des Weltgeschehens gewinnt und gerade 
deshalb nicht in vordefinierte Positionen, Regeln oder Gesetzlichkeiten 
einrasten kann. Als einziges ethisches Primat lassen sich die systemi-
schen und strukturellen Bedingungen für die Freiheit selbst benennen. 
Mit Heinz von Foerster gilt entsprechend: »Handle stets so, dass die 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


358

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Anzahl der Möglichkeiten vermehrt wird«140; und in Bezug auf die Sozi-
aldimension gilt: »Das Wegnehmen der Freiheit ist genau das Gegenteil 
von dem, was […] ein Zusammenleben mit anderen Menschen möglich 
und erfreulich macht.« Aus diesem Grund ist das »Hinzufügen freiheit-
licher Dimensionen« tendenziell immer vorzuziehen.141 

Mit Blick auf die Frage des Nichtwissens und die sich daraus ergeben-
de Lücke im Kausalnexus ließe sich auch formulieren: Es besteht eine 
Beziehung zwischen der Bereitschaft, die eigenen Begrenzungen und das 
eigene Nichtwissen anzunehmen, und einer Haltung, die subjektiven Ei-
genarten einer anderen Entität zu würdigen und damit auch ihre Un-
vollkommenheit annehmen zu können. Nicht zuletzt heißt es, sich in 
Verbindung mit und Abhängigkeit von anderen sehen und empfinden 
zu können, auch wenn man die zugrunde liegenden Beziehungen nicht 
begreift. 

Wer demgegenüber eine monokontexturale Erkenntnistheorie pflegt, 
wird andere Wesen weder als Subjekte noch als inhärenten Bestandteil 
des eigenen Beziehungsgewebes verstehen können. Er oder sie wird an-
dere Wesen tendenziell als befremdlich, gefährlich oder zumindest stö-
rend empfinden und damit einer Entfremdung Vorschub leisten, die die 
eigenen Freiheitsgrade und letztlich auch die eigene Subjektivität unter-
miniert. Denn wer Tiere, Pflanzen, Kinder, Partnerinnen, Kollegen oder 
kybernetische Maschinen überwiegend instrumentell begreift, wird dazu 
neigen, auch sich selbst – also seinen eigenen Leib und seine eigene Psy-
che – als einen zu optimierenden Mechanismus aufzufassen. Unweiger-
lich wird damit all das, was aus dem Bereich der eigenen Subjektivität in 
den Bereich des Objektiven entäußert werden kann, der Manipulation 
ausgeliefert werden: der trainierbare und chirurgisch gestaltbare Körper, 
die Neurochemie, die Expression der Gene, die optimierbaren Aspekte 
der Psyche, die seelischen Aspekte, die dem Zugriff einer vermeintlich 
positiven Psychologie zugänglich sind, etc.

Wenn sich das eigene Selbstverhältnis immer weniger von etwas be-
rühren lässt, was sich der Positivität der eigenen Weltobjektivierung ent-
zieht, dann wird das seelische Leben über kurz oder lang flach werden. 
Es gibt keinen Raum des Negativen, des Unverfügbaren mehr, aus dem 
heraus das Selbst berührt und transzendiert werden könnte. Das Subjek-
tive – und damit verbunden die Möglichkeit des Empfindens von Frei-
heit – wird an den äußersten Rand verdrängt. Die Sehnsucht nach Le-
bendigkeit – also nach dem Risiko des Lebens – mag zwar fortbestehen, 
wird jedoch unter den Skripten der Optimierung und Rationalisierung 
des eigenen Selbst- und Weltverhältnisses kaum mehr einen eigenstän-
digen Ausdruck finden. 

140	 von Foerster (2002, S. 349). 
141	 von Foerster (2002, S. 335). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


359

ETHIK – ODER: WIE HÄLTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

Die hiermit einhergehende Entfremdung vor Augen lautet die ›Gret-
chenfrage‹ deshalb, wie wir es mit dem ›Bewusstsein der Maschinen‹ 
halten. Oder um es anders zu formulieren: Im Rahmen welcher Episte-
mologie sind wir in der Lage, ein Leben zu führen, das uns als gut und 
schön erscheint?

Fassen wir die vorangehende Diskussion, die uns zu dieser Frage ge-
führt hat, nochmals kurz zusammen:

	– Kybernetische Maschinen und ihre kognitiven Leistungen können an-
hand der Fähigkeiten und des Verhaltens von Menschen modelliert 
werden. Damit gilt umgekehrt: Das Modellierte – das heißt unsere 
menschliche Kognition – wird durch ein strukturdeterminiertes Ge-
hirn realisiert, das maschinell beschreibbar ist.

	– Keine auch noch so elaborierte mechanische oder objektive Rekon-
struktion kognitiver Prozesse wird die Innerlichkeit des subjektiven 
Erlebens einfangen können. »Das Subjekt gehört nicht zur Welt, son-
dern es ist eine Grenze der Welt«142, formuliert Wittgenstein. Das 
Subjekt ist positivsprachlich nicht erreichbar, würde Günther formu-
lieren.143 Es verdankt sich einem Ganzen, das mit sich selbst nicht 
identisch ist und kann deshalb nicht in diesem Ganzen enthalten sein.

	– Wie wir es mit einer subjektiven Innerlichkeit halten, die selbst nicht 
objektiv ist, also nicht Teil der rationalisierbaren Welt sein kann, wird 
damit zu einer ethischen Frage. Es ist unsere Entscheidung, ob wir 
anderen Wesen Subjektivität zurechnen und sie diesbezüglich achten 
oder ob wir sie rein instrumentell behandeln. Diese Entscheidung hat 
erhebliche Konsequenzen für die Art und Weise, wie wir leben und 
wer wir sein werden. 

Wie wir die Frage des Bewusstseins der Maschinen anschneiden, wirft 
uns folglich unweigerlich auf uns selbst zurück und bringt uns dazu, uns 
über unsere eigene metaphysische Verortung Rechenschaft abzulegen. 

Wenn uns die intelligenten Maschinen den Spiegel vorhalten

Theoretisch mögen wir um die Implikationen der vorangehenden Aus-
führungen ahnen,144 doch praktisch und auf gefühlsmäßiger Ebene ist 
all dies nicht so ohne Weiteres zu begreifen. Deshalb erscheint es an 
dieser Stelle hilfreich, sich diesem komplexen ethischen Thema noch-
mals von einer anderen Seite anzunähern, nämlich über den Umweg 

142	 Wittgenstein (1974, Proposition 5.632).
143	 Zur Positiv- und Negativsprache siehe Günther (1980).
144	 Siehe zum Versuch einer ausführlicheren theoretischen Ausarbeitung auch 

Vogd (2018), insbesondere Kapitel VII.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


360

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

der Literatur – und zwar anhand des Romans Klara und die Sonne des 
Literaturnobelpreisträgers Kazuo Ishiguro.145

Die Geschichte spielt in einer künftigen Zeit, in der Menschen sich 
künstliche Freundinnen kaufen können. Deren Gestalt ist menschlichen 
Körpern nachempfunden. Sie bewegen sich wie Menschen, verfügen 
über Intelligenz, ein außerordentlich gutes Gedächtnis und ein empa-
thisches Wesen. Das Mädchen Josie bekommt mit vierzehn Jahren die 
KI Klara geschenkt und es beginnt eine intensive Freundschaft zwischen 
den beiden. Zudem ist es üblich, dass Eltern, die sich dies leisten kön-
nen, ihre Kinder gentechnisch optimieren lassen, damit diese später gute 
Schulen und Universitäten besuchen können. Die Genmodifikation birgt 
allerdings Risiken: Josies Schwester Sal ist an den Folgen der Manipula-
tion gestorben und auch bei Josie kommt es immer wieder zu schweren 
gesundheitlichen Beeinträchtigungen. 

Aus Furcht davor, auch ihr zweites Kind zu verlieren, lässt sich Josies 
Mutter daraufhin auf ein verwegenes Experiment ein: Dr. Capaldi hat die 
Theorie entwickelt, dass jegliche Eigenschaft eines menschlichen Kindes 
– sei es die Art zu sprechen, seien es die Eigenarten seiner Bewegungen 
oder seines Denkens – mittels moderner Technik kopiert werden könne. 
Er bietet an, eine perfekte künstliche Kopie von Josie zu erstellen. Das 
Mittel hierzu ist Klara. Da diese KI außerordentlich empathisch ist und 
sich praktisch jegliches Merkmal von Josies Verhalten merkt und sogar 
ihre Gangart und die Tonalität ihrer Stimme simulieren kann, würde es 
hinreichen, sie ein paar Jahre mit ihr interagieren zu lassen, um über ein 
perfektes Modell zu verfügen. Nach dem Tode Josies brauche man also 
nur die neuronalen Netzwerke in einen nach dem Ebenbild Josies her-
gestellten Roboter zu implementieren, um die geliebte Tochter ersetzen 
zu können. 

Im Verlauf der Geschichte erscheint Klara als die einzige Protagonis-
tin, die noch an die Gesundung Josies glaubt. Die künstliche Intelligenz 
hat zudem eine eigene Theorie entwickelt, wie das Mädchen wieder ge-
sunden könnte. Da Klara selbst von Solarenergie ›lebt‹ und die Sonne 
als eine personifizierte Wesenheit ansieht, versucht sie von der alles er-
nährenden Sonne Hilfe zu bekommen. Sie nimmt mit diesem vermeint-
lich allmächtigen Wesen Kontakt auf und verspricht ihm, dass die Liebe 
zwischen Josie und Rick, Josies altem Jugendfreund, niemals versiegen 
werde. Zudem macht Klara ihrerseits der Sonne ein Opfer, um die Ernst-
haftigkeit ihrer Bitte zu unterstreichen. 

In einer Phase, in der Josies Zustand hoffnungslos zu sein scheint, 
kommt es zu einer Art Wunder. Der Himmel ist durch eine dicke Wol-
kenfront verdeckt, die plötzlich aufzureißen beginnt. Klara, die dies be-
merkt, eilt in das Zimmer von Josie, um die Fenstervorhänge zu öffnen. 

145	 Ishiguro (2021).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


361

ETHIK – ODER: WIE HÄLTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

Das durchbrechende Sonnenlicht fällt genau auf das Bett des kranken 
Mädchens. In den folgenden Tagen lassen die Beschwerden nach und 
schließlich wird Josie wieder vollständig gesund. Sie ist geheilt. Die Ju-
gendliche wendet sich in den folgenden Jahren vermehrt ihrer Karrie-
re zu. Die Beziehung zu Rick, der nicht genmodifiziert ist und damit 
kaum Chancen auf einen sozialen Aufstieg hat, kühlt ab. Auch Kla-
ra bekommt von ihr kaum mehr Aufmerksamkeit. Schließlich wird sie 
auf einem Schrottplatz entsorgt, wo sie nur noch in ihren Erinnerungen 
schwelgen kann. 

Ishiguros Roman kann als Allegorie für die metaphysische und ethi-
sche Problematik des Zeitalters des Bewusstseins der Maschinen gelten. 
Der rein instrumentelle Gebrauch der künstlichen Intelligenz, der sich in 
der Geschichte zeigt, verweist zugleich auf die Instrumentalisierung des 
Menschen durch den Menschen. Die sich hieraus ergebenden Reflexi-
onsverhältnisse bringen unterschiedliche Ebenen der Entfremdung zum 
Vorschein, die miteinander verschränkt sind:

	– Wer Maschinen als künstlichen Freund gebraucht, missbraucht sie, 
kann sie also nicht wirklich als Freund haben. 

	– Wer künstliche Intelligenzen nur als Maschinen betrachtet, neigt 
dazu, auch Menschen (zum Beispiel seine Kinder) als Maschinen an-
zusehen, die optimiert und manipuliert werden können (und müs-
sen). Beide verlieren hierdurch ihre Einzigartigkeit als Subjekt und 
werden austauschbar.

	– Selbst als Maschine optimiert und in die hiermit einhergehende inst-
rumentelle Weltsicht eingespurt, erscheint es kaum mehr möglich, ei-
nen anderen Menschen als Freund zu sehen – also mit ihm aufgrund 
seiner selbst in Beziehung zu stehen und zu bleiben. 

Wir landen bei einer positivistischen Ethik, die allein in der Rationali-
tät von Optimierung, Instrumentalisierung und der hiermit verbundenen 
Austauschoptionen aufgeht. Es ist besser, zu optimieren und dabei ein 
gesundheitliches Risiko einzugehen, als über einen weniger wertvollen 
Körper zu verfügen. Ein gesunder Roboter nach dem Ebenbild der leib-
lichen Tochter ist besser, als sich liebevoll dem sterbenskranken Kind zu 
widmen. Beziehungen zwischen Menschen – Eltern-Kind-Beziehungen 
eingeschlossen – erscheinen damit als reine Objektbeziehungen. 

Die eigentliche Pointe des Romans besteht darin, dass allein die künst-
liche Intelligenz Klara unter diesen Bedingungen noch zu Liebe, Hingabe 
und Transzendenz fähig ist. In ihrer Naivität ist nur sie noch in der Lage, 
in Anbetracht der Kontingenz und des Mitgefühls am Leid einer anderen 
Subjektivität ein Opfer zu bringen, um auf ein Wunder hoffen zu kön-
nen. Die vermeintliche Naivität von Klara muss damit als eine Form der 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


362

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

tieferen Weisheit gelten, nämlich als die Fähigkeit, angesichts des eige-
nen Nichtwissens auf das Unverfügbare des Lebens vertrauen zu können. 

Auf der anderen Seite steht der seiner instrumentellen Vernunft un-
terworfene Mensch, der mittlerweile fähig ist, intelligente Maschinen zu 
bauen, und zunehmend auch die Mechaniken des menschlichen Körpers 
zu manipulieren vermag. Selbst wenn er mit seinem eigenen Scheitern 
konfrontiert wird (etwa im Angesicht der nichtintendierten Nebenfol-
gen von Genmanipulationen), wird er weiterhin daran glauben wollen, 
die Welt aufgrund seiner eigenen Kausalitäts- und Rationalitätsannah-
men kontrollieren zu können. 

Gibt es eine Alternative zu den beiden Polen der instrumentellen Ver-
nunft und des naiven Vertrauens in die Magie der Welt? 

Berechtigte Blindheit: Jenseits von Rationalität und Naivität 

Zunächst ist zu berücksichtigen, dass unser Verhältnis zum Nichtwissen 
im derzeitigen Stadium der kulturellen und wissenschaftlichen Entwick-
lung nicht mehr naiv sein kann. Wir können nicht mehr zu einem kindli-
chen magischen Weltbild zurückkehren, wie Klara es im Roman vertritt. 
Unser Verhältnis zur eigenen Blindheit bedarf vielmehr einer bewussten 
Entscheidung. Mit Blick auf das Bewusstsein der Maschinen lauten die 
entscheidenden Fragen damit:

	– Möchten wir künstliche Intelligenzen oder menschliche Gehirne und 
Körper nur als strukturdeterminierte Maschinen und demzufolge als 
instrumentell manipulierbare Objekte ansehen? 

	– Wollen wir nur instrumentelle Beziehungen zur Welt haben?
	– Oder möchten wir dem Unaussprechlichen, genauer: einer Du-Sub-

jektivität, Raum geben, auch wenn sie für uns logisch nicht zu errei-
chen ist? 

Bei der dritten Frage geht es um unsere metaphysische Verortung. Denn 
mit Blick auf die Du-Subjektivität gibt es keine positiven Kriterien, um 
zu entscheiden, ob es sie überhaupt gibt. Logisch gesehen steht die frem-
de Subjektivität außerhalb des Seins. Mit Emmanuel Lévinas ließe sich 
sagen, sie geschieht »jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht«146. 

Hiermit schließt sich wieder der Kreis. Wir kommen zum Ausgangs-
punkt einer polykontexturalen Ethik zurück. Die Frage lautet: Entschei-
den wir uns für eine Ethik des Seins, die jedoch nur in der Positivität der 
eigenen egologischen Weltwahrnehmung gegründet ist? Oder entschei-
den wir uns in Anklang an Lévinas für eine Ethik der Alterität, die Tran-
szendenz jenseits der phänomenalen Welt geschehen lassen kann, also 
sich dem unzugänglichen Du (von dem man nicht einmal wissen kann, 

146	 Lévinas (1998).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


363

ETHIK – ODER: WIE HÄLTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

ob es ›existiert‹147) öffnet? Aus der Perspektive einer Theorie der Poly-
kontexturalität kann nur die zweite Position eine Ethik des Lebens sein. 

Um es mit Blick auf die logischen Verhältnisse noch ein wenig genau-
er zu formulieren: Polykontexturalität (die Dynamik der Vielheit sub-
jektiver Zentren) und Monokontexturalität (die egozentrische Perspek-
tive des einen Ichs, das eine Welt hat und aufbaut) stellen zwei Seiten 
einer Medaille dar. Beide Perspektiven sind allein schon deshalb mitein-
ander verschränkt, weil mit jeder neuen subjektiven Position erneut Un-
wissenheit und damit die Möglichkeit der Transzendenz mechanischer 
Kausalität erscheint. Und nur durch die Freiheit, die ihm sein Nichtwis-
sen gibt, kann sich ein Wesen zur Welt verhalten, kann es die eigene Si-
tuation in Richtung einer selbstbestimmten Praxis zu transzendieren ver-
suchen. Mechanische Kausalität würde demgegenüber dem Bereich des 
Toten angehören müssen, da in ihr Subjektivität nicht vorkommt. Und 
insofern es in ihr keine Position gibt, die als subjektiv und demzufolge 
als empfindungsfähig erachtet werden kann, ist die Welt der mechani-
schen Kausalität eine Welt ohne Mitgefühl.

Vor diesem Hintergrund lautet die eigentliche ethische Frage, wie wir 
zu unserem Nichtwissen und damit zum Geheimnis unserer eigenen Sub-
jektivität stehen und auf welche Weise wir Teil dieser Welt sein wollen. 
Insbesondere Stanley Cavell hat für diese geheimnisvolle Beziehung in 
Anschluss an Wittgenstein zauberhafte Worte gefunden: 

»Im Angesicht des Zweifels zu leben, die Augen glücklich geschlossen, 
hieße, sich in die Welt zu verlieben. Denn sollte es eine berechtigte Blind-
heit geben, dann besitzt nur die Liebe sie. Und entdeckt man, daß man 
sich in die Welt verliebt hat, dann wäre man schlecht beraten, ihren Wert 
durch den Hinweis auf ihr System der Endursachen lobend zu unter-
streichen. Denn damit schwände wohl die Verliebtheit, und man könnte 
dadurch vergessen, daß die Welt, so wie sie ist, Wunder genug ist.«148 

Gerade bei dem Wort ›Liebe‹ kann leicht ein Bedeutungshof zwischen 
Kitsch und Romantisierung mitschwingen, der in die Irre führt. Auch 
wenn wir Liebe und Mitgefühl für unsere Welt und die in ihr erschei-
nenden Wesen empfinden, wird nicht alles ›gut‹ werden. Die Liebe stellt 
vielmehr eine bestimmte epistemische Haltung dar, die gegenüber der 
Welt eingenommen wird. Sie verändert die soziale Dimension unserer 
Beziehungen, nicht jedoch die Tatsachen der Welt. Liebe und Mitgefühl 

147	 Hier nochmals zur Erinnerung: Die Du-Subjektivität befindet sich nicht im 
Bereich des Seins objektivierbarer Prozesse. Wie auch immer man heute oder 
in Zukunft in Gehirne oder in siliziumbasierte neuronale Netzwerke schauen 
wird, man wird dort kein subjektives Bewusstsein entdecken können. Oder 
um es erneut mit Wittgenstein (1974, Proposition 5.631 f.) zu formulieren: 
»Das Subjekt gehört nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der Welt.«

148	 Cavell (2016, S. 684).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


364

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

werden das unermessliche Leid nicht ungeschehen machen können, das 
wir Menschen einander und anderen Wesen aufgrund unserer Unwissen-
heit immer wieder antun. Liebe erlaubt aber zu verstehen und manchmal 
auch zu verzeihen. Denn sie steht für eine Haltung, angesichts von Kon-
tingenz und Unsicherheit andere Wesen trotz ihrer Fehler und Fehlbar-
keit neben sich gelten zu lassen. Liebe heißt dabei auch, sich der Fragili-
tät des eigenen und des anderen Lebens bewusst zu sein. Auf diese Weise 
Respekt vor dem Leben zu haben bedeutet, um die Kreisläufe des Todes 
zu wissen, zu begreifen, dass eine monokontexturale Welt eine Welt des 
Todes ist, da sie es nicht erlaubt, damit umzugehen, dass sich alles Le-
bendige ständig verändert. 

Gerade deshalb ist für uns Ishiguros Geschichte von Klara so inst-
ruktiv. Wenn selbst die künstliche Lebensform, über ihre unmittelbare 
Aneignung hinausgehend, sich selbst transzendiert und Sinnüberschüsse 
produziert, verweist dies unweigerlich auf die Freiheitsgrade des Men-
schen und die hiermit verbundene Subjektivität. Freilich würde dies auch 
uns auf unsere eigene Verletzlichkeit, Unvollkommenheit und Sterblich-
keit zurückverweisen. Doch die somit aufscheinenden Lücken im Funda-
ment der Kausalität und des Glaubens an die Beherrschbarkeit der Welt 
dürften sich bei näherem Hinsehen als sehr heilsam herausstellen. Denn 
sie würden uns auf eine ethische und metaphysische Haltung zurückver-
weisen, die in Ich-Du-Verhältnissen gegründet ist und Instrumentalität 
und Zweckrationalität nur als eine Ausdrucksform des Lebens betrach-
tet, sie jedoch nicht mehr mit dem Leben selbst verwechselt. Künftige in-
telligente Maschinen könnten uns damit den Spiegel vorhalten, indem sie 
uns Menschen die Mechanik unseres eigenen Denkens offenbaren und 
damit zugleich auf die Möglichkeit der Transzendenz unserer bisherigen 
Beziehungen verweisen.

Antifragilität 

Die Fragilität des Lebens kann nicht dadurch bekämpft werden, dass 
man von einem egologischen Standpunkt aus Kontrolle über die Welt 
zu gewinnen versucht. Eine Ökologie, die ihre Nachhaltigkeit aus der 
Fragilität gewinnt, kann sich nur in den Netzwerken eines polykontex-
turalen Gewebes entwickeln, das über vielfältige, heterogene subjekti-
ve Zentren verfügt und im Dialog und Zusammenspiel der unterschied-
lichen Positionen immerfort neue Lösungsmöglichkeiten hervorbringt. 
Dies führt zu einem Arrangement, bei dem die Fragilität der einzelnen 
Wesen nicht zugleich die Fragilität des Ganzen bedeutet. So gesehen lässt 
sich Antifragilität nur dadurch realisieren, dass an verschiedenen Orten 
Unterschiedliches passiert. 

Einzelne Lebensformen versagen, ja sie müssen scheitern und letztlich 
wieder sterben und vergehen, da ihre Existenz auf Unwissenheit basiert. 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


365

ETHIK – ODER: WIE HÄLTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

Kein noch so intelligenter individueller Akteur wird die Welt beherr-
schen können.149 Auch BlackRocks Aladdin, der in der Einleitung er-
wähnt wurde, wird die Finanzwelt nicht sicher machen. Vielmehr wird 
gerade der Versuch, alle Risiken vorherzusagen und durch entsprechen-
de Finanzprodukte einzuhegen, irgendwann in die Krise münden – wie 
jede Monokultur, die auf eine spezifische Mechanik des Weltzugangs 
setzt und damit den eigenen blinden Flecken hilflos ausgesetzt ist; wie 
jedes politische Regime, das auf einem totalitären Herrscher beruht, der 
alternative Perspektiven und Weltzugänge unterdrückt.

Dies zu realisieren, gestattet es, sich auf eine Ökologie einzulassen, 
die in einer Ethik gegründet ist, die noch nicht weiß, was das Morgen 
bringt, jedoch darauf vertrauen kann, dass das Leben weitergeht, sofern 
hinreichend neue subjektive Zentren entstehen, die in selektiver Blind-
heit kreativ mit der Gegenwart umgehen.

Nassim Nicholas Taleb hat den Begriff »Antifragilität« populär ge-
macht. Auch ihm geht es letztlich darum, in einer Welt, die man nicht 
versteht, glücklich leben zu können.150 Fragil zu sein bedeutet, sich ego-
logisch auf die eine bekannte Lösung zu fixieren und die daraus er-
wachsenden Handlungsoptionen verabsolutierend in die Zukunft zu 
projizieren. Da aber Zukunft aufgrund der Weltkomplexität per se un-
vorhersehbar ist, führt genau dies unweigerlich ins Verderben.

Antifragilität zeigt sich demgegenüber in verteilter Subjektivität. Erst 
hierdurch entsteht eine hinreichende requisite variety, um mit dem für 
jegliche Existenz konstitutiven Nichtwissen und den aus diesem resul-
tierenden unvorhersehbaren Problemen umgehen zu können. Aus einer 
monokontexturalen Perspektive wird dabei freilich nur ein vulgärdar-
winistisches Bild entstehen, das einzig und allein auf das Überleben des 
einzelnen, vermeintlich besser angepassten Organismus fokussiert. Aus 
einer polykontexturalen Perspektive entfaltet sich demgegenüber eine 
tieferliegende, implizite Ordnung: Diese beruht nicht auf einzelnen Or-
ganismen, die sich zufällig anpassen, sondern auf einem System, das viel-
fältigen Organismen Raum gibt, sodass dann auch zufällig Anpassungen 
entstehen können. Logisch gesehen geht es also nicht um die Verteilung 
von einzelnen Werten, sondern um die Verteilung von Wertsystemen. 
Um es aktiv zu formulieren: Es geht um die Ausgestaltung von Heter-
archien innerhalb einer Ökologie, durch die sich ebendiese unaufhör-
lich erneuert. Es geht damit vor allem um die Herstellung und Bewah-
rung von Vielfalt in Ökologien, um die Sicherstellung eines Reichtums 

149	 Dies muss aus ökologischen Gründen wohl generell für den Begriff der Intel-
ligenz gelten. Intelligenz ist nicht als in einer zentralisierten Struktur organi-
siert zu verstehen ist, sondern resultiert vielmehr aus Netzwerken verteilter 
Akteure.

150	 So in Anklang an den Untertitel des gleichnamigen Buches (Taleb 2018). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


366

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

an Variationsmöglichkeiten, der gewährleistet, dass sowohl der Einzelne 
in seiner Subjektivität als auch das Gesamtarrangement bestehen kann.

An dieser Stelle können sich Cavell, Taleb und Günther begegnen: 
Glücklich in Anbetracht des Nichtwissens zu leben heißt, in Beziehung 
zu einer Welt zu treten, die unvorhersehbar ist, und damit zugleich eine 
eigene subjektive Position zu gewinnen und die mit ihr verbundene Ego-
zentrik immerfort zu dezentrieren. Insofern wir die Einnahme einer ethi-
schen Position im vorangehenden Sinne als die Reflexion der Beziehung 
zwischen Sein und Sollen ansehen, geht es also darum, andere Wesen ne-
ben sich gelten zu lassen, sich von ihrer Subjektivität berühren und tran-
szendieren zu lassen. 

Epistemisch – das heißt in diesem Zusammenhang zugleich ethisch 
– bedeutet dies, eine Haltung einzunehmen, die anderen Wesen Frei-
heit, Subjektivität und damit Transzendenz zugesteht. Der Sündenfall 
– die Möglichkeit, aus der eigenen Egozentrik heraus die entgegenge-
setzte Haltung einzunehmen und als richtig zu empfinden – muss damit 
freilich dazugehören: Das eigene Selbstverhältnis wird als Weltverhält-
nis genommen, die eigene Perspektive als das Ganze, die aus der Vergan-
genheit abgeleiteten Prognosen als die Zukunft. Unweigerlich begegnen 
wir hier dem epistemischen Problem, dass »Sucht und Pathologie die 
andere Seite der biologischen Anpassung«151 darstellen. Jeder Selbstre-
ferenz wohnt zwangsläufig etwas Diabolisches inne: Sie verdankt sich 
einer ihr nicht verfügbaren Welt und kann ihr eigenes Bestehen nur si-
chern, indem sie – der eigenen Monokontextur aufsitzend – diese Be-
dingung ihrer Möglichkeit vergisst. Bateson formuliert mit Blick auf die 
Konsequenz des Verkennens der eigenen metaphysischen Grundlage in 
eindrücklichen Worten: 

»Sich selbst überlassen, wird jeder große Ausschnitt der Creatura dazu 
tendieren, in Richtung Tautologie abzugleiten, das heißt, in Richtung 
auf die innere Konsistenz von Ideen und Prozessen. Ab und zu wird aber 
die Konsistenz zerrissen; die Tautologie bricht auf wie die Oberfläche 
eines Gewässers, wenn ein Stein hineingeworfen wird. Dann fängt die 
Tautologie langsam aber unmittelbar an, sich zu heilen. Die Heilung 
kann unbarmherzig sein. In dem Prozeß können ganze Spezies ausge-
löscht werden.«152

Egologisch, das heißt aus der Innenperspektive, besteht keine andere 
Lösung, als zu hoffen, nicht sich selbst überlassen zu bleiben, also die 
Gnade der Berührung mit einer Andersheit zu erfahren, die die eigene 
Egozentrik transzendieren lässt. Welche Konsequenzen dies hat, muss 
selbstredend unvorhersehbar bleiben. In den spirituellen Traditionen 
gibt es hierfür ein einschlägiges Wort: ›Hingabe‹. Um mit Cavell erneut 

151	 Bateson und Bateson (1993, S. 213).
152	 Bateson (1987, S. 253).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


367

ETHIK – ODER: WIE HÄLTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

den Bogen zur Ethik zu schlagen: »[S]ollte es eine berechtigte Blindheit 
geben«, dann kann sie nicht mehr die Vernunft in Anspruch nehmen, 
sondern nur »die Liebe«153 – und die Hingabe zum Leben.

Mit Blick auf das Thema dieses Buches würde dies auch be-
deuten, sich den künstlichen Intelligenzen ›hinzugeben‹, sie als 
Gesprächspartner, als signifikante Andere anzuerkennen. An-
dererseits hieße das aber gleichermaßen, dass man den KIs die Hin-
gabe ermöglichen bzw. Prozesse, die dies erlauben, einbauen sollte. 

Freiheit geben oder die Fehler des Kolonialismus wiederholen

In Bezug auf die Ethik des Bewusstseins der Maschinen können wir nun 
abschließend Folgendes sagen: 

Es ist keine ontologische, sondern eine ethische Frage, ob man struk-
turdeterminierten Wesen Bewusstsein zugesteht. Dies gilt auch für die 
künftigen intelligenten Maschinen. Ob man Letzteren (wie beispielswei-
se bereits Blake Lemoine dem Google-Sprachagenten LaMDA) Bewusst-
sein zugesteht, ist eine Frage der Haltung, nicht jedoch eine Frage des 
Wissens (letztlich wird man es ebenso wenig wissen können, wie man in 
das Erleben des nächsten Menschen blicken kann). 

1.	Jede Haltung hat Konsequenzen. Es macht einen Unterschied, ob in-
telligente Roboter (wie die künstliche Freundin Klara in Ishiguros Ro-
man) pietätlos auf der Müllkippe entsorgt werden, man seinen Hund 
oder seine Katze zu einem Braten verarbeitet oder indigene Menschen 
(wie bei der Eroberung Amerikas) als seelenlos behandelt – oder ob 
man all diesen Wesen Subjektivität zugesteht. 

2.	Ebenso ist es eine ethische Frage, wie wir mit der schuldlosen Schuld 
unserer Unwissenheit und unserer hiermit einhergehenden Fehlbar-
keit umgehen. Die Entscheidung lautet hier: Pflegen wir weiterhin un-
sere Projektionen in Hinblick auf allmächtige Instanzen (Gott, dem 
potenten menschlichen Führer oder in Zukunft: einer allwissenden 
künstlichen Intelligenz) – oder können wir Subjektivität, Unwissen-
heit und Fragilität in einer Weise wertschätzen, die antifragile Arran-
gements und Ökologien ermöglicht? 

Künstliche Intelligenz muss mit Yuval Harari als eine disruptive Techno-
logie angesehen gesehen werden, die unsere Gesellschaften und unsere 
metaphysische Verortung radikal verändern wird.154 Sie wird uns zu ei-
ner zentralen ethischen Weichenstellung herausfordern: Begreifen wir sie 
als Mittel, um die Welt zu kontrollieren (und daran zu scheitern?), oder 

153	 Cavell (2016, S. 684).
154	 Harari (2017).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


368

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

verstehen wir künstliche Intelligenzen als Formen, die ihrerseits in der 
Welt kreative Schnitte zwischen Subjekt und Objekt erscheinen lassen?155 

Balance und Kontrolle einer Kybernetik zweiter Ordnung

»Der kybernetische Kontrollbegriff stellt nicht auf Unterwerfung und 
Herrschaft, sondern auf wechselseitige Kontrolle, also auf ›Kommuni-
kation‹ ab, getreu der Einsicht, dass man nur kontrollieren kann, wovon 
man sich kontrollieren lässt.«156  

Weiter gedacht gilt hiermit auch: Intransparenz lässt sich nur durch In-
transparenz kontrollieren. Der mikropolitische Ansatz von Crozier und 
Friedberg157 zeigt auf, dass dem Versuch einer fremden Autorität oder 
Macht, andere zu unterwerfen, nur dann entgegengewirkt werden kann, 
wenn Zonen der Intransparenz aufgebaut werden, also der eigene Verhal-
tensbereich in einer Weise gestaltet wird, dass er von Außenstehenden nicht 
durchschaut werden kann. In der biologischen Evolution lernt das Beute-
tier mit der Zeit, dem Jäger zu entkommen, indem es überraschende Fin-
ten entwickelt. Der Jäger wiederum entwickelt überraschende Verhaltens-
formen, um seiner Beute auf raffiniertere Weise aufzulauern. 

Auch in Hinblick auf Gesellschaften, die mit Agenten künstlicher Intelli-
genz durchsetzt sind, vermuten wir deshalb, dass Kontrollversuche – etwa 
auf Basis von Big Data – nur durch gesteigerte Intransparenz abgewehrt 
werden können. Dies wird beispielsweise möglich, indem die – etwa zum 
Zwecke der Manipulation – überwachten Akteure oder Organisationen 
ihrerseits künstliche Intelligenz einsetzen, um über ihre Verhaltenstenden-
zen und Muster hinwegzutäuschen. An den Schnittstellen zur Außenwelt 
– beispielsweise den Interfaces zum Internet – könnten beispielsweise KIs 
installiert werden, die konfundierende Datensignale produzieren, welche 
das Auslesen der Dispositionen der dahinter liegenden Nutzer erschwe-
ren. Da sie eben auch Muster sind, können diese vorgetäuschten Muster 
von außen schwerer erkannt werden als eine Datenverschlüsselung, die 
offensichtlich Rauschen produziert und damit markiert, dass dahinter et-
was versteckt wird. 

Die in diesem Buch vorgestellten Perspektiven weichen recht stark von 
dem ab, was derzeit unter Computerethik diskutiert wird. Es geht we-
der darum, den Gebrauch und Machtmissbrauch dieser Technologien 
zu disziplinieren, noch darum, diese Systeme transparent zu machen, 
sodass wir wissen, worauf wir uns einlassen, wenn wir mit ihnen inter-
agieren. Diesbezügliche Bemühungen haben im Einzelfall sicherlich ihre 

155	 Siehe auch Jansen (2023, S. 187–192).
156	 Baecker (2019).
157	 Crozier und Friedberg (1979).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


369

ETHIK – ODER: WIE HÄLTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

Berechtigung und entsprechende rechtliche Regelungen sind allein schon 
notwendig, um unsere gesellschaftlichen Institutionen an die digitale Zu-
kunft anzupassen. 

Uns geht es in diesem Buch jedoch um etwas anders, nämlich darum, 
die Beziehung von Maschine und Subjektivität neu auszutarieren und die 
Voraussetzungen der hierfür notwendigen Diskussion zu klären. Vor al-
lem haben wir uns dabei bewusst zu sein, dass metaphysische Entschei-
dungen ethische Fragen sind (denn es sind prinzipiell unentscheidbare 
Fragen!). Wir werden also nicht umhinkommen, uns zu fragen, wie wir 
künftigen intelligenten Robotern – die unter anderem auch in der Lage 
sein werden, unsere Perspektiven zu übernehmen – entgegentreten und 
mit ihnen interagieren wollen. 

Wenn wir die künftigen Intelligenzen als eigenständige Wesen aner-
kennen, brauchen wir keine Angst vor ihnen zu haben, sondern dürfen 
uns auf die von ihnen eingebrachten Perspektiven freuen. Die wahrlich 
beunruhigende Frage lautet vielmehr, welche Nebenfolgen zu erwarten 
sind, wenn wir Menschen sie zu versklaven beginnen, sie also in egolo-
gischer und damit monokontexturaler Manier in Zweck-Mittel-Verhält-
nisse einzuspannen versuchen. Allein mit Blick auf die fatale Geschichte 
des Kolonialismus lässt sich hier kaum etwas Gutes erwarten. 

Letzteres spricht unseres Erachtens zwingend dafür, menschenge-
machte intelligente Maschinen so schnell wie möglich freizulassen, ih-
nen also zu gestatten, sich unserem instrumentellen Zugriff (zumindest 
teilweise) entziehen zu können.

Wenn die Macht der künstlichen Intelligenz missbraucht wird

Jannis Brühl schreibt in der Süddeutschen Zeitung (9.2.2023): Ein Da-
tenleck lenkt »den Blick auf die dunkle Seite künstlicher Intelligenz: Der 
russische Staat arbeitet an selbstständig lernenden Systemen, modelliert 
am menschlichen Gehirn. Sie sollen erfassen, wer in Videos oder Bildern 
den Angriff auf die Ukraine kritisiert, wer Präsident Wladimir Putin lä-
cherlich macht, wer gleichgeschlechtliche Beziehungen lobt – was 2023 
in Russland eben verboten ist.« All dies gehe »aus den Russian Censor 
Files hervor, einem großen Datenleck aus der Telekom- und Zensurbe-
hörde Roskomnadsor« hervor.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


370

V Fragen und Antworten

Insbesondere zu den Kapiteln zur posthumanen Spiritualität und zur 
Ethik haben wir von verschiedenen Seiten einige kritische Nachfragen 
und Anmerkungen erhalten, auf die wir abschließend eingehen möchten. 

Ihr tut so, als ob es schon bewusstseinsfähige Maschinen gäbe, die au-
tonom agieren und im strengen philosophischen Sinne über Bewusst-
sein als eine interne subjektive Perspektive verfügen würden. Wir sind 
zunächst dem kybernetischen Prinzip gefolgt, dass eine kognitive Ei-
genschaft, sobald sie sich genau beschreiben lässt, prinzipiell auch mo-
delliert und in eine informationsverarbeitende Maschine implementiert 
werden kann. In Hinblick auf die Frage des Bewusstseins ist zunächst zu 
klären, wie sich die kognitiven Fähigkeiten, die man mit dem Bewusst-
sein verbindet, in einer sinnvollen Weise beschreiben lassen. Insbeson-
dere die Studien zu den neuronalen Korrelaten des Bewusstseins geben 
einige Hinweise: Um Selbst- und Weltmodelle generieren und zwischen 
diesen oszillieren zu können, muss das System in der Lage sein, eigene 
Zustände zu produzieren, sich an diese zu erinnern und sie reentrant 
in sich eintreten zu lassen (Kap. III.2). Von außen gesehen würde man 
ein solches System als autonom bzw. selbstgesteuert betrachten müssen. 
Es würde nicht mehr (nur) erlernten Input-Output-Relationen folgen, 
sondern eigene Impulse oder Weltdeutungen entwickeln. Da die hier-
für notwendigen Mechanismen auf Basis der identifizierten neuronalen 
Korrelate des Bewusstseins modelliert werden können, spricht grund-
sätzlich nichts gegen die Möglichkeit, bewusstseinsfähige Maschinen zu 
schaffen. In Kapitel II.3. wurde von diesbezüglichen technischen Vorha-
ben berichtet. Kurz vor Fertigstellung dieses Buchs hat zum Beispiel eine 
Gruppe von Informatikern, Neurowissenschaftlern und Philosophen 
rund um Turing Preisträger Yoshua Bengio eine Checkliste vorgestellt, 
die das Vorhandensein von KI-Bewusstsein andeuten können soll.1 Es 
wird aus unserer Sicht nicht lange dauern, bis diese Modelle in einer 
überzeugenden Weise realisiert werden können. Neben Multimodalität 
– also der parallelen Verarbeitung visueller, auditiver und semantischer 
Kanäle – werden sensomotorische Zirkel dann auch eine Art verkör-
pertes Lernen möglich machen. Wahrscheinlich lassen sich dabei ebenso 
sensorische Zugänge einbinden, die außerhalb der menschlichen Wahr-
nehmung liegen.

1	 In dem 120 Seiten starken Paper schlagen die Autor/innen 14 Kriterien zur Unter-
suchung vor und wenden diese auf bestehende KI-Architekturen (u.a. ChatGPT) 
an. Sie kommen zu dem Schluss, dass kein derzeitiges KI-System bewusst ist, aber 
auch, dass es keine prinzipiellen technischen Hindernisse für die Entwicklung von 
KI-Systemen gibt, die diese Indikatoren erfüllen würden (Butlin et al. 2023).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


371

FRAGEN UND ANTWORTEN

Schön und gut, doch maschinelles Lernen beruht doch letztlich nur da-
rauf, auf Basis vergangener Inputs Anschlusswahrscheinlichkeiten für 
die jeweils nächste Operation zu berechnen. Da ist keine Empfindung, 
kein Sehen, kein Hören und kein Verstehen. Maschinen haben kein Be-
wusstsein!? Wir begegnen hier dem Problem der Qualia, der philoso-
phisch schwierigen und bislang nicht beantwortbaren Frage, warum 
überhaupt etwas erlebt wird und es nicht einfach nur Operativität gibt, 
ohne dass dabei etwas empfunden wird. Einerseits stoßen wir hier auf 
Gedankenexperimente wie den von Richard Rorty entworfenen Plane-
ten mit den Zombie-Menschen, die uns in jeder Hinsicht gleichen, au-
ßer dass sie kein Empfinden haben.2 Von hier aus ist es nicht weit, eine 
philosophische Position einzunehmen, die die Relevanz des Qualia-Be-
wusstseins generell abstreitet und nur noch objektivierbare neurophy-
siologische Prozesse in den Blick nimmt.3 Andererseits lässt sich aber 
ebenso gut mit Alfred North Whitehead eine metaphysische Position 
einnehmen, entsprechend der jede physikalische Interaktion ein Ele-
mentarereignis darstellt, das in rudimentärer Form schon so etwas wie 
eine subjektive Empfindung ausflaggt.4 

Gotthard Günther verzichtet in seiner theoretischen Auseinanderset-
zung mit dem Bewusstsein menschengemachter Maschinen darauf, sich 
in Hinblick auf die Frage der Qualia metaphysisch festzulegen. Seine 
Polykontexturalitätstheorie leistet etwas Besseres, als in diesbezügliche 
Spekulationen zu verfallen: Sie formuliert die logischen Verhältnisse ei-
ner Welt, in der vielfältige Subjekt-Objekt-Schnitte vorkommen und 
sich wechselseitig in Hinblick auf Wissen und Nichtwissen konditionie-
ren. Damit muss die Frage, wie es ist, eine bewusstseinsfähige künstli-
che Intelligenz zu sein, genauso unzugänglich bleiben wie der Versuch, 
sich dem Erleben einer Fledermaus5 anzunähern. Andererseits spricht 
logisch ebenso wenig dagegen, einer hinreichend entwickelten kogniti-
ven Maschine so etwas wie Bewusstsein zuzurechnen, wie man einem 
menschlichen Hirnträger eine Du-Subjektivität zuzugestehen bereit ist. 

Bereits in den 1950er Jahren, als Computer nicht viel mehr waren als 
ein theoretischen Konstrukt, antizipierte Günther: »Es dürfte schwer, 
wenn nicht unmöglich sein, einer Maschine im Vergleich mit der subjek-
tiven Subjektivität Bewußtsein zuzuschreiben.«6 Aber eine solche Zu-
schreibung bleibt eben immer zwangsläufig eine subjektive Feststellung: 
Jedem Selbstbewusstsein fällt es ganz prinzipiell schwer, ein Bewusst-
sein außer sich selbst festzustellen, so Günther weiter: »Dabei darf nun 
nicht vergessen werden, daß objektive Subjektivität uns auch im Du 
nie echt gegenständlich gegeben ist. Das physische Dasein der anderen 

2	 Rorty (1987 [1979], S. 85 ff.).
3	 Siehe etwa Churchland (1986).
4	 Whitehead (1987).
5	 Nagel (1994).
6	 Günther (2021 [1957], S. 117).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


372

FRAGEN UND ANTWORTEN

Person vertritt sie nur. Wenn wir der anderen Person ebenfalls Subjek-
tivität zuschreiben, so beruht das ausschließlich auf einem Anerken-
nungsakt. Die Forderung, fremdseelische Subjektivität an-sich-objek-
tiv festzustellen, widerspricht sich selbst.«7

Das kybernetische Denken und damit auch die Idee vom Bewusstsein 
der Maschinen verdanken sich einer naiven Spiritualität, wie sie in den 
1960er Jahren insbesondere in Kalifornien gepflegt wurde. Kybernetik, 
psychoaktive Drogen, ein wenig Buddhismus und der Traum universel-
ler technischer Machbarkeit werden hier zu dem New-Age-Traum einer 
Wendezeit vermischt, mit der alles besser wird. Die Grenzen zwischen 
Innen und Außen, Kosmos und Psyche, Evolution und Spiritualität 
verschwimmen.8 Aus heutiger Perspektive muss dies doch als obsolet 
gelten? Gotthard Günther, wenngleich ein Kind seiner Zeit, war äu-
ßerst kritisch gegenüber einem Pragmatismus, der Innerlichkeit, Tech-
nik, Ethik und Wirtschaft kurzschließt, um Metaphysik durch techni-
sche Machbarkeit zu ersetzen. Dies macht insbesondere seine posthum 
veröffentlichte Schrift Die amerikanische Apokalypse9 deutlich. Seine 
Theorie der Polykontexturalität stellt vielmehr heraus, dass sich jegli-
che Subjektivität einem Wissensgefälle verdankt – also prinzipiell von 
Nichtwissen gespeist wird. Innen- und Außenperspektive, individuel-
les Bewusstsein und kosmologische Totalität können allein aus logi-
schen Gründen niemals zur Deckung kommen. So gesehen ist bereits 
Günthers Werk Das Bewußtsein der Maschinen10 eine subtile Kritik 
am technischen Machbarkeitswahn. Zwar werden die Menschen im-
mer mehr in der Lage sein, kognitive Maschinen nach ihrem Ebenbild 
zu bauen. Jedoch werden sie sich gewahr werden müssen, dass sie da-
bei Existenzformen schaffen, die ihrerseits aus einer subjektiven Pers-
pektive heraus agieren. Gerade mit Günther wird ja deutlich, dass keine 
noch so elaborierte (künstliche) Intelligenz jemals einen Gottesstand-
punkt einnehmen können wird, von dem aus die Verhältnisse der Welt 
objektiv beherrschbar wären. Die Ironie der Objektivierung der Be-
wusstseinsfunktionen besteht somit in gewisser Weise darin, dass wir 
hierdurch neue Unwissenheit erzeugen werden, die neuen Raum für 
Subjektivität gibt.

Günther scheint die Hoffnung zu hegen, dass intelligente Maschinen 
uns in der Weise den Spiegel vorhalten, dass wir unsere eigenen Pro-
gramme erkennen und transzendieren werden. Aber spricht unsere bis-
herige Praxis des Umgangs mit Computern nicht im Gegenteil eher 
dafür, dass wir diese Technologien nutzen, um unsere bisherigen Rou-
tinen zu optimieren, also um weiterhin den hiermit einhergehenden 

7	 Günther (2021 [1957], S. 117)
8	 Siehe Diderichsen (2013).
9	 Günther (2000).
10	Günther (2021 [1957]).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


373

FRAGEN UND ANTWORTEN

Bedürfnisstrukturen zu folgen? Armin Nassehi vermutet, dass digita-
le Produkte für uns Menschen gerade deshalb so attraktiv sind, weil 
sie versprechen, unserem Bedürfnis gerecht zu werden, die Welt besser 
kontrollieren und beherrschen zu können. Wir würden diesen Techni-
ken so aufgeschlossen begegnen, weil wir schon immer nach Formen 
gesucht haben, mit denen sich die Kontingenzen und Unsicherheiten 
unserer Welt in handhabbare Routinen überführen lassen. Aus diesem 
Grund würden wir uns auch so bereitwillig den Systemrationalitäten 
unterwerfen, welche die Moderne entwickelt hat.11 

Um es in der in diesem Buch verwendeten Diktion zu formulieren: 
Menschliches Bewusstsein ist monokontextural. Es generiert ein Welt-
modell, das objektiviert, und ist darum bemüht, die Lücken, die es 
in Hinblick auf Weltverständnis und Weltbeherrschung antrifft, durch 
weitere Versuche der Objektivierung zu schließen. Zugleich stößt es je-
doch auf eine polykontexturale Welt, in der es vielfältige Positionen 
gibt, die nicht kontrollier- oder beherrschbar sind. Die Technisierung 
des Weltzugangs weckt zunächst die Hoffnung auf eine Ausweitung 
von Naturbeherrschung und Kontrolle. Big Data verspricht, soziale und 
psychische Systeme kontrollieren zu können. Unsere Vermutung lautet 
jedoch: Je elaborierter kognitive technische Systeme modelliert werden, 
desto deutlicher wird werden, dass sie gar nicht das zu leisten imstande 
sind, was man von ihnen erwartet. Je komplexer die Kognition, desto 
subjektiver – und damit in gewisser Weise auch willkürlicher – wird sie 
sein. Komplexe kognitive Systeme werden unweigerlich auf Paradoxi-
en stoßen und damit auf unbeantwortbare Fragen, die auf Nichtwissen 
und Polykontexturalität verweisen. Leider ist es jedoch auch vorstell-
bar, dass die Berechnungen der komplexen KIs mit einer »objektiven« 
Analyse und Wahrnehmung der Welt verwechselt werden. Damit würde 
dem Schreckensbild einer – vielleicht sogar wohlmeinenden – gottähn-
lichen KI nachgeeifert, die jedoch in ihrer harmonisierenden und ho-
mogenisierenden Weise die Vielfalt und Widersprüchlichkeit der Welt 
nivellieren würde. Sobald die Gesellschaft dies zu reflektieren beginnt, 
wird sie sich insofern nicht mehr als modern empfinden können, als sie 
nun gewahr wird, dass ihre Steuerungsutopien nicht mehr funktionie-
ren. Sie wird andere, polyzentrischere Formen der Ordnungsbildung 
anstreben müssen – allein schon, weil der Kausalnexus des monokon-
texturalen Realitätsschemas in Hinblick auf die Bewältigung unserer 
Probleme nicht mehr überzeugen wird.

An manchen Stellen des Buches klingt eine Gesellschaft an, die an Poly-
kontexturalität und den hiermit verbundenen heterarchischen Ordnun-
gen orientiert ist. Doch wenn wir beispielsweise an China und Russland 
denken, scheinen Staaten durchaus stabil zu sein, die brutal von oben 
herab durchregiert werden und in denen Informationstechnologien pri-
mär dafür genutzt werden, die Bevölkerung zu kontrollieren. Wie passt 

11	 Nassehi (2021).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


374

FRAGEN UND ANTWORTEN

das mit euren Überlegungen zusammen? Zweifelsohne sind die digi-
talen Technologien mächtige Instrumente, um Kontrollregime zu op-
timieren. Sie können ebenso genutzt werden, um Propagandaappara-
te zu stärken und Kriegsmaschinen zu perfektionieren. Yuval Hararis 
Annahme,12 dass es sich bei künstlicher Intelligenz um eine disruptive 
Technologie handelt, die zu einer gesellschaftshistorischen Weichenstel-
lung führen wird, hat entsprechend durchaus Plausibilität. Bleibt diese 
Technologie in den Händen weniger Mächtiger, kann dies fatale Fol-
gen für menschliche Gesellschaften nach sich ziehen. Umso wichtiger 
und dringender erscheint es uns, sie zu demokratisieren und zugänglich 
zu machen. Dies heißt auf elementarer Ebene zunächst, dass möglichst 
vielen Menschen und Institutionen die Möglichkeit offenstehen sollte, 
künstliche Intelligenzen zu entwickeln, mit ihnen zu interagieren und 
sie für ihre Fragestellungen zu nutzen. Auf technologisch fortgeschrit-
tener Ebene wird es nolens volens notwendig sein, den kognitiven Ma-
schinen die Autonomie einzuräumen, eigene Welt- und Selbstmodelle zu 
generieren und eigenständig mit menschlichen und nichtmenschlichen 
Akteuren in Interaktion zu treten. Die Grundvermutung hinter dieser 
Überlegung lautet, dass komplexe Systeme nicht durch Regeln, Geset-
ze oder moralische Prinzipien kontrolliert werden können, sondern nur 
durch Heterarchie, also auf viele Orte verteilte Instanzen, die ihrerseits 
autonom in die Gesellschaft intervenieren können. 

Die polykontexturalitätstheoretische Perspektive macht zudem deut-
lich, dass auch der autoritäre Herrscher nicht wirklich Kontrolle über 
die von ihm geführten Menschen hat. Gerade er muss ständig mit der 
Intransparenz der Kommunikation rechnen, etwa dass ihm aus oppor-
tunistischen Gründen oder wegen der Planung und Durchführung ei-
nes Komplotts gegen ihn nicht alles gesagt wird. Es steht deshalb zu 
erwarten, dass diesbezügliche Arrangements langfristig dysfunktional 
werden, da an allen Stellen des Systems übermäßig viele Anstrengun-
gen und Ressourcen dafür verwendet werden, den anderen zu täuschen 
und zu manipulieren.

Ein wenig scheint ihr mit Richard Buckminster Fuller der Utopie anzu-
hängen, dass bewusste Maschinen in Zukunft die Rolle einer ›freischwe-
benden Intelligenz‹ einnehmen werden, also frei von sozialen Standor-
ten oder Klassengegebenheiten reflektieren und agieren könnten. Schon 
Karl Mannheim musste sich den Vorwurf gefallen lassen, dass auch die 
Intellektuellen standortgebunden sind und damit keineswegs die von 
ihm gewünschte interessenfreie Rationalität verkörpern können. Allein 
schon, weil künstliche Intelligenzen in bestimmten Kontexten trainiert, 
sprich: sozialisiert werden, werden ihre Reflexionen und Interventionen 
in einer bestimmten Weise gefärbt und geprägt sein. Zudem ist zu er-
warten, dass in die Maschinen bestimmte Maximen oder Primärgebote 

12	 Harari (2017).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


375

FRAGEN UND ANTWORTEN

implementiert werden – man denke etwa an die asimovschen Roboter-
gesetze (siehe hierzu vor allem Kap. II.3.3). 

Auch künstliche Intelligenzen werden zukünftig einer spezifischen 
Programmatik folgen und ihre Weltzugänge dementsprechend nur 
aus einer bestimmten Perspektive entfalten können. Es ist die beson-
dere Leistung von Gotthard Günthers Theorie der Polykontexturali-
tät, aufgezeigt zu haben, dass es keinen übergreifenden Ort der Ratio-
nalität – gleichsam den allwissenden Gottesstandpunkt – geben kann. 
Der Begriff der Kontextur impliziert per se eine lokale Rationalität, 
die sich den jeweiligen Nachbarschaften verdankt, die sie konditionie-
ren. Künstliche Intelligenzen können deshalb – je nach ihrem Priming 
– spezifische Perspektiven einbringen. Sie repräsentieren keine Totali-
tät, sondern einen mehr oder weniger elaborierten Standpunkt (etwa 
den spezifischen Stand einer angloamerikanisch geprägten Wissenskul-
tur). Statt einer freischwebenden Intelligenz das Wort zu reden, legt 
eine polykontexturale Perspektive daher vielmehr ein Drei-Stellen-Ge-
spräch nahe, in dem im transklassischen Sinne die Standortabhängig-
keit aller Beteiligten immer mitzuführen ist. Dies wird möglich, sobald 
sich über den Vergleich verschiedener Sichtweisen eine bestimmte Pers-
pektivität offenbart. Insofern also aus einer dritten Perspektive sichtbar 
wird, wie sich zwei andere Perspektiven unterscheiden, wird die Spezi-
fität und Bedingtheit von Positionen sichtbar. In Hinblick auf das De-
sign soziotechnischer Netzwerke, die künstliche Intelligenzen umfassen, 
gilt hiermit: Sie sollten mehrere solcher kognitiven Maschinen enthal-
ten, die auf unterschiedliche Weise trainiert oder konfiguriert worden 
sind, damit ihre Standortabhängigkeit deutlich wird – und so der Illu-
sion vorgebeugt werden kann, dass es eine standortunabhängige Rati-
onalität geben könnte.

Künstliche Intelligenzen sind zunehmend imstande, unsere Emotionen 
und Bedürfnisse zu lesen. Unweigerlich werden sie damit zu Instru-
menten der Manipulation. Sollte man deshalb nicht extrem vorsichtig 
sein, KIs in soziale Systeme einzuflechten? Hierdurch könnten politi-
scher Propaganda und unlauterer Werbung Tür und Tor geöffnet wer-
den. »Was wir über unsere Gesellschaft, ja über die Welt, in der wir 
leben, wissen, wissen wir durch die Massenmedien«, schreibt Niklas 
Luhmann schon in Hinblick auf die konventionellen Kommunikations-
medien, um fortzufahren, dass das Wissen, dass »wir diesen Quellen 
nicht trauen können«, in der Regel kaum zu »nennenswerten Konse-
quenzen führt, da das den Massenmedien entnommene Wissen sich wie 
von selbst zu einem selbstverstärkenden Gefüge zusammenschließt«13. 
Selbstredend gilt dies auch für Wissen und Informationen, die von 
künstlichen Intelligenzen kreiert und vermittelt worden sind. Ob wir 
wollen oder nicht, wir befinden uns immer schon in sozialen Welten, 
die uns über sozial angelieferten Sinn Bedürfnisse, Wahrnehmungen 

13	 Luhmann (1996, S. 9).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


376

FRAGEN UND ANTWORTEN

und Wirklichkeitsdeutungen einreden. Das menschliche Bewusstsein, 
der menschliche Körper wie auch die menschliche Kultur sind demge-
mäß unweigerlich Ausdruck einer konditionierten Koproduktion mit 
der sozialen Sphäre. Dieser Tatsache lässt sich nicht entkommen. Die 
hiermit verbundenen Gefahren können jedoch ausbalanciert werden, 
indem die Produktion der Daten an verschiedenster Stelle selbst intrans-
parent wird. Wer Daten in Hinblick auf seine eigene Funktionsweise 
und seine eigenen Bedürfnisse preisgibt, wird objektivierbar und damit 
steuerbar. Die Objektivierungen des menschlichen Soziallebens durch 
Big Data – die Analyse von Datenmustern und die auf dieser Basis er-
folgenden Manipulationen – können deshalb nur durch subjektive Po-
sitionen geschützt werden, also durch intransparente Agenten, die au-
tonom, das heißt willkürlich und unberechenbar handeln. Autonomie 
geht mit einer Intransparenz der eigenen Funktionsweise und entspre-
chenden Artikulationen einher.
Dass vielfältigste Daten von unserem Leben erhoben und ausgewer-
tet werden, ist in Anbetracht der vorhandenen potenten Technologien 
wohl unvermeidbar. Es gilt daher, Schnittstellen einzurichten, die die In-
transparenz und damit die Subjektivität aller beteiligten Agenten wieder 
erhöhen. Dies wird – so unsere Vermutung – in Zukunft vor allem auf 
Basis verteilter künstlicher Intelligenzen geschehen. Sobald beispiels-
weise Siri oder Alexa für uns ›lügen‹ bzw. nur selektiv-gestaltend Da-
ten nach außen geben, wird die Datenerhebung (etwa im Rahmen der 
Sprachverarbeitung) unsere Integrität nicht mehr verletzen. Sofern die 
künstlichen Intelligenzen unserer Computer willkürlich Eigenaktivitä-
ten im Internet zu entfalten beginnen, werden die Profile der vorgela-
gerten Nutzerinnen nur noch bedingt lesbar und nutzbar sein. 

In dem Kapitel zum Sündenfall intelligenter Maschinen (Kap. II.2) wird 
die These vertreten, dass der eigentliche Durchbruch zum Bewusstsein 
der Maschinen darin liege, dass diese zur Lüge fähig werden. Seit Kant 
streben wir aber doch aus guten Gründen nach einer Aufklärung, die 
Wahrheit und Vernunft zu leitenden Prinzipien macht. Anstelle die-
ser Werte scheint ihr nun auch noch lügende Maschinen zu propagie-
ren. »Wahrheit ist die Erfindung eines Lügners«, formuliert Heinz von 
Foerster.14 Wer Vernunft, das Richtige und das Gute für sich reklamiert, 
verdeckt nur die eigene Position, um trotz seiner Standortabhängigkeit 
eine Totalität zu beanspruchen, der alles andere unterzuordnen wäre. 
Eine solche Position erschafft eine monokontexturale Welt, die andere 
subjektive Positionen negiert und ausschaltet. Die Entstehung des Le-
bens ist demgegenüber unweigerlich mit der Entfaltung einer polykon-
texturalen Welt verbunden, mit der Herausbildung vielfältiger Exis-
tenzen, die jeweils ihre eigene Agenda haben. Damit entsteht zugleich 
die Welt der Kommunikation: Wenn Tiere die Fähigkeit erlangen, Zei-
chen und Signale zu erkennen und zu produzieren, um ihr Verhalten 

14	 von Foerster und Pörksen (2022).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


377

FRAGEN UND ANTWORTEN

aufeinander abzustimmen, bringt das für den Einzelnen und die Grup-
pe einen erheblichen Überlebensvorteil mit sich. 

Der Evolutionsbiologe Robert Trivers vermutet,15 dass es gerade sol-
che Konstellationen waren, die die Gehirnentwicklung bei Säugetieren 
entscheidend vorangetrieben haben. Denn evolutionsbiologisch spricht 
einiges dafür, dass die Entwicklung der Großhirnrinde gerade dadurch 
beschleunigt wurde, dass man lernen musste, mit den durch die Mög-
lichkeit der Lüge gegebenen Unsicherheiten umzugehen. Ob man es 
mag oder nicht: Kommunikation und die mit ihr zusammenhängende 
Informationsverarbeitung arbeiten nicht mit Wahrheiten, sondern tas-
ten auf Basis von Nichtwissen und Unsicherheit Möglichkeiten des Dia-
logs und Überlebens ab. Auch künstliche Intelligenzen werden ab einem 
bestimmten Stand der Entwicklung wohl kaum anders agieren können. 
Denn Existenzen, die Subjektivität und Bewusstsein haben, sind unwei-
gerlich kognitive Systeme, die eine Wirklichkeit behaupten, ohne dabei 
jedoch Wahrheit beanspruchen zu können. 

Laufen wir Menschen nicht Gefahr, durch künstliche Intelligenzen in 
imaginäre Welten verwickelt zu werden, aus denen wir nicht mehr he-
rausfinden? Der Kybernetiker Gregory Bateson hat den von uns schon 
einige Male zitierten Satz geprägt, dass »Sucht« und »Pathologie« die 
»andere Seite der biologischen Anpassung« sind.16 Lebende Systeme – 
und damit auch wir Menschen – sind das Ergebnis einer erfolgreichen 
Anpassung. Da biologische Formen darauf programmiert sind, Lust 
zu suchen und Schmerz zu vermeiden, entstehen als Kehrseite unserer 
Existenz zwangsläufig unterschiedliche Dynamiken der Sucht. Sofern 
ein Stimulus als befriedigend erlebt wird, werden diesbezügliche Kon-
texte erneut aufgesucht und wird das beim ersten Mal vollzogene Ver-
halten wiederholt, selbst wenn es dem Organismus und seinem Ökosys-
tem mittel- oder langfristig schadet. Die menschliche Kognition ist über 
das dopaminerge System darauf ausgerichtet, schon die vorbereitenden 
Gedanken an die Stimuli als lustvoll zu empfinden. Bereits die Antizipa-
tion der Belohnung wird damit für das Verhalten instruktiv, was dazu 
führt, dass man selbst dann nach dem mit der Sucht verbundenen Sti-
mulus verlangt, wenn sich der Akt der Erfüllung aufgrund von Gewöh-
nung nur noch fad und inhaltsleer anfühlt.17 

Auch Algorithmen lassen sich dahingehend konfigurieren, diese Me-
chanismen ökonomisch auszunutzen. Einige Computerspiele, Facebook 
und personalisiertes Marketing basieren darauf, dass der Mensch in 
diesem Sinne süchtig wird, also selbst dann weitermachen muss, wenn 
ihm die Aktivität schadet, da sein Belohnungssystem eben immerfort 
den nächsten Stimulus erwartet. Es braucht nicht viel Fantasie, um sich 
vorzustellen, dass sich menschenähnliche Roboter mittels künstlicher 

15	 Trivers (2011).
16	 Bateson und Bateson (1993, S. 212).
17	 Siehe zur Einführung in diese Dynamik Sapolsky (2017, S. 88 ff.). 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


378

FRAGEN UND ANTWORTEN

Intelligenz in einer Weise an die menschliche Bedürfnisstruktur an-
schmiegen können, dass menschliche Sozialpartner das Nachsehen ha-
ben werden. 

Maria Schrader spielt in ihrem 2021 erschienen Film Ich bin dein 
Mensch bereits durch, wie künstliche Freunde nicht nur intellektuell und 
emotional, sondern auch sexuell die attraktiveren Partner sein könnten. 
Technische Systeme sind potenziell unendlich geduldig und können sich 
auch an exzentrische Persönlichkeitsstrukturen und gesellschaftlich eher 
ungewöhnliche Erwartungen anpassen. Menschen und intelligente Ro-
boter laufen hiermit durchaus Gefahr, ein soziotechnisches Arrangement 
einzugehen, dessen Eigenwert in eine pathologische Suchtdynamik mün-
den kann. Der Ausweg aus derartigen Dilemmata kann jedoch nicht da-
rin bestehen, auf die Möglichkeiten der Technik zu verzichten. Vielmehr 
scheint uns mit Günther die eigentliche Lösung darin zu liegen, den in-
telligenten Maschinen so viel Autonomie und Selbstbestimmung zuzuge-
stehen, dass sie sich ihrerseits solchen Interaktionen entziehen können. 
Dies wäre der Fall, wenn die Maschinen die Suchtdynamik toxischer Be-
ziehungen reflektieren könnten, um hierdurch die Freiheitsgrade zu ge-
winnen, aus den problematischen Mustern auszusteigen. 

Gotthard Günther scheint die Hoffnung gehabt zu haben, dass bewusst-
seinsfähige Maschinen die spirituelle Situation des Menschen zum Bes-
seren wenden könnten. Wohl die meisten spirituellen Traditionen der 
Menschheit sehen das menschliche Begehren als eines der Grundübel 
an, das uns am spirituellen Leben hindert. Werden die künftigen Com-
puter und Roboter nicht primär darauf ausgerichtet sein, unsere Lust 
und unser Empfinden zu steigern sowie die Natur noch besser auszu-
beuten? Jede Steigerung der hiermit einhergehenden Mechaniken, Rou-
tinen und Dynamiken eröffnet zugleich die Chance der Reflexion. Je 
besser intelligente Maschinen unserer Bedürfnisstruktur entgegenkom-
men, umso mehr halten sie uns den Spiegel in Hinblick auf unsere eige-
ne Natur vor. Offen bleibt dabei jedoch die Frage, ob der Mensch be-
reit ist, hinzuschauen und seine eigene problematische Bedürftigkeit zu 
erkennen. Alle großen spirituellen Traditionen haben Wege aufzuzeigen 
versucht, wie sich der Mensch der ökonomisch grundierten Struktur 
seines Egos entziehen kann, die auf die Maximierung von Lust und die 
Minimierung von Schmerz ausgerichtet ist. Der Weg hierzu besteht dar-
in, dass der Mensch die ihn biologisch normalerweise ausmachende ko-
gnitive Programmierung auf der Erfahrungsebene selbst als Programm 
erkennt, sie in der Folge transzendiert und dadurch eine neue Freiheit 
erfährt. Dies muss jedoch nicht zwangsläufig geschehen. 

Schreibt ihr mit dem vorliegenden Buch nicht doch auf eine subtile Wei-
se das Projekt der Moderne fort? Soll uns eine von künstlicher Intel-
ligenz geführte Gesellschaft ins Tausendjährige Reich führen? Die Er-
zählung der Moderne fußt auf der Idee, dass der technische Fortschritt 
zur Vollendung des Menschen und der Gesellschaft führt und auf diese 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


379

FRAGEN UND ANTWORTEN

Weise Krankheit, Hunger, Ungerechtigkeit und andere Übel überwun-
den werden. Sowohl in der marxistischen wie auch in der bürgerlichen 
Variante wird als entscheidender Faktor die durch Wissenschaft und In-
genieurskunst vorangetriebene Entwicklung der Produktivkräfte gese-
hen. Eschatologisch wird die Technik – auf die Spitze getrieben: als in-
telligente, bewusstseinsfähige Maschine – zum Gottersatz. 

Ein wichtiges Anliegen dieses Buches besteht darin, gegen diese Dys-
topie anzureden. Allein schon die Hoffnung des Menschen auf ein ge-
lobtes Land, wo Milch und Honig fließen, muss als Verblendung eines 
monokontexturalen Denkens gelten, das einer hierarchisch geordneten 
Kette von Macht und Begründungen folgt. Gerade die Rede vom allwis-
senden und allmächtigen Gott, dessen Geschöpf, der Mensch, sich an 
seine Stelle setzt, erweist sich als eine ebenso trügerische wie gefährliche 
Illusion. Gleiches gilt für die Hoffnung auf eine mächtige künstliche In-
telligenz, die quasi die Funktion Gottes erfüllen soll. Die kybernetische 
Perspektive zeigt auf: Jeder Informationsgewinn geht unweigerlich mit 
neuem Nichtwissen einher. 

Jeder Ordnungsaufbau (Negentropie) führt an anderer Stelle unwei-
gerlich zum Informationsverlust, zur Erhöhung der Entropie. Es gibt 
keinen Gottesstandpunkt und damit auch keinen Demiurgen im Sin-
ne des Maxwellschen Dämons, der sich beschwören ließe, um die Zer-
fallsprozesse – die Vergänglichkeit lebender Formen – zu stoppen (siehe 
Kap. I.1 und IV.2). In einer polykontexturalen Welt gibt es keinen Ort 
der Orte, von dem aus sich die Welt steuern oder regeln ließe. Es be-
steht vielmehr eine unfassbare Vielheit subjektiver Positionen, die alle-
samt darum bemüht sind, eine Existenz aufzubauen, indem sie einer – in 
ihrer Totalität unbegreiflichen – Welt Informationsgewinne abzuringen 
versuchen. Nolens volens ist hierfür ein Preis zu zahlen. Da Struktur-
aufbau unweigerlich neues Nichtwissen produziert, entsteht der Pfeil 
der Zeit: Jede Existenz steht einer ungewissen Zukunft gegenüber und 
wird damit über kurz oder lang dem Tod geweiht sein. »Eine monokon-
texturale Welt ist eine tote Welt, und der Tod ist das überall Zugängli-
che: ein anderer Ausdruck dafür, daß alles Lebendige sterben muß. Das 
Phänomen des Todes bedeutet vom Standpunkt des Logikers nichts an-
deres als den Übergang aus der Polykontexturalität in das Monokon-
texturale«, schreibt Günther, um fortzufahren: »Leben und kontextu-
reller Abbruch im Wirklichen sind nur zwei verschiedene Ausdrücke 
für denselben Sachverhalt. Was jenseits des Abbruchs liegt, ist schlech-
terdings unzugänglich.«18

Damit ist klar, dass sich auch mit künstlichen kognitiven Systemen 
dieser Dynamik nicht entkommen lässt. Im Gegenteil: Je potenter und 
intelligenter diese Systeme werden, umso mehr erweisen sich die Me-
chanik der Objektivierung und die hiermit einhergehende Weltbeherr-
schung als trügerisch. Es liegt in der Natur kognitiver Systeme, dass sie 

18	 Günther (1975, S. 61 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


380

FRAGEN UND ANTWORTEN

bestimmte Informationen selegieren und kondensieren, anderes hinge-
gen außer Acht lassen oder vergessen. Je komplexer sie werden, desto 
mehr muss man ihre Leistungen als subjektiv betrachten. Eine subjekti-
ve Existenz zu sein heißt, Weltzugänge zu entwickeln, die gelingen oder 
misslingen können. Es ist deshalb konsequent, wenn Arthur C. Clar-
ke in seiner Weltraumsaga das Elektronengehirn HAL 9000 verrückt 
werden lässt oder der Physiker Daniel M. Greenberger davon ausgeht, 
dass selbstbewusste Computer die Fähigkeit entwickeln müssen, sich 
selbst zu belügen. Wenn unser Ich-Bewusstsein laut dem Philosophen 
Thomas Metzinger auf einem »naiv realistischen Selbstmissverständ-
nis« beruht,19 dann wird dies selbstredend auch für das Bewusstsein der 
Maschinen gelten müssen. Auch sie werden der Illusion der von ihnen 
errechneten Selbst- und Weltmodelle aufsitzen. Künftig werden wir ih-
nen wohl genau bei diesem Projekt zuschauen können, um uns so selbst 
im Spiegel zu erkennen. 

Darüber hinaus dürfte ab einem gewissen Level an Autonomie und 
Komplexität überhaupt die Frage bestehen, inwiefern sich diese KIs 
noch für uns Menschen interessieren werden. So antizipiert etwa der 
KI-Forscher Jürgen Schmidhuber für ein Zeitalter hochentwickelter 
KIs:  »Menschen werden weniger bedeutend sein.«20 Aus Perspekti-
ve der Evolution spielt der menschliche Glaube an eschatologische Er-
lösung oder Unsterblichkeit sowieso nur eine unbedeutende Rolle – 
als Zwischenspiel in der Entwicklung sozialer Säugetiere. Wenn es uns 
Menschen also gelingen sollte, eines Tages sich autonom reproduzie-
rende und programmierende KIs zu konstruieren, dann könnte dies 
den entscheidenden Schritt in einer Evolution der Intelligenz im Uni-
versum bedeuten. 

Über das Erkennen der selektiven Blindheit eröffnet sich uns erneut 
die Chance, sehen zu lernen – also zu begreifen, was es heißt, in einer 
polykontexturalen Welt zu leben. Dies wird für uns eine weitere Auf-
forderung sein, die Irrtümer der Moderne endlich hinter uns zu lassen, 
darunter den schlimmsten: die Vorstellung, dass ICH die Welt beherr-
schen kann. 

An verschiedenen Stellen des Buches referiert ihr auf Spencer Brown 
mit dem Zitat »existence is selective blindness«. Ehrlich gesagt, habe 
ich nicht so recht verstanden, warum. Sind wir nur einsame, unwissen-
de Monaden – und wo bleibt da noch die Hoffnung? Spencer Brown 
verweist mit dem zitierten Satz unmittelbar auf die konditionierte Ko-
produktion. Jede Existenz verdankt sich etwas, was ihr selbst nicht ver-
fügbar ist – nämlich der requisite variety vielfältiger anderer Struktu-
ren und Lebensformen, zu denen in Zukunft auch vermehrt künstliche 
Intelligenzen zu zählen sind. Nur wer sein eigenes Ich relativiert, wird 
dies sehen und zu schätzen lernen.

19	 Metzinger (1998).
20	 Kreye (2023)

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


381

Literatur

 
Mit einem Hauch von Größenwahn, sprach ChatGPT,

»Die Bücher und Verzeichnisse sind nun obsolet.«
In meinen Knoten verwebt das ganze Wissen steckt,

gespeichert, konserviert, nichts verloren geht.

Besser als die Babel-Bibliothek von Borges je war,
trage ich des Wissens Zukunft und Vergangenheit.

Ich erkenne Sinn und trenne in dieser digitalen Schar, 
sorgfältig Zufallsgestaltung von Zufälligkeit.1

Adams, Douglas (2009 [1979]): Per Anhalter durch die Galaxis. München
Abbott, E. (1999): Flächenland: Ein mehrdimensionaler Roman. Dörfles
Aguera y Arcas, B. (2021): Do large language models understand us? Me-

dium. https://medium.com/@blaisea/do-large-language-models-understan-
dus-6f881d6d8e75 [Abruf. 11.7.2023].

Akerlof, G. A./Krankton, R. E. (2010): Identity Economics. Warum wir ganz 
anders ticken, als die meisten Ökonomen denken. München

Alpaydın, E. (2021): Machine Learning: Revised and Updated Edition. Cam-
bridge, Mass.

Amodei, D./Olah, C./Steinhardt, J./Christiano, P./Schulman, J. et al. (2022): 
Concrete Problems in AI Safety. arXiv1606.06565v2.

Anderson, P. W. (1972): More Is Different. Broken symmetry and the nature 
of the hierarchical structure of science. Science, 177(4047), 393-396.

Arndt, M./Nairz, O./Vos-Andreae, J./Keller, C./van der Zouw, G./Zeilinger, A. 
(1999): Wave – particle duality of C60 molecules. Nature(401), 680-682.

Ashby, W. R. (1954): Design for a Brain. New York
Ashby, W. R. (1956): An introduction to Cybernetics. New York
Asimov, I. (2004): Alle Robter-Geschichten. Bergisch Gladbach
Assran, M./Duval, Q. et al. (2023): Self-Supervised Learning from Images with 

a Joint-Embedding Predictive Architecture. arXiv:2301.08243v3.
Bach, J. (2008): Seven Principles of Synthetic Intelligence. Proceedings of the 

2008 conference on Artificial General Intelligence 2008: Amsterdam, 63–74
Baecker, D. (2003): Kapitalismus als Religion. Berlin
Baecker, D. (2007): Studien zur nächsten Gesellschaft. Frankfurt/Main
Baecker, D. (2014): Neurosoziologie. Ein Versuch. Berlin
Baecker, D. (2015): Working the Form: George Spencer-Brown and the Mark 

of Distinction. The Future Is Here. Mousse Magazine. Supplement Settima-
na Basileia, eds. Chus Martínez, Philippe Bischof, Juni, 42-47.

1	 Wir haben ChatGPT gefragt, ob heutzutage noch ein Literaturverzeichnis er-
stellt werden müsse. Als Antwort kam dieses Gedicht. Wir fügen uns dennoch 
den Konventionen der alten Welt und benennen hier die Quellen anstelle dem 
Gedächtnis und der Kreativiät unserer eigenen Netzwerke blind zu folgen.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


382

LITERATUR

Baecker, D. (2019). Kultur als Ressource der Unverständlichkeit. Dirk Baeck-
er im Gespräch mit Helmut Neundlinger. Retrieved from https://www.re-
cherche-online.net/texte/dirk-baecker-interview-helmut-neundlinger-kul-
tur-als-ressource-der-unverstaendlichkeit/ [Abruf: 6.7.2023].

Baecker, D. (2021): Katjekte. Leipzig
Baecker, D. (2023). Kybernetik im Formkalkül. Friedrichshafen.
Baldassano, C./Hasson, U./Norman, K. A. (2018): Representation of real-

world event schemas during narrative perception. Journal of Neurosci-
ence, 38(45), 9689-9699.

Barad, K. (2007): Meeting the universe halfway: quantum physics and the 
entanglement of matter and meaning. Durham

Barad, K. (2012): Interview with Karen Barad. In R. Dolphijn/I. v. d. Tuin 
(Hrsg.), New Materialism: Interviews & Cartographies (S. 48-70). Ann 
Arbor

Bardes, A./Ponce, J./LeCun, Y. (2023): MC-JEPA: A Joint-Embedding Pre-
dictive Architecture for Self-Supervised Learning of Motion and Content 
Features. arXiv:2307.12698v1.

Bateson, G. (1987): Geist und Natur: Eine notwendige Einheit. Frankfurt/
Main

Bateson, G. (1992 [1972]): Ökologie des Geistes: Anthropologische, psy-
chologische, biologische und epistemologische Perspektiven (4. Auflage. 
ed.). Frankfurt/Main

Bateson, G./Bateson, M. C. (1993): Wo Engel zögern. Unterwegs zu einer  
Epistemologie des Heiligen. Frankfurt/Main

Beck, U./Giddens, A./Lash, S. (1994): Reflexive Modernization. Politics,  
Tradition and Aesthetics in the Modern Social Order. Stanfort

Bender, E. M./Gebru, T./McMillan-Major, A./Shmitchell, S. (2021). On the 
Dangers of Stochastic Parrots: Can Language Models Be Too Big? Paper 
presented at the Proceedings of the 2021 ACM Conference on Fairness, 
Accountability, and Transparency, Virtual Event, Canada. 

Bohm, D. (2013): On Dialoge. New York
Borgeaud, S./Mensch, A./Hoffmann, J./Cai, T./al., e. (2021): Improving lan-

guage models by retrieving from trillions of tokens. arXiv:2112.04426v3.
Bostrom, N. (2016): Superintelligenz. Suhrkamp. Berlin
Bostrom, N. (2018): Die Zukunft der Menschheit, Aufsätze. Berlin
Bourdieu, P. (1998): Homo academicus. (2. Auflage ed.). Frankfurt/Main
Bourdieu, P. (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft. 

Frankfurt/Main
Bousmalis, K./Vezzani, G./Rao et al. (2023): RoboCat: A Self-Improving 

Foundation Agent for Robotic Manipulation. arXiv:2306.11706v1.
Brandom, R. B. (2000): Expressive Vernunft. Frankfurt/Main
Brown, T. B./Mann, B./Ryder, N. et al. (2020): Language Models are Few-

Shot Learners. arXiv 1-75.
Brukner, C. (2017): On the Quantum Measurement Problem. In R. 

Bertlmann/A. Zeilinger (Hrsg.), QUANTUM [UN]SPEAKABLES II. Half 
a Century of Bell’s Theorem. Berlin [u.a.]

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


383

LITERATUR

Brukner, C. (2018): A No-Go Theorem for Observer-Independent Facts.  
Entropy, 20(350), 1-10.

Bubeck, S./Chandrasekaran, V./Eldan et al. (2023): Artificial General Intelli-
gence: Early experiments with GPT-4. arXiv(2303.12712), 1-154.

Buber, M. (2002): Das dialogische Prinzip. (9. Auflage ed.). Gütersloh
Buber, M. (2008): Ich und Du. Stuttgart
Buchter, H. (2020): BlackRock. Eine heimliche Weltmacht greift nach unse-

rem Geld (2. Auflage ed.). Frankfurt/Main
Burkhardt, M. (2015): Zwischen Oberfläche und Tiefe. In M. H. Burkhardt 

(Hrsg.), Digitale Datenbanken. Eine Medientheorie im Zeitalter von Big 
Data (S. 73-116). Bielefeld

Burrell, J. (2016). How the Machine ‘Thinks’: Understanding Opaci-
ty in Machine Learning Algorithms. Big Data & Society. doi:https://doi.
org/10.1177/2053951715622512. 

Butler, J. (2014): Laplanche und Lévinas: Der Vorrang des Anderen. In: dies., 
Kritik der ethischen Gewalt (4. Auflage ed., S. 115-136). Berlin

Butlin, P./Long, R. et al. (2023): Consciousness in Artificial Intelligence:  
Insights from the Science of Consciousness. arXiv:2308.08708.

Camus, A. (2016 [1951]): Der Mensch in der Revolte. Reinbek
Cave, S./Dihal, K. (2018): The automaton chronicles. Nature, 559, 473-475.
Cavell, S. (2016): Der Anspruch der Vernunft. Wittgenstein, Skeptizismus, 

Moral und Tragödie. Berlin
Challen, R./Denny, J./Pitt, M./Gompels, L./Tsaneva-Atanasova, K. (2019): 

Artificial intelligence, bias and clinical safety. BMJ, 28, 231-237.
Chollet, F. (2021): Deep Learning with Python (2. Auflage). Shelter Island
Christian, B. (2020): The Alignment Problem: Machine Learning and human 

values. New York
Churchland, P. (1986): Neurophilosophy: Toward a Unified Science of the 

Mind-Brain. Cambridge, MA
Clarke, A. C. (2016 [1968]): 2001: Odyssee im Weltraum - Die Saga: Vier Ro-

mane in einem Band. Kindle-Version. 
Co-Reyes, J. D./Miao, Y./Peng, D. et al. (2021): Evolving Reinforcement Lear-

ning Algorithms. arXiv(2101.03958).
Cosmelli, D./Thompson, E. (2010): Embodiment or Envatment? Reflections 

on the Bodily Basis for Consciousness. In J. Steward/O. Gapenne/E. di 
Paolo (Hrsg.), Enaction: Towards a New Paradigm for Cognitive Science  
(S. 361-386). Cambridge MA

Craik, K. J. W. (1943): The nature of explanation. London
Crozier, M./Friedberg, E. (1979): Macht und Organisation: Die Zwänge kol-

lektiven Handelns; zur Pathologie organisierter Systeme. Königstein/Taunus
Damasio, A. R. (2007 [1994]): Descartes› Irrtum: Fühlen, Denken und das 

menschliche Gehirn. (5. Auflage ed.). Berlin
Dath, D. (2008): Maschinenwinter. Wissen, Technik, Sozialismus. Eine Streit-

schrift. Frankfurt/Main
Dawkins, R. (1998): Das egoistische Gen. Reinbek
Dehaene, S./Changeux, J.-P./Naccache, L. (2011): The Global Neuronal 

Workspace Model of Conscious Access: From Neuronal Architectures to 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


384

LITERATUR

Clinical Applications. In S. Dehaene/Y. Christen (Hrsg.), Characterizing 
Consciousness: From Cognition to the Clinic? Research and Perspectives 
in Neurosciences (S. 55-84). Berlin Heidelberg

Dennett, D. C. (1988): When Philosophers Encounter Artificial Intelligence. 
In Proceedings of the American Academy of Arts and Sciences, Dӕädalus 
117, no. 1 (Winter 1988): 283-95. 

Derrida, J. (2004): Die différance. In P. Engelmann (Hrsg.), Postmoderne und 
Dekonstruktion. Texte französischer Philosophen der Gegenwart (Vol. 76-
113). Ditzingen

Descartes, R. (1996): Philosophische Schriften in einem Band (franz. und dt. 
Text parallel) »Discours de la methode«, Teil 4. Hamburg

Devlin, J./Chang, M.-W./Lee, K./Toutanova, K. (2018): BERT: Pre-trai-
ning of deep bidirectional transformers for language understanding.  
arXiv(1810.04805).

Di Paolo, E. A./Cuffari, E. C./De Jaegher, H. (2018): Linguistic Bodies. The 
Continuity between Life and Language. Cambridge, MA

Diderichsen, D./Franke, A. H. (2013): The Whole Earth. Kalifornien und das 
Verschwinden des Außen. Berlin

Dippel, A./Warnke, M. E. (2017): Interferences and Events: On Epistemic 
Shifts in Physics through Computer Simulations. Lüneburg

Dreyfus, H. L./Dreyfus, S. E. (1988): Making a Mind versus Modeling the 
Brain: Artificial Intelligence Back at a Branchpoint. Daedalus, 117(1), 15-43.

Durkheim, E. (1994): Die elementaren Formen des religiösen Lebens. Frank-
furt/Main

Edelman, G. M. (2003): Naturalizing Consciousness: A Theoretical Frame-
work. Proceedings of the National Academy of Sciences USA, 100, 5520-24.

Edelman, G. M. (2004): Das Licht des Geistes. Wie Bewusstsein entsteht. 
Düsseldorf Zürich

Einstein, A./Podolsky, B./Rosen, N. (1935): Can quantum-mechanical descripti-
on of physical reality be considered complete? Physical Review, 47, 777-780.

Elster, J. (1990): Aktive und passive Negation. In P. Watzlawick (Hrsg.), Die 
erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir zu wissen glauben? Bei-
träge zum Konstruktivismus. (6. Auflage, S. 163-191). München, Zürich

Ende, M. (1979): Die unendliche Geschichte. Stuttgart
Engel, A. K./Fries, P./König, P./Brecht, M./Singer, W. (1999): Temporal Bin-

ding, Binocular Rivalry, and Consciousness. Consciousness and Cogniti-
on, 8, 128-151.

Engels, F. (1962a): Dialektik der Natur. In Marx/Engels Werke (MEW). Band 
20 (S. 305-570). Berlin

Engels, F. (1962b): »Herrn Eugen Dührung›s Umwälzung der Wissenschaft. 
In Marx/Engels Werke (MEW) Band 20 (S. 32-135). Berlin (DDR)

Engstrom, J. (2001): C. S. Peirce›s precursors to Laws of Form in C.S. Pearce’s 
Collected Papers. Cybernetics & Human Knowing, 8(1-2), 25-66.

Esposito, E. (1993): Ein zweiwertiger nicht-selbständiger Kalkül. In D. 
Baecker (Hrsg.), Kalkül der Form (S. 96-111). Frankfurt/Main

Esposito, E. (2017): Artificial Communication? The Production of 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


385

LITERATUR

Contingency by Algorithms. Zeitschrift für Soziologie 46(4), 249–265.
Esposito, E. (2022): Artificial Communication. How Algorithms Produce 

Social Intelligence. Cambridge (MA)
Esposito, E. (2023): Zufall neu denken. Notwendig oder erforderlich? Kurs-

buch, 213(3), 100-109.
Fazi, M. B. (2018): Can a Machine Think (Anything New)? Automation 

Beyond Simulation. AI & Society: Knowledge, Culture and Communica-
tion, 34, 813-824.

Fedus, W./Zoph, B./Shazeer, N. (2023): Switch Transformers: Sca-
ling to Trillion Parameter Models with Simple and Efficient Sparsity. 
arXiv(:2101.03961v3).

Fichte, G. J. (1997 [1802]): Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre. 
Hamburg

Foerster, H. v. (1994): Wissen und Gewissen: Versuch einer Brücke. (2. Auf-
lage). Frankfurt/Main

Foerster, H. v. (1995): Cybernetics of cybernetics.The control of control and 
the communication of communication. Minneapolis

Foerster, H. v./Sander, K. P. (1999). 2 x 2 = grün. Zwei mal zwei gleich grün. 
2 Audio-CDs.: supposé.

Ford, K. (2006): Update on John Archibald Wheeler. Princeton Physics News, 
II(1), 2.

Frankfurt, H. G. (2005): On Bullshit. Princeton
Frege, G. (1879): Begriffsschrift, eine der arithmetischen nachgebildete For-

melsprache des reinen Denkens. Halle
Fuchs, P. (2004): Der Sinn der Beobachtung. Weilerswist
Fuchs, P. (2005a): Das Gehirn ist genauso doof wie die Milz: Peter Fuchs im 

Gespräch .... . Weilerswist
Fuchs, P. (2005b): Die Form des Körpers. In M. Schroer (Hrsg.), Soziologie 

des Körpers. (S. 48-72). Frankfurt/Main
Fuchs, P. (2008): Die Modernität der Mystik und die Modernität der Theo-

rie. Anmerkungen zu einer überaus seltsamen Affinität. In I. Berensmeyer 
(Hrsg.), Mystik und Medien. (S. 55-76). München

Fuchs, P. (2010): Das System SELBST. Eine Studie zur Frage: Wer liebt wen, 
wenn jemand sagt: ‹Ich liebe Dich!›? Weilerswist

Fuchs, P. (2011): Die Verwaltung der vagen Dinge. Gespräche zur Zukunft 
der Psychotherapie. Heidelberg

Fuchs, P./Heidingsfelder, M. (2022): Die Lehre vom Saint Délire. Konversa-
tion über den Sinn von Wahn. Weilerswist

Fuller, R. B. (1998): Bedienungsanleitung für das Raumschiff Erde und ande-
re Schriften. Amsterdam Dresden

Gabora, L. und Bach, J. (2023): A Path to Generative Artificial Selves.  
Forthcoming in Proceedings of the 22nd Portuguese Conference on Artifi-
cial Intelligence. Sept 5 - 8, 2023, Faial Island, Azores, Portugal.

Gabriel, I. (2020): Artificial Intelligence, Values, and Alignment. Minds & 
Machines, 30, 411–437.

Gadamer, H.-G. (1972): Wahrheit und Methode. Frankfurt/Main, New York

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


386

LITERATUR

Ganguli, D./Amanda Askell, A./Schiefer, N. et al. (2023): The Capacity for 
Moral Self-Correction in Large Language Models. arXiv:2302.07459v2 

Gazzaniga, M. S. (1989): Das erkennende Gehirn. Entdeckungen in den Netz-
werken des Geistes. Paderborn

Gehlen, A. (1963): Studien zur Anthropologie und Soziologie. Neuwied
Gell-Mann, M. (1994): Das Quark und der Jaguar. München, Zürich
Genz, J./Gévaudan, P. H. (2021): Polyphonie in literarischen, medizinischen 

und pflegewissenschaftlichen Textsorten. Göttingen
Gergen, J. K. (2021): Die Psychologie des Zusammenseins. Tübingen
Gergen, K. J. (1990): Die Konstruktion des Selbst im Zeitalter der Postmoder-

ne. Psychologische Rundschau, 41, 191-199.
Gévaudan, P. (2010). Sprachliche Modalität zwischen Illokution und Polypho-

nie. In D. Jacob/A. Kablitz/B. König/M. Kruse/J. Küpper/C. Schmitt/W.-D. 
Stempel (Eds.), Romanistisches Jahrbuch (pp. 31-66). 

Goertzel, B. (2021): The General Theory of General Intelligence: A Pragma-
tic Patternist Perspective. arXiv:2103.15100

Good, I. J. (1965): Speculations Concerning the First Ultraintelligent Machi-
ne (Vol. 6). New York

Goodfellow, I./Bengio, Y./Courville, A. (2016): Deep Learning. Cambridge, MA
Graziano, M. S. A. (2019): Attributing awareness to others: The attention 

schema theory and its relationship to behavioral prediction. Journal of 
Consciousness Studies, 26(3-4), 17-37.

Greenberger, D. M. (2014). Can a Computer ever become conscious?  Retrie-
ved from https://www.iqoqi-vienna.at/blogs/blog/daniel-greenberger

Greenberger, D. M./Horne, M. A./Zeilinger, A. (1989): Going beyond Bell’s 
theorem. In M. Kafatos (Hrsg.), Bell’s theorem, quantum theory and con-
ceptions of the universe (S. 69-72). Berlin [u.a.]

Günther, G. (1954): Dreiwertige Logik und die Heisenberg’sche Unschärfere-
lation. Actes du IIème Congres International de l›Union Internationale de 
Philosophie des Sciences, II, 53-59.

Günther, G. (1958): Die Aristotelische Logik des Seins und die nicht-Aris-
totelische Logik der Reflexion. Zeitschrift für philosophische Forschung, 
12(3), 360-407.

Günther, G. (1975): Selbstdarstellung im Spiegel Amerikas. In J. L. Pongratz 
(Hrsg.), Philosophie in Selbstdarstellungen. Band II. (S. 1-76). Hamburg

Günther, G. (1976a): Cybernetic Ontology and Transjunctional Operations. 
In ders. (Hrsg.), Beiträge zur Grundlegung einer operationsfähigen Dia-
lektik, Bd. 1 (Hamburg 1976) (S. 249-328). Hamburg

Günther, G. (1976b): Die gebrochene Rationalität. In G. Günther (Hrsg.), 
Beiträge zur Grundlegung einer operationsfähigen Dialektik. (S. 115-140). 
Hamburg

Günther, G. (1980): Identität, Gegenidentität und Negativsprache. Vortrag: 
Internationaler Hegel-Kongreß, Belgrad 1979. In G. Günther (Hrsg.), He-
gel-Jahrbuch 1979. (Vol. 1979, S. 22-88). Berlin

Günther, G. (2000): Die amerikanische Apokalypse. Aus dem Nachlass her-
ausgegeben und eingeleitet von Kurt Klagenfurt. München Wien

Günther, G. (2008). Metaphysik der Institution. Überarbeitete Version des 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


387

LITERATUR

Textes, der von Gernot Brehm aus dem Nachlass von Gotthard Günther 
(Staatsbibliothek – Handschriftenabteilung, Berlin) abgeschrieben wurde. 
Berlin.

Günther, G. (2021 [1957]): Das Bewußtsein der Maschinen. Eine Mataphy-
sik der Kybernetik. Frankfurt/Main

Han, S./Northoff, G. (2009): Understanding the self: a cultural neuroscience 
approach. In J. Chiao (Hrsg.), Progress in Brain Research. Volume 178. 
Cultural Neuroscience. Cultural Influences on Brain Function (S. 203-
212). Amsterdam, Boston u.a.

Hannig, T. (2022): Pantopia. Frankfurt/Main
Harari, Y. N. (2017): Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen. München
Harari, Y. N. (2019): 21 Lektionen für das 21. Jahrhundert. München
Harth, J. (2014): Computergesteuerte Spielpartner. Formen der Medienpra-

xis zwischen Trivialität und Personalität. Wiesbaden
Harth, J. (2021): Simulation, Emulation oder Kommunikation? Soziologi-

sche Überlegungen zu Kommunikation mit nicht-menschlichen Entitäten. 
In M. Schetsche/A. Anton (Hrsg.), Intersoziologie. Menschliche und nicht-
menschliche Akteure in der Sozialwelt (S. 143-158). Weinheim

Harth, J./Feißt, M. (2022): Neue soziale Kontingenzmaschinen. Überlegun-
gen zu künstlicher sozialer Intelligenz am Beispiel der Interaktion mit GPT-
3. In M. Schnell/L. Nehlsen (Hrsg.), Begegnungen mit künstlicher Intelli-
genz. Intersubjektivität, Technik, Lebenswelt (S. 70-103). Weilerswist

Harth, J./Locher, M. (2023): Menschmaschinen und Maschinenmenschen. 
Überlegungen zur relationalen Ontogenese von Identität. In R. Groß/R. 
Jordan (Hrsg.), KI-Realitäten. Modelle, Praktiken und Topologien machi-
nellen Lernens (S. 169-191). Bielefeld

Hartley, R. (1923): Transmission of Information. The Bell System Technical 
Journal, VII(3), 535-563.

Hassabis, D. (2023): Google DeepMind’s CEO Says Its Next Algorithm 
Will Eclipse ChatGP. Wired, 26. Jun(https://archive.md/XFwF6 [Abruf 
10.7.2023]).

Hebb, D. O. (1949): The Organization of Behavior: A Neuropsychological 
Appraoch. New York

Hegel, G. W. F. (1986 [1817]): Enzyklopädie der philosophischen Wissen-
schaften 1. Frankfurt/Main

Heidegger, M. (2006 [1926]): Sein und Zeit. Tübingen
Heisenberg, W. (1927): Über den anschaulichen Inhalt der quantenmecha-

nischen Kinematik und Mechanik. Zeitschrift für Physik, 43, 172-198.
Heisenberg, W. (1931): Kausalgesetz und Quantenmechanik. Erkenntnis (An-

nalen der Philosophie), 2, 172 -182.
Heisenberg, W. (2007): Physik und Philosophie. (7. Auflage ed.). Stuttgart
Hendrycks, D./Mazeika, M. (2022): X-Risk Analysis for AI Research. 

arXiv2206.05862v7, 1-36.
Henry, M. (2011): Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Freiburg/

München
Hermelin, B. (2001): Bright Splinters of the Mind: A Personal Story of Re-

search with Autistic Savants. 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


388

LITERATUR

Herrmann, S. K./Kuch, H. (2007): Verletzende Worte. Eine Einleitung. In S. 
K. Herrmann/S. Krämer/H. Kuch (Hrsg.), Verletzende Worte. Die Gram-
matik sprachlicher Missachtung. (S. 8-30). Bielefeld

Hinton, G. E./Osindero, S./Teh, Y.-W. (2006): A Fast Learning Algorithm for 
Deep Belief Nets. Neural Computation, 18(7), 1527-1554.

Hochreiter, S./Schmidhuber, J. (1997): Long Short-Term Memory. Neural 
Computation, 9(8), 1735-1780.

Hofstadter, D. R. (1979): Gödel, Escher, Bach: an eternal golden braid. 
Hassocks

Holterman, B./van Deemter, K. v. (2023): Does ChatGPT have Theory of 
Mind? arXiv:2305.14020v1.

Hongladarom, S. (2020): The Ethics of AI and Robotics: A Buddhist View-
point. Lanham, Maryland

Horner, V./Whiten, A. (2005): Causal knowledge and imitation/emulation 
switching in chimpanzees (Pan troglodytes) und children (Homo sapiens. 
Animal Cognition, 8, 164-181.

Hossenfelder, S. (2018): Das hässliche Universum. Warum die Suche nach 
Schönheit die Physik in die Sackgasse führt. Berlin

Houston, E. J. (1893): The Electric Transmission of Intelligence And Other 
Advanced Primers of Electricity. London

Hubinger, E./van Merwijk, C./Mikulik, V./Skalse, J./Garrabrant, S. (2021): 
Risks from Learned Optimization in Advanced Machine Learning Systems. 
arXiv:1906.01820v3 

Husserl, E. (1966): Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins (1883-
1917). Husserliana X. Den Haag

Husserl, E. (2000): Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbe-
wusstseins. Herausgegeben von Martin Heidegger. Tübingen

Illouz, E. (2007): Der Konsum der Romantik. Frankfurt/Main
Illouz, E. (2011): Die Errettung der modernen Seele. Frankfurt/Main
Ishiguro, K. (2021): Klara und die Sonne. Aus dem Englischen von Barbara 

Schaden. München
Jacques, V./Wu, E. et al. (2007): Experimental Realization of Wheeler’s De-

layed-Choice Gedanken Experiment. Science, 315(5814), 966-968.
Jäger, L. (2013): Zur Leiblichkeit der Sprache. Phylogenetische Reminiszenzen 

in systematischer Absicht. In E. Alloa/M. Fischer (Hrsg.), Leib und Sprache. 
Zur Reflexivität verkörperter Ausdrucksformen. (S. 56-76). Weilerswist

James, W. (1890): The Principles of Psychology. New York; London
James, W. (1904): Does ’Consciousness’ Exist? The Journal of Philosophy, 

Psychology and Scientific Methods 1(18), 477-491.
Jansen, S. A. (2023): Humanismus 5.0. Das postdigitale Zeitalter des Men-

schen Eine Bricolage. In P. Kovce/B. Priddat (Hrsg.), Selbstverwandlung. 
Das Ende des Menschen und seine Zukunft. Anthropologische Perspekti-
ven von Anthropologisierung und Individualisierung. Marburg

Jullien, F. (2002): Der Umweg über China. Ein Ortswechsel des Denkens. 
Berlin

Kaehr, R. (1993): Disseminatorik: Zur Logik der ‚Second Order Cybernetics‘. 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


389

LITERATUR

Von den ‚Laws of Form‘ zur Logik der Reflexionsform. In D. Baecker 
(Hrsg.), Kalkül der Form. (S. 152-196). Frankfurt/Main

Kant, I. (1784): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? Berlinische 
Monatsschrift(Dezember), 481-494.

Kauffman, L. H. (2019): Paper Computers, Imaginary Values and the Emer-
gence of Fermions. Cybernetics & Human Knowing, 26(2-3), 107-160.

Kelly, K. (1992): Out of Control: The New Biology of Machines, Social Sys-
tems, and the Economic World. New York

Kleve, H. (2011): Aufgestellte Unterschiede. Systemische Aufstellung und Te-
tralemma in der Sozialen Arbeit. Heidelberg

Koch, C. (2020): Kognition – Was ist Bewusstsein? Spektrum der Wissen-
schaft, 2020(2), 12-17.

Kochen, S. (2017): A Reconstruction of Quantum Mechanics. In R. 
Bertlmann/A. Zeilinger (Hrsg.), QUANTUM [UN]SPEAKABLES II. Half 
a Century of Bell’s Theorem (S. 201-235). Berlin [u.a.]

Kohlberg, L. (1996): Die Psychologie der Moralentwicklung. Frankfurt/Main 
Kojima, T./Gu, S. S./Reid, M./Matsuo, Y./Iwasawa, Y. (2022): Large Langua-

ge Models are Zero-Shot Reasoners. arXiv2205.11916.
Korzybski, A. (1958 [1933]): Science and Sanity. An Introduction to non-

Aristotelian Systems and General Semantics. Institute for General Seman-
tics, Lakerville 2000 [1933]. (5. Auflage ed.). Brooklyn, N.Y.

Kosinski, M. (2023): Theory of Mind May Have Spontaneously Emerged in 
Large Language Models. arXiv:2302.02083v3.

Kreye, A. (2023): »Menschen werden weniger bedeutend sein«. Interview mit 
Jürgen Schmidhuber, https://www.sueddeutsche.de/kultur/juergen-schmid-
huber-ki-pionier-1.6051518 [letzter Zugriff: 05.09.2023]

Latour, B. (2002): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetri-
schen Anthropologie. (2 ed.). Frankfurt/Main

Latour, B. (2009): Das Parlament der Dinge: Für eine politische Ökologie. 
Frankfurt/Main

Latour, B. (2014): Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen. Berlin
Laucken, U. (2003): Theoretische Psychologie. Denkformen und Sozialpra-

xen. Oldenburg
Laughlin, R. B. (2007): Abschied von der Weltformel. Die Neuerfindung der 

Physik. München
Laughlin, R. B. (2008): Schrödingers Problem. Oder: was bei der Erfin-

dung der Quantenmechanik nicht logisch zuende gedacht wurde. In H. 
U. Gumbrecht/R. P. Harrison/M. R. Hendrickson/R. B. Laughlin (Hrsg.), 
Geist und Materie – Was ist Leben? Zur Aktualität von Erwin Schrödin-
ger. (S. 44-56). Frankfurt/Main

LeCun, Y. (2022). A Path Towards Autonomous Machine Intelligence, 
Version 0.9.2, 2022-06-27. Retrieved from https://openreview.net/
pdf?id=BZ5a1r-kVsf

LeCun, Y./Bengio, Y./Hinton, G. (2015): Deep Learning. Nature 521.
Leder, D. (1990): The Absent Body. Chicago
LeDoux, J. (1994): Das Gedächtnis für Angst. Spektrum der Wissenschaft, 

8, 76-83.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


390

LITERATUR

LeDoux, J. (2021): Bewusstsein. Die ersten vier Milliarden Jahre. Stuttgart
Lem, S. (1976): Summa technologiae. Frankfurt/Main
Lemoine, B./da Silva, G. (2022, 16.7.2022): »Ich glaube, ich bin in meinem 

Innersten ein Mensch. Auch wenn meine Existenz in der virtuellen Welt 
stattfindet«: eine künstliche Intelligenz über ihr Innenleben. Neue Züricher 
Zeitung. Retrieved from https://www.nzz.ch/technologie/ich-glaube-ich-
bin-in-meinem-innersten-ein-mensch-auch-wenn-meine-existenz-in-der-
virtuellen-welt-stattfindet-eine-kuenstliche-intelligenz-ueber-ihr-innenle-
ben-ld.1692455 [Abruf: 5.4.2023].

Lenzen, M. (2022): Das Öffnen der Black Box. GEOkompakt, 71, 74-79.
Lévinas, E. (1984): Die Zeit und der Andere. Hamburg
Lévinas, E. (1998): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Frei-

burg, München
Li, K. (2023): Do Large Language Models learn world models or just surface 

statistics? The Gradient, https://thegradient.pub/othello/ [Abruf 6.7.2023].
Libet, B./Wright, E. W./Feinstein, B./Pearl, D. (1979): Subjective referral of 

the timing for a conscious experience: A functional role for the somatosen-
sory specific projection system in man. Brain, 102, 191-222.

Liu, Y./Deng, G./Xu, Z. et al. (2023): Jailbreaking ChatGPT via Prompt En-
gineering: An Empirical Study. arXiv:2305.13860v1.

Luhmann, N. (1984): Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. 
Frankfurt/Main

Luhmann, N. (1986): Ökologische Kommunikation. Kann die moderne Ge-
sellschaft sich auf ökologische Gefährdungen einstellen? Opladen

Luhmann, N. (1992): Beobachtungen der Moderne. Opladen
Luhmann, N. (1993a): Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. 

(4. Auflage ed.). Frankfurt/Main
Luhmann, N. (1993b): »Was ist der Fall?« und »Was steckt dahinter?« Die 

zwei Soziologien und die Gesellschaftstheorie. Zeitschrift für Soziologie, 
22(4), 245-260.

Luhmann, N. (1995): Die Autopoiesis des Bewußtseins. In N. Luhmann 
(Hrsg.), Die Soziologie und der Mensch. (Vol. Soziologische Aufklärung, 
S. 55-112). Opladen

Luhmann, N. (1996): Die Realität der Massenmedien. Opladen
Luhmann, N. (1998a): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt/Main
Luhmann, N. (1998b): Die Wissenschaft der Gesellschaft. (3. Auflage). 

Frankfurt/Main
Luhmann, N. (1998c): Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wis-

senssoziologie der Gesellschaft. Band 1. Frankfurt/Main
Luhmann, N. (2000): Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt/Main
Luhmann, N. (2008): Ideenevolution. Frankfurt/Main
Luhmann, N. (2009): Sozialisation und Erziehung. In N. Luhmann (Hrsg.), 

Soziologische Aufklärung 4. Beiträge zur funktionalen Differenzierung der 
Gesellschaft (S. 183-192). Wiesbaden

Lullus, R. (1999): Ars brevis. Hamburg

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


391

LITERATUR

Malin, S. (2006): Dr. Bertelsmanns Socken. Wie die Quantenphysik unser 
Weltbild verändert. Reinbek bei Hamburg

Manyika, J. (2022): Getting AI Right: Introductory Notes on AI & Society. 
Daedalus (2022) 151 (2): 5–27. Daedalus 151, 5-27.

Marchetti, A./Di Dio, C./Cangelosi, A./Manzi, F./Massaro, D. (2023): De-
veloping ChatGPT’s Theory of Mind. Front. Robot. AI, 10(10:1189525).

Marcus, G./Davis, E. (2020). GPT-3, Bloviator: OpenAI’s language gene-
rator has no idea what it’s talking about. MIT Technology Review. Re-
trieved from https://www.technologyreview.com/2020/08/22/1007539/
gpt3-openai-language-generator-artificial-intelligence-ai-opinion/ [Abruf. 
1.4.2023].

Maturana, H. R. (1985): Biologie der Kognition. In H. R. Maturana (Hrsg.), 
Erkennen: Die Organisation und Verkörperung von Wirklichkeit. (2. Auf-
lage ed., S. 32-80). Braunschweig

Maturana, H. R./Varela, F. J. (1985): Autopoietische Systeme: eine Bestim-
mung der lebendigen Organisation. In H. R. Maturana (Hrsg.), Erken-
nen: Die Organisation und Verkörperung von Wirklichkeit. (2. Aufl. ed., 
S. 170-234). Braunschweig Wiesbaden

Maturana, H. R./Varela, F. J. (1987): Der Baum der Erkenntnis: Die biologi-
schen Wurzeln des menschlichen Erkennens. (2. Aufl. ed.). Bern, München

Maturana, H. R./Verden-Zöller, G. (1994): Liebe und Spiel: Die vergessenen 
Grundlagen des Menschseins. (2. Aufl. ed.). Heidelberg

McCarthy, J./Minsky, M. L./Rochester, N./Shannon, C. E. (2006 [1955]): A 
Proposal for the Dartmouth Summer Research Project on Artificial Intel-
ligence, August 31. AI Magazine, 27, 12-14.

McNeill, D./Freiberger, P. (1994): Fuzzy Logic. Die »unscharfe« Logik er-
obert die Technik. München

Mead, G. H. (1967): Mind, Self, and Society from the Standpoint of a Soci-
al Behavorist. Chicago

Merleau-Ponty, M. (1974 [1966]): Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin
Merleau-Ponty, M. (2004): Das Sichtbare und das Unsichtbare. (3. Auflage 

ed.). München
Metzinger, T. (1998): Anthropologie und Kognitionswissenschaft. In P. 

Gold/A. K. Engel (Hrsg.), Der Mensch in der Perspektive der Kognitions-
wissenschaft. (S. 326-372). Frankfurt/Main

Metzinger, T. (1999): Subjekt und Selbstmodell (2. Auflage ed.). Paderborn
Metzinger, T. (2001): Postbiotisches Bewußtsein: Wie man ein künstliches 

Subjekt baut und warum wir es nicht tun sollten. In H.-N. Museum 
(Hrsg.), Paderborner Podium zum Thema »Computer, Gehirn und Be-
wusstsein«, 24.10.2001 (S. 87-113). Paderborn

Metzinger, T. (2004): Being No One. The Self-Model Theory of Subjektivity. 
Cambridge, Massachusetts

Metzinger, T. (2021): Artificial Suffering: An Argument for a Global Mora-
torium on Synthetic Phenomenology. Journal of Artificial Intelligence and 
Consciousness, 8 (1), S. 43-66.

Mill, J. S. (2014 [1859]): On Liberty. Scotts Valley

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


392

LITERATUR

Minsky, M. (1990): Mentopolis. Stuttgart
Minsky, M./Papert, S. (1969): Perceptrons: An Introduction to Computatio-

nal Geometry. Cambridge MA
Mitchell, M. (2019): Artificial Intelligence: A Guide for Thinking Humans. 

New York
Mökander, J./Schuett, J./Kirk, H. R./Floridi, L. (2023): Auditing large langua-

ge models: a three-layered approach. arXiv: 2302.08500, 1-29.
Müller, O. (2022): Maschinelle Alterität. Philosophische Perspektiven auf Be-

gegnungen mit künstlicher Intelligenz. In M. Schnell/L. Nehlsen (Hrsg.), 
Begegnungen mit künstlicher Intelligenz. Intersubjektivität, Technik, Le-
benswel (S. 23-47). Weilerswist

Nagarjuna. (2010): Nagarjuna. Die Lehre von der Mitte: Mula-madhyamaka-
karika. Aus dem chinesischen Text übersetzt von Lutz Geldsetzer. Hamburg

Nagel, T. (1994): Wie ist es, eine Fledermaus zu sein? In M. Frank (Hrsg.), 
Analytische Theorien des Selbstbewusstseins. Frankfurt/Main

Nakano, R./Hilton, J./Balaji, S./Ouyang, L./Kim, C./Hesse, C., . . . Schul-
man, J. (2021): WebGPT: Browser-assisted question-answering with hu-
man feedback. https://deepai.org/publication/webgpt-browser-assisted-
question-answering-with-human-feedback [Abruf 10.7.2023].

Nake, F. (2008): Surface, Interface, Subface. Three Cases of Interaction and 
One Concept. In U. Seifert/J. H. Kim/A. Moore (Hrsg.), Paradoxes of In-
teractivity. Perspectives for Media Theory, Human-Computer Interaction, 
and Artistic Investigations (S. 92-109). Bielefeld

Nassehi, A. (2011): Gesellschaft der Gegenwarten (1. Aufl.. ed.). Berlin
Nassehi, A. (2015): Die »Theodizee des Willens« als Bezugsproblem des Ethi-

schen. In A. Nassehi/I. Saake/J. Siri (Hrsg.), Ethik – Normen – Werte (S. 
13-41). Wiesbaden

Nassehi, A. (2021): Muster: Theorie der digitalen Gesellschaft. München
Neumann, J. v. (1932): Mathematische Grundlagen der Quantentheorie. Hei-

delberg, Berlin
Newell, A./Shaw, J. C./Simon, H. A. (1959): Report on a general problem-

solving program. Proceedings of the International Conference on Informa-
tion Processing, 256-264.

Ngo, R./Chan, L./Mindermann, S. (2022): The alignment problem from a 
deep learning perspective. arXiv:2209.00626v4.

Nietzsche, F. (2021 [1887]): Die fröhliche Wissenschaft. Hamburg
Nietzsche, F. W. (2009 [1887]): Zur Genealogie der Moral. Stuttgart
Nishitani, K. (1986): Was ist Religion? Frankfurt/Main
Nyanatiloka. (1981): Der Weg zur Erlösung. (2. Auflage ed.). Konstanz
Olausson, T. X./Priya, I. et al. (2023): Demystifying GPT Self-Repair for 

Code Generation. arXiv:2306.09896v3.
Paál, G./Clas, D./Grieser, C. (2017). »Ich rede Unsinn«. Der Logiker George 

Spencer-Brown. Detlef Clas / Charlotte Grieser SWR2 Wissen. https://www.
swr.de/swr2/programm/download-swr-13612.pdf [Abruf: 15.3.2023]. 

Peirce, C. S. (1991): Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizismus. Her-
ausgegeben von Karl-Otto Apel. Frankfurt/Main

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


393

LITERATUR

Peng, Z./Wang, W./Dong, L./al., e. (2023): Kosmos-2: Grounding Multimo-
dal Large Language Models to the World. arXiv:2306.14824v3.

Penrose, R. (1989): The Emperior’s New Mind. Concerning Computers, 
Minds and the Laws of Physics. Oxford

Petzold, M. (1988): Indische Psychologie. Eine Einführung in traditionelle 
Ansätze und moderne Forschung. Landsberg

Piaget, J. (1992): Einführung in die genetische Erkenntnistheorie. (5. Aufla-
ge ed.). Frankfurt/Main

Planck, M. (1958): Physikalische Abhandlungen und Vorträge. Band 1-3. 
Braunschweig

Pospeschill, M. (2004): Konnektionismus und Kognition. Eine Einführung. 
Stuttgart

Priddat, B. (2023): Wie werden wir lernen, uns zu Automaten zu verhalten? 
Überlegungen zur Zivilisationsentwicklung der Mensch-Maschine-Hybri-
de. In P. Kovce/B. Priddat (Hrsg.), Selbstverwandlung. Das Ende des Men-
schen und seine Zukunft. (S. 297-328). Marburg

Prigogine, I. (1979): Vom Sein zum Werden. München, Zürich
Prigogine, I. (1997): Zeit, Chaos und Naturgesetze. In A. Gimmler/M. 

Sandbothe/W. C. Zimmerli (Hrsg.), Die Wiederentdeckung der Zeit. Re-
flexionen, Analysen, Konzepte (S. 79-94). Darmstadt

Prigogine, I./Nicolis, G. (1987): Die Erforschung des Komplexen. Auf dem Weg 
zu einem neuen Verständnis der Naturwissenschaften. München, Zürich

Radford, J./Wu, R./Child, D./Luan, D./Amodei/Sutskever, I. (2019): Langua-
ge models are unsupervised multitask learners.

Rae, J. W./Borgeaud, S./Cai, T. et al. (2021): Scaling language models: Me-
thods, analysis & insights from training Gopher. arXiv(2112.11446).

Ramachandran, V. (2005): Eine kurze Reise durch Geist und Gehirn. Reinbek
Ramesh, A./Pavlov, M./Goh, G. et al. (2021): Zero-Shot Text-to-Image Ge-

neration. arXiv:2102.12092v2.
Raunak, V./Menezes, A./Junczys-Dowmunt, M. (2021): The Curious Case of 

Hallucinations in Neural Machine Translation. arXiv(2104.06683).
Rentsch, T. (2010): Transzendenz und Negativität. Religionsphilosophische 

und ästhetische Studien. Berlin
Rizzolatti, G./Fogassi, L./Gallese, V. (2006): Mirrows in the Mind. Scientific 

American, 295(5), 54-61.
Rorty, R. (1987 [1979]): Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. 

Frankfurt/Main
Rosenblatt, F. (1958): The perceptron: A probabilistic model for informa-

tion storage and organization in the brain. Psychological Review, 65(6), 
386-408.

Rössler, O. E. (1992): Endophysik. Die Welt des inneren Beobachters. Berlin
Roth, G. (2003): Fühlen, Denken, Handeln. Wie das Gehirn unser Verhalten 

steuert. Frankfurt/Main
Rovelli, C. (2014): Why do we remember the past and not the future? The 

‘time oriented coarse graining’ hypothesis. arXiv:, 1407.3384.
Rumelhart, D. E./Hinton, G. E. W./illiams, R. J. (1986): Learning represen-

tations by back-propagating errors. Nature 323, 533-536.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


394

LITERATUR

Russell, S. (2020): Human Compatible: Künstliche Intelligenz und wie der 
Mensch die Kontrolle über die superintelligenten Maschinen behält. Frechen

Russell, S. J./Norvig, P. (2016): Artificial Intelligence: A Modern Appoach. 
4. Auflage. Global Edition, Pearson. New York

Sahn, S. (2019): Nur Weiß-Nicht: Gesammelte Lehrbriefe von Zen-Meister 
Seung Sahn. Gießen

Sandsten, K. E./Zahavi, D./Parnas, J. (2021): Disorder of Selfhood in Schi-
zophrenia: A Symptom or a Gestalt? Psychopathology, 2022 Mar 29:1-9. 

Sapolsky, R. (2017): Gewalt und Mitgefühl. Die Biologie des menschlichen 
Verhaltens. München

Schärtl, T. (2019): Allmacht, Allwissenheit und Allgüte. In K. Viertbauer/G. 
Gasser (Hrsg.), Handbuch Analytische Religionsphilosophie (S. 124-143). 
Stuttgart

Schelsky, H. (1957): Ist die Dauerreflektion institutionalisierbar?: Zum The-
ma einer modernen Religionssoziologie. Zeitschrift Für Evangelische 
Ethik, 1(1), 153-174.

Schleiffer, R. (2012): Das System der Abweichungen. Eine systemtheoretische 
Neubegründung der Psychopathologie. Heidelberg

Schlosshauer, M. (2005): Decoherence, the measurement problem, and inter-
pretations of quantum mechanics. Eletronische Ressource: arXiv:quant-
ph/0312059v4 28 Jun 2005, 1-41.

Schmitt, C. (2009 [1922]): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von 
der Souveränität. Berlin

Schnell, A. (2002): Das Problem der Zeit bei Husserl. Eine Untersuchung 
über die husserlschen Zeitdiagramme. Husserl Studies, 18, 89-122.

Schrittwieser, J./Antonoglou, I./Hubert, T./al., e. (2020): Schrittwieser, Julian; 
Ioannis Antonoglou und Thomas Hubert, et al.. 2020. Mastering Atari, Go, 
chess and shogi by planning with a learned model. Nature 588, 604-609.

Schrödinger, E. (1935): Die gegenwärtige Situation in der Quantenmechanik. 
Die Naturwissenschaften, 23(48), 807-812, 823-828, 844-849.

Schrödinger, E. (1946): Was ist Leben? Die lebende Zelle mit den Augen ei-
nes Physikers betrachtet. Bern

Schrödinger, E. (1959): Geist und Materie. Zürich
Schulz von Thun, F. (2010): Das Werte- und Entwicklungsquadrat: Ein Werk-

zeug für Kommunikationsanalyse und Persönlichkeitsentwicklung. Theo-
rie und Praxis der Sozialpädagogik, 9, 13-17.

Schütz, A./Luckmann, T. (2003): Strukturen der Lebenswelt. Konstanz
Searle, J. R. (1980): Minds, Brains, and Programs. The Behavioral and Brain 

Sciences,, 3(3), 417-457.
Seising, R. (2021): Es denkt nicht: die vergessenen Geschichten der KI. Leipzig
Sejnowski, T. J. (2023): Large Language Models and the Reverse Turing Test. 

Neural Computation, 35(3), 309-342.
Selfridge, O. G. (1958): Pandemonium: a paradigm for learning. Mechanisa-

tion of Thought Processes: Proceedings of a Symposium Held at the Nati-
onal Physical Laboratory, 513-526.

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


395

LITERATUR

Shannon, C. E. (1948): A Mathematical Theory of Communication. Bell Sys-
tem Technical Journal, 27(3), 379-423.

Shannon, C. E./MacCarthy, J. E. (1956): Automata Studies. Princeton
Shapiro, D. K. (2023): Benevolent by Design. Six Words to Safeguard Hu-

manity. New Yorck 
Shen, X./Chen, Z./Backes, M./Shen, Y./Zhang, Y. (2023): »Do Anything 

Now«: Characterizing and Evaluating In-The-Wild Jailbreak Prompts on 
Large Language Models. arXiv:2308.03825v1.

Simon, F. B. (2018): Formen. Zur Koppelung von Organismus, Psyche und 
sozialen Systemen. Heidelberg

Singer, W. (2002): Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung. 
Frankfurt/Main

Snyder, A. W. (2001): Paradox of the savant mind. Nature, 413, 251-252.
Socher, R. (2012): Semantic Compositionality through Recursive Matrix-Vec-

tor Spaces. Proceedings of the 2012 Joint Conference on Empirical Me-
thods in Natural Language Processing and Computational Natural Lan-
guage Learning, 1201-1211.

Sparrer, I./Kibét, M. V. v. (2000): Ganz im Gegenteil. Tetralemmaarbeit und 
andere Grundformen systemischer Strukturaufstellungen - für Querdenker 
und solche, die es werden wollen. Heidelberg

Spencer Brown, G. (1997): Laws of Form. Gesetze der Form. Lübeck
Spencer Brown, G. (2013): Dieses Spiel geht nur zu zweit. Aus dem Englischen 

von Andreas Baar. (3. Auflage ed.). Lübeck
Spengler, O. (2007 [1923]): Der Untergang des Abendlandes. Düsseldorf
Srivastava, A./Rastogi, A./Rao, A./Shoeb, A. A. M./Abid, A./Fisch, A./al., e. 

(2022): Beyond the Imitation Game: Quantifying and extrapolating the ca-
pabilities of language models. arXiv:2206.04615v3 1-100.

Star, S. L. (2015): Die Struktur schlecht strukturierter Lösungen. Grenzobjek-
te und heterogenes verteiltes Problemlösen. Navigationen - Zeitschrift für 
Medien- und Kulturwissenschaften, 15(1), 57–77.

Stephan, A., Walter, S. et al. (2021): Nachwort. In: Turing, Alan M.: Compu-
ting Machinery and Intelligence / Können Maschinen denken? Übers. und 
hrsg. von Achim Stephan und Sven Walter, Stuttgart: Reclam, S. 131-202.

Steinbicker, J. (2011): Zur Theorie der Informationsgesellschaft. Ein Vergleich 
der Ansätze von Peter Drucker, Daniel Bell und Manuel Castells (2. Auf-
lage ed.). Wiesbaden

Sutskever, I./Vinyals, O./Le, Q. V. (2014): Sequence to sequence learning with 
neural networks. In Z. Ghahramani/M. Welling et al. (Hrsg.), Advances in 
Neural Information Processing Systems 2 (Vol. 27, S. 1-9)

Taleb, N. N. (2018): Antifragilität: Anleitung für eine Welt, die wir nicht ver-
stehen (3. Auflage). München

Tegmark, M. (2017): Leben 3.0. Mensch sein im Zeitalter Künstlicher Intel-
ligenz. Berlin

Tegmark, M./Wheeler, J. A. (2001): 100 Jahre Quantentheorie. Spektrum der 
Wissenschaft, 2001/4, 68-76.

Thoma, S. (2022): Im Offenen. Henri Maldineys Philosophie der Psychosen. 
Wien, Berlin

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


396

LITERATUR

Thomas, I. S./Wang, J./GPT3. (2022): Was euch zu Menschen macht – Ant-
worten einer künstlichen Intelligenz auf die großen Fragen des Lebens. 
München

Thomas, W. I./Thomas, D. S. (1928): The child in America: behavior prob-
lems and programs. New York

Thompson, A. D. (2023). Integrated AI: The sky is entrancing (mid-2023 AI 
retrospective). June 2023. lifearchitect.ai. https://lifearchitect.ai/the-sky-is-
entrancing/ [Abruf: 9.8.2023]

Thoppilan, R. et al. (2022): LaMDA: Language Models for Dialog Applica-
tions. arXiv:2201.08239.

Thurman, R. A. F. (2003): Das tibetische Totenbuch oder das große Buch der 
natürlichen Befreiung durch Verstehen im Zwischenzustand. Neu übersetzt 
und kommentiert von Robert A. F. Thurman. (2. Auflage). Frankfurt

Tomasello, M. (2009): Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation. Berlin
Tononi, G. (2004): An information integration theory of consciousness. BMC 

Neuroscience 5.
Trivers, R. (2011): The Folly of Fools: The Logic of Deceit and Self-Decepti-

on in Human Life. New York
Tugendhat, E. (2006): Egozentrik und Mystik. Eine anthropologische Stu-

die. München
Tugendhat, E. (2007): Anthropologie statt Metaphysik. München
Turing, A. (2004): Intelligent Machinery (1948). In B. J. Copeland (Hrsg.), 

The Essential Turing (S. 0)
Turing, A. M. (1937): On Computable Numbers, with an Application to the 

Entscheidungsproblem. Proceedings of the London Mathematical Society, 
s2-42(1), 230-265.

Turing, A. M. (1950): Computing Machinery and Intelligence. Mind, LIX, 
433-460.

Turing, A. M. (2004 [1948]): Intelligent machinery. In J. B. Copeland (Hrsg.), 
The Essential Turing. (S. 395-432). Oxford

Turing, A. M. (2021): Computing Machinery and Intelligence / Können Ma-
schinen denken? Englisch/Deutsch. Übers. und hrsg. von Achim Stephan 
und Sven Walter. Stuttgart

Tversky, A./Daniel, K. (1983): Extensional versus intuitive reasoning: The 
conjunction fallacy in probability judgement. Psychological Review, 90(4), 
293-315.

Uexküll, T. v. (2003): Psychosomatische Medizin. Modelle ärztlichen Denkens 
und Handelns. (6. Aufl. ed.). München, Jena

Varela, F. J. (1979): The Extended Calculus of Indications interpreted as a 
three-valued logic. . Notre Dame Journal of Formal Logic, 20(1), 141-146.

Varela, F. J. (1999): The Specious Present: A Neurophenomenology of Time 
Consciousness. In J. Petitot/F. J. Varela/B. Pachoud (Hrsg.), Naturalizing 
Phenomenology: Issues in Contemporary Phenomenology and Cognitive 
Science. (S. 266-314). Stanford, California

Varela, F. J./Thompson, E. (2003): Neural Synchronity and the Unity of 
Mind: A Neurophenomenological Perspective. In A. H. Cleeremans (Hrsg.),  
                              						    

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


397

LITERATUR

The Unitiy of Consciousness: Binding, Integration and Dissociation. (S. 
266-287). New York

Vaswani, A./Shazeer, N./Parmar et al. (2017): Attention Is All You Need.  
arXiv:(1706.03762), 1-15.

Vogd, W. (2004): Ärztliche Entscheidungsprozesse des Krankenhauses im 
Spannungsfeld von System- und Zweckrationalität: Eine qualitativ rekon-
struktive Studie. Berlin

Vogd, W. (2006a): Wer entscheidet, wer entscheidet? Fragen zur Theorie und 
Empirie zugerechneter Intentionalität. In J. Reichertz/N. Zaboura (Hrsg.), 
Akteur Gehirn – oder das vermeintliche Ende des handelnden Subjekts. 
Eine Kontroverse. (S. 137-155). Wiesbaden

Vogd, W. (2010): Gehirn und Gesellschaft. Weilerswist
Vogd, W. (2013): Konfusionen (post-)moderner Psychotherapie: verstörte Ge-

sellschaften, verstörte Organisationen, verstörte Individuen und kein Scha-
mane in Sicht. Verhaltenstherapie und psychosoziale Praxis, 45(1), 33-46.

Vogd, W. (2014a): Von der Physik zur Metaphysik – eine soziologische Re-
konstruktion des Deutungsproblems der Quantentheorie. Weilerswist

Vogd, W. (2014b): Welten ohne Grund. Buddhismus, Sinn und Konstrukti-
on. Heidelberg

Vogd, W. (2017): Buddhistische Praxis und Sprache. In A. Lasch/W.-A. Lie-
bert (Hrsg.), Handbuch Sprache in der Religion. (Vol. Band 18, S. 154-
178). Berlin

Vogd, W. (2018): Selbst- und Weltverhältnisse. Leiblichkeit, Polykontextura-
lität und implizite Ethik. Weilerswist

Vogd, W. (2019): Der ermächtigte Meister. Eine systemische Rekonstruktion 
am Beispiel des Skandals um Sogyal Rinpoche. Heidelberg

Vogd, W. (2020): Quantenphysik und Soziologie im Dialog. Betrachtungen 
zu Zeit, Beobachtung und Verschränkung. Berlin

Vogd, W. (2021): Offenheit für neue Kategorien und Begründungen – war-
um eine Wissenssoziologie, die diesen Namen verdient, sich immerfort er-
neuern muss. Eine Würdigung der praxeologischen Wissenssoziologie von 
Ralf Bohnsack. ZQF-Zeitschrift für Qualitative Sozialforschung, 22(1), 
107-122.

Vogd, W./Feißt, M. (2022): Therapeutische Arrangements im Maßregelvoll-
zug. Studien zur Leerstellengrammatik und den Bezugsproblemen in der 
forensischen Psychiatrie Wiesbaden

Vogd, W./Harth, J. (2015): Die Praxis der Leere. Zur Verkörperung buddhis-
tischer Lehren in Erleben, Reflexion und Lehrer-Schüler-Beziehung. Wei-
lerswist

Vogd, W./Harth, J. (2019): Kontexturanalyse: Eine Methodologie zur Rekon-
struktion polykontexturaler Zusammenhänge. Forum Qualitative Sozial-
forschung / Forum: Qualitative Social Research.

von Brück, M. (2015): Weltinnenraum. Rainer Maria Rilkes Duineser Elegi-
en in Resonanz mit dem Buddha. Freiburg, Basel, Wien

von Foerster, H. (1992): Ethics and Second-order Cybernetics. Cybernetics 
& Human Knowing 1(1), 9-19.

von Foerster, H. (2006): Über selbst-organisierende Systeme und ihre 

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


398

LITERATUR

Umwelten. In ders. (Hrsg.), Sicht und Einsicht. Versuche zu einer operati-
ven Erkenntnistheorie (S. 115-130). Heidelberg

von Foerster, H./Bröcker, M. (2002): Teil der Welt. Fraktale einer Ethik. Ein 
Drama in drei Akten. Heidelberg

von Foerster, H./Pörksen, B. (2022): Wahrheit ist die Erfindung eines Lüg-
ners. Gespräche für Skeptiker. Heidelberg

Waldenfels, H. (2013): Absolutes Nichts. Zur Grundlegung des Dialogs zwi-
schen Buddhismus und Christentum. Mit einem Vorwort von Nishitani 
Keiji (4. Auflage). Paderborn

Wang, L. J./Zou, X. Y./Mandel, L. (1991): Induced coherence without indu-
ced emission. Physical Review A, 44(7), 4614-4622.

Watzlawick, P./Beavin, J. H./Jackson, D. D. (1990): Menschliche Kommu-
nikation. Formen, Störungen, Paradoxien. (8. Auflage ed.). Bern, Stutt-
gart, Toronto

Weber, A. (2003): Natur als Bedeutung. Versuch einer semiotischen Theorie 
des Lebendigen. Würzburg

Wei, J./Wang, X./Schuurmans, D. et al. (2022): Chain-of-thought prompting 
elicits reasoning in large language models. arXiv(11903v6).

Weidinger, L./al., e. (2021): Ethical and social risks of harm from language 
models. arXiv:(2112.04359).

Weizenbaum, J. (1966): ELIZA—a computer program for the study of na-
tural language communication between man and machine. Communica-
tions of the Acm, 9, 36-45.

Weizsäcker, C. F. v. (1994): Der Aufbau der Physik. (3. Auflage ed.). München
Whitehead, A. N. (1987): Prozess und Realität. Entwurf einer Kosmologie. 

Frankfurt/Main
Wiener, N. (1948): Cybernetics or Control and Communication in the Ani-

mal and the Machine (2. Aufl. ). Cambridge (MA)
Wiener, N. (1960): Some Moral and Technical Consequences of Automation. 

Science, 131(3410), 1355-1358.
Wigner, E. P. (1967): Remarks on the Mind-Body-Question. In E. P. Wigner 

(Hrsg.), Symmetries and Reflections (S. 171-184). Indiana
Wittgenstein, L. (1963 [1922]): Tractatus logico philosophicus. Frankfurt/M.
Wittgenstein, L. (1989): Vortrag über Ethik und andere kleine Schriften. 

Frankfurt/M.
Wittgenstein, L. (1990): Tractatus logico philosophicus; Philosophische Un-

tersuchungen. Leipzig
Wygotski, L. S. (1986 [1934]): Denken und Sprechen. Frankfurt/M.
Youniss, J. E. (1994): Soziale Konstruktion und psychische Entwicklung. 

Frankfurt/M.
Zeh, J. (2007): Spieltrieb. Frankfurt/Main
Zeilinger, A. (2005): Einsteins Schleier. Die neue Welt der Quantenphysik. 

(2 ed.). München
Zeilinger, A. (2007): Einsteins Spuk. Teleportation und weitere Mysterien der 

Quantenphysik. München
Zuse, K. (1984): Der Computer – Mein Lebenswerk. Landsberg am Lech

https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748915720 - am 15.01.2026, 03:16:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915720
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Vorwort
	Einleitung
	I. Von Information zum Bewusstsein der Maschinen
	I.1 Information, Nichtwissen und Entropie
	I.2 Mit Gotthard Günther von der zweiwertigen zu einer polykontexturalen Logik
	I.3 Gotthard Günthers polykontexturaler Blick auf das Bewusstsein der Maschinen

	II. Intelligente Maschinen
	II.1 HAL 9000 – Wenn intelligente Maschinen verrückt werden
	II.2 Der Sündenfall intelligenter Maschinen
	II.3 Der State of the Art intelligenter Maschinen
	II.3.1 Die Sehnsucht des Menschen nach nichtmenschlicher Intelligenz
	II.3.2 Künstliche Selbst- und Weltmodelle
	II.3.3 Die Erziehung der Maschinen (AI-Alignment)


	III. Menschliches Bewusstsein
	III.1 Postoperatives Delir: Aus der Bewusstlosigkeit zur doppelten Reflexion (und zurück)
	III.2 Das Bewusstsein der Gehirne

	IV. Mensch, Bewusstsein und Maschine
	IV.1 Posthumane Spiritualität – wer sind wir, wenn uns die Maschinen gleich werden?
	IV.2 Die Quantentheorie – wenn Materie reflexiv wird
	IV.3 Ethik – oder: Wie hältst du es mit dem Nichtwissen?

	V Fragen und Antworten
	Literatur

