
6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe.

Oder welche Rollenvorstellungen die Missionare

ins Missionsfeld trugen

6.1 Die »Befreiung« der Frau aus der Abhängigkeit ihres Mannes.
Die Diskussionen über den Umgang mit der Polygamie

6.1.1 Die Monogamie als einzige moralische Verbindung zwischen Mann und Frau

Den Kampf gegen die Polygamie und die Mehrehe begründetenMissionare, Bräute und

Missionsschwestern mit der Absicht Frauen aus ihrer Abhängigkeit zu befreien. Gerade

die Polygamie bot sich als scheinbar exzellente Projektionsfläche an. Denn die Existenz

von Polygamie war in der missionarischen Wahrnehmung per se ein Zustand gesell-

schaftlicher Unterdrückung von Frauen. Die ihr zugeschriebenen Folgen, wie »die Er-

niedrigung der Ehe zu einer Legalisierung sinnlicher Leidenschaft, die Degradation des

Weibes, die Zerrüttung des Familienlebens, die Zerstörung des häuslichen Friedens, die

Erschwerung der Kinderzucht usw.«1 dienten dazu, ihre eigenen Handlungen zu legi-

timieren. In Missionszeitschriften wurde die Stellung der heidnischen Frauen als be-

sonders bedauernswert dargestellt. Damit generierte die Mission die Voraussetzungen,

um ihre Handlungen in den Missionsgemeinden zur Förderung von Frauen zu begrün-

den und ihren Erfolg zu betonen.2 Gleichzeitig positionierte sich die Mission selbst als

Institution, die sich für die Emanzipation der Frauen einsetzte.

Die Polygamie wurde beschrieben als Auswuchs von Lüsternheit und sexueller Un-

ersättlichkeit.3 DieMission kritisierte, dass fleischliche Lust dasHandeln derMenschen

bestimme und nicht die Liebe und innere Verbundenheit, die die christliche Ehe de-

1 Warneck 1902a, S. 303.

2 Vgl. hierzu auch Haggis 2003, S. 170ff.

3 Die Aufklärungsphilosophen hatten bereits im 18. Jahrhundert festgehalten, dass eine Polygamie

den Freiheiten liebevoller Gefühlsregungen zuwiderlief und daher nicht die menschliche Natur

zur Entfaltung bringe. Vgl. hierzu auch Osterhammel 1998, S. 359ff.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Gender und christliche Mission

finieren sollten.4 Während sich also die christliche Ehe durch »Hingabe, gegenseitiger

Liebe und Fürsorge«5 auszeichne, sei die heidnische Ehe bestimmt von der »Sucht recht

viele Kinder […] zu haben.«6 Die christliche Ehe wurde im Gegensatz zur Polygamie als

religiös sanktioniertes Zusammenleben definiert, in der die Leidenschaft in den Hin-

tergrund trat. In der christlichen Ehe wurde vielmehr die gegenseitige Verpflichtung zu

Treue betont. Die Missionare waren davon überzeugt, dass »erst das Christentum […]

die demWeibe von Anfang zukommende würdige Stellung in der menschlichen Gesell-

schaft wieder zurück erobert«7 und damit erst die Annahme des christlichen Glaubens

und die damit verbundene Lebensform zur »Befreiung« der Frau führe. Hier zeigen

sich das missionarische Superioritätsdenken und die Annahme, dass Lebensmodelle,

die von christlichen Vorstellungen abwichen, per se mit einem niedrigeren Stand der

Frau einhergehen würden. Mit ihrer propagierten »Befreiung« der Frauen aus ihrer

Abhängigkeit beabsichtigte die Mission allerdings nicht grundsätzlich die reale Frei-

heit von Frauen zu vergrößern, sondern deren Position nach christlichen Vorstellungen

umzuformen. Aufgrund dessen konnte sich missionarische Einflussnahme freiheitsbe-

schränkend auswirken. Darauf, dass weiße Männer ihr vordergründiges Interesse an

emanzipatorischeThemen vielmehr zur Legitimation kolonialer und rassistischerHerr-

schaft nutzten, als zur Verbesserung der Situation von Frauen, hat Katharina Walgen-

bach in ihrer Studie zum deutschen Kolonialismus hingewiesen.8 Dieses Muster findet

sich auch im missionarischen Kontext, wie die folgende Diskussion zeigt. Grundsätz-

lich lässt sich festhalten, dass die Diskussionen über die richtige Ehe gleichzeitig auch

eine Neuaushandlung von Männlichkeiten und Weiblichkeiten und damit von Macht

und Unterlegenheit war.

Wie sehr die missionarischeWahrnehmung von der eigenen Geschlechterkonstruk-

tion beeinflusst war, wird offensichtlich, wenn andere Quellen herangezogen werden.

Eine der wenigen überlieferten weiblichen Quellen zu diesem Thema ist der Reisebe-

richt vonMary Gaunt. Sie war, im Gegensatz zu denMissionaren, sehr beeindruckt von

der Selbständigkeit der Frauen in polygamen Ehen. In ihren Berichten beschrieb sie die

vorgefundene Lebenswirklichkeit als positives Gegenmodell zu der von ihr kritisierten

Situation der Frauen in Europa. So schrieb sie ganz euphorisch in ihrem Bericht:

»Many of them are rich, and in this comfortable country they are all of them self-

supporting wives. They sell their wares, or march about the streets, happy, contented,

important people, very sure of themselves. Let no one run away with the impression

that these women are in any way down-trodden. They look very much the reverse.

We may not approve of polygamy, but I am bound to say these women of Tarkwa

were no down-trodden slaves. They looked like women who had exactly what they

4 Dass die christliche Ehe von den Missionaren selbst als Auffangbecken eigener sexueller Bedürf-

nisse verstanden wurde, wurde bei dieser Argumentation geschickt ausgeblendet.

5 WilhelmVolkmann. Die christliche Ehe, 1893, Bl. 3 undHeinrich Brakensiek. Frauenkauf, 1911, RMG

2.899 Missionarskonferenzen. Außerdem vgl. Thiersch 1859.

6 Wilhelm Volkmann. Die christliche Ehe, 1893, Bl. 3, RMG 2.899 Missionarskonferenzen.

7 Heinrich Brakensiek. Frauenkauf, 1911, Bl. 1, RMG 2.899 Missionarskonferenzen, August Mohri.

Über battasche Eheverhältnisse, Konferenzprotokoll 1874, RMG 2.890 Missionarskonferenzen.

8 Walgenbach 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 187

wanted, and, curiously enough whenever I think of thoroughly contented, thoroughly

independent, well-to-do women, I think of those women in the goldmining centre of

West Africa.«9

Verglichen mit europäischen Eheverhältnissen erschienen ihr gerade die in einer Poly-

gamie lebenden Frauen selbständig, zufrieden und einflussreich. In ihren Augen waren

diese Verhältnisse fortschrittlicher als jene in Europa. Die freiheitliche Situation drück-

te sich für sie gerade in der wirtschaftlich unabhängigen Position der Frauen aus, die

ihr eigenes Haus und ihre eigene Wirtschaft hatten. Sie schrieb: »Each wife had her

own little home, consisting of two rooms and a kitchen place; the wife without chil-

dren was the farthest away from him, and the last wife, just married, had a room next

his.«10 Auch Paul Bohannan bestätigt diese Wahrnehmung. Er entlarvte die patriar-

chalen Europäer in ihrer Wahrnehmung und vertrat den Standpunkt, dass nicht die

Form der Ehe entscheidend sei für die gesellschaftliche Position von Frauen, sondern

vielmehr die gesellschaftliche Wahrnehmung der Ehe an sich. »Polygyny has nothing

to do with the position of women in society. African women, by and large, have a high

social position. […] Women in Africa are not, in short, a deprived group as they were

in the ninetheenth-century Western world.«11 Adrian Hastings Untersuchung in Ghana

hat zudemgezeigt, dassmonogame Ehen von Igbo-Frauen überwiegend als freiheitsbe-

schränkend wahrgenommen wurden.12 Und Allan D. Cooper verwies auf den Umstand,

dass gerade durch die Einführung derMonogamie die Arbeitslast der Frauen bedeutend

gestiegen war. Denn, die Arbeit, die sich zuvor mehrere Frauen geteilt hatten, lastete

jetzt nun auf einer.13 AuchwennMary Gaunt genauso wenig eine neutrale Beobachterin

gewesen war wie Missionar*innen, so ergänzt ihr Blick die überwiegend männlichen

Berichte und zeigt sehr anschaulichen, wie Situationen unterschiedlich gedeutet wer-

den können.WährendMary Gaunt der in Europa vorherrschende Geschlechterordnung

eher kritisch gegenüber stand, wurde diese von Seiten der Mission glorifiziert.

Grundsätzlich war die Mission und mit ihr die meisten christlichen Zeitgenossen

in Europa davon überzeugt, dass Monogamie im Christentum die einzig moralische

Form der Verbindung zwischen Mann und Frau sein konnte.14 Wie zentral die Etablie-

rung christlicher Ehen samt ihrer Genderkonstruktion für die Missionare war, zeigt

die Prominenz, die dieses Thema auf den Missionskonferenzen einnahm. Nicht nur

diskutierten die Missionare beider Missionsgebiete ausführlich Einzelfälle in ihren re-

gelmäßig stattfindenden Versammlungen und erfragten Rat bei der Missionsleitung,

sie setzten sich auch in Form von Referaten intensiv mit den Themen christliche Ehe,

9 Gaunt 1911, S. 324.

10 Gaunt 1911, S. 283. Zumwirtschaftlichen System einer Polygamie vgl. Cooper 1997, S. 476; Comaroff

und Comaroff 1991, S. 133.

11 Bohannan 1964, S. 163.

12 Hastings 1973, S. 117.

13 Cooper 1997, S. 476.

14 Thiersch 1859, S. 8; Hillmann 1975. Die deutschen Missionsgesellschaften bestätigten auch 1927,

dass das Ziel der Mission sein musste, dass sich die christliche Ehe etablierte. Beschluss auf der

Sitzung des Deutschen Evangelischen Missionsbundes in Herrenhut 14./15.10.1927. Protokoll der

Sitzung des DEMB, Herrenhut, 14./15.10.1927, AFSK 2-1/DA/184/Dt. Ev. Missionsbund/1923-1929.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Gender und christliche Mission

Polygamie und Sittlichkeit auseinander. Die zahlenmäßige Zunahme monogamer Ehe-

schließungen wurde zum Zeichen des Erfolgs. Auch die überlieferten Familienfotos von

Gemeindemitgliedern belegen die zentrale Bedeutung christlicher Familienstrukturen.

(Vgl. hierzu Abb. 11 und 12)

Die Annahme des Christentums schien sich in den Augen der Missionar*innen ge-

rade durch die Durchsetzung der Monogamie auszudrücken und eine anderweite Ent-

wicklung unmöglich. Ausgangspunkt der Argumentationen war fast ausschließlich die

Position der Frauen. Ging die Mission doch davon aus, dass sich Frauen automatisch

durch die Annahme des christlichen Glaubens, und damit durch christliche Moral und

Bildung, aus ihrer misslichen Lage emanzipieren könnten. Denn, so schrieb die Mis-

sionsleitung der RMG 1907, »es ist eine der größten Segnungen, die das Evangelium

einem Volke bringt, daß es die Frau wieder als die gleichberechtigte Miterbin der Gna-

de des Lebens neben den Mann stellt […].«15 Damit gelang es der Mission das gesamte

Unterfangen als »Befreiung« zu verklären, auch wenn schlussendlich nicht die Freiheit

an sich, sondern christliche Gender- und Moralvorstellungen handlungsleitend waren.

So weist die Missionsleitung die Missionare der Batakmission bspw. an, die Stellung

der Frau insofern zu fördern, »wie sie die Bibel vorgesehen hat.«16 Die von der Mission

propagierte patriarchale Gesellschaftsordnung wurde mit dem Hinweis auf den »Sün-

denfall« legitimiert. Das ungehorsame Verhalten des ersten Paars habe die von Gott in-

tendierte gleichberechtigte Beziehung der Geschlechter zerstört und so die Frau, denn

sie hatte sich ja verführen lassen, der Herrschaft unter den Mann gestellt.17

Die Ehe nahm auch deshalb einenwichtigen Platz in denDiskussionen ein undwur-

de besonders genau beobachtet, weil die Familie als kleinste Einheit der Gemeinde und

damit die Basis für eine christliche Gemeinschaft verstanden wurde. Und der »Grund

der Familie ist die Ehe.«18 Die Ehe und die darin gelebte Moral bzw. Sittlichkeit galten

als Zeichen für »wahres christliches Leben«19 und damit schlussendlich für den Erfolg

der Mission. Grundsätzlich war die Mission der Meinung, und dies spiegelt sich in der

Diskussion über die Ehe wider, dass die Konversion zum Christentum nicht nur als in-

nerlicher Akt verstanden werden konnte, sondern auch ein äußerlicher sein sollte und

sich damit im Lebenswandel der christlichen Männer und Frauen ausdrücken sollte.

Dieser schien unmöglich mit einer polygamen Ehe in Einklang zu stehen. Die Missio-

nare waren allerdings angewiesen keine bestehenden Ehen zu lösen. Sie sollten ledig-

lich keine weiteren polygamen Ehen schließen.20 Basierend auf obiger Theorie gingen

die Missionare davon aus, dass die Annahme des Christentums automatisch zu einem

15 Konferenzprotokoll 1907, Bl. 72, RMG 2.895 Missionarskonferenzen.

16 Antwortschreiben der Missionsleitung, 13.6.1910, Bl. 300, RMG 2.894 Missionarskonferenzen.

17 Bird et al. 2019. Die Unterordnung der Frau war von Gott als Strafe für den Sündenfall gedacht.

Die demMenschen im Opfer Jesu geschenkte Vergebung beendete sein Schuldverhältnis vor Gott

und somit auch das Unterordnungsverhältnis der Frau ihrem Mann gegenüber.

18 Wilhelm Volkmann. Die christliche Ehe. 1893, Bl. 1, RMG 2.899 Missionarskonferenzen.

19 Wilhelm Volkmann. Die christliche Ehe. 1893 und Heinrich Brakensiek. Der Frauenkauf. 1911, RMG

2.899 Missionarskonferenzen.

20 Antwortschreiben auf Konferenz 1865, RMG 2.611 Missionarskonferenzen imHereroland und Phil-

ipp Diehl. Ist es thunlich in unserer Hereromission die bisher strenge Praxis auf Polygamie fahren

zu lassen. 1885, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 189

christlichen Lebenswandel führt und damit auch zur Abschaffung der Polygamie. Im

Umgang mit den vorgefundenen polygamen Eheverhältnissen entwickelten sich inner-

halb der RMG zwei Möglichkeiten.Während die einen eine »strenge Praxis« verfolgten,

wählten andere einen sogenannten »milden« Umgang.21 Bei der strengen Praxis war es

Männern und Frauen polygamer Ehen nicht erlaubt, die Taufe zu empfangen, beim so-

genannten milden Umgang, konnten Männer und Frauen getauft werden und Mitglied

der Gemeinde sein. Allerdings waren auch sie keine vollwertigen Mitglieder. D.h. sie

konnten keine Gemeindeämter und Patenschaften übernehmen. Aber werfen wir doch

einen Blick auf die Entwicklungen in beiden Missionsgebieten:

6.1.2 Namibia: Für und wider die »strenge Praxis«

Im Vertrauen darauf, dass die Annahme des christlichen Glaubens automatisch zu ei-

ner christlichen Lebensform und damit zur Monogamie führe, fassten die Missionare

der Hereromission in einer Stellungnahme aus dem Jahr 1865 ihre Haltung folgender-

maßen zusammen: »Wir glauben nicht, dass Polygamie absolute Sünde ist, sondern

sehen es als einen unter göttlicher Geduld getragenen Uebelstand an. Die Ehe hat in

Bezug auf die Eheleute zwei Seiten, die leibliche und geistliche. Es werden Generatio-

nen vergehen, ehe diese Völker, wenn auch christianisiert, die letztere recht begreifen

und sich aneignen können […].«22 In ihrer Stellungnahme plädierten sie also für Ge-

duld. Genau diese Erwartungshaltung der Mission wurde ihr später zum Verhängnis.

Nämlich dann, als die erwartete äußere Veränderung, als Folge einer Konversion, nicht

eintrat.23

DieMissionare hatten in den 1860er Jahren durchaus den politischen Aspekt und die

gesellschaftliche Dimension der Polygamie innerhalb der Hererogesellschaft erkannt.

So begründeten sie ihreHaltung, die polygamenVerbindungen zunächst zu akzeptieren

auch damit, dass diese »Heirathen […] oft politischer Art [sind], Besiegelung von Stam-

mesverbindungen, und ein radikaler Zerriss würde oft Leben und Gut gefährden.«24

Unter Herero wurde gerade mit Hilfe von Ehen Allianzen geschmiedet und gefestigt

und so ein soziales Netzwerk, eine Gemeinschaft, aufgebaut.25 »Da Polygamie in frei-

ester Weise von der Volkssitte erlaubt ist, ist der Zahl der Verschwägerungen kein Ziel

21 Auch in Südafrika und unter Nama in Namibia hielten sich die Missionare der RMG an die »stren-

ge« Praxis. Ähnlich verhielt sich auch die katholische Mission. Sie bekämpfte die Polygamie mit

Hilfe der strengen Praxis. Vgl. dazu u.a. Habermas 2016.

22 Diskussion über Polygamie auf der Missionarskonferenz 1865, Bl. 39a, RMG 2.611 Missionarskon-

ferenzen im Hereroland.

23 Jürgen Osterhammel verweist darauf, dass auf individuelle Ebene die Enttäuschung ein immer

wiederkehrender Bestandteil von Zivilisierungsmissionen war. Osterhammel 2005, S. 372.

24 Diskussion über Polygamie auf der Missionarskonferenz 1865, Bl. 38a, RMG 2.611 Missionarskon-

ferenzen im Hereroland.

25 Heinrich Brincker schrieb, dass Kamaherero 13 Frauen hatte und er sich die Väter dieser Frauen

»an seinen Stamm band« und damit wirtschaftliche und politische Einflussmöglichkeiten schuf.

Heinrich Brincker. Die Ovaherero, 1876, RMG 2.635a Vorträge und Aufsätze zu Südwestafrika. Vgl.

Hierzu auch Hillmann 1975, S. 114ff. Lehmann 1955, S. 1962.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Gender und christliche Mission

gesetzt, und besonders die vornehmeren und einflußreichen Häuptlinge sind fortwäh-

rend bemüht, die eigene Familie immer mehr zu verschwägern, und vor allem mit sol-

chen, deren Anhänglichkeit und Treue ihnen nicht ganz sicher erscheint.«26 Macht und

Einfluss eines Mannes zeigten sich an der Größe seines Netzwerks bzw. seines Patro-

nagesystems und dieses schuf er über die Heirat verschiedener Frauen.27 Über Ehen

wurden Familien zusammengebunden. Männlichkeit definierte sich folglich über die

Anzahl von Frauen. Trotz dieser sozial-politischen Bedeutung der polygamen Ehen wa-

ren die Missionare zu dieser Zeit fest davon überzeugt, dass die polygame Ehe schon

deshalb von der Monogamie abgelöst werden würde, weil sie sich nicht mit christlich-

moralischen Vorstellungen vertrug.28

Zehn Jahre später (1873) allerdings wandten sie sich von ihrer geduldigen Haltung

ab und beschlossen der Entwicklung etwas nachzuhelfen. Neu musste sich ein Mann

nach der Taufe auf eine Frau beschränken. Das hieß, er musste die anderen aus der

Ehe »entlassen«. Diese Entlassungen sollten nicht rücksichtslos erfolgen, sondern in

Rücksprache mit den Ältesten. »Welche er behalten will sei den Umständen und dem

Willen des Mannes überlassen zu bestimmen; jedenfalls soll er mit demMissionar dar-

über Rücksprache nehmen u[nd] der Missionar hiervon erst die Aeltesten über die Sit-

ten des Volkes befragen, ehe er einen bestimmten Rat giebt.«29 Dass die Ältesten in

diesen Prozess einbezogen wurde, war auch eine Folge gemachter Erfahrungen. Denn

zunächst hatten die Missionare bestimmt, dass die erste Frau als »richtige« Frau gelten

sollte. Dabei hatten sie nicht die Folgen der Leviratsehen bedacht. Verstarb der Ehe-

mann einer Frau, so wurde diese in der Regel von einem männlichen Verwandten als

zusätzliche Frau aufgenommen. Damit wurden Frauen sozial abgesichert und die Ver-

bindungen, die durch die Ehen geschlossen wurden, beibehalten. So konnte es aber

vorkommen, dass manche Männer ihre erste Frau von einem verstorbenen Verwand-

ten »geerbt« hatten. Da diese Ehen moralisch nicht im Einklang mit europäisch-christ-

lichen Vorstellungen der Missionare waren, konnten die Missionare diese Frauen auch

nicht als »richtige« Frauen anerkennen. Darum mussten individuelle Entscheidungen

getroffen werden, die je nach Situation anders ausfallen konnten. Die Entscheidungen,

so hielten das die Missionare zumindest auf ihrer Konferenz 1873 fest, sollte nur in

Rücksprache mit den Ältesten getroffen werden sollten. Ganz so rigoros wurde dieser

Beschluss auch nicht umgesetzt.War eine Trennung nichtmöglich, sollten wederMann

noch Frau von der Taufe ausgeschlossen werden.

Die Regelung, dass der Mann, sollte er die Taufe wünschen, alle bis auf eine sei-

ner Frauen entlassen musste, schuf der Mission weitere Probleme. Denn was sollte mit

26 Büttner 1882.

27 Erst durch die Heirat konnte sich ein Ovahona der Treue seiner Anhänger sicher sein. Darüber

hinauswar es entscheidendmöglichst vieleNachkommen zu haben, dennmit deren Verheiratung

konnte das bestehende Netzwerk nicht nur gefestigt, sondern auch vergrößert werden. Jungen

waren für die Aufsicht der Rinder und als Kämpfer zumSchutz bedeutend,während überMädchen

wiederum das Netzwerk weiter vergrößert werden konnte. Vgl. hierzu Lehmann 1955.

28 Diskussion imHereroland Konferenzprotokoll 1865, RMG 2.611 Missionarskonferenzen imHerero-

land, Heinrich Brincker. Die Ovaherero. 1876, RMG 2.635a Vorträge und Aufsätze zu Südwestafrika,

BdRM 1866, S. 225ff.

29 Konferenzprotokoll 1873, § 38, RMG 2.611 Missionarskonferenzen im Hereroland.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 191

den aus der Polygamie »entlassenen« Frauen passieren? In seiner Missionslehre the-

matisierte auch Gustav Warneck diese sehr komplexe Situation. Denn die Trennung

polygamer Ehen warf nicht nur sittliche, sondern auch rechtliche Probleme auf, da es

sich um gesetzliche Eheschließung handelte. Er fragt sogar, ob nicht auch in diesen

Fällen das Verbot der Scheidung gelten müsste.30 Die Missionare in Namibia waren

sichtlich um Lösungen bemüht. Geprägt von der Vorstellung, dass die Ehe eine Ver-

sorgergemeinschaft war, entschieden sie, dass Männer weiterhin in der Pflicht waren,

für Frauen und Kinder zu sorgen. Da aber Frauen bei den Herero für ihre Versorgung

zumindest aus landwirtschaftlichen Erzeugnissen selbst zuständig waren, kann davon

ausgegangen werden, dass es sich hierbei um die zusätzliche Versorgung mit Kleintie-

ren wie Ziegen und Schafen handelte. Manche dieser entlassenen Frauen wurden von

ihren Familien und/oder Verwandten aufgenommen.

Genau diesen Punkt, nämlich die Situation der entlassenen Frauen, griff auch Phil-

ipp Diehl bei seinem Referat im Jahr 1885 auf, um für einenmilden Umgangmit der Po-

lygamie zu plädieren.31 Er forderte, dass auch in Polygamie lebendeMänner und Frauen

zur Taufe zugelassen werden sollten.32 Noch 1876 hatte sich Heinrich Brincker für die

Beibehaltung der »strengen« Praxis ausgesprochen und ihren Erfolg hervorgehoben.

Philipp Diehl begründete seine Haltung mit der misslichen Situation vieler entlassener

Frauen, denen, so formuliert er es, nichts anderes übrigblieb als nach der Entlassung

aus der Ehe in »Hurerei« zu leben. Und dies war nicht im Sinne der Mission. Wieder

wurde mit der Situation der Frauen argumentiert, um eine neue Strategie zu begrün-

den. In seinem Referat verwies Philipp Diehl allerdings auch darauf, dass der Kampf

derMission gegen die Polygamie längst nicht von allen Frauenmitgetragen wurde, son-

dern sich die Mission gerade dadurch viele Frauen zu Gegnern machte. Manche Frauen

weigerten sich nämlich nicht nur selbst einer Predigt zuzuhören, sondern verboten

auch ihren Männern in Kontakt zu den Missionaren zu treten, weil sie befürchteten,

dass diese Christen werden könnten und in der Folge sie aus der Ehe entlassen wür-

den. »Die Weiber spielen unter den Herero eine große Rolle. Ihr Einfluß ist groß und

wer wollte bestreiten, daß er auch hierin weit größer ist als uns bekannt wird«33, gab

Philipp Diehl zu bedenken. Aus der Haltung der Frauen wurden die Missionare offen-

bar nicht schlau. Geprägt von eurozentrischem Überlegenheitsdenken, zeigten sie sich

unfähig die gesellschaftliche Position der Frauen in ihren komplexen Dimensionen zu

erkennen. Vielmehr bedienten sie sich bekannter Deutungsmustern. Kulturelle Unter-

schiede konnten sie nicht richtig einordnen oder nahmen sie gar nicht erst wahr, was

dazu führte, dass von ihnen einerseits Positionen, die in der eigenen Gesellschaft mit

Prestige und Einfluss verbunden waren, unreflektiert auf andere Gesellschaften über-

trugen. Dadurch waren sie auch nicht fähig, ihnen unbekannte Gesellschaftsstrukturen

zu erkennen. Dies spiegelt sich auch in der Aussage von Heinrich Brincker von 1876

30 Warneck 1902a, S. 309.

31 Philipp Diehl. Ist es thunlich. 1885, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland.

32 Konferenzprotokoll April 1885, Bl. 6b, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland.

33 Philipp Diehl. Ist es thunlich, 1885, Bl. 19b, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Gender und christliche Mission

wider: »Sonderbar genug sind die in Polygamie lebenden Herero Weiber unsre ausge-

sprochendsten Feinde.«34

Frauen konnten in der Hererogesellschaft bei einem Ovahona in vielerlei Situatio-

nen Schutz suchen und finden. So bspw., wenn sie von ihrem Mann verlassen wurden,

wenn er gestorben war oder sie selbst den Mann verlassen hatten. Auch existierte die

Möglichkeit der Scheidung. Gewalt in der Ehe, Sterilität und Streit war als Trennungs-

grund anerkannt.35 Frauen wurde aber auch Sicherheit gewährt von ihrer männlichen

Verwandtschaft mütterlicherseits.36

Die frauenbefreiende Absicht, die sich die Missionare in ihrem Kampf gegen die

Polygamie auf die Fahne geschrieben hatte, wurde folglich nicht von allen betroffenen

Frauen bedingungslos mitgetragen und sorgte für Irritationen. Andererseits ist auch

belegt, dass Mädchen und Frauen die Möglichkeiten nutzten, die ihnen die Mission

unter ihrer Agenda bot und damit ihre Väter, Brüder und andere männliche Famili-

enmitglieder herausforderten. Mädchen und Frauen flüchteten bspw. vor ungewollten

Eheschließungen auf Missionsstationen. In vorkolonialen afrikanischen Gesellschaften

war es für Frauen nicht möglich allein zu leben, sie waren eingebunden in eine patriar-

chale Gesellschaft und abhängig von Männern. »Her productive labour and reproduc-

tive powers as daughters, wife or widow belonged to her father, husband or son.«37 Die

Missionsstationen boten also Schutz und alternative wirtschaftliche Möglichkeiten und

machten dadurch die Flucht aus traditionellen Lebensweisen möglich.38 Anatje Swart-

booi, die Frau von Captain Willem Swartbooi in der Namamission, bspw. setzte sich

öffentlich für die Abschaffung der Polygamie und scheute in ihrem Kampf auch keine

Konfrontation.39 Aber es interessierten sich durchaus auch Frauen für den Glauben,

ohne die polygamen Strukturen infrage zu stellen.40

Der Umgang mit der Polygamie wurde von den Missionaren in der Hereromission

immer neu ausgehandelt, auch weil diesbezüglich keine Einigkeit herrschte. Getroffe-

ne Entscheidungen wurden neu diskutiert, befasste Beschlüsse hinterfragt. Auch 1885

suchten dieMissionare nach dem richtigen Umgang. Obwohl dieMehrheit den Ausfüh-

rungen von Philipp Diehl, der sich für die mildere Praxis aussprach, zustimmte, behiel-

ten sie die strenge Praxis bei. Was war geschehen? Zunächst brachte Gottlieb Viehe zu

bedenken, dass »[w]o die Monogamie als Forderung des Christentums ins Bewußtsein

der Gemeinden übergegangen ist, […] ein Handeln dagegen mehr Gefahr als Stützen

bringen […]«41 würde. Doch für den Beschluss entscheidend war offenbar die Rückfra-

34 Heinrich Brincker. Die Ovaherero und die Mission unter denselben. 1876, Bl. 89a, RMG 2.635a Vor-

träge und Referate zu Südwestafrika.

35 Bei den Herero war es die Familie mütterlicherseits (Eanda), die die Frau bei einer Scheidung wie-

der aufnahm. Stieß einer Frau etwas zu, rächten ihre Brüder alsMitglieder der gleichen Eanda ihre

Schwester. Dannert 1905, S. 59. Auch bei den Batak konnten Frauen zu ihrer Familie zurückkehren.

36 Gewald 2000b, S. 167.

37 Gaitskell 1990, S. 253.

38 Vgl. hierzu die Kapitel VII und VIII.

39 Anatje Swartbooi wurde 1845 getauft und war in der Gemeinde Rehoboth tätig. Sie wurde als Dia-

konisse bezeichnet. Gaomas 2008, S. 31, Lau 1987.

40 Konferenzprotokoll 1888, Bl. 13a, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland.

41 Konferenzprotokoll 1885, Bl. 7a, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 193

Abbildung 11: Gemeindeältester mit Familie in der Hereromission, o.J.

Quelle: Archiv- und Museumsstiftung der VEM 902-112

ge bei den Ältesten. Diese setzten sich geschlossen dafür ein, dass die strenge Praxis

beibehalten werden sollte. Schon Heinrich Brincker hatte 1876 bezüglich der Ehefrage

einen Generationenunterschied erkannt: »Die alten Herero, welche alle Polygamisten

sind, haben es offen ausgesprochen, nie Christen werden zu wollen, und beweisen es

mit der That. Auf sie brauchen wir daher nicht viel Rücksicht mehr zu nehmen. Das

junge Geschlecht steht dagegen anders. Aus ihnen sind unsere meisten Christen her-

vorgegangen und werden aus ihnen immer noch hervorgehen. Daher ist es gut, dass

von vornherein reine Bahn gemacht ist.«42

Es gab also Männer, denen die Zugehörigkeit zur christlichen Gemeinde bedeutend

genug war, um ihre »Verhältnisse« zu ordneten und sich auf eine Frau zu beschrän-

ken. Und genau deshalb bestand 1885 die Ältestenversammlung darauf, die »strenge

Praxis« beizubehalten. Diese Haltung der Ältesten verweist auf die neuen Machtstruk-

turen, die sich mit dem Aufkommen des Christentums in Namibia entwickelten. Dag

Henrichsen spricht in diesem Zusammenhang von der Entstehung einer neuen christli-

chen Elite.43 Das Christentummit seinen neuen Funktionsstellen schuf, nicht nur, aber

doch insbesondere, für (junge) Männer einen alternativen Weg an Macht zu gelangen.

Dass nun die Ältestenversammlung 1885 darauf bestand, nur die Monogamie als einzig

akzeptierte Ehe in christlichen Gemeinden anzuerkennen, ist auch ein Zeichen von Ab-

grenzungsbemühung.Mit dieser Haltung forderten sie die vorherrschendenMännlich-

42 Heinrich Brincker. Die Ovaherero und die Mission unter denselben. 1876. Bl. 89a, RMG 2.635a Vor-

träge und Referate zu Südwestafrika.

43 Henrichsen 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Gender und christliche Mission

keitsideale heraus und trugen entscheidend zur Verfestigung eines neuen christlichen

Männlichkeitsbildes bei. War traditionell Männlichkeit eng verbunden mit der Anzahl

von Frauen und Nachkommen, schuf die Mission ein neues Männlichkeitsbild, das sich

über die monogame Ehe definierte. Die Anzahl der Kinder wurde als von Gott gegeben

angenommen, auch wenn dies hieß, dass die Ehe kinderlos blieb. Aufstieg und Macht

eines Mannes war innerhalb der christlichen Gemeinden von ganz anderen Faktoren

abhängig. Damit trug die Mission nicht nur entscheidend dazu bei, dass sich ein neues

christliches Männlichkeitsbild etablieren konnte, sondern schuf auch eine Möglichkeit

für junge Männer die vorherrschenden patriarchalen Strukturen herauszufordern und

zu umgehen, indem sie sich auf christliche Werte einließ.

Ein weiteres Mal diskutierten die Missionare auf ihrer Konferenzen 1902 das Für

undWider der strengen Praxis. Im Alltag, das belegen die Jahresberichte der Missiona-

re, wurden die Regelung vielerorts schon aufgeweicht und an vorherrschende Realitä-

ten angepasst. Denn nicht alle Christen waren bereit sich von ihren Frauen zu trennen,

auch wenn sie ein Interesse am Christentum zeigten. So war bspw. der Ovahona Gabri-

el am Waterberg, obwohl er sich von keiner seiner Frauen trennen wollte, »ein eifriger

Schüler der christlichen Lehre.«44 Missionare ließen, auch entgegen ihrer offiziellen

Vereinbarung, durchaus Polygamisten zur Taufe zu. Nicht nur hatten sie Taufen von

Polygamisten erlaubt, die Missionare entschieden sich, da sich bisher keine Nachteile

gezeigt hatten, auch weiterhin diese liberale Haltung beizubehalten und vielmehr in

Einzelfällen zu entscheiden.45 Trotzdem weiterhin die Abschaffung der Polygamie an-

gestrebt wurde, somachten dieMissionare doch, zugunsten der weiteren Christianisie-

rung, Ausnahmen und nahmen Männer und Frauen aus polygamen Ehen in christliche

Gemeinden auf. Auch wenn Protokolle und Einzelentscheide eine gewisse Willkür of-

fenbaren, zeigt es doch, dass lokaler Bedingungen Aufnahme in die Missionsstrategien

gefunden haben.

Konnte sich bis zumDeutsch-Namibischen Krieg zumindest in christlichen Kreisen

die monogame Ehe etablieren, kam es in der Nachkriegszeit zu einer Rückbesinnung

auf traditionelle Eheschließung. Diese Rückbesinnung auf polygame Eheverhältnisse

per se mit der Ablehnung des Christentums gleichzusetzen, würde allerdings der Si-

tuation nicht gerecht werden. Vielmehr stand sie im engen Zusammenhang mit der

Absicht die Hererogesellschaft über Ehen innerlich zu festigen und alte soziale Netz-

werke zu reaktivieren, neue zu begründen und mehr Nachkommen zu bekommen.46

Ihre Rückbesinnung sanktioniertenHerero, zum großen Ärger derMissionare,mit dem

Alte Testament.47 Dass nun Herero den Missionaren erklären wollten, dass ihre »heid-

nische« Lebensweise biblisch sanktioniert werden konnte, wurde von den Missionaren

nicht nur nicht anerkannt, sondern ins Lächerliche gezogen.48 Erwähnt werden muss

an dieser Stelle, dass die Missionare die im Alten Testament vorkommende Polygamie

44 Sonnenberg 2004, S. 39.

45 Konferenzprotokoll 1902, Bl. 167b, RMG 2.615 Missionarskonferenzen der Hereromission.

46 Vgl. hierzu auch Kapitel V.

47 Protokoll der Konferenzverhandlungen der Gemeindeältesten und Evangelisten im Augustineum

zu Okahandja, 1930, Bl. 6b, RMG 2.631a Allgemeine Missionarskonferenzen in Südwestafrika.

48 Konferenzprotokoll 1926, RMG 2.619 Missionarskonferenzen im Hereroland.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 195

als »Abfall von der göttlichen Eheordnung,«49 verstanden, wie auch Gustav Warneck in

der EvangelistenMissionslehre schrieb. Er verwies in diesemKontext auf die Schwierig-

keit den Vorzug der monogamen Ehe oder auch die Ablehnung der Polygamie biblisch

zu begründen und warnte davor einen »vermeintlichen biblischen Beweis« für die Mo-

nogamie heranzuziehen, denn »Auslegung und Schlußfolgerung ist irrig.«50 Entgegen

kam der Mission hingegen, dass die deutsche Kolonialregierung 1914 entschied, dass

die von der Mission geschlossenen Ehen in die Eheregister am Wohnort des Mannes

aufgenommen werden und Frauen die Familiennamen der Männer tragen sollten.51 In

der Gemeindeordnung von 1930 wurde als einzig wahre Ehe für Christ*innen die mo-

nogame Ehe verankert und durch die Kirchenzucht sanktioniert:

»Die Ehe ist nach demWorte Gottes heilig zu halten, weshalb in der Gemeinde nur die

Einehe gestattet ist. Das Verharren im Ehebruch, böswilliges Verlassen des Ehegat-

ten wie heimliche Vielehe ziehen den Ausschluß aus der Gemeinde nach sich. Wenn

heidnische Männer mit mehreren Frauen in der Gemeinde aufgenommen werden

wollen, dann entscheidet der Vorstand nach eingehender Prüfung des vorliegenden

Falles über die Aufnahmen. Die Entscheidung der Beibehaltung oder Entlassung der

Frauen über die Erstgeheiratete hinaus wird nach seelsorgerlichen Gesichtspunkten

getroffen.«52

Obwohl sowohl Kirche und Staat versuchten die Polygamie abzuschaffen, gab es sie wei-

terhin.53 Trat ein Mann der christlichen Gemeinde bei, musste er offiziell seine Frauen

entlassen. Welche Folgen dies haben konnte, beschrieb E. N. Namhila in ihrer Auto-

biographie. Ihr Großvater hatte zunächst vier Frauen. Nachdem er zum Christentum

konvertiert war, musste er alle bis auf eine aus der Ehe »entlassen«. Gesetzlich waren

sie nun nicht mehr seine Frauen. Zu Absicherung gab er ihnen ein Stück Land und ein

Haus. Die Kinder lebten beim Großvater und seiner ersten Frau.54 Martha Akawa kom-

mentierte die Folgen dieser Regelung folgendermaßen: »What the church did was to

change him from being an open polygamist to being a hidden one.«55

Auch in den 1990er Jahren existierten in Namibia noch drei mögliche Formen der

Eheschließung in Namibia: die kirchliche, die staatliche und die »traditionelle« mit der

Morgengabe.56 Während sich Frauen seit der Unabhängigkeit im Kampf für eine Ver-

besserung ihrer gesellschaftlichen und rechtlichen Position gezielt für die Abschaffung

49 Warneck 1902a, S. 302.

50 Ebd.

51 Verfügung des Kaiserlichen Gouverneurs vonDeutsch-Südwestafrika betreffend Einführung eines

Eheregisters für Eingeborene, 28.4.1914, ELCIN, VII 27, Outjo.

52 Gemeinde- und Kirchenordnung 1930, Pkt. 6, Bl. 38, RMG 2.661 Gemeinde-, Kirchen- und Konfe-

renzordnung für die Evangelische Missionskirche in Südwest Afrika. Der Umgang mit der Polyga-

mie beschäftigte auch die Evangelisten. Konferenzprotokoll 1930, ELCIN XIX.1 Evangelistenkonfe-

renzen.

53 Offiziell war es unter der südafrikanischen Mandatsregierung nicht erlaubt polygame Ehen zu

schließen. Siehe: Native Administration Proclamation of 1928 (Proclamation No. 15 of 1928).

54 E. N. Namhila. The price of FreedomWindhuk. 1997. Zitiert nach Akawa 2014, S. 126.

55 Akawa 2014, S. 126.

56 Martmann-Sprenger 1997, S. 198.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Gender und christliche Mission

der Polygamie einsetzten, begründeten die männlichen Befürworter die Beibehaltung

der Polygamie als Teil der Hererokultur.57 Die männlichen Befürworter beriefen sich

auf das Gewohnheitsrecht, während die Gegnerinnen sich auf die Verfassung beriefen,

die Bigamie und Polygamie unter Strafe stellte.58 Glaubten die Missionar*innen, dass

eine höhere Stellung der Frau mit der Übernahme des Christentums erreicht werden

konnte, so beriefen sich einigeMänner in der namibischen Debatte der 1990er Jahre um

das neue Ehegesetz (»Married Persons‹ Equality Bill«) neben »afrikanischen Traditio-

nen« auch auf das Christentum, nach welchem eine Gleichstellung von Mann und Frau

nicht möglich sei und verteidigten damit das Bestehen genderspezifische Ungleichhei-

ten mit Rückgriff auf die Bibel.59

6.1.3 Sumatra: Der Kampf gegen die Bigamie

Wie aber sah die Situation auf Sumatra aus? Auch hier war es verbreitet, dass Männer

mehr als eine Frau heirateten. Die Gesellschaft der Batak war zur Zeit der Mission auf-

geteilt in »Frauengebende« (Hulahula) und »Frauennehmende« (Boru) Gruppen. Eine

Eheschließung fand immer zwischen diesen beiden Gruppen statt. Die dabei entstan-

denen Bindungen zwischen den beteiligten Familien und Gruppen waren wichtiger als

die Personengemeinschaft der Ehepartner als Individuen.60 Polygame Ehen waren vor

allem unter politischen Eliten verbreitet, die dadurch ihre wirtschaftlichen, politischen

und sozialen Netzwerke festigten.61 Der Status eines einflussreichenMannes hing auch

bei den Batak von seinen Anhängern ab, mit denen er durch Heirat verbunden war. Die

Zahl von Frauen und Kindern, aber auch die Größe seiner Reisfelder bestimmten seine

Bedeutung. »Many marriages were arranged simply to obtain vital resources of land

and labour.«62

Es gab allerdings einen weiteren Grund, warum viele Männer eine zweite Frau nah-

men. Für Batak hatte die Nachkommenschaft eine wichtige Bedeutung.63 Einen Sohn

zu habenwarwichtig, da Batak davon ausgingen, dass sie in ihren Söhnenweiterlebten.

Es war die Aufgabe der Söhne das Andenken an die Eltern zu pflegen. Daher galt: »Nur

wer keine Söhne hat, stirbt wirklich.«64 Und das war für Batak »ein grauenerregender

57 Akawa 2014, S. 149ff.

58 Vgl. zur Debatte Akawa 2014, S. 149ff; Becker 2000.

59 Becker 2000, S. 171. Die National Gender Policy spielte eine große Rolle in der namibischen Ver-

fassung, um Gendergerechtigkeit zu garantieren. Siehe hierzu auch: Becker 2000, S. 190.

60 Hierzu ausführlich: van Bemmelen 2012; Angerler 2009; Sherman 1987; Niessen 1985; Schreiner

1972, 140f. Außerdem Locher-Scholten 2000, 187ff.

61 Von dem Priesterkönig Si Singamangaradja, der viele Frauen hatte, ist überliefert, dass er die Mis-

sionare um eine weiße Frau bat. Diese Bitte wurde von den Missionaren ins Lächerliche gezogen

und als Witz abgetan. Ob er damit ein politisches Bündnis mit den Missionaren schließen wollte,

bleibt unbeantwortet. Lehmann 1996, S. 161; Schreiber 1884, S. 49.

62 van Bemmelen 1992, S. 143.

63 Kinderlosigkeit wurde als Zeichen dafür verstanden, dass die Eheleute nicht zusammenpassten.

Winkler 1925, S. 100;Warneck 1909, S. 48. Johann Angerler verweist in diesemZusammenhang auf

den kulturellen Druck, der auf einemMann lastete undwelche Folgenmännliche Impotenz haben

konnte. Angerler 1997.

64 Schreiben an Johannes Spiecker 12.4.1897, RMG 1.927 Johannsen, Peter Heinrich.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 197

Gedanke.«65 Blieb eine Ehe kinder- bzw. sohnlos, war es daher nicht ungewöhnlich,

dass der Mann, oft im Einverständnis der ersten Frau eine zweite Frau heiratete, um so

die Weiterexistenz der Familie zu gewährleisten. Dabei war es grundsätzlich kein er-

strebenswertes Ziel für eine Familie ausschließlich Söhne zu zeugen. Vielmehr waren

frauengebende Familien in religiösen Belangen höhergestellt. Es herrschte die Vorstel-

lung, dass die Verwandten der frauengebendenGruppe das Leben derMänner und ihrer

Nachkommen beeinflussen können.Die frauengebende Gruppe galt daher auch als »der

in der Welt sichtbare Gott.«66 Batakfamilien waren an einem möglichst ausgewogenen

Verhältnis zwischen Söhnen und Töchtern interessiert.67Während die Söhne durch ei-

ne Heirat für den Fortbestand einer lückenlosen Familiengenealogie sorgten, war die

wichtigste Funktion einer Tochter, durch ihre Heirat feste soziale Beziehungen zu einer

anderen Familie aufzunehmen, dessen Mitglieder wiederum der Familie der Braut zu

weitreichender Hilfe verpflichtet waren.68 Frauen stellten Bindungsglieder zwischen

Familien dar und nahmen insofern eine wichtige Rolle als Vermittlerinnen innerhalb

der Gesellschaft ein.69 »Because she [a woman, Anm. d. Verf.] is situated between hul-

ahula and boru, she is associated with both, and an absolute member of neither.«70

Da von den Missionaren die Anzahl und das Geschlechterverhältnis der Kinder als von

Gott gegeben galt, wurden sie nicht müde zu betonen, dass weder kinderlose Ehen un-

glücklich sein müssen noch das Ausbleiben eines Sohnes eine persönliche Tragödie be-

deutete. Da allerdings der soziale Status einer Batakfrau und damit ihre Anerkennung

undWertschätzung von der Geburt eines Sohnes abhing,waren auch Frauen sehr daran

interessiert einen Sohn zu gebären und stimmten unter dem sozialen Druck meist zu,

wenn ihre Ehemänner zweite Frauen nahmen. Allerdings suchten Frauen auch nach an-

deren Möglichkeiten, um das Problem der Kinderlosigkeit zu lösen. Insbesondere von

der westlichen Medizin erhofften sie sich Hilfe und suchten bei den Missionsschwes-

tern vor allem Rat bei Unfruchtbarkeit.71 Eine weitere Ursache dafür, dass Männer mit

mehreren Frauen verheiratet waren, war auch auf Sumatra die Tradition der Levirats-

ehe. Die Witwe wurde nach dem Tod ihres Mannes mit einem männlichen Verwandten

der Familie verheiratet. Anders als bei der Polygamie in Namibia, die von der Missi-

on als »Auswuchs der Unsittlichkeit« gedeutet wurde, verstanden die Missionare die

Mehrehe auf Sumatra als »soziale Einrichtung.«72 Die bigamen Ehen wurden in der

65 Warneck 1904, S. 68.

66 Warneck 1909, S. 60; van Bemmelen 2012, S. 34.

67 Ein Segenspruch fasst dies gut zusammen: »Wie Sterne am Himmel, wie Wolken geballt, so viel

die Töchter, so zahlreich die Söhne.« Sarumpaët-Hutabarat 1955/1956, S. 124.

68 Sibeth 1990, S. 62. Vgl. zudem Locher-Scholten 2000, 187f.

69 Christine Schreiber hat in diesem Zusammenhang darauf hingewiesen, dass die Frau, als höchstes

Tauschmittel, hochgeschätzt wurde. Schreiber 2005, S. 136.

70 Niessen 1985, S. 75. Diesen Aspekt betont der Sammelband van Bemmelen et al. 1992. Siehe zu-

dem: Schreiber 2005, 128ff; Angerler 2009; Warneck 1909, S. 31; Sherman 1987, S. 872d.

71 Hamacher 1936, S. 40, Rijkoef 1936, S. 17.

72 Warneck 1912, S. 110. Johannes Warneck geht sogar so weit, diese Ehen mit jenen der »alttesta-

mentlichen Gottesmännern« zu vergleichen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Gender und christliche Mission

Übergangszeit geduldet.73 Das heißt konkret, dass es Männern, die mit mehr als einer

Frau verheiratet waren, grundsätzlichmöglich war zumChristentum überzutreten, oh-

ne sich von ihren Frauen zu trennen.Allerdingswar die vollwertigeMitgliedschaft in der

Gemeinde und damit das Recht Ämter innerhalb der Gemeinde zu übernehmen, auch

auf Sumatra nur getauften Männern (und Frauen) vorbehalten, die in einem monoga-

men Eheverhältnis lebten.74 So wurde bspw. der Lehrer Kenan 1877 aus der Gemeinde

ausgeschlossen, weil er sich eine zweite Frau genommen hatte.75

Abbildung 12: Prediger mit seiner Familie auf Sumatra, o.J.

Quelle: Archiv- und Museumsstiftung der VEM 6002-456

Mit der Zeit änderten die Missionare in der Batakmission ihre Strategie. Während

die Missionare der Hereromission ihren Umgang lockerten, wurden die Missionare in

der Batakmission in ihremUmgang strenger. Auch unterschieden sie zwischen den Ge-

schlechtern.Während bereits vor der Jahrhundertwende ein in Bigamie lebender Mann

nicht mehr getauft wurde, stand es der in einer Bigamie lebenden Frau offen, Chris-

tin zu werden, ohne sich von ihrem Mann zu trennen, solange sich ein Ältester dazu

verpflichtete, für die christliche Erziehung der Kinder zu sorgen.76 Grund für die un-

terschiedliche Behandlung von Männern und Frauen war die Annahme, dass eine Frau

73 August Mohri. Über bataksche Eheverhältnisse, Konferenzprotokoll 1874, RMG 2.890 Missionars-

konferenzen.

74 Protokoll der Synodalkonferenz 1890, Bl. 21, RMG 2.891 Missionarskonferenzen.

75 Dieser rechtfertigte seine Tat mit Hinweis auf das Alte Testament und versuchte auch seinen Aus-

schluss aus der Gemeinde zu verhindern, was ihm allerdings nicht gelang. BdRM 1877, S. 365.

76 Wilhelm Metzler. Kirchenzucht. 1900, RMG 2.899 Missionarskonferenzen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 199

unter Zwang in eine Ehe eintrat und auch nicht die Möglichkeit hatte, diese zu lösen.

Wie die Kirchenzucht sich in Bezug auf Mehrehen auswirken konnte, zeigt das folgen-

de Beispiel: 1894 war der einzige Sohn des christlichen Radja Tallon gestorben. Weil

er nun keinen Sohn mehr hatte, nahm er sich zu seiner älteren Frau noch eine junge.

Das brachte ihm den Ausschluss aus der Gemeinde. Nach dem Tod seiner älteren Frau

erfüllte er wieder die christlichen Moralansprüche und konnte wieder als Gemeinde-

mitglied aufgenommen werden, »weil er sonst treu zur Kirche und Gemeinde hielt.«77

Wieviel Verständnis dieMissionare den christlichenMännern in einem solchen Fall ent-

gegenbrachten, zeigt sich im Bericht von Wilhelm Metzler. Er schrieb zum Ausschluss

von Radja Tallon: »Mir persönlich war sein Ausschluss besonders schwer geworden, da

er uns in der ersten schweren Zeit […] sehr treue Dienste geleistet hatte. Gott hatte ihm

aber noch zwei Söhne geschenkt, die ihm beide eine Stütze im hohen Alter geworden

sind.78 Auch Peter Heinrich Johannsen äußert sein Verständnis für einen Mann sei-

ner Gemeinde, der mit einer psychisch kranken Frau verheiratet war und auch noch

eine Tochter verloren hatte. »Obgleich ich entschieden dagegen bin, unter welcherlei

Umständen auch, es zuzulassen eine 2te Frau zu nehmen, so kann man nur unter den

hiesigen Verhältnissen herzliches Mitleid haben mit einem Mann, der in dieser Weise

heimgesucht wird u[nd] ich habe mich oft im Stillen gefragt, ob man dieser einen Frau

wegen die ganze Familie grausam zu Grund gehen lassen darf.«79

Der Mission gelang es nicht allein durch Anwendung der Kirchenzucht die christ-

liche Ehe durchzusetzen. Vielmehr klagte Otto Stingel, »wo bleiben die für die Batak-

kirche so nötigen christlichen Gesetzte, von denen schon so oft die Rede war.«80 Trotz

strenger Kirchenzucht konnten Batakmänner nicht davon abgebracht werden, weite-

re Frauen zu heiraten. Vielmehr forderten christliche Radjas bereits 1899 die Akzeptanz

der Bigamie und der Leviratsehe: 1. »Es möge erlaubt werden, daßWitwen zweite Frau-

en der jüngeren Brüder des Mannes werden dürfen« und 2. »dass wenn eine zweite

oder dritte Frau stirbt, eine »Stellvertreterin« geheiratet werden dürfe.81 Diese For-

derung lehnten die Missionare jedoch ab und drängten die Ältesten, die bereits eine

zweite Frauen genommen hatten, als Vorbilder der Gemeinden, sich der missionari-

schen Auffassung zu unterwerfen. Noch in der Kirchenordnung von 1906 findet sich

der ausdrückliche Auftrag, »dass darauf hingearbeitet werden soll, dass die Vielweibe-

rei aufhört.«82 Interessant ist eine Wandlung in der Argumentation. Wie in Namibia

begründete die Mission auch auf Sumatra den Kampf gegen die »Mehrehe« damit, da-

mit die Position der Frauen verbessern zu wollen. So betonte bspw. August Mohri 1874

in seinem Referat vor allem die Nachteile für Frauen und die frauenunterdrückende

Seite dieser Eheverhältnisse. Er verwies auf die Frauen, die Selbstmord begingen oder

77 Wilhelm Metzler. Jahresbericht 1894, RMG 2.365 Metzler, Wilhelm.

78 Ebd.

79 Peter Heinrich Johannsen. Schreiben an die Missionsleitung, ohne Jahr (verm. Mitte der 1880er

Jahre), RMG 1.927 Johannsen, Peter Heinrich.

80 Schreiben von Otto Stingel, Bungu, o.J., RMG 2.991 Fragen der Rechtsprechung für die christlichen

Einwohner in Niederländisch-Indien (Adat).

81 Vgl. hierzu Konferenzprotokoll 1899, RMG 2.893 Missionarskonferenzen.

82 Kirchenordnung 1906, VII. Trauung, Pkt. 19, S. 13, RMG 2.963 Kirchenordnungen der Batakkirche/

HKBP.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Gender und christliche Mission

gar »verrückt«83 wurden, weil ihre Männer eine zweite Frau nahmen. In der Kirchen-

ordnung von 1906 hingegen zeigt sich ein interessanter Wandel. Betont wurden nun

vor allem die negativen Auswirkungen, die eine solche Ehe für einen Mann bringen

würde. Appelliert wurde an Männer solche Verbindungen nicht mehr einzugehen, um

sich selbst zu schützen. Als Folgen wurden aufgelistet:

»[Die] Untreue der Weiber, Zank der Frauen, der sich wieder auf die Kinder überträgt

und zu Mord und Totschlag führt, Doppelwirtschaft und damit verbundene Kosten,

Unzuverlässigkeit solcher Männer, welche zwischen zwei Feuer sitzen und kein Anse-

hen haben, auch unmöglich Kindererziehung üben können. Tatsächlich besitzen sie

kein Eigentum, können kein Amt bekleiden, haben keinen Kredit, da die Frauen alles

für sich und ihre Kinder zurückhalten. Der Mann, welcher zwei Frauen hat, muss sich

von seinen Weibern alles gefallen lassen, denn er ist seines Lebens nicht sicher vor

den Liebestränken der Datu, wenn er es mit der einen oder anderen seiner Frauen

verdirbt.«84

Obwohl die Missionare ihren Kampf gegen Bigamie mit der Befreiung der Frau aus

deren unterdrückten Situation begründeten, veränderten sie offensichtlich ihre Tak-

tik und versuchten neue Wege zu finden, Männer von der Monogamie zu überzeugen.

Missionare gingen in dieser Argumentation sogar so weit, Männer als Unterdrückte

darstellen. Männer, als von den Frauen aller Rechte beraubt. Während Missionare also

an Männer appellierten und mit diversen Argumenten versuchten, diese davon abzu-

halten mehrere Frauen zu heiraten, unterstützte die Mission gleichzeitig Frauen, deren

Männer sich eine zweite Frau nehmen wollten, bei ihremWunsch auf Scheidung.85 Da-

mit stellten sie sich gegen die Adat, denn diese sah Scheidung aufgrund von Bigamie

nicht vor. Außerdem forderten die Mission, dass in diesen Fällen die Männer den »ge-

zahlte[n] Brautschatz voll«86 zurückbezahlen mussten. Der Brautvater hingegen sollte

den Brautpreis nicht zurückzahlen müssen, wenn seine christliche Tochter sich von ih-

rem Mann scheiden lassen wollte, wenn dieser eine zweite Frau nahm. Mädchen und

Frauen erkannten ihrerseits die Möglichkeiten, die ihnen der Kontakt mit der Mission

eröffnete, eigene Wünsche und Bedürfnisse durchzusetzen. Sie suchten bei drohen-

den Zwangsehen Schutz auf Missionsstationen. Außerdem drängten die Missionare

auf gesetzliche Handhabe, um die Durchsetzung der Monogamie zu beschleunigen.

Die ersten »bürgerlichen Gesetzte für die Christen« arbeiteten die Missionare 1867 aus.

Sie trennten zwischen geistlich-kirchlichem Rechtsbereich und »weltlichem« Bereich.

Während die Gemeindeordnung in erster Linie eine Kirchenordnung ohne Rücksicht

auf lokale Verhältnisse war, wurde in den »christlichen Gesetzen von 1876 der Versuch

zur Bildung einer christlichen Adat unternommen, deren Anwendung in die Hände der

83 Konferenzprotokoll 1874, RMG 2.890 Missionarskonferenzen. Darin: August Mohri. Über batak-

sche Eheverhältnisse.

84 Kirchenordnung von 1906, VII. Trauung, Pkt. 19, S. 13f, RMG 2.963 Kirchenordnungen der Batakkir-

che/HKBP.

85 Dieses Recht wurde auch von der indonesischen Regierung gesetzlich verankert. Allerdingsmach-

ten Frauen von diesem Recht wenig gebrauch. Sarumpaët-Hutabarat 1955/1956, S. 133.

86 Konferenzprotokoll 1928, Bl. 28f, RMG 2.896 Missionarskonferenzen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 201

christlichen Radjas gelegt wurde.87 Einenweiteren Versuch christlicheMoralvorstellun-

gen als Gesetze zu verschriftlichen,wurdemit den Synodalverhandlungen in den 1880er

und 1890er Jahre vorangetrieben. Die monogame Ehe, das Erbrecht und der Ehebruch

standen im Mittelpunkt der Diskussionen.88 Sie scheiterten allerdings an der mangel-

haften Umsetzung durch die Radjas, aber auch am fehlenden Interesse der Kolonialver-

waltung die Mission in ihrem Anliegen zu unterstützen.89 Diese war vor allem daran

interessiert die Kolonie zu befrieden. Anfang 20. Jahrhundert änderte die Kolonialregie-

rung ihre bisher eher zurückhaltende Position gegenüber Heiratsregelungen. Es kam

zu einer Entwicklung, die Sita van Bemmelen als »secular takeover«90 bezeichnet hat.

Es sollten christliche Gesetze, die Christian By-Laws, unter Resident Barth 1913 entwi-

ckelt werden. Kritik an ersten Überlegungen kamen zunächst von J.C. Kielstra, der eine

Beschreibung der Adat vorlegte, die für Gerichtsprozesse in den darauffolgenden Jah-

ren zur Leitschnur wurde. Er betonte dieMitsprache der Radjas aus zwei Gründen: zum

einen würde deren Unterstützung die Legalität der Eheschließungen garantieren und

zum anderen galt ihre Mediation für kommende Probleme als unerlässlich. Einfluss

nahm auch J.C. Vergouwen, der eine Untersuchung zur Funktion des Gewohnheits-

rechts der Batak vorlegte.91 Aufgenommen wurden folgende Punkte bezüglich der Ehe,

die auch derMission sehr amHerzen lagen: a) Die Zustimmung beider Partner zur Ehe.

b) Die obligatorische Monogamie für Christen. c) Das Verbot der Bigamie, d) Das Ver-

bot der Heirat zwischen einem Mann und seiner Stiefmutter bzw. Stieftochter. Nicht

berücksichtigt wurden allerdings: a) Die von der Mission geforderten Festlegung eines

Heiratsalters von 15 und 18 Jahren. Es wurde lediglich eine Richtlinie vorgegeben.92 b)

Polygamie blieb für Nichtchristen legal, was für die Mission ein herber Schlag in ihren

Bemühungen war. c) Ehebruch konnte nach den Vorgaben von J.C. Kielstra außerge-

richtlich gelöst werden, während dies von der Mission als Strafdelikt gesehen wurde.

87 Vgl. hierzu auch Schreiner 1972.

88 An der Synode 1881 nahmen ca. 350 Personen teil. Darunter »eingeborene Lehrer, Älteste, christli-

che Häuptlinge und andere angesehen Gemeindeglieder.« Bei der Synode 1883 waren bereits 600

Personen dabei. BdRM 1884, S. 356. Festgelegt wurde auch, dass nach einer Scheidung der »relativ

unschuldige Theil« wieder verheiratet werden konnte. Vgl. hierzu Protokoll der Synodalkonferenz

1893, Bl. 82. RMG 2.891 Missionarskonferenzen; Kirchenordnung 1898, Abschnitt VII, Absatz 11,1,

RMG 2.963 Kirchenordnungen der Batakkirche/HKBP; Sammlung Konferenzbeschlüsse, Beschluss

100, S. 16; Entwurf der Kirchenzuchtordnung 1906, VII. Trauungen, RMG 2.963 Kirchenordnungen

der Batakkirche/HKBP. Vgl. auch Warneck 1912, S. 90ff.

89 Die Missionare kritisierten, dass die christliche Gesetzgebung »recht mangelhaft durchgeführt«

wurde. »Die Schuld liegt allerdings nicht zum wenigsten an den Häuptlingen, die nicht genug für

sie eintreten. Aber es muß doch auch gesagt werden, daß einzelne holl. Beamte sich um die An-

wendung dieser […] kaum kümmern.« Sie suchten das Gespräch mit der Kolonialregierung. Kon-

ferenzprotokoll 1895, RMG 2.891 Missionarskonferenzen. Ausführlich hierzu: van Bemmelen 2012,

S. 270ff; Schreiner 1972.

90 van Bemmelen 2012, S. 253.

91 Vergouwen 1964.

92 Es waren insbesondere die Missionsschwestern, die sich sehr dafür einsetzten, dass das Heiratsal-

ter derMädchen nach oben verschobenwurde. Auguste Temming. Die Arbeit an den Batakfrauen.

1913, RMG 2.902 Schwesternkonferenzen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Gender und christliche Mission

d) Scheidungwurde aus verschiedensten Gründen zugelassen: So konnten sich die Part-

ner scheiden lassen, wenn sie sich nicht (mehr) mochten, bei unheilbarer Krankheit, bei

Flucht, Sterilität, Gewalt und/oder Inhaftierung. Die Mission wiederum akzeptierte die

Scheidung nur bei Ehebruch und Bigamie.93

Eng verbundenmit der Diskussion über Bigamie war auf Sumatra derWunsch nach

Abschaffung des Frauenkaufs. Eine erneute Diskussion stießen 1910 jüngereMissionare

an.Während die schon länger in der Arbeit stehendenMissionare einen pragmatischen

Umgangmit diesemThema entwickelt hatten, setzten diese sich gegen die Abschaffung

des Brautpreises ein. Dabei kam es zu einer fast grotesken Situation: die schon länger

auf Sumatra arbeitenden Missionare hoben zur Begründung ihrer Position die positi-

ven Seiten des Frauenkaufs für Frauen hervor, während die jüngeren Missionare den

(dienst-)älteren Missionaren vorwarfen in dieser Beziehung zu lax zu handeln. »Es sei

aber durchaus nicht darnach gehandelt worden,«94 betonten die schon länger imDienst

stehenden Missionare den Umstand, »daß in verschiedenen Fällen bei einem weniger

hohen Kaufpreis die Frau auch weniger Achtung genießt u[nd] Ehescheidungen um

so leichter u[nd] öfter vorkommen.«95 Sie einigten sich schließlich darauf, dass »Mittel

undWege gesucht werden [sollten], den Frauenkauf mit der Zeit abzuschaffen und eine

Gleichstellung der Frau mit den Männern anzustreben [sei], daß Mädchen und Frauen

nicht mehr wie ein Stück Vieh oder wie eine Handelsware verkauft und betrachtet«96

wurden.

Der Wunsch nach gesetzlicher Handhabe unter den Missionaren war groß.97 1911

forderte Heinrich Brakensiek: »Wilde Ehen, Unzucht, böswilliges Verlassen und der-

gleichen,«98 sollten verboten und die Monogamie gesetzlich festgelegt werden. Ein

Grund für die RMG sich erneut mit diesem Thema auseinander zu setzen und sich

zu positionieren, war die Tatsache, dass die erste freie Batakkirche (Hatopan Kristen

Batak, HKB), die Bigamie erlaubte und damit für viele eine Alternative bot und zu ei-

ner Abwanderungsbewegung in denMissionsgemeinden führte. Bereits 1916 überlegten

Missionare einen zeitweilig milderen Umgang mit der Bigamie einzuschlagen, weil die

Bigamie wieder zunahm und die betreffenden Männer kurzerhand vor ihrer beabsich-

tigten Ehe einfach aus der Kirche austraten, um so der Kirchenzucht zu entgehen.99

Ganz frei in ihrer Positionierung waren die Missionare allerdings nicht, denn auf der

Missionskonferenz von Edinburgh von 1910 war die Polygamie als grundsätzlich unver-

einbar mit dem Christentum definiert worden. Dieser Stellungnahme hatte sich auch

die RMG angeschlossen. Deshalb forderte auch die Missionsleitung von den Missio-

naren eine strikte Anwendung der Kirchenzucht.100 Allerdings wurde bei Frauen eine

93 Zu den Forderungen derMission vgl. Konferenzprotokoll 1910, RMG 2.894Missionarskonferenzen.

94 Konferenzprotokoll 1910, Bl. 263, RMG 2.894 Missionarskonferenzen.

95 Ebd.

96 Ebd.

97 Die Bedeutung des Brautpreises verlor seine wirtschaftliche Bedeutung, als mehr undmehr Men-

schen bezahlter Arbeit nachgingen. van Bemmelen 2012, S. 370.

98 Heinrich Brakensiek. Der Frauenkauf. 1911, Bl. 11, RMG 2.899 Missionarskonferenzen.

99 Konferenzprotokoll 1916, Bl. 346, RMG 2.895 Missionarskonferenzen.

100 Antwortschreiben aus Barmen, Ende 11.1916, Bl. 357, RMG 2.895 Missionarskonferenzen. Erneut

bestätigten die Missionsgesellschaften ihre Haltung im Beschluss auf der Sitzung des Deutschen

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 203

Ausnahme gemacht. »Die Vielweiberei kann in der evangelischen Kirche nicht geduldet

werden. Trotz großer Bedenken müssen wir die Taufe polygamer Frauen zulassen. Die

Taufe polygamer Männer kann nur in Ausnahmefällen zugelassen werden, wenn die

vorgeordneten Instanzen des Missionsfeldes oder der Heimat nach sorgfältiger Prü-

fung sie für unerlässlich halten.«101

Die Situation schien unlösbar.Die Fälle von »Mehrehen« häuften sich und die Chris-

ten verlangten verstärkt ein Entgegenkommen von derMission und forderten, »dass die

Gemeinde demVerlangen eines [Gemeindemitglied, Anm. d. Verf] der keinen Sohn hat,

nachgeben müsse, wenn er sich eine zweite Frau nehmen wolle.«102 Auch 1923 lag der

Konferenz eine Bitte der Männer vor, ihnen Wege zu eröffnen, wie sie trotz Zweite-

hen wieder in die Gemeinden aufgenommen werden könnten.103 Doch eine Zulassung

der Bigamie in christlichen Gemeinden bekämpften die Missionare vehement. So ver-

wundert es nicht, dass 1926 ca. 740 christliche Männer aufgrund von Bigamie aus den

Gemeinden ausgeschlossen waren und Missionare sich darüber beklagten, dass auch

Älteste aus den Gemeinden austraten, um eine zweite Frau zu nehmen.104 Das Fest-

halten an der strengen Haltung begründeten die Missionare auch mit einem Hinweis

darauf, dass sie »bei einer milderen Praxis […] sicher dahin missverstanden werden

[würden], dass die Mehrehe nicht dauernd von der Kirche«105 ausgeschlossen sei. Ihre

Aussage belegt allerdings auch wie hin- und hergerissen die Missionare offensichtlich

bei diesem Thema waren:

»Es liegt die Bitte einer Frau um Wiederaufnahme in die Gemeinde vor, nachdem sie

vor Jahren sich hat bereit finden lassen, die zweite Frau eines Mannes zu werden. Es

wird ihr das Zeugnis eines gut christlichen Wandels ausgestellt. Wenn wir auch die

Spannung zwischen dem barmherzigen Mitfühlen einerseits und der harten Kirchen-

ordnung andrerseits peinlich empfinden, so müssen wir doch um der Heiligkeit der

Ehe willen daran festhalten, dass Bigamisten ausgeschlossen bleiben.«106

Und doch ist erkennbar, dass ein auchMänner und Frauen, die bigam lebten christliche

Grundwerte aufnahmen.Wie die Missionare in Namibia befürchten die Missionare auf

Sumatra auch, dass eine Lockerung im Umgang mit der »Mehrehe« christliche Prin-

zipien aufweichen würde. Im Kampf gegen die Bigamie ging die Mission im Fall des

Lehrers Luther Siregar sogar so weit, dass sie ihm mit Entlassung drohte, sollte er die

Evangelischen Missionsbundes in Herrenhut 14./15.10.1927. Protokoll der Sitzung des DEMB, Her-

renhut, 14./15.10.1927, AFSK 2-1/DA/184/Dt. Ev. Missionsbund/1923-1929.

101 Beschluss auf der Sitzung des Deutschen Evangelischen Missionsbundes in Herrenhut

14./15.10.1927. Protokoll der Sitzung des DEMB, Herrenhut, 14./15.10.1927, AFSK 2-1/DA/184/

Dt. Ev. Missionsbund/1923-1929.

102 Schreiben von JohannesWarneck an die Batakgemeinden, 1927, Bl. 41, RMG 2.896 Missionarskon-

ferenzen.

103 Konferenzprotokoll 1923, Bl. 186, RMG 2.896 Missionarskonferenzen.

104 Ludwig Nommensen. Jahresbericht über die Gemeinde Laguboti, 1925-26, RMG 2.845 Laguboti.

105 Konferenzprotokoll 1928, Bl. 49, RMG2.896Missionarskonferenzen. Bereits 1899 legte der Ephorus

dar, dass unter keinen Umständen »Mehrehen« in den Gemeinden gestattet seien. Konferenzpro-

tokoll 1899, RMG 2.893 Missionarskonferenzen.

106 Konferenzprotokoll 1928, Bl. 49, RMG 2.896 Missionarskonferenzen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Gender und christliche Mission

Tochter eines wegen Bigamie ausgeschlossenen Mannes heiratet.107 Und dies, obwohl

noch 1898 festgelegt wurde, dass Kinder ausgeschlossener Eltern durchaus Lehrer und

Pandita heiraten können, vorausgesetzt sie selbst waren »untadelig.«108

Die einzige Möglichkeit der Mission Einfluss auf das Heiratsverhalten der Christen

zu nehmen war neben der Kirchenzucht die Kirchenzeremonie. Als ideale Ehe wur-

de die Vereinigung einer getauften Frau mit einem getauften Mann gesehen. Um die

Idealvorstellung durchzusetzen, wurde nur diese vom Missionar getraut. Andere Ehen

schlossen Lehrer oder Ältesten. Damit sollte die Monogamie an Attraktivität gewinnen,

legte aber vor allem den Grundstein für die Entstehung einer mehrstufigen religiösen

Wertigkeit der Segenshandlungen durch die verschiedenen Mitarbeiter der Kirche.109

Nur »ehrbaren Personen, die sittlich rein geblieben« waren stand die kirchliche Trau-

ung durch einen Missionar offen. Sie durften einen Schmuck als Zeichen ihrer Un-

bescholtenheit tragen. Die zweite Stufe wurde bezeichnet als die »öffentliche, feierli-

che, christliche Trauung,«110 die von einemMissionar oder Pandita in der Kirche durch

Einsegnen vollzogen wurde. Beide Partner mussten konfirmiert und »unbescholten«111

sein. Zumindest durften sie nicht unter Kirchenzucht stehen. Die dritte Eheschließung

wurde im Dorf durch die Ältesten in Gegenwart eines Lehrers vollzogen. Diese letzte

Trauung fand ohne Einsegnung statt. Stattdessen war es lediglich eine »fürbittende Zu-

sammensprechung.«112 Obwohl die Mission hinter dieser Aufgliederung klar die kirch-

liche Trauung als erstrebenswerteste Form favorisierten, war es ausgerechnet die dritte

Stufe, die unter der jungen Generationen in den 1920er Jahren bevorzugt wurde. Dies

hing damit zusammen, dass sich unter den jungen Leuten die von der Mission propa-

gierte Liebesehe durchsetze.113 Dies scheint im ersten Blick ein Widerspruch zu sein.

Zwar propagierte die Mission die Liebesheirat, nicht aber so, wie sie sich auf Sumatra

mehr und mehr durchsetzte. Denn viele solcher Ehen wurden gegen den Willen der

Eltern geschlossen, was wiederum von der Mission abgelehnt wurde.

Unterstützung zur Durchsetzung christlicher Sittlichkeits- und Ehevorstellungen

leisteten auch die Pandita, die 1927 einen Antrag stellten, in denGemeinden über »häus-

liche, eheliche und Erziehungsfragen«114 zu sprechen. Das von Pandita Moeda ausgear-

beitete Referat über den christlichen Ehestand wurde begeistert von den Missionaren

aufgenommen undmit einer Auflage von 1000 Stück als Sonderdruck verteilt.115 Offen-

sichtlich erhofften sich die Missionare durch die Mitarbeit der Pandita weiteren Erfolg

bei der Bekämpfung der Bigamie. Auch die Pandita forderten eine »fest umschriebene

107 Konferenzprotokoll 1926, Bl. 6, RMG 2.896 Missionarskonferenzen.

108 Konferenzbeschlüsse 1898, S. 8, RMG 2.892 Missionarskonferenzen.

109 Vgl. hierzu auch: Schreiner 1972, S. 144.

110 Entwurf der Kirchenzuchtordnung 1906, VII. Trauungen, RMG 2.963 Kirchenordnungen der Batak-

kirche/HKBP.

111 Ebd.

112 Ebd.

113 Konferenzprotokoll.1928, Bl. 49, RMG 2.897Missionarskonferenzen. Vgl. hierzu außerdemdie Dis-

kussion im folgenden Kapitel.

114 Konferenzprotokoll 1927, Bl. 27, RMG 2.896 Missionarskonferenzen.

115 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 205

christliche Sitte.«116 Vertreter christlicher Gemeinden forderten gemeinsam mit den

Missionaren in den 1930er Jahren die Regierung dazu auf Polygamie nicht länger zu

dulden und Polygamisten schwerer zu bestrafen.117 Allerdings scheiterte die Mission

aufgrund der fehlenden Unterstützung der christlichen »Häuptlinge,«118 die selbst oft

mehrere Frauen hatten.

Auch die holländische Kolonialregierung verhielt sich bezüglich allgemeiner gesetz-

licher Maßnahmen betreffs Polygamie schon deshalb zurückhaltend, um den islami-

schen Bevölkerungsteil nicht gegen sich aufzubringen.119 Vielmehr verfolgte sie die

Vorstellung, Veränderungen und Fortschritt durch Bildung, insbesondere von Frauen,

zu fördern. Zunächst schien es so, als würden diese Überlegungen aufzugehen. Auch

die frühe Feministin Kartini sah eine Veränderung über die Frauenbildung als einzigen

Weg. Sie rief Frauen schon Ende des 19. Jahrhunderts dazu auf, ihre gesellschaftliche

Situation zu ändern: »Come women, young girls, stand up, let us join hands and let

us work together to change these unbearable conditions.«120 Anfang 20. Jahrhunderts

waren immer mehr gebildete Frauen auf der Suche nach neuen Formen von Ehen, die

ihnen Gleichstellung mit ihren Männern ermöglichte.121 Auch christliche Batakfrauen

organisierten sich 1931 und organisierten einen Protest.122 Es versammeln sich 4 000

»gebildete bataksche Frauen«123 in Taroetoeng und sie forderten:

»Wir Frauen wollen nicht den Männern gleichgestellt sein, wir wollen nur gewertet

sein. Man soll uns durch die Forderung, die zweite Frau hinzunehmen zu können,

nicht herunterziehen. Dann wollen wir weiter, daß die Witwe, die keinen Sohn hat,

nicht mehr das Eigentum der Familie ihres Mannes ist und gezwungen werden kann,

den jüngeren Bruder ihres Mannes zu heiraten, sondern sie soll frei sein und mit

ihren Kinder leben können; man soll ihr auch nicht die Reisfelder nehmen und den

Söhnen ihres Schwagers geben, wenn sie nur eine Tochter hat, sondern das Erbe soll

der Tochter bleiben; wenn nun der Mann eine zweite Frau nimmt, wollen sie, dass der

Mann verpflichtet wird, für die erste Frau zu sorgen, solange sie lebt. Kinder sind eine

Gabe Gottes, und wenn Gott sie uns versagt, so wollen wir uns nicht, daß der Mann

deshalb seine Frau wegwirft.«124

116 Konferenzprotokoll 1927, Bl. 28, RMG 2.896 Missionarskonferenzen.

117 BdRM 1934, S. 172ff.

118 Konferenzprotokoll 1927, Bl. 28, RMG 2.896 Missionarskonferenzen.

119 Locher-Scholten 2000, S. 190.

120 Coté 2005, S. 45. Dieser Kampf gegen die Polygamie fand vor allem auf Java statt. Vgl. hierzu

Locher-Scholten 2000, S. 190f. Eine Vorkämpferin für Frauenrechte auf Java war Raden Adjeng Kar-

tini. Sie gründete 1903 eine Mädchenschule, die allen Indonesierinnen offenstand. Die Briefe von

Kartini wurden veröffentlich von: Symmers 1921.

121 Locher-Scholten 2000, S. 178.

122 Interessanterweise erschien dieser Artikel erst vier Jahre später immissionseigenen Blatt. Alwine

Hamacher. Batakfrauen halten eine Protestversammlung. In: DMR 1935, S. 41f.

123 Alwine Hamacher war als einzige europäische Frau dabei. Sie kannte Julia Hutabarat, die eine

ehemalige Lehrerin einer Missionsschule war.

124 Alwine Hamacher. Batakfrauen halten eine Protestversammlung. In: DMR 1935, S. 41f.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Gender und christliche Mission

Eine andere Frau forderte, dass ein Mann, der eine zweite Frau nahm, bestraft wer-

den müsste. Ein anderes Mädchen forderte, dass Mädchen nicht mehr so früh und

auch nicht gegen ihren Willen verheiratet werden sollten. Es sollte gewartet werden,

bis die Mädchen selbst wählen können und damit alt genug seien. Die Veranstaltung

wurde mit Gebet und Gesang eröffnet und geschlossen. Die Frauen betonten, dass ihre

Forderungen für Christ*innen unabdingbar seien. Sie forderten zwar nicht, das beton-

ten sie vorneweg, die Gleichstellung mit den Männern, aber doch eine Wertschätzung

und eine daraus folgende Besserstellung der Frau. Damit gehörten sie nicht zu den

progressiven Frauenrechtlerinnen, sondern positionierten sich eher moderat und in-

sofern auch für die Missionar*innen in ihren Forderungen unterstützenswert.125 Die

Missionsschwester Alwine Hamacher war von den Frauen beeindruckt: »Ich habe im-

mer wieder gestaunt, wie sachlich und gut diese Frauen sprachen und wußten, was sie

wollten.«126 Allerdings standen die Frauenmit all ihren Forderungen ganz im Sinne der

Mission und bestätigten diese in ihrer Wahrnehmung, Arbeit und Zielsetzung. Ande-

rerseits kann aber auch gesagt werden, dass Frauen mit Hilfe christlicher Argumente

ihre Besserstellung forderten.

Mit der Ausweitung der holländischen Kolonialverwaltung auf Indonesien, dräng-

te die Kolonialregierung seit den 1920er und 1930er Jahren darauf, die Eheschließung

westlichen Normen zu beeinflussen. So befürwortete sie 1933 nach einer fünfzigjähri-

gen Debatte ein Gesetz zur Regulierung von Ehen, das sich allerdings ausschließlich

auf indonesische Christ*innen in Java, Minahasa und Ambon bezog. Es enthielt ein

Minimum an Forderungen: Monogamie für Christ*innen, freie Partner*innenwahl, Zi-

vilregistration und das Heiratsalter wurde auf 15 Jahre bei Mädchen und 18 bei Jun-

gen festgelegt. Scheidung war unter bestimmten Voraussetzungen (u.a. vorsätzliches

Verlassen, unversöhnliche Zwietracht, Polygamie) erlaubt und sollte von einem Gericht

entschieden werden. Nicht geregelt wurden der Brautpreis, die Form der Ehen (endo

oder exogam) und das Besitzrecht. Diese Punkte sollten weiterhin über die Adat gere-

gelt werden. 1937 entschloss sich die Kolonialregierung ein Ehegesetz127 zu verfassen,

dass sie allerdings aufgrund der Opposition wieder zurücknehmen musste.128

125 Mehr zur Frauenbewegung in Indonesien mit einem Schwerpunkt auf Java siehe: Locher-Scholten

2000, S. 191ff.

126 Alwine Hamacher. Batakfrauen halten eine Protestversammlung. In: DMR 1935, S. 41f.

127 Monogamie wurde erwartet und Scheidung blieb für beide Seiten eine Option. Das Besitz- und

Erbrecht blieb von diesen Gesetzten nicht betroffen, sondern wurde weiterhin über die Adat gere-

gelt, so dass Frauen ihre schon existierende Autonomie im Betreff auf Besitz und Erbe behielten.

»Combining the best of »East« and »West«, the draft was a women-friendly proposal,« urteilt Els-

beth Locher-Scholten. Locher-Scholten 2000, S. 197.

128 Die holländische Kolonialverwaltung wollte vor allem holländische Frauen, die sich mit indonesi-

schenMännern verheiratet hatten, vor Polygamie zu schützen. Aber der Entwurf richtete sich auch

an die weibliche Elite Indonesiens. Während das Gesetz von 1896 über Mischehen eine Diskussi-

on darüber auslöste, wer Europaer war und wer nicht (vgl. hierzu Stoler 1995), schien dieser neue

Entwurf, der auf dem Gesetz von 1896 aufbaute, eine neue Identität zu schaffen. Nämlich den ei-

nesmodernenMonogamisten. Und der Entwurf schienUnterschiede zwischenNationalität (Race)

aufzulösen, während er neue Differenzen zwischen Klassen und Religionen zu verstärken schien.

Der Entwurf löste eine große Diskussion aus. Unterstützt von indonesischen Feministinnenwurde

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 207

Abschließend lässt sich sagen: Nach der Jahrhundertwende nahm der Einfluss der

niederländischen Kolonialverwaltung auf rechtliche Belange deutlich zu, während der

Einfluss der Mission sank. Radjas behielten ihren Einfluss bei, während sich auch Frau-

en immer stärker für ihre Interessen einsetzten.

6.1.4 Die Position der Frau zwischen Freiheit und Beschränkung

Das Vorherrschen der Vielehe wurde von der Mission als Zeichen für gesellschaftliche

Benachteiligung von Frauen gesehen. Diesen Eindruck verstärkten auch andere Hei-

ratspraktiken wie das (scheinbar) fehlende Mitspracherecht bei der Auswahl des Ehe-

partners und die damit von der Mission als Zwangsheirat verstandenen Ehen. Auch

den »Frauenkauf«129 verstand die Mission als Zeichen dafür, dass Frauen in den heid-

nischen Gesellschaften nicht besser behandelt wurden als Vieh. Das fehlende Erbrecht

für Frauen und die Tatsache, dass Kinder nicht der Frau, sondern der patrilinealen Ver-

wandtschaft zugesprochen wurden, schien die Mission in ihrer Haltung zu bestätigen.

»Es ist eine nicht zu leugnende Tatsache, dass im Heidentum […] das weibliche Ge-

schlecht das ihn berührende Menschenrecht […], recht verkümmert ist, indem das

weibliche Geschlecht erblos gemacht und zu einer Handelsware herabgewürdigt ist.

Die Folge davon ist, dass das Weib vererbt und geerbt wird. Dies ist auch die Ursache

und der rechtliche Grund, dass bei den meisten nicht christlichen Völkern die zukünf-

tige Lebensgefährtin durch Kauf erworben wird. Erst das Christentum hat die dem

Weibe von Anfang zukommende würdige Stellung in der menschlichen Gesellschaft

wieder zurück erobert.«130

Nahezu mantraartig wiederholen die Missionare in ihren Referaten und Diskussionen

die These, dass erst durch das Christentum Frauen eine würdige Stellung in der Gesell-

schaft einnehmen würden. Die vorgefundenen – heidnischen – Verhältnisse wurden

bedauert und auf verschiedene Weisen im christlich-europäischen Sinne zu beeinflus-

sen oder abzuschaffen versucht. Sie bemühten sich um die rechtliche Gleichstellung der

Frauen beim Erbrecht,131 verboten in den christlichen Gemeinden die Zwangsheirat,132

den sogenannten »Frauenkauf« und die Leviratsehen.

der Entwurf von islamischen Führern als Eingriff in die Privatsphäre abgelehnt und bekämpft. Zur

Diskussion siehe Locher-Scholten 2000, S. 193ff.

129 Zur Definition und Interpretation von »Frauenkauf« vgl. die Diskussion von Dalton 1966.

130 Heinrich Brakensiek. Der Frauenkauf. 1911, RMG 2.899 Missionarskonferenzen.

131 Bei der Kreissynode 1885 wurde die Gleichstellung von Männern und Frauen beim Erbrecht disku-

tiert. Es konnte allerdings keine Einigung erzielt werden. Konferenzprotokoll 1885, §8, RMG 2.890

Missionarskonferenzen. Auch setzten sich die Missionare auf der Konferenz 1910 ausdrücklich für

die Gleichstellung von Mann und Frau ein. Konferenzprotokoll 1910, Bl. 21f, RMG 2.894 Missio-

narskonferenzen. Während Frauen zunächst unmündig waren und lediglich vor den Radjas als

Zeuginnen anerkannt, erkämpften sich Frauen in den 1920er und 1930er Jahren auch die rechtli-

che Gleichsetzung vor Gericht. Vgl. hierzu: van Bemmelen 2012, S. 280f und 316f.

132 Auf Sumatra verboten Missionare bereits 1867 in der Gemeindeordnung die Zwangsverheiratung

von Mädchen für Christen. Gemeindeordnung. In: BdRM 1867, S. 170. Oder wie Johannes Warneck

schrieb: sie wurde »in Übereinstimmung mit den Christen« abgeschafft. Warneck 1912, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Gender und christliche Mission

Obwohl diese Änderungen mit dem Wunsch nach Verbesserung der Stellung der

Frauen begründet wurden, legen die internen Diskussionen die Brüchigkeit der Kon-

struktion offen. Sie zeigen, dass die Mission nicht wirklich daran interessiert war, die

reale Freiheit der Frauen zu vergrößern. Vielmehr strebten sie an ein christliches Ideal

zu implementieren. Dass diese Veränderungenmitunter weibliche Handlungsmöglich-

keiten beschränkten, schien die Mission nicht zu stören, im Gegenteil. Es war jegliche

Abweichung vom christlichen Genderideals, das die Mission in ihrer Handlungsabsicht

zu bestätigen schien. So stellt Freek Meyer 1885 fest, dass es »allerdings Übertreibung

[wäre], wenn man die Frau als Sklavin ihres Mannes, abhängig von seinem Stamm be-

trachten wollte; im Gegenteil sehen wir sie schalten und walten nach eigenem Belieben,

ja oft eine dominierende Stellung einnehmend.«133 Weder als Sklavin noch als Person

in dominierender Stellung entsprachen Frauen den christlichen Vorstellungen. Freek

Meyer jedenfalls führte weiter aus: »Aber gerade deshalb müssen wir die Ehe unserer

meisten Christen als eine unnatürliche bezeichnen. Die Frau macht den Mann durch

ihren anerzogenen Eigensinn und ihre grenzenlose Faulheit mürbe.«134 Im Gegensatz

zu anderen Darstellungen wurde in diesem Fall die Frau mit »Faulheit« in Verbindung

gesetzt, die demMann durch ihre Selbständigkeit, oder in der Formulierung von Freek

Meyer »ihrem anerzogenen Eigensinn«, gefährlich wird.

Wie mühsam die Missionare die Freiheit der Frauen empfanden, macht der Hin-

weis bezüglich vermehrt vorkommenden Scheidungen vonWilhelm Steinsiek in seinem

Bericht von Laguboti deutlich: »In letzter Zeit machten mir auch eine Anzahl junger

Frauen zu schaffen, die sich scheiden wollten von ihren Männern und zumTheil schon

geschieden sind, oft ganz ohne Ursache, trotz aller Versöhnungsversuche.[…] Möchte

doch die Regierung da ein scharfes Gesetz erlassen, gegen Scheidung.«135 Selbstver-

ständlich wurden die Frauen, so schrieb Wilhelm Steinsiek weiter, aus der Gemeinde

ausgeschlossen. Während in den missionarischen Quellen der Eindruck entsteht, dass

sich Frauen oft und gern scheiden ließen, verweist J.C. Vergouwen vielmehr darauf,

dass Frauen nicht so häufig Scheidungen angestrebt haben, weil Frauen bspw. bei ei-

ner Scheidung die Rechte an ihren Kindern verloren.136

Eines der wichtigsten Elemente einer christlichen Eheschließungwar die freiwillige

Einwilligung, die nach europäischemRecht bei der Eheschließung verbal zumAusdruck

133 Freerk Meyer. Die Heiratsgabe und Kindererziehung unserer christlichen Hereros. 1885, Bl. 15b,

RMG 2.613 Missionarskonferenzen.

134 Ebd.

135 WilhelmSteinsiek. Jahresbericht über das Jahr 1911, RMG2.845 Laguboti. Die Scheidungwurde von

Missionaren mit dem Ausschluss aus der Gemeinde bestraft. Darüber hinaus war die Scheidung

adatrechtlich mit einer hohen Geldbuße belegt. Dies sollte abschreckend wirken. Schlussendlich

war jedoch die Wiederaufnahme in die Gemeinde nach der Bezahlung einer Buße möglich. Das-

selbe galt für den Ehebruch. Die Schuldigen (meist Männer) wurde mit einer Geldbuße belegt,

konnte aber danach wieder am Abendmahl teilnehmen. Die Kirchengesetzte hatten offensicht-

lich weniger Wirkung, als die Missionare sich erhofft hatten.

136 Vergouwen 1964, S. 63. Dies änderte sich erstmit der gerichtlichen Entscheidung von 1937.Minder-

jährige Kinder wurden ab da den Frauen zugesprochen. Verheiratete sich die Frau erneut, verlor

sie das Sorgerecht. Simbolon 1998, S. 73ff.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 209

gebracht wurde mit dem Satz: »Ja, ich will.«137 Den heidnischen Eheschließungen, die

nach Meinung der Missionare und Missionsschwestern unter Zwang oder aber zumin-

dest ohne großen Einfluss der Kinder zustande kamen, stellten sie die christliche Ehe

entgegen, die auf Freiwilligkeit und Liebe basieren sollte. »Eine Ehe kann und darf nur

geschlossen werden auf Grund beiderseitiger, freiwilliger Zustimmung, die zur Vor-

aussetzung beiderseitige Zuneigung haben muss.«138 In der Kirchenordnung von 1885

wurde in der Batakmission festgelegt, dass kein Mädchen gegen ihren Willen heiraten

dürfe. Dies sollte auch dadurch verhindert werden, dass die Missionare bei der Trau-

ung eine beidseitige Zustimmung einforderten, was wiederum Frauen die Möglichkeit

gab, sich in letzter Minute, in Anwesenheit der Gemeinde und des Missionars, gegen

die Ehe zu stellen, was offensichtlich von Mädchen auch genutzt wurde, um sich gegen

Eheschließungen in letzter Minute zu verweigern, wie das folgende Zitat belegt:

»Wir müssen uns in jedem einzelnen Fall zu vergewissern suchen, dass das Mädchen,

denn darum handelt es sich vor allem, denMann gern hat. […] Das sollte frühzeitig ge-

macht werden und nicht bis zur Trauung gewartet werden; […] oder es könnte gehen,

wie es mir einmal ging, denn nachdem ich die Traurede gehalten, fragte ich gemäss

unserer Trauformulare zuerst den Mann, ob er das Mädchen zu seiner Frau haben

wollte. Er sagte natürlich ja! Dann fragte ich das Mädchen und die sagte energisch

»Nein«.139

Der Frauenkauf wurde nicht nur deshalb abgelehnt, weil er in den Augen der Mission

ein Beleg für die unterdrückte Stellung der Frau war, die Kritik richtete sich auch gegen

die Folgen, die sich mit dieser Heiratspraxis ergaben. Zwangsheirat, Kinderverlobun-

gen, Zurückweisung von Frauen, die keine männlichen Nachkommen geboren haben,

die Pflicht der Schwiegereltern beim Tod der Ehefrau, eine andere Tochter als Frau zu

geben und die Verschuldung der Familien.140 In den Augen derMission degradierte der

Brautpreis Frauen zu käuflichen Objekten. Auch kritisierten sie, dass damit ein wirt-

schaftlicher Vertrag die Grundlage der Ehen bildete und nicht gegenseitige Liebe und

Respekt, wie dies aber nach christlicher Auffassung sein sollten. »[…] da ja durch diese

die eine Voraussetzung einer rechten christlichen Ehe, die gegenseitige Zuneigung aus-

geschaltet wird.«141 Die Tatsache, dass so vielen Menschen ein Mitspracherecht bei der

Eheschließung zugestanden wurde, lehnte die Mission genauso ab, wie die ökonomi-

schen Gründe, die zu Ehen führten.142 Auf Sumatra kam noch hinzu, dass Missionare

in der Anfangszeit gegen den Willen in stunden- und tagelanger Preisverhandlungen

137 Vgl. hierzu Anhang A. Trauzeremonie der Batakmission.

138 Heinrich Brakensiek. Der Frauenkauf allseitig beleuchtet. 1911, Bl. 7, RMG 2.899 Missionarskonfe-

renzen. August Mohri. Über bataksche Eheverhältnisse. 1874, RMG 2.890 Missionarskonferenzen.

139 Wilhelm Volkmann. Die christliche Ehe. 1893, RMG Missionarskonferenzen, RMG 2.899 Missio-

narskonferenzen.

140 Für einige Familien war es nötig, zunächst eine Tochter zu verheiraten, um dann das Geld für die

Verheiratung des Sohnes zu haben. Vgl. Heinrich Brakensiek. Der Frauenkauf allseitig beleuchtet.

1911, RMG 2.899 Missionarskonferenzen.

141 Antwortschreiben der Missionsleitung, 31.5.1911, Bl. 404, RMG 2.894 Missionarskonferenzen.

142 Konferenzprotokoll 1885, Bl. 2, RMG 2.890 Missionarskonferenzen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Gender und christliche Mission

involviert wurden. Mitunter bezahlten die Missionare aus privater Tasche die Rückfor-

derungen, die an die christlichen Familien gestellt wurden, nachdem zuvor geschlos-

sene Ehen wegen deren Übertritt zum Christentum aufgelöst worden waren.143

Auch erlebten die Missionare selbst, welche Ausmaße diese Heiratspraxis haben

konnte. Auf Sumatra drohten Mädchen und junge Frauen nicht nur mit Selbstmord,

sondern nahmen sich auch zahlreich das Leben, weil sie keinen anderen Ausweg sa-

hen. Mädchen wurden »in den Block gelegt,«144 wenn sie sich weigerten die ausge-

handelte Ehe einzugehen. Auch suchten betroffene Mädchen und Frauen auf Missions-

stationen Schutz vor ungewollten Eheschließungen. Über den Einfluss, den Mädchen

auf Zwangsheiraten nehmen konnten, geben die vorliegenden Quellen unterschiedli-

che Informationen. Während die einen die missliche Situation der Mädchen und die

fehlende Mitsprache betonen, gibt es auch solche, die eine Mitbestimmung nicht aus-

schließen. Mehrfach genannt wird die Drohung mit Selbstmord, was möglicherweise

auch als Form der Mitbestimmung gedeutet werden kann.145 Viele Quellen verweisen

auf die harte Behandlung der Mädchen. Gerrit van Asselt malte ein lebhaftes Bild von

einem Mädchen, das aufgelöst Schutz auf der Missionsstation suchte, weil ihre Eltern

sie zur Ehe mit einem älteren Mann zwingen wollten. Er aber wollte nicht gegen die

Autorität des Vaters agieren, deshalb ließ er sie von den Brüdern abholen, die sie ge-

fesselt an Händen und Beinen mitnahmen. Sie versprach nachzugeben. Doch, sobald

sie frei war, rannte sie davon und ertränkte sich im nahen Fluss.146 Obwohl Gerrit van

Asselt durchaus die Not des Mädchens sah und die Mission nach außen hin prokla-

mierte, die Befreiung der Mädchen zu verfolgen, war er doch in seinen eigenen Moral-

vorstellungen gefangen, wie dieses Beispiel deutlich zeigt. Seine Handlungen wurden

schlussendlich davon bestimmt, dass Kinder den elterlichen Willen nicht in Frage stel-

len durften. Auf der Konferenz von 1885 hatten die Missionare nicht nur das Verbot

der Zwangsehe beschlossen, sondern ebenfalls festgelegt, dass ein Mädchen, wenn es

»ohne den Willen ihrer Eltern zu einem jungen Mann läuft, um sich mit dem zu ver-

heiraten […] sie ohne weiteres wieder aus dem Haus zurückgeholt [werden soll], wenn

störrig mit Gewalt.«147 Die Mission stellte damit die Einhaltung des vierten Gebots (Du

sollst Vater und Mutter ehren) über die Sicherheit und Freiheit des betroffenen Mäd-

chens. Dies hatte auch damit zu tun, dass eigensinnige Kinder als Zeichen von Heiden-

143 Konferenzprotokoll 1879, Bl. 279, RMG 2.890Missionarskonferenzen. Zur Bedeutung von Preisver-

handlungen vgl. Comaroff 1980.

144 Hierzu: Heinrich Brakensiek. Den Frauenkauf allseits beleuchtet 1911, RMG 2.899 Missionarskon-

ferenzen.

145 Johann Angerler erwähnt in diesem Zusammenhang, dass Frauen den auf den Männern lasten-

den Erfolgsdruck einen Nachkommen zu zeugen nutzten, um sich gegen erzwungene Heiraten

zur Wehr zu setzen. J.C. Vergouwen berichtete davon, dass sich Frauen dazu von einer alten Frau

unterrichten liessen und sich in den ersten Hochzeitsnächten so passiv verhielten, dass der uner-

fahrene Ehemann nicht fähig war, den Geschlechtsverkehr zu vollziehen. Dies wiederum war ein

anerkannter Grund zur Trennung und Ehescheidung.

146 van Asselt 1911, S. 135. Weitere Beispiele finden sich bei Wilhelm Volkmann. Die christliche Ehe.

1893, Bl. 7f; Heinrich Brakensiek. Der Frauenkauf allseitig beleuchtet. 1911, RMG 2.899 Missionars-

konferenzen.

147 Konferenzprotokoll 1885, RMG 2.891 Missionarskonferenzen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 211

tum stilisiert worden waren. Auch wenn Selbstmorde eine Ausnahme darstellten und

die meistenMädchenmehr oder weniger freiwillig den arrangierten Ehen zustimmten,

sind sie auch ein (trauriger) Beleg für den fehlenden Handlungsspielraum der Mädchen

und Frauen.

In diesem Punkt änderte die Mission allerdings ihre Haltung oder waren es die

Missionsschwestern, die zu diesem Umdenken drängten? Jedenfalls wurden Missions-

stationen und ganz besonders die Stationen, auf denen Missionsschwestern lebten, zu

Schutzräumen für Mädchen und Frauen. Durch die Flucht auf eine Missionsstation

konnten sie sich den Zwangsehen entziehen: »[…] es waren vorübergehend auch viel

Flüchtlinge im Haus; Mädchen die von ihren Eltern zu einer Ehe gezwungen werden

sollten; waren sie erstmal auf der Station, so gaben die Eltern meist gleich nach.«148

Missionsschwestern stellten sich hinter diese Mädchen und boten ihnen Schutz, bis

»der Vater von seinem Vorhaben absteht [absieht].«149 In einem überlieferten Fall kam

Lisette Niemann in Konflikt mit einem Vater, der seine Tochter, eine ihrer ehemali-

gen Schülerinnen gegen ihren Willen verheiraten wollte. Als sie sich für die junge Frau

einsetzte und den Vater aufsuchte, beschwerte sich dieser, dass seine Tochter gerade

nicht das vierte Gebot halten würde. Er war wütend, weil sie seine Tochter in ihrem

Ungehorsam gegen ihn unterstützte. Da die Tochter in ihren Augen einen christlichen

Lebensweg ging und es mit der christlichen Erkenntnis des Vaters – einem »arger Spie-

ler«150 –nicht weit her war, unterstützte sie ganz klar, die Tochter. Offensichtlich waren

Missionsschwestern gewillt den Schutz der Mädchen über die Einhaltung des 4. Gebo-

tes zu stellen.

Trotzdemmit der Einführung christlicher Ehe die Absicht eng verbundenwar, Frau-

en aus ihrer unterdrückten Lage zu befreien, rückte die Freiheit der Frauen stellenweise

in den Hintergrund. Nämlich immer dann, wenn sich diese nicht mit den Vorstellun-

gen der Mission deckte oder Entwicklungen erwartet wurden, die nicht mit christli-

chen Vorstellungen harmonisierten. Wie bspw. die Sorge, dass durch die Abschaffung

des Frauenkaufs auf Sumatra die Zahl der Trennungen steigen würde. Das erklärt auch

die Ablehnung der Entführungsehe (Mangalua Boru, was so viel heißt wie: die Frau/

Tochter entführen), die auf Sumatra durchaus eine Möglichkeit war einen Wunsch-

partner zu heiraten. Hatte das Mädchen oder die Frau einen Liebhaber, den sie heira-

ten wollte, konnte sie mit diesem fliehen und nach ihrer Rückkehr die Eltern zu einer

Heirat drängen. Zwar war nicht immer sicher, dass die Eltern demWunsch der Tochter

nachgaben, aber es war doch eine Möglichkeit den Eltern den eigenen Wunsch abzu-

ringen.151 Heinrich Brakensiek bezeichnete den Mann, der eine Fluchtehe einging, gar

als Dieb.152Wichtig war denMissionaren nämlich nicht nur, dass Braut und Bräutigam

der Ehe zustimmten, Ehen sollten auch nur mit der Zustimmung der Eltern getroffen

werden. Die Missionare fühlten sich sogar berechtigt, diese Ehen wieder zu trennen:

148 Berichte der Schwester Anna Alfs über ihre Arbeit in Balige im Jahr 1919. In: DMR 1920, S. 8-10.

149 Lisette Niemann. Schreiben an den Inspektor, Laguboti, 8.8.1898, RMG 2.073 Niemann, Lisette.

150 Lisette Niemann. In: DMR 1910, S. 61.

151 N.N. Einige Rechtsbestimmungen der Battas auf Sumatra. BdRM 1880, S. 247ff. Auch heute exis-

tiert diese Sitte noch. Adam 1994.

152 Heinrich Brakensiek. Der Frauenkauf allseitig beleuchtet. 1911, RMG 2.899Missionarskonferenzen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Gender und christliche Mission

»Läuft ein Mädchen ohne den Willen ihrer Eltern zu einem jungen Mann, um sich mit

dem zu verheiraten, so wird sie ohne weiteres wieder aus dem Hause zurückgeholt,

wenn störrig, mit Gewalt.«153 An diesem Beispiel zeigt sich erneut, dass die Mission

unter dem Vorwand der Frauenbefreiung vor allem die Etablierung einer christlichen

Ordnung anstrebte.

Aber es trat ein Wandel ein. Mehr und mehr verlor die traditionelle Weise der Ehe-

schließung an Bedeutung, weil Eltern nicht mehr aus sozio-ökonomischen Gründen

ihre Kinder verheiraten mussten.154 Insbesondere unter der jungen Generation setzte

sich die von der Mission favorisierte Liebesheirat durch. Die Geliebten flüchteten und

stellten die Eltern vor vollendete Tatsachen. Dadurch konnten sie die Liebesheirat er-

zwingen. Die Missionare kamen von ihrer anfänglichen ablehnenden Haltung ab und

begrüßten schließlich diese Heiratspraxis als Fortschritt. »Wir beobachten […] eine Zu-

nahme der Fälle, wo ein Mädchen einem jungen Manne zuläuft, meist so, dass nichts

anstössiges dabei vorkommt,« wird im Konferenzprotokoll 1928 dokumentiert, aber so

erfährt man weiter: »Die Gemeinden fühlen das Minderwertige dieses formlosen Zu-

sammenlaufens.« Und deshalb wurde diesen keine Trauung in der Kirche erlaubt, son-

dern »im Dorf vom Lehrer zusammengesprochen.«155 So wurde diese Eheschließung

von den Missionaren toleriert und schließlich auch akzeptiert. Immerhin erfüllten sie

die zwei von der Mission gesetzten Bedingungen: sie schlossen die Ehen freiwillig und

sie basierten auf Zuneigung und Liebe. Was von der Mission allerdings nicht toleriert

wurde war, wenn das Mädchen unehelich schwanger wurde. Dies war traditionell ei-

ne weitere Möglichkeit die Zustimmung der Eltern zu einer Verbindung zu erzwingen.

Von der Regierung wurden diese Eheschließungen ebenfalls abgelehnt, weil sie nach

Gewohnheitsrecht illegal waren. Allerdings verlieh ihr die Kirche durch die Trauungs-

zeremonie, auch wenn diese nur vom Lehrer ausgeführt wurde, in gewisser Weise eine

Legitimität, mit der sich diese Form der Eheschließung als Alternative zur Zwangs-

ehe etablieren konnte. Anstatt sich kirchlich trauen zu lassen, bevorzugten die Leute

offenbar sogar diese Form der Ziviltrauung.156 Wichtiger bei der Suche nach der*m

passenden Partner*in für Sohn oder Tochter wurden in den 1920er Jahren die Ausbil-

dung des oder der Zukünftigen und damit die Bildung, mit der wirtschaftlicher und

sozialer Aufstieg verbunden waren.157 Dass die Zwangsehen und mit ihr der Braut-

preis an Bedeutung verloren, ist folglich nicht direkt auf den Einfluss der Mission zu-

rückzuführen, es waren vielmehr die Zusammenwirkung wirtschaftlicher, politischer

und sozialer Faktoren, die dazu geführt haben. Eine Verbesserung der Situation der

Batakfrau brachten die gesetzlichen Regelungen der Kolonialregierung von 1892, die

Vergewaltigungen strafbar machten. Außerdem schuf die Kolonialregierung die recht-

153 Konferenzprotokoll 1885, Bl. 2, RMG 2.890 Missionarskonferenzen.

154 ImmermehrMenschen hatten als Lehrer, Prediger, Beamten undHändler neue Verdienstmöglich-

keiten. So verlor der Brautpreis seine Bedeutung als wirtschaftliche Quelle. van Bemmelen 2012,

S. 369f.

155 Konferenzprotokoll 1928, Bl. 49, RMG 2.896 Missionarskonferenzen.

156 Wilhelm Volkmann. Jahresbericht 1919-1920, Sibolga, RMG 2.874 Sibolga.

157 Vgl. hierzu Kapitel VIII.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 213

lichen Voraussetzungen dafür, dass Frauen ihre Eltern verklagen konnten, sollten diese

sie zu einer Ehe mit dem Mann ihrer verstorbenen Schwester zwingen.

6.2 Die christliche Rollenverteilung in der Ehe zwischen Mann und Frau.
Das anzustrebende Ideal

Eine Ehe, so die Vorstellung der Mission, sollte auf einen inneren Bund, eine geistige

Gemeinschaft beruhen und nicht auf Reichtum oder Schönheit. Denn Äußerlichkei-

ten und materielle Werte »können keine Bürgschaft zu einer glücklichen Ehe sein und

sind es auch nicht.«158 Im Schwarz-Weiß-Denken der Mission wurde die christliche

Ehe als idealisiertes Gegenstück zur »heidnischen Ehe« konstruiert: »Die christliche

Ehe besteht vor allem in Hingabe, in gegenseitiger Liebe und Fürsorge.«159 Neben der

Freiwilligkeit stilisierten die Missionare die Liebe als Grundlage der christlichen Ehe.

Interessanterweise waren imKreis derMissionare bis Ende des 19. Jahrhunderts wenige

Liebe aus romantischer Liebe geschlossen, sondern vielmehr überwog hier der pragma-

tische Gedanke. Viele Missionarsehen wurden durch die Missionsleitung gestiftet.160

In der Hereromission wurde rückblickend die Ehe von Willem Maharereo und Magda-

lena Kandese 1866 als »erste Verbindung gegen alle Hererostammessitte«161 begrüßt.

»[…] sie war vielleicht die erste freie Herzenswahl eines Häuptlingssohnes und schlug

eine Bresche in die Zwangsheiraten der jungen Herero-Christen.«162 Magdalena Kan-

dese lebte lange Zeit im Haushalt der Familie Hahn, leitete als Lehrerin eine Schule

und Willem Maharero war im Augustineum zum Gehilfen ausgebildet worden. Beide

waren demnach über längere Zeit im christlichen Umfeld sozialisiert und waren Teil

der sich neu etablierten christlichen Hereroelite.163 Der Auszug aus der Traurede, die

in der Batakmission gehalten wurde, verdeutlicht, welche Rollenerwartungen die Mis-

sion vertrat:

»Das Weib aber soll den Mann ansehen, als von Gott zum Herrn und Haupt gesetzt.

Darum soll sie sich in herzlicher Liebe in seinen Willen fügen. Auf solche Weise ge-

winnt sie ihm das Herz ab, dass er seine Lust und Freude an ihr hat. Wenn aber das

Weib durch Trotz und Widersetzlichkeit den Mann erzürnt, oder der Mann statt mit

Nachsicht mit Zornmit seinemWeibe verfährt, dann weicht der Friede von ihnen, und

es kommt grosses Herzleid in die Ehe. Ihr aber tut nicht also, sondern helft und tra-

get euch in Geduld und vergebt einer dem andern, wenn ihr aus Schwachheit gegen

einander gefehlt habt.«164

158 Heinrich Brakensiek. Der Frauenkauf allseitig beleuchtet. 1911, RMG 2.899Missionarskonferenzen.

159 Wilhelm Volkmann. Die christliche Ehe. 1893, Bl. 3, RMG 2.899 Missionarskonferenzen.

160 Hierzu vgl. Kapitel II.4. Die Liebe wurde auch in Europa erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun-

derts zur Basis von Eheschließungen, überwiegendwurden auch dort Vernunftsehen geschlossen.

161 Irle 1915b, S. 17.

162 Ebd. Das Prinzip der »häuslichen Glückseligkeit« war ein im 19. Jahrhundert in der Heimat aufge-

kommenes neues Programm der deutschen Ehe- und Familienverhältnisse. Hausen 1987, S. 92.

163 Vgl. hierzu Henrichsen 2011.

164 Kirchenordnungen der Batak o.J., RMG 2.963 Kirchenordnungen der Batakkirche/HKBP. Siehe

hierzu auch Agende, Formulare f[ür] kirchliche Handlungen. Barmen 1855, holländisch-Deutsch,

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Gender und christliche Mission

Mithilfe solcher Traureden, aber auch in den Frauen- undMännerversammlungen, soll-

ten europäisch-christlichen Gendervorstellungen in den christlichen Gemeinden eta-

bliert werden und auf die Stellung der Frau »wie sie die Bibel vorgesehen hat,«165 ver-

wiesen werden und auf die Wertung der Ehe. In den Frauenversammlungen wurden

Frauen »über das christliche Eheleben [belehrt]. Dazu gehörten auch die Themen Kin-

dererziehung, Häuslichkeit, Reinlichkeit, Sparsamkeit, Genügsamkeit usw.«166 Die äu-

ßere Reinlichkeit stand dabei im engen Bezug auf die innere, seelische Reinheit. Män-

nerwurden in denMännerversammlungen belehrt über die »Führung einer christlichen

Ehe«167, wie sie »keusch und züchtig mit ihrenWeibern«168 leben sollten. Darüber hin-

aus sollte den Männern »der Zweck der Ehe […] und die Folgen eines ausschweifen-

den Lebens an Beispielen«169 erklärt werden. Eine klare Unterordnung der Frau unter

den männlichen Willen galt innerhalb der Mission als Voraussetzung für eine funktio-

nierende christliche Ehe und wurde auch so nach außen hin proklamiert.170 In die-

sem Zusammenhang wurden auch die Forderung nach Gleichberechtigung der euro-

päischen Frauenbewegungen als unchristlich abgelehnt. So schrieb Wilhelm Volkmann

empört, in Europa sei es bereits »soweit gekommen, dass das Weib in Amt und Stand

dem Manne ebenbürtig an die Seite tritt. Nach der Schrift ist das nicht nach Gottes

Ordnung. Dem Manne der überhaupt mehr Geist als das Weib besitzt, ist es gegeben,

die Welt zu beherrschen und sich Unterthan zu machen, das Weib aber soll nur des

Mannes Gehülfin dabei sein.«171 Mit der »Schrift, wie auch die Natur«172 wurde die

Unterordnung der Frau unter den Mann gefordert. Denn, so führte Wilhelm Volkmann

aus, »Ohne sie kann keine Ehe glücklich sein, denn von ihr hängt Hausfrieden und

Haussegen ab.«173 Während also Ende des 19. Jahrhunderts die männliche Dominanz-

kultur durch die Frauenbewegung in Europa in Frage gestellt und Gleichberechtigung

gefordert wurde, hielt die Mission an dieser fest. Aber auch die Missionarsfrauen und

z.T. die Missionsschwestern trugen dazu bei diese Geschlechterordnung im Missions-

feld zu etablieren. So schrieb bspw.Marie Johannsen ihrer Freundin nach Deutschland,

über ihre Aufgabe, den freiheitliebenden Frauen durch ihre Erziehung erst den Willen

zu brechen und sie dann zu einer »rechten Gehilfin« zu erziehen, die dem Willen des

Mannes zu folgen hatte. »Die Frauen, die so ganz gewohnt sind, ihren eigenen Weg

zu gehen, müssen an mir sehen, wie die Frau dem Mann gehorchen muß, wie sie als

rechte Gehilfin ganz nach demWillen des Mannes sich richtet und ihm dient. Die Frau

S. 53ff, RMG 2.963 Kirchenordnungen der Batakkirche/HKBP. Auch hier wird die Unterordnung der

Frau unter den Mann als Grundelement einer christlichen Ehe betont.

165 Antwortschreiben der Deputation, 13.6.1913, RMG 2.894 Missionarskonferenzen.

166 Kirchenordnung von 1906, S. 14, RMG 2.963 Kirchenordnungen der Batakkirche/HKBP.

167 Ebd.

168 Ebd.

169 Ebd.

170 Hinzu kam auf Sumatra die Forderung, dass Frauen nicht älter als ihre Männer sein sollten. Mög-

licherweise liegt die Ursache für diese Forderung in den Leviratsehen, bei denen es durchaus vor-

kommen konnte, dass die Frau deutlich älter war als der Mann. Kirchenordnung von 1906, S. 12,

RMG 2.963 Kirchenordnungen der Batakkirche.

171 Wilhelm Volkmann. Die christliche Ehe. 1893, RMG 2.899 Missionarskonferenzen.

172 Ebd.

173 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 215

soll dem Willen des Mannes untergeordnet sein – aber die Batak brechen so schwer

ihren eigenen Willen – und dies zu lernen, ist Hauptsache des Christen.«174 Für Marie

Johannsen war die Unterordnung unter denWillen desMannes gottgegeben und wurde

nicht hinterfragt. Allerdings hieß das für sie nicht, dass am Handeln des Mannes keine

Kritik geübt werden durfte. An ihrer Person zeigt sich sehr eindrücklich, wie dehnbar

der Begriff der Gehilfin von den Missionarsfrauen aufgefasst wurde, wie selbständig

eine Frau agieren konnte und wieviel Freiheit sie durchaus hatte, solange ihre Tätigkeit

als »Beiwerk« galt.

Auch die familiäre Arbeitsteilung bei den Herero und den Batak entsprach nicht

den missionarischen Vorstellungen von geschlechterspezifischer Rollenteilung. Dass in

beiden Gesellschaften der Großteil der landwirtschaftlichen Arbeit, bei den Herero die

Suche bzw. der Anbau von Gemüse und bei den Batak der Anbau von Reis, überwiegend

von Frauen geleistet wurde, war in ihren Augen ein weiteres Zeichen für die niedere

Stellung der Frauen. Heinrich Wilhelm Thiersch schrieb hierzu: »Dem Manne ist die

Last der Nahrungssorge auferlegt. Das weibliche Gemüth, zum Sorgen geneigt, zieht

gerne diese Bürde auf sich. Aber sie ist dem Weibe zu schwer. Stärkere Schultern sind

dem Manne gegeben; ihm wohnt eine größere natürliche Seelenkraft inne, um unter

dem Druck der Nahrungssorgen aufrecht zu bleiben.«175

So kritisierte bspw. Wilhelm Volkmann, dass bei den Batak Frauen für den Reisan-

bau viel Verantwortung und damit Arbeit tragen, währen Männer die Familienarbeit

verantworten: »Beim Suchen des täglichen Brodes wird den Weibern doch oft noch zu-

viel von den Männern zugemutet. In der Pflanz- und Jätezeit sind die Weiber doch

recht geplagte Menschen. Da stehen sie monatelang Tag für Tag in den nassen Reisfel-

dern wohingegen Männer meist in den Dörfern sitzen und höchstens ein wenig auf die

Kinder achten und Reis kochen.«176 Auch in der Hereromission beklagen die Missiona-

re die harte Arbeit, die den Frauen aufgebürdet war. Die Mission aber wollte vielmehr

»innerlich und äusserlich geschulte Hausfrauen«177, die ihre Kinder nach christlichen

Vorstellungen erziehen und immer mehr den christlichen Lebenswandel übernahmen.

Dass die Missionare dadurch die wirtschaftliche Freiheit der Frauen einschränkten,

schien für die Missionare keine Rolle zu spielen.Wie so ein vorbildliches Familienleben

aussehen sollte, beschrieb Gottlieb Viehe:

»Ein großer Segen für die Familien ist darin zu erkennen, daß der Hausvater mor-

gens und abends seine Frau, seine Kinder und sein Gesinde um sich zu versammeln

pflegt, ein Lied mit ihnen singt, einen Bibelabschnitt liest und betet. Es fehlt zwar

noch sehr viel, daß das Ideal eines christlichen Familienlebens erreicht sei; Mann und

Frau gehen mehr nebeneinander als miteinander, nur wenige haben es so weit ge-

174 Marie Johannsen. Schreiben an Fräulein Klemt. 21.2.1890, RMG 86 Johannsen, Marie geb. Sommer.

175 Thiersch 1859, S. 50f. Das Buch von Heinrich Wilhelm Thiersch galt im 19. Jahrhundert als Stan-

dardwerk zur Ehe. Marie Sommer, verh. Johannsen las dieses als Vorbereitung zur Ehe. Vgl. Dies.

Tagebuch 1886, RMG 86 Johannsen, Marie geb. Sommer.

176 Wilhelm Volkmann. Die christliche Ehe. 1893, Bl. 22, RMG 2.899 Missionarskonferenzen.

177 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Gender und christliche Mission

bracht, daß man sie z.B. zusammen spazieren gehen, in geordneter Weise mit ihren

Kinder zusammen essen sieht usw.«178

Um solch ein christliches Ideal zu erreichen, wurden Jungen und Mädchen im missio-

narischen Bildungssystem nach christlichen Vorstellungen erzogen und geformt und

damit auf ihre zukünftigen Rollen vorbereitet. In den Diskussionen und Publikationen

nahm dabei die Erziehung der Mädchen als zukünftige Hausfrauen und Mütter einen

dominierenden Platz ein, während die Erziehung der Jungen lediglich unter dem As-

pekt ihrer beruflichen Ausbildung diskutiert wurde. Allerdings gingen die Missionare

davon aus, dass gleichzeitig auch der Charakter der Jungen ausgebildet werden sollte.

Dies änderte sich auf Sumatra in den 1920er Jahren. 1926 wurden speziell die »Jünglin-

gen« gesammelt, um so den christlichen Einfluss zu sichern.179

6.3 Die Erziehung der Mädchen zu christlichen Ehefrauen und Mütter

»Nun ist aber die Einwurzelung des Christentums in einem Volk unmöglich, wenn es

nicht gelingt, aus den Frauen christliche Mütter zu machen, welche die Familien im

christlichen Sinne beeinflussen«180, schrieb Johannes Warneck 1925 und betonte da-

mit die Bedeutung der christlichen Ehefrau und Mutter für den Erfolg der Mission.

Dies war keine neue Erkenntnis. Schon im 19. Jahrhundert versuchten Missionare und

Missionarsfrauen auf unterschiedliche Weise Mädchen zu christlichen Ehefrauen und

Müttern zu erziehen.

Ganz gezielt diskutierten Missionare in der Hereromission 1885 in ihrer jährlich

gehaltenen Konferenz die Frage, wie Mädchen und Frauen besser im Sinne des christ-

lichen Rollenverständnisses beeinflusst werden könnten. Sie mussten sich schließlich

eingestehen, dass sie »in Betreff Erziehung des weiblichen Geschlechts zu gesitteten

Hausfrauen […] keinen anderenWeg [wussten], als daß die Missionsgeschwister so viel

Mädchen in ihre Häuser aufnehmen als ihre Mittel und Kräfte ihnen gestatten und sie

unermüdlich zu Fleiß, Ordnung und Reinlichkeit anleiten.«181 Zweck war es nicht nur

Mädchen unter christlichen Einfluss zu stellen, sondern vor allem europäische Weib-

178 Gustav Viehe. Zitiert in: Moritz 2005, S. 87.

179 1926 hatte sich die holländische Regierung gegen die Aussendung vonP.Humburg, dieser sollte als

Jugendpfleger arbeiten, ausgesprochen. Allerdings nahm sich dieser Arbeit Adrian van der Byl an.

Dieser war als Lehrer ausgesandt worden. Damit sollten vor allem auch Studierende erreicht wer-

den. Johannes Warneck. Begleitschreiben zum Konferenzprotokoll 1926, o. D., Bl. 13, RMG 2.897,

Missionarskonferenzen.

180 Warneck 1925, S. 214.

181 Konferenzprotokoll 1885, Bl. 6a, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland. Vorausgegan-

genwar diesemBeschluss das Referat von FreerkMeyer. DieHeiratsgabe und Kindererziehung un-

serer christlichen Herero 1885, das er mit der Frage schließt: »Die Hauptfrage aber ist und bleibt:

Was können wir für unser weibliches Geschlecht thun, um sie zu gesitteten Hausfrauen heranzu-

bilden?« Kinderlose Missionsehepaare hatten oft zahlreiche angenommene Kinder wie bspw. das

Ehepaar Krönlein. Vgl. hierzu Sophie Schröder. In fernenWelten, o.J., RMG 1.368 Schröder, Sophie,

geb. Teuffel. Zudem Guedes 1992; Irle 1909.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 217

lichkeitsvorstellungen weiterzugeben.182 Darunter gehörte Haushaltung, Kindererzie-

hung und Kleiderstandards.183 Teil dieser Erziehung war zudem auch,Mädchen in Ele-

mentarfächern zu unterrichten, denn sie sollten Lesen und Schreiben können. Tradi-

tionelle Arbeiten der Frauen, wie Töpfern, Herstellen von Körben o.ä., wurden dabei

in der Hereromission nicht berücksichtig. Vielmehr wurde ihnen von den Missionars-

frauen gezielt europäische Handfertigkeiten wie Nähen, Stricken, Sticken, Häkeln etc.

beigebracht.

Auf Sumatra legten die Missionsschwester den Grundstein für die Ausbildung von

Mädchen mit der Aufnahme der ersten mutterlosen Kinder und der darauffolgenden

Gründung von Waisenhäusern.184 Die berufserfahrene Diakonissen Lisette Niemann

entwickelte aus demWaisenhaus in Laguboti ein Erziehungsheim für christliche Mäd-

chen.185 Die Erziehungshäuser basierten auf einer Simulation eines bürgerlichen bzw.

christlichen Familienlebens. Das Besondere der missionarischen Erziehung in Namibia

und auf Sumatra war die Trennung der Kinder von ihren Eltern. »Um sie aus der ganz

heidnischen Umgebung zu entfernen.«186 So konnten sie in einer christlichen Umge-

bung nach christlichen Prinzipien erzogen werden. Diese Methode schien der Mission

grundsätzlich für die Erziehung von jungen Christ*innen erfolgversprechend.187 Die

Erfolge zeigten sich entsprechend in der Adaption christlich-europäischer Verhaltens-

weisen, dem Lebensstil und der Bekleidung. Dies Absicht fasste Hanna Quistorp zu-

sammen:

»Die Schule ist somit das Fundament, auf welches sich unsere religiöse Unterweisung

aufbaut. In engen Zusammenhang mit ihr steht unser Erziehungshaus, welches die

182 In deutschsprachigen Gegenden des 19. Jahrhunderts fand die weibliche Ausbildung hauptsäch-

lich im Haushalt statt. Mädchen gingen »in Stellung«.Vgl. Ladj-Teichmann 1983a, S. 100. Eine be-

sondere Position nahm in protestantischen Gegenden das Pfarrhaus ein. Vgl. Schorn-Schütte 1991.

Viele der Missionarsfrauen und -schwestern durchliefen selbst einen solchen Bildungsweg. Auch

für die Missionarstöchter war eine solche Ausbildung vorgesehen. Vgl. Töpperwien 2008.

183 Sehr ausführlich berichtete Missionarsfrau Hedwig Irle darüber. Vgl. Irle 1909, S. 15ff. Siehe hierzu

auch: N.N. Kätherle’s Brief. In: Der kleine Missionsfreund 1873, S. 187ff.

184 Etwa zeitgleich gründeten Lisette Niemann und Lina Zeitter mit der Aufnahme der erstenmutter-

losen Kinder die Waisenhäuser. Lina Zeitter entwickelte 1896 erste Pläne für ein Kinderhaus mit

Krankenhaus und damit Verbunden Ausbildungsmöglichkeiten für Frauen und Mädchen in Kin-

derpflege und Haushaltführung. Vgl. Jordans 2015, 40ff. Innerhalb der Mission hatten die Wai-

senhäuser nicht viele Befürworter. Vielmehr forderten die Missionare die Schließung derWaisen-

häuser. Die Waisen selbst sollten in den einzelnen Gemeinden in Pflegefamilien untergebracht

werden. Vgl. u.a. Dr. JohannesWinkler. Antrag betr[effs] die evtl. Aufhebung des Kinderhauses in

Pearadja und eine evtl. Neuregelung der Säuglingsfürsorge in den Bataklanden. 1912, RMG 2.918

Schul- und Internatsarbeit für Mädchen in Laguboti, Konferenzprotokoll Pearadja, 14.4.1915, Bl.

303f undAntwortschreiben derMissionsleitung aus Barmen auf diese Konferenz, o.D., Bl. 317, RMG

2.895 Missionarskonferenzen.

185 Lisette Niemann war zuvor 19 Jahre als Lehrerin im Dienst der Kaiserswerther Diakonie in Florenz

tätig und brachte damit sehr viel Erfahrung mit. Auch dort arbeitete sie in einem Mädchenpen-

sionat. Sie war bereits 41 Jahre alt. Förderlich war sicherlich zudem, dass sie die Schwägerin von

Wilhelm Steinsiek war und in ihm einen persönlichen Förderer und Unterstützter fand.

186 Lisette Niemann. Das Waisen- und Erziehungshaus zu Laguboti. In: DMR 1909, S. 7.

187 Auch die Ausbildung der männlichen Gehilfen fand aus diesen Gründen bevorzugt in Internaten

statt, wo sie nach christlichen Vorstellungen erzogen wurden. Vgl. hierzu das Kapitel VII.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Gender und christliche Mission

Mädchen für’s praktische Leben tüchtigmachen und ihnen einen bleibenden Eindruck

von einem christlichen Haushalt und Familienleben mitgeben soll. Die Zahl ist wohl

klein angesichts der vielen unerzogenen Mädchen, aber uns leitet dabei der Gedanke,

daß sie das Erlernte später in ihren Dörfern auswirken und weitergeben und somit

ihrerseits in bescheidenem Sinne Missionsdienst an ihren Volksgenossen tun.«188

Während Mädchen so nach christlichen Idealvorstellungen erzogen wurden, war die

Mission andererseits darum bemüht, sie nicht aus ihrem Volk zu »entfremden.« Diese

beiden im Widerspruch stehenden Ansprüche wurden zur größten Herausforderung

der missionarischen Bildungsarbeit.189 Auf Sumatra begegneten Missionsschwestern

dieser Herausforderung, indem sie betonten, dassMädchen gemäß ihrer Herkunft aus-

gebildet, aber christlich erzogen wurden. Zum Zeichen dafür, dass Kinder nicht dem

Volk entfremdet werden sollten, entwickelte sich bspw. die Betonung der Einfachheit

der Ausstattung der Erziehungshäuser.190 Diese, so die vorherrschende Meinung, wür-

den den »wenigen Bedürfnissen«191 der Kinder durchaus gerecht werden. Anstelle von

Schränken hatten die Mädchen bspw. Kisten, anstelle eines Betts, schliefen »sie zu je

Vieren auf einer Matte.«192 Es wurden aber auch Elemente der batakschen Lebenswei-

se in den Lehrplan aufgenommen, solange diese nicht den christlichen Vorstellungen

widersprachen und grundlegend für das Überleben waren.

»Wir suchen unsre Mädchen ganz bataksch zu halten, in Nahrung, Kleidung u[nd]

Beschäftigung. Sie essen 2 mal täglich ihren Reise mit Fisch u[nd] Gemüse, wie alle

Tobanesen. In der Ernte kaufen wir einen großen Vorrat von Reis auf. Der dann nach

u[nd] nach gestampft wird. Schon kleine Dinger von 7 Jahrenmüssen ihren Teil stamp-

fen u[nd] tun es gern. […] Das Gemüse ziehen sie selbst im Garten u[nd] was sie nicht

brauchen, dürfen sie auf dem Markt verkaufen. Die Batar, Männer und Frauen sind

geborene Händler. Alles kauft u[nd] verkauft, selbst die Häuptling- und Lehrerfrauen

und -Töchter. Darum lassen wir auch unsere Mädchen auf den Markt gehen.«193

Die Mädchen in den Internaten auf Sumatra lernten also ebenso wie die Mädchen auf

den Dörfern Reis zu stampfen und wurden, von einer Batakfrau im Weben angeleitet.

Außerdemgingen sie als Händlerinnen auf denMarkt.Damit wurden Elemente der tra-

ditionellen Frauenausbildung in das missionarische Bildungskonzept aufgenommen.

188 N.N. Stationsbild Laguboti. In: DMR 1922, S. 84f.

189 Beispielhaft hierzu auch ein Bericht von Schwester Frieda Lau. Helene Schmitz. Frauenecke. Von

unseren Schwestern. In: BdRM 1923, S. 112.

190 Aus diesemGrundwurdendiemutterlosenKindermeist fünfjährigwieder zurück insDorf zu ihren

Vätern oder Verwandten gegeben. Rienecker 1905, S. 66.

191 Hanna Quickstorp über den Zustand des Pensionats in Laguboti. N.N. Stationsbild Laguboti. In:

DMR 1922, S. 84f. Die Zivilisiertheit einer Gesellschaft maß sich auch über die Höhe der menschli-

chen Bedürfnisse. So gingen die Zeitgenossen davon aus, dass die Menschen der westlichen Zivi-

lisation an mehr Luxus gewöhnt seien als die Menschen in Außereuropa. Die Mission machte sich

diese Gegenüberstellung für ihre Zwecke zu nutze.

192 Hanna Quickstorp über den Zustand des Pensionats in Laguboti. N.N. Stationsbild Laguboti. In:

DMR 1922, S. 84f.

193 Lisette Niemann. Schreiben. Schreiben an die Deputation in Barmen, 25.8.1903, RMG 2.073 Nie-

mann, Lisette.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 219

Erstaunlich ist dies insofern, weil vor allem das Handeln auf dem Markt bis dahin als

heidnische und unpassende Tätigkeit für eine Frau kritisiert wurde. Verwiesen wurde

auf vermeintlich »sittliche« Gefahren. Keine Aufnahme in das Bildungsprogramm fand

der Beitrag der Mädchen und Frauen beim Reisanbau, obwohl Frauen traditionell für

einen Großteil des Reisanbaus verantwortlich waren. Sie pflanzten, jäteten und ern-

teten.194 Allerdings mussten die Mädchen für diese Arbeiten zur Unterstützung ihrer

Familien zurück in ihre Dörfer.

Einen großen Platz in der Erziehung der Mädchen nahm hingegen die Webkunst

ein. Diese war für die soziale und gesellschaftliche Position der Mädchen sehr wich-

tig und dies wurde auch von den Missionsschwestern erkannt: »Es ist eine Schande

für eine Tobanesin«, wenn sie nicht weben kann, notierte Lisette Niemann.195 Indem

die Missionsschwestern allerdings das Garn dazu aus Barmen importierten, weil »das

Färben sehr langwierig u[nd] teuer«196 war, ging das Wissen über dessen Herstellung

und Färbeprozesse verloren. Sandra Niessen hat gezeigt, dass Batakfrauen unter dem

Einfluss der Mission angefangen haben auch christliche Elemente in die traditionellen

Ulos einzuweben. Den Missionsschwestern schien diese Fusion christlicher und heid-

nischer Elemente nicht aufgefallen zu sein. Sie äußerten sich zumindest nicht dazu.

Allerdings störten sich einig Schwestern daran, dass das Weben solch großen Platz in

der Ausbildung einnahm. Sie kritisierten bspw., dass die »Jungfrauen viel zu sehr das

Weben mit allen möglichen Mustern übten, aber vom Haushalt und gesunder Feldar-

beit wenig«197 verstünden. Für Lisette Niemann stand dies nicht im Widerspruch mit

ihren Erziehungsabsichten. Als Erziehungsziel definierte sie: »es soll ihnen ihr Volks-

tum erhalten bleiben und sie im Rahmen ihrer Sitte, aber auf christlicher Grundla-

ge zu tüchtigen Frauen und Müttern erzogen werden.«198 Mädchen sollten also »für

den batakschen Haushalt an Ordnung und Reinlichkeit«199 gewöhnt werden. Auch auf

Sumatra war diese Art der Mädchenbildung unter der sich bildenden christlichen Eli-

te sehr beliebt. Dies zeigt sich auch darin, dass die Bedeutung der Einrichtungen als

Waisenhäuser sank, währen die Bedeutung als Erziehungshäuser stieg. So waren 1912

nur noch 5 von 32 Mädchen Waisenkinder.200 Die Plätze waren sogar so begehrt, dass

Schülerinnen abgewiesen werden mussten. Es waren die Vorteile, die Mädchen durch

die Elementarbildung und hauswirtschaftlicher Ausbildung hatten, die zum Erfolg der

194 Außerdem lag die Kleintierzucht in den Händen der Frauen. Meist Schweine und Hühner. van

Bemmelen 2012, S. 272. Siehe hierzu auch Kozok 1990.

195 Lisette Niemann. In: DMR 1909, S. 5.

196 Lisette Niemann. Schreiben. Schreiben an die Deputation in Barmen, 25.8.1903, RMG 2.073 Nie-

mann, Lisette.

197 Konferenzprotokoll 1913, Bl. 142, RMG 2.895 Missionarskonferenzen.

198 Jahresbericht 1920, Clara Zenker, Laguboti, RMG 2.918 Schul- und Internatsarbeit für Mädchen in

Laguboti.

199 Eine wohlausgebaute Schwesternstation. In: DMR 1924, S. 4.

200 Lisette Niemann. Schreiben an Inspektor, 28.6.18910, 30.3.1912, RMG 2.073 Niemann, Lisette. Um

die Finanzierung kümmerte sich Lisette Niemann selbständig, indem sie von der Deputation die

Genehmigung einholte, selbst unter den Missionsfreunden Spenden zu sammeln und indem sie

Subventionen bei der holländischen Kolonialregierung beantragte. Lisette Niemann. Schreiben

vom 5.3.1897, Schreiben vom 24.7.1899, Schreiben von 22.6.1909, RMG 2.073 Niemann, Lisette.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Gender und christliche Mission

Erziehungshäuser beitrugen. Aber es war auch die Aussicht auf eine bezahlte Anstel-

lung in der Mission, die die Ausbildung besonders attraktiv machte. »Seit einiger Zeit

ist damit begonnen, Mädchen aus dem Volk zu gewinnen, welche sich verpflichten,

länger bei uns zu bleiben. Sie bekommen ein kleines Taschengeld, erhalten ihre Klei-

dung und ihr Essen von der Anstalt und gehören überhaupt ganz zum Hause. Bis jetzt

hat sich diese Einrichtung gut bewährt.«201 Als Erfolg werteten die Schwestern zudem,

»daß die Mädchen, welche längere Zeit bei Schwester Lisette die Schule besucht ha-

ben, sich entschieden weigern, so früh zu heiraten, auch wenn sie von den Eltern und

Verwandten dazu gedrängt werden. Sie flüchten dann oft zu uns auf die Station und

werden natürlich von uns beschützt.«202

In Namibia war dieses Erziehungskonzept erfolgreich, weil es auch unter Herero

zur Erziehung der Kinder gehörte, diese einige Zeit zu befreundeten oder verwand-

ten Familien, insbesondere mütterlicherseits, zu geben.203 Dies diente gleichzeitig zur

Stärkung des sozialenNetzwerks.Herero fordertenMissionarsfamilien auf, ihre Kinder

in denMissionshaushalt aufzunehmen, denn damit erschlossen sich die Familien einen

Zugang zu europäischemWissen. Im Missionshaushalt gelebt und ausgebildet worden

zu sein, konnte sich daher in Namibia im 19. Jahrhundert für Jungen und Mädchen als

angesehene und gefragte Bildungsweg etablieren.204 Für diese Erziehung waren He-

rero auch bereit eine Art Kostgeld zu bezahlen.205 Mädchen die im Missionshaushalt

arbeiteten erhielten zwar keinen regelmäßigen Lohn, aber bei ihrer Verheiratung er-

hielten sie Kühe, Kleinvieh und Haushaltsgegenstände im dem Wert, der in etwa dem

angesparten Lohn entsprach.206 Die Aussicht auf diese Bezahlungmachte die Arbeit im

Missionshaushalt für Frauen zusätzlich interessant. Außerdem entwickelten sich z.T.

auch sehr enge Beziehungen zwischen Missionsfamilie und den Mädchen bzw. Jungen,

die im Haushalt lebten. Davon zeugt bspw., dass Carl Hugo und Emma Hahn und auch

Johann und Hedwig Irle mit diesen noch Briefkontakt hielt, nachdem sie die Herero-

mission verlassen hatten.207 Auchmachten sichMissionar*innen in der Nachkriegszeit

201 Rienecker 1905, S. 67.

202 Wilhelm Steinsiek. Konferenzbericht von 1897, RMG 3.578 Steinsiek, Wilhelm.

203 Vgl. Pennington und Harpending 1993, S. 170. Außerdem Delius 1990, S. 136.

204 Teilweise übergabenHerero ihre eigenenKinder bei Verwandten, in derAbsicht, Verwandtschafts-

und damit Wirtschaftsnetze aufrechtzuerhalten. Henrichsen 2011, S. 269. Indem Herero ihre Kin-

der in den Missionshaushalt gaben, verfolgten sie gleichfalls ihre Verbindungen zur Mission zu

vertiefen und erhofften sich dadurch Vorteile. Missionsstationen bildeten für viele Hererochris-

ten einen wichtigen Bezugsrahmen.

205 Für die Missionare bildete diese Kostkinder stellenweise ein unverzichtbares Nebeneinkommen.

Vgl. Henrichsen 2011. Sehr kritisch hinterfragt Simone Prodolliet am Beispiel der Basler Mission

den Missionshaushalt im Zusammenhang mit dem Export europäischer Werte, Gewaltanwen-

dung innerhalb dieses Erziehungssystems und seinen Folgen für die jeweiligen Gesellschaften.

Prodolliet 1987. Dazu auch Mamozai 1989, 2009.

206 Petrine berichtete bspw. in einem Schreiben an Familie Irle, dass die Kuh, die sie als Bezahlung

von diesen erhalten hatte gekalbt hat. Irle 1909, S. 68 und 19.

207 Ein Brief von Petrine, die im Missionshaushalt der Familie Irle gelebt hatte, ist überliefert. Darin

drückt sich nicht nur ihr Glaube aus, sondern ihr freundschaftliches Verhältnis zur Familie Irle. Irle

1909, S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 221

auf die Such nach ihren ehemaligen »Hausmädchen« und organisierten diesen eine An-

stellung bei der Mission. So z.B. Otilie und Emilie. Sie waren beide in Missionshaus-

halten und arbeiteten später im Waisenhaus in Okahandja.208

Die von der Mission ausgebildeten und erzogenen Mädchen waren attraktive Hei-

ratskandidatinnen für Batak und Herero. Aber auch für Mädchen war die Ehe mit ei-

nem Lehrer oder Prediger eine interessante Option. »Die Frau eines Lehrers zu wer-

den, scheint den meisten Batakmädchen das höchste Glück zu sein«209, schrieb Lisette

Niemann sehr euphorisch. Allerdings waren diese Mädchen auch für nichtchristliche

Männer attraktive Bräute. Auf Sumatra interessierten sich auch Radjas und in Namibia

einflussreiche Omuhona für die in den Kinderhäusern erzogenen und ausgebildeten

Mädchen als potentielle Schwiegertöchter.210 Nicht unbedingt die christliche Lebens-

führung, sondern vielmehr auch die Kenntnis westlicher Kultur undWissen, waren da-

bei entscheidend. Diese Tatsache wurde innerhalb der Mission unterschiedlich bewer-

tet. Während die einen darüber klagten, dass christliche Mädchen heidnische Männer

heirateten und für die Mission verloren gingen,211 gingen andere ganz pragmatisch

damit um und betonten den Mehrwert dieser Frauen. Denn diese Mädchen konnten

Einfluss auf ihre Ehepartner nehmen, diese im Lesen und Schreiben förderten und im

christlichen Glauben stärkten.212

6.4 Die gesellschaftliche Position der Witwe und die Mission

Bei den Herero wie auch bei den Batak war es gesellschaftlich so geregelt, dass eine

Witwe beim Tod ihres Mannes von einem männlichen Verwandten geheiratet wurde.

Bezeichnet wurde diese als Leviratsehe und wurde von der Mission abgelehnt. Oft hat-

ten die Witwen auch einen schweren Stand in der neuen Familie.213 In der Anfangs-

zeit kam noch hinzu, dass, wenn christliche Witwen zu heidnischen Verwandten gin-

gen, diese für die Gemeinde verloren gingen.214 Um dies zu verhindern, beschlossen

die Missionare in der Hereromission gezielt Unterhaltsmöglichkeiten für diese Frauen

auf Missionsstationen zu schaffen und sie damit wirtschaftlich unabhängig von ihren

Verwandten zu machen.215 Allerdings konnte es durchaus vorkommen, dass die Wit-

208 Irle 1909, S. 75. Ein Verzeichnis vonMitarbeiter*innen der Hereromission finden Sie online unter: h

ttps://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf.

209 Lisette Niemann. Tagebuchauszug 25.2.1905; RMG 2.918 Schul- und Internatsarbeit für Mädchen

in Laguboti.

210 Lisette Niemann. Die Mädchenschule in Laguboti. In: DMR 1919, S. 2-7. Vgl. ebenso: Johannes

Warneck. Pionierdienst in der Frauenmissionsarbeit auf Sumatra. In: DMR 1939, S. 118-121.

211 Wilhelm Metzler. Schreiben an die Deputation, 18.2.1912, RMG 2.866 Pearadja.

212 Elfriede Harder. Jahresbericht der Mädchenschule Laguboti 1928. In: DMR 1929, S. 144f. Wilhelm

Eich. Wie der Herr ein Hereromädchen zu sich gezogen hat. In: Der kleine Missionsfreund 1902,

S. 4. Vgl. hierzu auch das Kapitel VII.3.2.

213 Vgl. hierzu bspw. das Lebensbild von Hermine in: Schreiber 1884, S. 57ff.

214 Konferenzprotokoll 1885, Bl. 4a, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland.

215 Ebd. Außerdem: Konferenzprotokoll 1907, §34 undAntwortschreiben aus Barmen 1908, RMG 2.616

Missionarskonferenzen im Hereroland.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf


222 Gender und christliche Mission

wen dann ihre Kinder verloren, die von den Verwandtschaft weggenommen wurden.216

Auf Sumatra beschlossen die Missionare 1872, dass eine »verwitwete Katechumenin«,

die – nach der Adat mit vollem Recht – mit ihrem heidnischen Schwager verheiratet

wird, ausgelöst werden sollte.217 Hatte eine Frau bereits einen Sohn geboren, konnte

es durchaus vorkommen, dass die Söhne die Verwaltung des Erbes ihren verwitweten

Müttern überließen. In diesen Fällen konnten Witwen unverheiratet bleiben und eine

gesellschaftlich geachtete Position einnehmen. Waren die Witwen kinderlos oder hat-

ten nur Töchter, blieben sie allerdings ohne Rechte und ihr einziger Schutz war die Ehe

mit einem männlichen Verwandten.218 Sie konnten sich auch nicht dagegen wehren,

wenn ein Erbe den ganzen Besitz für sich reklamierte. Auch bei Herero kritisierten die

Missionare die Tatsache, dass Witwen als rechtslose Personen offiziell keinen Anteil am

Erbe des verstorbenen Gattens resp. Vaters hatten. Noch mehr störte sie, dass Frauen

selbst ein »Erbobjekt« waren.219

Für solche Frauen schuf die Mission neue Wege: Sie entwickelte Rahmenbedingun-

gen, um Witwen ein finanzielles Auskommen zu ermöglichen und sie trug mit ihrer

Politik dazu bei, die soziale Position der Witwen zu verbessern. Indem Kinderlosigkeit

bspw. als göttliche Bestimmung umgedeutet wurde, schuf die Mission Voraussetzun-

gen, den Druck von Frauen zu nehmen, einen Sohn zu gebären.220 In diesem Zusam-

menhang standen auf Sumatra auch die Ideen der Missionsschwestern Elfriede Harder

und Auguste Temming eine Bibelschule bzw. eine Webschule zu schaffen und den Wit-

wen eine berufliche Perspektive zu eröffnen.221 Im Gegenzug mussten sich die Witwen

der Kontrolle der christlichen Gemeinde bzw. die Missionare und Missionsschwestern

unterstellen.222 So übergaben diese z.T. das Erbe der Mission, bis ihre Söhne alt genug

waren. »Large sums are therefore with some missionaries for keeping and manage-

ment.«223 Die Batakmission sorgte auch für die Witwen ihres eigenen Personals und

gründeten eine Witwenkasse, um die Ehefrauen der Lehrer, Prediger und Evangelisten

abzusichern. Lebte und handelte eine Witwe allerdings nicht nach den Vorstellungen

der Lehrer, Pandita oder Missionare, konnten ihr im äußersten Fall der Witwenbeiträ-

ge entzogen werden.224 Witwen konnten sich aber auch dem missionarischen Einfluss

216 Konferenzprotokoll 1885, Bl. 4a, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland.

217 Bei dieser Heirat trat der Schwager das Erbe seines verstorbenen Bruders an, da die Familie einen

Brautpreis entrichtet hatte. Dieser musste dann von der Gemeinde, d.h. dem zuständigen Missio-

nar zurückbezahlt werden. Wenige Jahre später hiess es im Protokoll, dass die Missionare nicht

immer auf Scheidung bestehen könne. Konferenzprotokolle 1872, RMG 2.890Missionarskonferen-

zen.

218 Vergouwen 1964, S. 247.

219 PeterHeinrichBrincker: »Punkte für die Conferenz pro [sic!] 1885 aufOmburo« [1885], Punkt 4, RMG

1.594 Brincker, Peter Heinrich. Johann Irle, Bericht über die Station Otjosazu und deren Filialen

Okatumba, Katjapya Otjohangue, von Oktober 1886-Mai 1888, RMG 1.605 Irle, Johann Jakob.

220 Dass dieser Wunsch nach einem männlichen Nachkommen allerdings noch bis Mitte des 20.

Jahrhunderts tief in der Gesellschaft verankert war, darauf verweist Julia Sarumpaët-Hutabarat:

Sarumpaët-Hutabarat 1955/1956.

221 Vgl. hierzu Kapitel VII.

222 Nommensen 1996, 56.

223 Vergouwen 1964, S. 316.

224 BdRM 1896, S. 232.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Genderkonstruktionen in der christlichen Ehe 223

entziehen, wie das Beispiel von Hermine zeigt. Sie war jung Witwe geworden und des-

halb drängte August Schreiber sie dazu sich erneut zu verheiraten, was sie aber nicht

wollte. Als es auch noch zu einem Streit kam, wurde sie von August Schreiber verwarnt.

Sie zog sich zurück und heiratete schlussendlich ihren Schwager Kehe und konvertierte

zum Islam.225

Witwen auf Sumatra und in Namibia nahmen die neugeschaffenen Möglichkeiten

der Mission offensichtlich wahr. Auf Sumatra verzeichnete der Zensus von 1930 eine

besonders hohe Anzahl von Witwen im Batakland. 16,2 % der erwachsenen weiblichen

Bevölkerung. Dagegen gab es nur 3,78 % Witwer. Dies kann als Folge der missionari-

schen Einflussnahme gewertet werden.226

DieWitwenwaren angestellt inMissionshaushalten (vor allem inNamibia) undKin-

derheimen. Sie arbeiteten als Hebammen, als Krankenschwestern oder als Lehrerinnen

und hatten somit ihr eigenen Auskommen und waren wirtschaftlich unabhängig von

ihren Familien. So wurde bspw. eine Frau namens Rolli von den Schwestern aufgenom-

men, nachdem sie von ihremMann verstoßenwurde,weil ihre beiden Kinder gestorben

waren. Zunächst kümmerte sie sich um den Schwesternhaushalt, dann konnte sie eine

Ausbildung zur Krankenschwester und Hebamme machen. Sie arbeitete über sieben

Jahre lang am Krankenhaus in Pearadja und als in einem Krankenhaus der Ostküste

eine erfahrene Kraft gesucht wurde, konnte sie diese Stelle übernehmen.227

6.5 Zwischenfazit

Mit der Absicht, Frauen aus ihrer Abhängigkeit zu befreien, begründete die Mission ih-

ren Kampf gegen Polygamie und Bigamie. Geprägt von europäischem Überlegenheits-

denken, zeigten sie sich allerdings unfähig die gesellschaftliche Position der Frauen in

ihren komplexen Dimensionen zu erkennen. Gerade weil die Mission die Position der

Frauen als sklavenähnlich wahrnahmen, gingen sie auch davon aus, dass gerade Frauen

den größten Nutzen durch das Christentum hätten und reagierten mit Unverständnis,

wenn Frauen sich gegen die Mission wandten. Während einige Frauen die neuen Mög-

lichkeiten ergriffen und vor ungewollten Zwangsehen aufMissionsstationen flüchteten,

hielt manche Hererofrau aus Angst vor den Folgen ihren Mann vom Gottesdienstbe-

such ab. Bei den Diskussionen in den beiden Missionsgebieten zeigen sich deutliche

Wahrnehmungsunterschiede: Während der Polygamie in Namibia, verstanden als In-

begriff der Unsittlichkeit, zunächst mit äußerster Ablehnung begegnet wurde, wurde

der Bigamie, verstanden als »soziale Einrichtung«, sehr viel mehr Verständnis entge-

gengebracht.Die Diskussionen zeigen allerdings auch, dass in beidenMissionsgebieten

die Missionare durchaus fähig waren ihre Wahrnehmung durch bessere Kenntnis der

Gesellschaftsformen anzupassen und die Strategie neu auszurichten. Sie akzeptierten

beide Formen der Mehrehe in der Übergangszeit, obwohl sie diese als unvereinbar mit

225 Schreiber 1884, 57ff.

226 Darauf verweist van Bemmelen 2018, S. 369.

227 Martha Schächter. Schwesternberichte. In: DMR 1936, S. 62f.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Gender und christliche Mission

demChristentum klar ablehnten, drängten allerdings gleichzeitig auf gesetzliche Rege-

lungen, um die Entwicklung zu beschleunigen. Soweit ihnen das möglich war schufen

sie mit der Gemeindeordnung und der Kirchenzucht Rahmenbedingungen, die dieMo-

nogamie als christliches Eheideal propagierte. Einflussreiche Positionen innerhalb der

Gemeinden konnten nur jene Personen einnehmen, die sich von den traditionellen Ehen

abwandten. Die christliche Ehe wurde damit zum notwendigen Schritt, um innerhalb

der neuen Gemeinden soziale und religiöse Autorität erzielen zu können. Und tatsäch-

lich etablierten sich in Namibia und auf Sumatra christliche Eliten, die sich gerade über

die Monogamie definierten. Während allerdings für die Mission in einem wahrhaftig

gelebten Christentum nur die monogame Ehe existieren konnte, schien diese Sichtwei-

se von den christlichen Männer und Frauen weder in Namibia noch auf Sumatra geteilt

zu werden. Denn es interessierten sich durchaus Herero für den christlichen Glauben,

ohne die polygamen Strukturen in Frage zu stellen. Und auf Sumatra konnte die neue

entstandene HKB, gerade weil sie Bigamie nicht verurteilten, viele Christen für sich

gewinnen.

Ohne die Akzeptanz durch der Gemeindemitglieder, war allerdings eine Durchset-

zung neuer, christlicher Ideen unmöglich, da der Mission die Autorität dafür fehlte.

Anders als die Kolonialverwaltung, hatte die Mission neben Kirchenzucht und drohen-

den Entlassungen keine Durchsetzungskraft. Hier mussten die Missionare also gerade

immer wieder spüren, wo die Grenzen ihrer Einflussmöglichkeiten lagen. Lokale Be-

dingungen forderten Neupositionierungen der Missionare, wie bspw. in der Herero-

mission, wo die Missionare trotz anfänglicher strenger Praxis ihre Haltung änderten

und auch Männer und Frauen zur Taufe zuließen, die nicht bereit waren, ihre poly-

gamen Ehen aufzugeben. Die Mission entwickelte folglich in beiden Missionsgebieten

einen pragmatischen Ansatz, ohne allerdings vom Ziel ganz abzuweichen. In beiden

Missionsgebieten wurden allerdings auch weiterhin Ehen auf traditionelle Weise ge-

schlossen.

Die Missionare, Missionarsfrauen und Missionsschwestern mussten zudem aner-

kennen, dass ihre eigene eurozentristische Wahrnehmung den Verhältnissen vor Ort

nicht gerecht wurde und eingestehen, dass die vorgefundenen Verhältnisse, hierbei ins-

besondere auch die Stellung der Frauen, nicht so unterdrückt war, wie es ihr überhebli-

cher Blick zunächst wahrgenommen hatte. Vielmehr fanden sich die Missionar*innen,

die sich die Befreiung der Frauen auf die Fahne geschrieben hatten, in einer Situation

wieder, in der sie nicht immer nur die Freiheit der Frauen vergrößerten, sondern diese

gerade durch die Einführung christlicher Genderkonstruktionen in der Ehe beschränk-

ten. Andererseits schuf die Mission mit der Betonung der Freiwilligkeit der Ehe eine

entscheidendeMöglichkeit für Frauen auf ihre Verheiratung Einfluss zu nehmen. Aller-

dings beeinflussten auch andere Rahmenbedingungen die Verhältnisse vor Ort, wie das

bspw. auf Sumatra war, als sich im 20. Jahrhundert mehr und mehr die auf Liebe und

Freiwilligkeit basierende Ehe unter jungen Männern und Frauen durchsetzen konnte.

Dies hatte zwar auch mit der Mission zu tun, entscheidend war aber vor allem die ver-

änderten wirtschaftlichen Verhältnisse. In Namibia kam es zu einem Wiedererstarken

polygamer Ehen nach dem Deutsch-Namibischen Krieg, um dadurch den Wiederauf-

bau sozialer Netze zu beschleunigen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007 - am 15.02.2026, 02:26:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

