Erfahrene Minderheiten in der Diaspora:
Institutionalisierungsvorteile und Identitatsarbeit

Alexander-Kenneth Nagel

1 Einleitung: Erfahrene Minderheiten als Sonderfall
der Migrationsforschung

Wenn in der Forschung zu Religion und Migration von Minderheiten-Mehr-
heiten-Konstellationen (MMK) die Rede ist, werden Migrant:innen zumeist
als Angehorige einer religiosen oder kulturellen Minderheit im Kontrast zur
Mehrheitsgesellschaft des Aufnahmelandes betrachtet. Diese Perspektive
ist durchaus sachdienlich, insoweit sie es ermdglicht, die Bemithungen von
Diaspora-Communities um den Erhalt und die Pflege ihres religiésen und
kulturellen Erbes besser zu verstehen. Zugleich aber geraten dadurch andere
Aspekte der MMK im Migrationskontext aus dem Blick. So lasst sich auf einer
iibergeordneten Ebene bereits ein monolithisches Verstindnis der deutschen
»Mehrheitsgesellschaft« an sich problematisieren, da es abstrakte statistische
Mittelwerte zu einer sozialen Entitit eigener Art verklart. Aber auch wenn man
von einem lediglich statistischen Verstindnis von »Mehrheit« ausgeht, wird
man schnell feststellen, dass die Minderheitensituation von Migrant:innen
sich stets auf eine bestimmte Auswahl soziokultureller Differenzmerkmale
bezieht: So lassen sich christliche und muslimische Gefliichtete aus Syrien in
Deutschland einer linguistischen (und vielleicht auch kulturellen) Minderheit
zurechnen, mit Blick auf die Religionszugehorigkeit dhneln die syrischen
Christ:innen hingegen eher der deutschen Mehrheit als ihren muslimischen
Landsleuten.

Ein anderer Faktor, der bei der herkémmlichen Betrachtungsweise ver-
nachlissigt wird, betrifft MMK in den Herkunftslindern der Migrant:innen.
So diirfte es fiir die religidse Identititsarbeit und Selbstorganisation in der
Diaspora eine Rolle spielen, ob man bereits im Herkunftsland einer religiésen

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen

oder ethnischen Minderheit angehdorte. Diese Konstellation mdchte ich im
Folgenden als »erfahrene Minderheit« bezeichnen. Dabei ist anzunehmen,
dass Menschen, die im Herkunftsland der religiésen Mehrheit angehorten,
im Zuge der Migration ausgepragtere Minorisierungserfahrungen machen,
da sie stirker gezwungen sind, bis dahin unhinterfragte, in der Mehrheits-
kultur verwurzelte Haltungen und Praktiken zu kontextualisieren und zu
hinterfragen. Im Unterschied dazu kénnten Angehorige von Minderheiten
im Herkunftsland durch vorangegangene Minorisierungserfahrungen iiber
spezifische soziale und kulturelle Ressourcen verfiigen, welche ihnen die
Selbstorganisation in der Diaspora erleichtern und ein bestimmtes Muster
religiser Identititsarbeit begriinden.

Damit sind auch die beiden Leitfragen fiir diesen Beitrag benannt: 1) Wie
wirkt sich die MMK im Herkunftsland auf den religiosen Wandel von Mi-
grant:innen in der Diaspora aus (Mikro-Ebene)? Und 2) Inwiefern verfigen
erfahrene Minderheiten iiber eine spezifische Ausstattung an 6konomischem,
kulturellem und sozialem Kapital, die ihnen bei der Selbstorganisation in der
Aufnahmegesellschaft zugutekommt (Meso-Ebene)?

Um diesen Fragen nachzugehen, sichte ich zunichst den Forschungs-
stand zu erfahrenen Minderheiten (Kapitel 2) und stelle in engem Anschluss
an Pierre Bourdieu einige konzeptionelle Uberlegungen zu ihrer spezifischen
Kapitalausstattung an. Ein besonderes Augenmerk liegt dabei auf ihrem Habi-
tus der Vorsicht und Geheimhaltung (Kapitel 3). Im Anschluss daran trage ich
die gewonnenen Uberlegungen und Konzepte an empirisches Material heran
und greife dazu auf Interviews mit yezidischen und muslimischen Gefliich-
teten zuriick (Kapitel 4). AbschlieRend erdrtere ich die Ertrige des Beitrags
fir die religionswissenschaftliche Forschung zu MMK im allgemeinen und
erfahrenen Minderheiten im Besonderen.

2 Forschungsstand zu erfahrenen Minderheiten

Der Forschungsstand zu erfahrenen Minderheiten ist zweigeteilt: Einer Fiille
an Fallstudien zu einzelnen Gruppen steht eine gewisse Leerstelle in der
vergleichenden und systematischen Auseinandersetzung mit dem Status
als erfahrene Minderheit und seinen Implikationen fiir die Beheimatung
in der Aufnahmegesellschaft gegeniiber. Im Folgenden resiimiere ich zu-
nichst einige der komparativen und systematischen Erkenntnisse aus dem
bestehenden Forschungsstand. Im Anschluss daran stelle ich ein paar kon-

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora

zeptionelle Uberlegungen zu den Besonderheiten erfahrener Minderheiten
im Migrationskontext an.

Fallstudien zu erfahrenen religisen Minderheiten in Deutschland bezie-
hen sich v.a. auf Christ:innen aus dem Nahen Osten (Rammelt 2022; Gehm
2022). Dariiber hinaus liegen u.a. Arbeiten zur Ahmadiyya, Yezid:innen (Wet-
tich 2019; Ackermann 2003), Alevti:innen (Sékefeld 2014) und Jiid:innen (He-
gner 2008) vor. Auch wenn die meisten dieser Beitrige den Minderheitensta-
tus im Herkunftsland und die damit verbundenen Benachteiligungen und Re-
pressalien deutlich als Emigrationsfaktor eigener Art herausstellen, werden
die Auswirkungen dieser MMK auf die kollektive Identitit und den kollekti-
ven Habitus der betroffenen Gruppen hiufig nur am Rande behandelt. Dabei
zeigen sich auch disziplinire Unterschiede: So machen sich theologische Zu-
ginge die emische Betrachtungsweise religiéser Verfolgung zum Teil eher zu
eigen, wihrend sozial- und kulturanthropologische Autor:innen hier eine star-
ker diskurskritische und intersektionale Perspektive anlegen.

Beispielhaft lisst sich dies an der Debatte iiber Christ:innen aus dem
Nahen Osten nachzeichnen. Evangelische Theolog:innen gehen von einem
konfessionskundlichen Forschungsstand aus, kartieren die innere Vielfalt
orientalisch-orthodoxer Migrationskirchen in Deutschland und erdrtern die
damit verbundenen Anfragen an das kirchliche Selbstverstindnis (Rammelt
2022: 252). Dabei wird die Verfolgungsgeschichte in den Herkunftslindern
als zentrales Auswanderungsmotiv und als wichtige Pragekraft fiir die Selbst-
organisation in Deutschland benannt: Erloschene Riickkehrperspektiven
begiinstigen die Beheimatung in der Diaspora (Gehm 2022: 254f.). Im Un-
terschied dazu weist die Kulturwissenschaftlerin Cordula WeifRkdppel mit
Blick auf koptische Christ:innen in Agypten darauf hin, »dass diese religiése
Differenz im Rahmen einer demographischen Mehr- und Minderheitenkon-
stellation [..] oft kompensatorisch genutzt wird, um andere Ungleichheiten
[...] zu bearbeiten (Weif’képpel 2013: 58). In der Folge liegt der Akzent weniger
auf der religiésen Verfolgung als auf dem intersektionalen Zusammenspiel
verschiedener Differenzmerkmale wie Religion, Ethnizitit und soziodko-
nomischem Status. Diese konnen sich negativ verstirken und zu multipler
Benachteiligung fithren. Andererseits konne die »Vermischung und Verwi-
schung« dieser Merkmale in multikulturellen Aufnahmegesellschaften aber
auch eine Ressource sein, »um Mehr- oder Minderheitenkonstellationen zu
variieren und herauszufordern« (ebd.: 67).

Wie diese identititspolitische Aneignung unterschiedlicher Minderheits-
marker aussehen kann, hat Martin Sékefeld in einer instruktiven vergleichen-

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

201


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen

den Untersuchung zur sozialen Mobilisierung von Kaschmiris in England und
Alevit:innen in Deutschland herausgearbeitet (Sokefeld 2014). Beide Gruppen
waren in ihren Herkunftslindern ethnische bzw. religiése Minderheiten, wei-
sen aber deutliche Unterschiede in ihrer Selbstorganisation im Migrations-
kontext auf. In beiden Fillen ging die soziale Mobilisierung als Diaspora-Com-
munity mit einer Abgrenzung zu Mehrheiten aus dem Herkunftsland einher:
So grenzen sich die Kaschmiris von anderen Migrant:innen aus Pakistan ab
und verweisen dabei auf ihre eigene Sprache und Kultur. Derweil betonen die
Alevit:innen im Aufnahmeland v.a. ihre religiose Besonderheit gegeniiber an-
deren Migrant:innen aus der Tiirkei und stellen »die Unterschiede des Alevi-
tentums gegeniiber einem weitgehend >fundamentalisierten< Bild des sunni-
tischen Islam«heraus (ebd.: 240). Sokefeld kann zeigen, dass die Selbstdarstel-
lung der Alevit:innen als Religionsgemeinschaft (auch) das Ergebnis einer stra-
tegischen Abwigung unterschiedlicher politischer Gelegenheitsstrukturen ist
(ebd.: 242). Der Minderheitenstatus in den Herkunftslindern spielt dabei in-
sofern eine Rolle, als die Diskriminierungserfahrungen der Alevit:innen in der
Tiirkei zu »einer Vorstellung von familien- und verwandtschaftsiibergreifen-
der Gemeinschaft« gefithrt habe, wihrend die Kaschmiris stark entlang ver-
wandtschaftlicher Linien fragmentiert gewesen seien (ebd.: 245).

Wihrend Sokefeld das Augenmerk auf die politischen, demographischen,
siedlungsriumlichen und diskursiven Strukturen richtet, die fiir die Mobi-
lisierung erfahrener Minderheiten mafigeblich sind, wirft Wei3koppel die
Frage auf, inwieweit frithere Minorisierungserfahrungen eine »eigenstindige
religiose Kultur« begriinden und »spezifische Selbstbehauptungsstrategienc
bereitstellen (Weiffkdppel 2013: 59, Hervorhebung im Original), welche auch
fir die Beheimatung in der Diaspora forderlich sein kénnten. Ausdrucksfor-
men dieses ethnoreligiosen Selbstverstindnisses sind der Herkunftsmythos
der Kopt:innen »als Nachfolgebevolkerung der pharaonischen Kultur« und
eine ausgeprigte endogame Orientierung sowie, damit verbunden, »eine
erhohte elterliche Kontrolle itber die Sexualitit heranwachsender Middchen
und Frauen« (ebd.: 64). Zu ganz dhnlichen Ergebnissen kommt Thorsten Wet-
tich mit Blick auf Yezid:innen in Deutschland. Er stellt heraus, dass sich »die
yezidische Gemeinschaft als ausgezeichnetes Volk unter anderen Volkern«
verstehe und dies u.a. biblisch-mythologisch begriinde (Abstammung von Eva
statt von Adam). In der Praxis finde dieses Selbstverstindnis seinen Ausdruck
in einem »Heiratsverbot mit nichtyezidischen Menschen« (Wettich 2015: 157).
Abseits dieser inhaltlichen Selbstbeschreibung weist Wettich darauf hin, dass
auch die besondere Form der yezidischen Theologie die Beheimatung in der

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora

Diaspora erleichtern kénne: Die miindliche Uberlieferung ermégliche eine
grofiere Flexibilitit fir Anpassungsleistungen, etwa eine Kultivierung der
Ahnlichkeiten zum Christentum im Rahmen interreligiéser Dialoge (ebd.:
155).

Eine weitere relevante MMK hat Victoria Hegner in ihrer Dissertation
zu russischsprachigen Jud:innen in Berlin und Chicago untersucht (Hegner
2008). Sie lenkt ihren Blick u.a. auf die Konstellationen innerhalb des jidi-
schen Feldes in den beiden Stidten und unterscheidet dabei zwei Konzepte:
Das vorherrschende Muster fiir die Akkommodation russischer Jiid:innen
in Chicago beschreibt sie kompakt als »von Migranten fiir Migranten«: Dort
hitten die Neuzuwanderer nach ihrer Ankunft Unterstiitzung durch »die
russisch-jiidische Enklave« erhalten, deren »Protagonisten einstmals selbst
aus der Sowjetunion immigriert waren« (ebd.: 215). Demgegeniiber sei die
Aufnahme russischer Jid:innen in Berlin durch bestehende innerjidische
MMEK vorgeprigt gewesen: »Statt der Vorstellung, dass sich russische Juden
selbst Organisationen schaffen, dominiert in diesem Zusammenhang die
Uberlegung, Neuankdmmlingen die bereits vorhandene und von >Altein-
gesessenen< hervorgebrachte jiidische Institutionenstruktur verpflichtend
anzubieten« (ebd.: 217). In diesem Modell fungiert die zahlenmiige Minder-
heit der »alteingesessenenc Jid:innen als eine Art Integrationsagentur fir die
zahlenmiRige Mehrheit der Neuzuwanderer.

SchlieRlich bieten auch quantitative Analysen vergleichende Aufschliisse
zum religiosen Leben erfahrener Minderheiten in Deutschland. Aus einer
neueren Sonderstichprobe des Soziodkonomischen Panels (SOEP) geht her-
vor, dass religiose Minderheiten aus mehrheitlich muslimischen Lindern (z.B.
aus Syrien, Iran oder Irak) einem stirkeren Auswanderungsdruck unterliegen
und sich in ihrer religiésen Selbsteinschitzung und Praxis deutlich von mus-
limischen Gefliichteten unterscheiden: So dhnele das Religiosititsprofil von
muslimischen Gefliichteten eher der christlichen Mehrheitsbevilkerung als
der muslimischen Minderheit in Deutschland, »wihrend fiir die christlichen
Gefliichteten Glaube und Religion am bedeutsamsten zu sein scheinenc (Sie-
gert 2020: 8). Auch mit Blick auf die religiose Praxis und das Engagement in
religiosen Gemeinden sind christliche Gefliichtete im Durchschnitt aktiver als
muslimische (ebd.: 9f.). Zu einem dhnlichen Ergebnis kam auch eine frithere
Querschnittsuntersuchung des Bundesamtes fiir Migration und Flichtlinge
(Worbs et al. 2016: 206fT.).

Insgesamt verweist der kurze Forschungsiiberblick auf verschiedene
Strategien zur komparativen Analyse erfahrener Minderheiten: a) unter-

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

203


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen

schiedliche erfahrene Minderheiten im gleichen Setting (Siegert 2020; Worbs
et al. 2016), b) die gleiche erfahrene Minderheit in unterschiedlichen Settings
(Hegner 2008), ¢) unterschiedliche erfahrene Minderheiten in unterschied-
lichen Settings (Sokefeld 2014) und d) Einzelfallstudien mit systematischem
Anspruch (WeiRképpel 2013). Die genannten Beitrage stimmen darin itberein,
dass der Status als erfahrene Minderheit nicht nur als ein Emigrationsmotiv
eigener Art wahrgenommen wird, sondern auch fir die Selbstorganisation
und den Wandel religioser Identititen im Aufnahmeland eine Rolle spielen
kann. Dabei liegt das Augenmerk hiufig auf externen strukturellen Faktoren
wie politischen Gelegenheitsstrukturen, dem vorhandenen organisationalen
Feld und siedlungsriumlichen Gegenebenheiten. Demgegeniiber kommen
die internen kulturellen Prigungen und Ressourcen erfahrener Minderheiten ver-
gleichsweise selten in den Blick. Teilweise ist dies dem Versuch geschuldet,
essentialistische Festlegungen zu vermeiden (etwa Sokefeld 2014: 224).

Diese Vorsicht ist aus der Perspektive einer reflexiven Migrationsfor-
schung nachvollziehbar und geboten. Zugleich zeigen die Arbeiten von
WeiRkdppel und Wettich aus meiner Sicht, dass eine abwigende Rekonstruk-
tion von Merkmalen der »eigenstindigen religiosen Kultur« und »spezifischen
Selbstbehauptungsstrategien« (Weilkoppel 2013: 59) erfahrener Minderheiten
durchaus gelingen kann. Dabei lassen sich aus dem Forschungsstand zumin-
dest drei Komplexe festhalten, die fiir erfahrene Minderheiten typisch sind:
Erstens, die Spannung zwischen strategischem Riickzug im Herkunftsland und 6f-
fentlicher Mobilisierung in der Aufnahmegesellschaft. Zweitens, die Pflege eines
Herkunfismythos als besondere oder gar auserwihlte Gruppe in Verbindung mit
Tendenzen zur Endogamie. Und drittens, eine ausgeprigte Grenzarbeit gegen-
iiber anderen Migrant:innen, ggf. verbunden mit Affinititsdiskursen mit Blick
auf die Aufnahmegesellschaft. Davon ausgehend méchte ich im folgenden
Abschnitt ein paar allgemeinere Uberlegungen zu den Ressourcen erfahrener
Minderheiten anstellen.

3 Konzeptionelle Uberlegungen: Die Kapitalien
erfahrener Minderheiten

Vereinfacht ausgedriickt konnten erfahrene Minderheiten in der Diaspora da-
von profitieren, dass sie auf bewihrte Strategien im Umgang mit MMK zuriick-
greifen konnen. Dabei kann es sich um religiése Konzepte handeln wie etwa
die Strategie der Taqgiya (»Vorsicht«) bei Alevit:innen und Yezidinnen (Sokefeld

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora

2014: 234f.; Wettich 2019: 164f.). Dieser aus dem schiitischen Islam entlehnte
Grundsatz bezeichnet das Recht, die eigene Religion zu verheimlichen, wo ihre
offentliche Ausiibung eine Gefahr fiir Leib oder Besitz der Glaubigen darstellen
wiirde. Im Migrationskontext kann eine solche Haltung potentielle Konflikte
mit der Aufnahmegesellschaft verringern, aber auch eine Hypothek fiir Teilha-
be und Selbstorganisation darstellen. Demgegeniiber konnte eine andere Ei-
genschaft erfahrener Minderheiten darin bestehen, dass die klare Markierung
der Gruppengrenzen stirkere Vertrauens- und Verpflichtungsbeziehungen in
ihrem Binnenraum ermdglicht. Daraus konnen sich Chancen fiir die Selbst-
organisation in der Diaspora ergeben, aber auch Herausforderungen fiir die
soziale Integration.

Fir eine systematische Erschliefdung der spezifischen Ressourcen erfah-
rener Minderheiten greife ich im Folgenden auf die bewihrte Unterscheidung
von Pierre Bourdieu zwischen 6konomischem, kulturellem und sozialem Ka-
pital zuriick. Bourdieu wendet sich damit gegen eine materialistische Veren-
gung des Kapitalbegriffs, um auf die subtilen Mechanismen der Reprodukti-
on sozialer Ungleichheit hinzuweisen. Sein Fokus liegt dementsprechend auf
»der gegenseitigen Konvertierbarkeit der verschiedenen Kapitalarten« (Bour-
dieu 1983: 197). Fiir die Problemstellung dieses Beitrags bietet sich Bourdieus
Ansatz aus mehreren Griinden an: Zum einen ermdglicht er eine akteurs- und
prozessorientierte Perspektive auf MMK als soziokulturelle Felder und Are-
nen komplexer Aushandlungs- und Abgrenzungsprozesse. Zum anderen ver-
spricht er eine Vermittlung zwischen den o.a. strukturbezogenen und kultura-
listischen Herangehensweisen fiir die Erforschung erfahrener Minderheiten.
Schliefilich 16st er eine frithere Forderung ein, sozialwissenschaftliche Neo-
kapitaltheorien durch konkrete Anwendungen fiir die Religionswissenschaft
nutzbar zu machen (Elwert 2007: 66f.).

3.1 Zum okonomischen Kapital erfahrener Minderheiten

Da Bourdieu sich gezielt gegen eine materialistische und 6konomische Veren-
gung des Kapitalbegriffs wendet, bestimmt er das 6konomische Kapital eher
beildufig. Es umfasst jede Form von »Besitztiimern« und »Privateigentumc
und eignet sich zum »Warentausch«. Es ist »unmittelbar in Geld konver-
tierbar und eignet sich besonders zur Institutionalisierung in der Form des
Eigentumsrechts« (Bourdieu 1983: 185). Auch der Forschungsstand bleibt zum
okonomischen Kapital erfahrener Minderheiten eher vage und verweist auf
ihre begrenzten 6konomischen Handlungsspielriume unter Bedingungen

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

205


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen

von Vertreibung und Flucht. So schildert etwa Jan Gehm die schwierigen
Startbedingungen syrisch-orthodoxer Christ:innen in Herne, die »nicht iiber
die Mittel verfiigten, ein Kirchengebiude zu erwerben noch einen Priester
finanziell zu unterhalten« (Gehm 2022: 258). Analog dazu hilt Thorsten Wet-
tich fiir die frithe Phase yezidischer Selbstorganisation in Deutschland fest:
»Es gab noch keine soziodkonomischen Ressourcen, um den Aufbau eigener
Vereine zu realisieren« (Wettich 2019: 42). Die Herausforderungen erfahrener
Minderheiten in der formativen Phase der Selbstorganisation dhneln somit
stark denen anderer Migrationsgruppen (Nagel 2018: 985 & 992f.). Dies ldsst
den Schluss zu, dass die spezifischen Ressourcen erfahrener Minderheiten
nicht im 6konomischen Bereich liegen.

Ein anderer interessanter Denkanstofd zum 6konomischen Kapital erfah-
rener Minderheiten stammt von Alexander Schunka, der sich mit den finan-
ziellen Aspekten der Konfessionsmigration in der Frithen Neuzeit beschiftigt
hat. Er regt an, »nicht allein nach quantitativ messbaren Kriterien 6konomi-
schen Erfolgs oder Misserfolgs zu fragen, sondern zunichst das recht langle-
bige Narrativ der Glaubensflucht selbst unter die Lupe zu nehmen, denn auch
ihm liegt eine 6konomisch-materielle Dimension zugrunde« (Schunka 2021:
65). Ahnlich wie Sokefeld betrachtet Schunka die Figur des Glaubensfliicht-
lings nicht als eine Zustandsbeschreibung, sondern als Modus sozialer Mobi-
lisierung. Er zeichnet nach, wie Angehorige konfessioneller Minderheiten ih-
ren Status einsetzten, um Fundraising fiir ihre Reise und die Beheimatung im
Aufnahmeland zu betreiben. Kann religiose Verfolgung im Migrationskontext
also ein »geldwerter Vorteil« sein? Bereits die Frage ist ein Balanceakt, droht
sie doch »die schlimmen Fluchterlebnisse, dramatischen Schicksale und grau-
samen Leiden in Abrede stellen zu wollen« (ebd.: 68). Dennoch legt die vitale
Landschaft von Hilfswerken und Hilfsaktionen fiir »verfolgte Christen« (z.B.
OpenDoors, Hilfsaktion Mirtyrerkirche oder Kirche in Not) nahe, dass (christ-
liche) Glaubensfliichtlinge auch heute noch auf eine spezielle 6konomische Ge-
legenheitsstruktur zuriickgreifen kénnen. Ein Beispiel dafiir ist die Uberlas-
sung von Kirchengebiuden. So schildert Gehm, wie die syrische Gemeinde in
Herne schliefilich eine aufgegebene evangelische Kirche »mit finanzieller Un-
terstittzung der evangelischen Landeskirche und der katholischen Di6zese«
erwirbt (Gehm 2022: 262).

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora

3.2 Zum kulturellen Kapital erfahrener Minderheiten

Unter kulturellem Kapital versteht Bourdieu die Akkumulation von formalem
und informellem Wissen bzw. Bildung in einer Person (inkorporiert) oder
anderen materiellen Tragern (objektiviert). Kulturelles Kapital kann zudem
durch Titel, Bildungszertifikate o.4. institutionalisiert sein.

Das inkorporierte kulturelle Kapital ist »kérpergebunden« und »verinner-
licht«. Es kann dementsprechend nur durch einen persénlichen Lern- bzw.
Bildungsprozess gewonnen werden (Bourdieu 1983: 186f.). Ein naheliegendes
Beispiel fiir diese Kapitalsorte im Zusammenhang mit erfahrenen Minderhei-
ten ist Bildung in Bezug auf die eigene religiose Tradition. Dies geht ausdriicklich
iiber einen reinen Wissenserwerb hinaus und umfasst auch die Einiibung
des korrekten Verhaltens bei rituellen Vollziigen oder gegeniiber Wiirdentri-
gern der Gemeinschaft. Eine weitere, weniger greifbare Ausdrucksform von
inkorporiertem kulturellem Kapital konnte in Anlehnung an den Forschungs-
stand eine Art Habitus der Heimlichkeit und Zuriickhaltung sein. Damit ist eine
bewusste oder unbewusste Vorsicht im Umgang mit der Offenlegung und
Auflendarstellung der eigenen Tradition gemeint, die religionsgeschichtlich
z.B. mit der Praxis von Taqiya verbunden ist (s.0.). Verschiedene Beitri-
ge weisen darauf hin, dass dieser Habitus auch in der Diaspora zunichst
fortwirkt und erst allmihlich durch Ansitze offentlicher Mobilisierung und
Teilhabe abgelost wird (Sokefeld 2014; Wettich 2019). Die Verinnerlichung des
kulturellen Kapitals kann unterschiedlich stark institutionalisiert sein und
z.B. im familidren Nahraum oder im Rahmen selbst organisierter Bildungs-
mafinahmen (z.B. Sonntagsschulen) stattfinden. Dabei ist anzunehmen, dass
erfahrene Minderheiten eine Tendenz zu eher informellen Vermittlungsinstanzen
aufweisen und ihr Wissen um die eigene Tradition nur zdgerlich nach aulen
weitergeben.

Das objektivierte kulturelle Kapital bezieht sich auf kulturelle Giiter, etwa im
Bereich der bildenden Kunst, Wissenschaft oder Literatur. Durch sein Triger-
medium kann es zwar die Lebenszeit seines Schopfers iiberdauern, bleibt aber
in seinem Fortbestand auf die Aneignung und Verwendung durch kundige
Akteure verwiesen (Bourdieu 1983: 189). Bei erfahrenen religiésen Minder-
heiten sind unterschiedliche Ausprigungen von objektiviertem kulturellem
Kapital denkbar: Beispiele wiren heilige Stitten in den Herkunftslindern wie
das yezidische Heiligtum in Lalish (Nordirak) oder die Graber (tiirbe) aleviti-
scher Heiliger in der Tiirkei. Wo eine Riickkehr, zumindest temporir, moéglich
ist, mag sich eine eigenstindige Pilgerkultur oder eine Art transnationales

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

207


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen

Netzwerk entwickeln. Wo Riickkehrhoffnungen erloschen sind, kann es zu
einer umfassenden Neuausrichtung des religiésen Lebens kommen, wie es die
Religionsgeschichte anhand der babylonischen Gefangenschaft eindrucksvoll
gezeigt hat. Der Verlust des Jerusalemer Tempels legte den Grundstein fiir
eine Intellektualisierung und Ethisierung des Judentums (Cohen 2008: 23ft.).

Ein weiteres Beispiel fiir objektiviertes kulturelles Kapital sind heilige Texte.
Religionshistorisch hat der Druck auf religiése Minderheiten immer wieder
dazu gefiihrt, dass diese ihre heiligen Schriften entweder aufwindig verbar-
gen (etwa protestantische Gruppen zur Zeit der Gegenreformation) oder auf
eine miindliche Weitergabe ihrer Tradition setzten. Im Migrationskontext
kehren sich nun die Vorzeichen um: Nicht nur muss das religiose Wissen
nicht linger geheim gehalten werden, sondern es stellt sich angesichts von
Verstreuung und fehlender religiéser Infrastrukeur verstirkt die Herausfor-
derung seiner nachhaltigen Bewahrung. Exemplarisch hat Thorsten Wettich
diesen Zusammenhang fiir die Yezid:innen in Deutschland herausgearbeitet.
Er zeichnet nach, wie die zunehmende Verschriftlichung zu einer Harmoni-
sierung des yezidischen Wissens fithrt und die klassische Autoritatsstruktur
innerhalb der yezidischen Gemeinschaft herausfordert. Waren vorher be-
stimmte Gelehrtenkasten exklusiv fiir die Pflege der Tradition (im Sinne eines
inkorporierten kulturellen Kapitals) verantwortlich, zieht dessen Objekti-
vierung durch Verschriftlichung nunmehr eine Diversifizierung religiéser
Rollen nach sich. Eine wichtige Arena ist dabei neben der wissenschaftlichen
Selbstbeobachtung des Yezidentums auch seine Normierung im Rahmen des
yezidischen Religionsunterrichts und entsprechender Lehrwerke (Wettich
2019: 173fF.).

Das institutionalisierte kulturelle Kapital bezieht sich schlieflich auf die Ob-
jektivierung von inkorporiertem kulturellem Kapital in Form von Titeln und
Zertifikaten (Bourdieu 1983: 189). Die Institutionalisierung 16st das praktische
Problem der Anerkennung bzw. Qualititsmessung des Wissensstandes eines
Akteurs. Wie im vorangegangenen Absatz ausgefithrt, diirften bei erfahrenen
Minderheiten unter dem Primat der Vorsicht andere, informelle Varianten der
Anerkennung iiberwiegen. Ein Beispiel dafiir ist die Rolle des Pir. Der Titel
(persisch: »der Altere«) ist in verschiedenen sufistischen Traditionen verbreitet
und bezeichnet einen spirituellen Lehrer. Dessen Autoritit kann, wie im Ye-
zidentum, auf Abstammung beruhen oder aber auf Designation durch einen
anderen Lehrer (Ackermann 2003: 163; Baumann 2018: 532ff.). Dabeli ist ana-
log zu anderen Formen der Objektivierung davon auszugehen, dass das kul-
turelle Kapital erfahrener Minderheiten in der Diaspora einem stirkeren In-

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora

stitutionalisierungsdruck ausgesetzt ist. Zum einen entfillt unter Bedingun-
genvon Religionsfreiheit die Notwendigkeit der Geheimhaltung, zum anderen
verstirkt der Wunsch nach religioser Selbstvergewisserung und aktiver Erin-
nerung der Tradition das Bediirfnis nach verlisslichen Ansprechpartner:in-
nen. Ein zusitzlicher Anstof3 zur Institutionalisierung kann sich aus religi-
onsrechtlichen Rahmenbedingungen des Aufnahmelandes ergeben. So drin-
gen etwa Staatsvertrige mit alevitischen Gemeinschaften auf eine Normie-
rung alevitischer Theologie (Sokefeld 2014: 241ff.).

3.3 Das soziale Kapital erfahrener Minderheiten

Unter sozialem Kapital versteht Bourdieu »Ressourcen, die auf der Zuge-
horigkeit zu einer Gruppe beruhen« (Bourdieu 1983: 190f.) Wihrend andere
Autor:innen Sozialkapital primir unter dem makrosoziologischen Gesichts-
punkt des gesellschaftlichen Zusammenhalts verhandeln (Putnam 2001),
nimmt Bourdieu eine akteurszentrierte Perspektive ein. Dementsprechend
gehtesihmin erster Linie um die konkreten Beziehungen und das »tatsichlich
verfiigbare Kapital« einzelner Akteure, die in materiellen und symbolischen
»Austauschbeziehungen« Gestalt annehmen (Bourdieu 1983: 191). Fiir die
Erforschung erfahrener Minderheiten ergeben sich daraus mehrere Ansatz-
punkte:

Zum einen betont Bourdieu die Bedeutung von sogenannten Institutiona-
lisierungsriten fiir die Herstellung von sozialem Kapital: Auch wenn der Begriff
etwas vage bleibt, scheint damit in erster Linie die Uberfithrung von »Zu-
fallsbeziehungen« in »besonders auserwihlte und notwendige Beziehungen«
gemeint zu sein, »die dauerhafte Verpflichtungen nach sich ziehen« (ebd.:
192). Ein Beispiel dafiir konnen kollektive Erinnerungsrituale im Rahmen
von Gemeinschaftsfesten sein. Als Ankerpunkte dafiir kénnen historische
Zisuren wie das sogenannte »Sivas-Massaker« dienen, ein »Angriff auf ein
alevitisches Kulturfestival in der anatolischen Stadt Sivas im Juli 1993« (S6-
kefeld 2014: 238). Sokefeld beschreibt, wie die Erinnerung an den Ubergriff
»durch das >Mikroritualc der Schweigeminute das ganze Jahr tiber im Alltag
der alevitischen Gemeinden prisent« ist (ebd.: 246). Parallel dazu hat Wettich
rekonstruiert, wie das Konzept des ferman unter Yezid:innen zu einem wichti-
gen Anker der Erinnerungskultur und kollektiven Identitit wird. Es erinnert
an eine lange Reihe historischer Verfolgungen und Ubergriffe der muslimi-
schen Mehrheit auf die yezidische Minderheit und bildet das Zentrum eines
generationeniibergreifenden Tradierungsprozesses. Wettich betont, »dass

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

209


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen

nicht nur Yezid_innen, die selbst Leid und Verfolgung erlebt haben, sondern
auch deren Kinder durch das Narrativ des ferman geprigt wurden« (ebd.:
233). Neben der »pidagogischen Vermittlung« in der Familie verweist Wettich
auch auf die Prominenz von ferman in der yezidischen Populirkultur in der
Diaspora (ebd.: 234f.).

Ein weiterer Ankniipfungspunkt sind Bourdieus Ausfithrungen zur Ex-
Rlusivitidt und Grenzarbeit bei der Aufrechterhaltung des sozialen Kapitals.
Insoweit die Ressourcen aus der Zugehorigkeit zu einer Gruppe den Cha-
rakter eines Kollektiv- oder Clubgutes tragen, haben die Angehérigen ein
Interesse an wechselseitiger sozialer Kontrolle: »Jedes Gruppenmitglied
wird so zum Wachter der Gruppengrenzen« (Bourdieu 1983: 192). Dieser Zu-
sammenhang ist aus der klassischen religionssoziologischen Debatte iiber
Kirchen und Sekten als religiése Sozialform hinlinglich bekannt (Weber 2002
[1906]). Interessant ist, dass Bourdieu hier besonders auf Verwandtschafts-
und Heiratsbeziehungen hinweist, wie sie auch in der Debatte zu erfahrenen
Minderheiten regelmifig eine Rolle spielen (vgl. die Beobachtungen aus dem
Forschungsstand zur Endogamie-Neigung). Diese starken und multiplexen
Verbindungen scheinen zur Pflege des sozialen Kapitals besonders geeignet
zu sein.

Eine besondere Bedeutung kommt in diesem Kontext auch einmal mehr
dem Primat der Geheimhaltung zu. Weiterfithrend konnten hier die Uberlegun-
gen von Georg Simmel zum sozialen Zusammenhalt von »geheimen Gesell-
schaften« sein, also Gruppen, die sich rund um ein geteiltes Geheimnis konsti-
tuieren (Simmel 1908: 337ff.). Demnach bewirkt »die Fihigkeit des Schweigen-
Kénnens« »eine hochst wirkungsvolle Schulung des moralischen Verbunden-
seins unter den Menschen. Als Beispiel stellt Simmel die miindliche Pflege ei-
ner Tradition heraus, die »den einzelnen Teilnehmer in unvergleichlicher Enge
an die Gemeinschaft« kniipft (ebd.: 375ff.). Dabei geht die enge Bindung der
Geheimgesellschaft nach innen einher mit einer »Steigerung des Abschlusses
nach aulen«. Diese Tendenz zur Abgrenzung ist fiir Simmel nicht perse proble-
matisch. Vielmehr »fallen durch die Gelostheit der geheimen Gesellschaft aus
den umgebenden sozialen Synthesen eine Reihe von Konfliktanlissen weg«
(ebd.:395). Fiir erfahrene Minderheiten in der Diaspora ergeben sich dadurch
Chancen und Herausforderungen gleichermafen. Eine Chance besteht dar-
in, dass sie ihr bereits vorhandenes soziales Kapital direkt in effektive MaR3-
nahmen der Selbstorganisation umsetzen konnen. Eine Herausforderung liegt
demgegeniiber in der Balance zwischen Offnung und Schlieffung: Zum einen
kann eine zu starke Absonderung seitens der Aufnahmegesellschaft einer Ge-

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora

meinschaft den Vorwurf der »Integrationsverweigerung« eintragen, zum an-
deren kann die Aufgabe des o.a. Habitus der Gemeinhaltung zugunsten einer
stirkeren 6ffentlichen Sichtbarkeit die Grundlagen ihres spezifischen sozialen
Kapitals aufzehren.

Insgesamt stellt Bourdieus Perspektive auf 6konomisches, kulturelles und
soziales Kapital einen guten Ausgangspunkt fiir die Systematisierung der Res-
sourcen erfahrener Minderheiten dar. Sie lenkt das Augenmerk von externen
Bedingungen wie Repressionen im Herkunftsland oder politischen Gele-
genheitsstrukturen im Aufnahmeland auf weniger offensichtliche interne,
immaterielle Faktoren wie Techniken der Traditionspflege oder einen Habitus
der Geheimhaltung und Konfliktvermeidung. Zugleich ist deutlich geworden,
dass diese immateriellen Ressourcen in der Diaspora einem starken Wandel
unterliegen. So fuhrt das Bedirfnis nach religiéser Selbstvergewisserung
und Bildung fiir nachfolgende Generationen zu einer Objektivierung und
Institutionalisierung des kulturellen Kapitals; miindliche Traditionen werden
verschriftlicht und implizites Wissen explizit gemacht. Dadurch kénnen be-
stehende Autorititsstrukturen herausgefordert werden und neue religicse
Professionen entstehen. Auch das soziale Kapital erfahrener Minderheiten
unterliegt Verinderungen: Als geheime Gesellschaften im Sinne Simmels be-
ginnt ihre Selbstorganisation im Aufnahmeland mit einem Kapitalvorschuss.
Dieser wird allerdings mit dem wachsenden Erfolg der Mobilisierung und der
damit einhergehenden Sichtbarkeit zunehmend aufgebraucht.

4 Zum religiosen Wandel erfahrener Minderheiten:
Erste empirische Eindriicke

In diesem Abschnitt werde ich die vorangegangenen Beobachtungen zum
Forschungsstand und die konzeptionellen Voriiberlegungen an empirisches
Material herantragen. Dabei geht es weniger um eine Art Hypothesentest als
um eine weitere materiale Anreicherung dieser Konzepte. Im Einzelnen greife
ich auf einen Bestand von 103 leitfadengestiitzten Interviews mit gefliichteten
Menschen zuriick, die Studierende im Rahmen eines Lehrforschungspro-
jekts gefiihrt haben (fiir Details zur methodischen Anlage vgl. Nagel 2022:
553f.). Die Interviews bezogen sich auf die Erfahrungen der Gefliichteten im
Zuge ihrer Ankunft in Deutschland. Neben Themen wie dem Zugang zum
Bildungs- und Erwerbssystem und Unterstiitzungsstrukturen beinhaltete der

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

m


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen

Leitfaden auch einige Fragen zum religiésen Leben in Deutschland und im
Herkunftsland.

Die meisten Interviewpartner:innen (49 %) gehérten nach eigener Aus-
kunft einer muslimischen Tradition an, 25 % bezeichneten sich als Yezid:innen
und 8 % als Angehorige einer christlichen Konfession. Etwa einer von fiinf
Befragten wollte keine Angabe zur Religionszugehérigkeit machen. Die be-
sondere Zusammensetzung des Samples liegt auch darin begriindet, dass
unser lokaler Kooperationspartner sich in der Nihe eines bedeutenden yezi-
dischen Ansiedlungsschwerpunktes befindet, was auch bei der landesweiten
Zuweisung von Gefliichteten eine Rolle spielt. Bei den yezidischen Interview-
partner:innen handelt es sich iiberwiegend um Menschen aus dem Nordirak,
v.a. aus Shingal, wo es im Jahr 2014 zu massiven Ubergriffen des sogenann-
ten Islamisches Staates gegen die yezidische Zivilbevélkerung gekommen
war. Auch unter den Muslim:innen gibt es vereinzelt Angehérige erfahrener
Minderheiten. So gehért zumindest eine Interviewpartnerin der Ahmadiyya-
Gemeinschaft an und eine weitere stammt aus der alawitischen Minderheit
in Syrien. Fiir die Problemstellung dieses Beitrags bietet die Stichprobe somit
einen kontrastiven Mehrwert: Sie ermoglicht substantielle Riickschliisse zu
den Unterschieden erfahrener und neuer Minderheiten im Hinblick auf ihre
religiése Vergemeinschaftung und Praxis im Zusammenspiel mit anderen
Lebensbereichen. Im Folgenden gehe ich zunichst auf die Muster religis-
sen Wandels ein (Leitfrage 1) und wende mich dann der Konstituierung von
erfahrenen Minderheiten als Gruppe zu (Leitfrage 2).

41 Muster religiosen Wandels

Idealtypisch lassen sich (mindestens) drei Muster religidsen Wandels in der
Diaspora unterscheiden: Intensivierung, Privatisierung und Relativierung
(dazu ausfithrlicher Nagel 2022). Bislang ist die Forschung zu Migration und
Religion v.a. von einer religidsen Intensivierung ausgegangen, etwa als Co-
ping-Strategie im Umgang mit Erfahrungen soziokonomischer Deprivation
und Entwurzelung. Es spricht allerdings vieles dafiir, dass es im Migrati-
onskontext angesichts fehlender religiéser Infrastruktur, Alltagsnéten und
kritischen Anfragen der Aufnahmegesellschaft auch zu einem Riickzug des
religiésen Lebens in den familidren oder hiuslichen Bereich (Privatisierung)
oder zu einem umfassenderen Verlust religiéser Praigungen kommen kann
(Relativierung).

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora

Mit Blick auf die Unterschiede zwischen erfahrenen und neuen religiésen
Minderheiten weisen die Yezid:innen (und Angehoriger von anderen erfahrenen
Minderheiten wie der Ahmadiyya) im Sample eine ausgepragte Tendenz nach-
holender Intensivierung auf. Das heif3t, sie nutzen die neu gewonnene Religi-
onsfreiheit, um ihr religiéses Leben auch oftentlich und gemeinschaftlich aus-
zurichten. Auch die (wenigen) Christ:innen in der Stichprobe neigten erkennbar
zu religiéser Intensivierung. Dies zeigte sich in einer regen Teilnahme am Ge-
meindeleben und einer umfangreichen hiuslichen Religionspraxis. Dabei gab
es keine markanten Unterschiede zwischen Menschen unterschiedlicher Kon-
fession (z.B. eritreisch-orthodox und evangelikal). Diese Beobachtung stehtim
Einklang mitden o.a. quantitativen Befunden des SOEP und des BAMF (Worbs
et al. 2016; Siegert 2020).

Zugleich ermoglichen die qualitativen Daten an einigen Stellen Diffe-
renzierungen: So wurde deutlich, dass der Intensivierungsimpuls bei den
Yezid:innen durch fehlende religiose Infrastruktur ausgebremst wird. Zwar
befindet sich in rdaumlicher Nihe zum Untersuchungsort ein grofies ye-
zidisches Zentrum, dennoch zogen es einige der Befragten vor, religicse
Feierlichkeiten vor Ort im (grof3-)familidren Rahmen zu begehen. Begriindet
wurde dieser Hang zur religidsen Privatisierung zum einen mit langen We-
gezeiten, zum anderen aber auch mit dem Verlust des Heiligtums in Lalish,
durch den eine angemessene religiose Praxis ohnehin unméglich geworden
sei. Zugleich kénnte der anhaltende Verbleib in der privaten Sphire ein Hin-
weis darauf sein, dass auch unter Bedingungen von Religionsfreiheit der lange
eingeiibte Habitus der Geheimhaltung wirksam bleibt. Dafiir spricht auch die
Zuriickhaltung einiger der befragten Yezid:innen bei der Frage nach ihrem
religiésen Hintergrund (s.u.).

Derweil ergibt sich fiir die Muslim:innen im Sample ein uneinheitliches
Bild: Einer Tendenz zur Privatisierung und Relativierung im Bereich der
religiésen Praxis steht hier z.T. eine Intensivierung in der Glaubens- und
Wissensdimension gegeniiber. Ein wichtiger Faktor dafiir scheinen anti-
muslimische Gefihrdungsdiskurse zu sein: Wihrend ein Teil der Befragten
auf islamfeindliche Stimmungen mit einem Riickzug ins Private reagiert,
fithren sie bei anderen zu einer stirkeren religiésen Positionierung im 6f-
fentlichen Raum und dem Versuch von Aufklirungsarbeit. So gaben mehrere
Interviewpartner:innen an, sich islamfeindlichen Ressentiments vehement
entgegenzustellen. Ein Befragter erklirte, sich umfassend religios weiterzu-
bilden, um bei kritischen Anfragen sprachfihig zu sein. Dieses Explizit- und

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

23


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen

Bewusstmachen der eigenen Traditionen diirfte typisch fiir Personen sein, die
im Herkunftsland der religiésen Mehrheit angehort haben.

Doch auch einige der Yezid:innen im Sample bemithen sich, ihre Religi-
on in Deutschland verstindlich zu machen und greifen dabei auf einen Affi-
nitdtsdiskurs zuriick. So verweist ein 19-Jahriger auf die geteilte Verfolgungs-
geschichte der christlichen und der yezidischen Minderheit im Irak und stellt
fest: »Ja, Yeziden sind auch, ich sag mal zu 80 % genau wie Christen [...]. Also
was die Christen machen, das machen wir auch. Also ich meine zum Beispiel,
Christen trinken Alkohol, wir auch. Im Islam nicht«. Das Zitat betont die Ahn-
lichkeit zwischen Christ:innen und Yezid:innen im Unterschied zu Muslim:in-
nen und bekriftigt sie durch eine Quantifizierung (»80 % genau wie Chris-
ten«). Der Modus der Grenzarbeit erinnert an die von Sékefeld herausgestellte
Strategie erfahrener Minderheiten, Nihe zur (christlichen) Mehrheitsgesell-
schaft durch Abgrenzung von anderen (muslimischen) Minderheiten herzu-
stellen.

Wie vielfiltig die MMK erfahrener Minderheiten in der Diaspora wirksam
werden konnen, lisst sich exemplarisch an der innerislamischen Diversitit im
Sample zeigen. Den ersten Kontrastfall bilden zwei Frauen aus Pakistan im Al-
ter von 27 und 36 Jahren, die beide Hausfrau und Mutter sind. Die 27-Jihrige
bezeichnet sich selbst als Muslimin und legt Wert auf die Feststellung: »Alle Re-
ligionen haben die gleichen Rechte und alle sind richtig«. Dariiber hinaus spie-
len religise Differenzen fiir sie keine Rolle. Stattdessen verweist sie auf die po-
litische Unterdriickung in ihrer Heimatregion Belutschistan. Im Unterschied
dazu betont die 36-jihrige Befragte gleich zu Beginn des Interviews proaktiv
ihre Zugehorigkeit zur Ahmadiyya Jamaat. Diese habe ihr und ihrer Familie in
Pakistan viele Probleme bereitet und die religiése Repression sei ein zentrales
Motiv fiir ihre Flucht gewesen. Demgegeniiber beschreibt sie Deutschland als
Hort der Freiheit, an dem sie offen tiber ihre Religion sprechen kann und be-
kriftigt, dass ihr die religiose Erziehung ihrer vier Kinder sehr wichtig ist. An
diesem Vergleich lasst sich idealtypisch ablesen, dass die Tendenz zur nachho-
lenden Intensivierung auch in innerreligiosen MMK wirksam wird.

Anders gelagert ist der Fall einer 44-jihrigen Frau aus Syrien, die aus der
alawitischen Minderheit stammt. Sie beschreibt nach anfinglichem Zégern,
dass sie und ihr Mann unterschiedlichen islamischen Traditionen angeh6ren
(»Wir sind zwar zusammen Muslime. Aber unterschiedliche«). Das Verhilt-
nis zwischen Sunnit:innen und Alawit:innen in ihrer Heimatregion bestimmt
sie als »Krieg zwischen den Religionen«. Im weiteren Verlauf des Interviews
wird klar, dass die Alawit:innen als Parteiginger des syrischen Machthabers

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora

Baschar al-Assad betrachtet wurden, da dieser ebenfalls Alawit ist. In der Fol-
ge habe sie nicht nur in Syrien Anfeindungen erlebt, sondern sei auch in ihrer
neuen Heimat innerhalb der syrischen Community isoliert: »Ich bin deswe-
gen viel allein, weil die Leute hier verriickt sind; Sie denken, ich bin wie As-
sad. Aber nein, ich bin eine Mutter und ich bin fiir meine Kinder da«. Die Vi-
gnette lisst sich als Beispiel fur importierte politisch-religiose Konfliktlinien
lesen. Unter dem Gesichtspunkt religiésen Wandels wird deutlich, dass sich
die Interviewpartnerin als Angehdérige einer vormals privilegierten erfahrenen
Minderheit in der Diaspora zu religidser Privatisierung oder Relativierung ge-
zwungen sieht.

4.2 Konstituierung von erfahrenen Minderheiten als Gruppe

Eine wichtige Einsicht aus dem Forschungsstand und den konzeptionel-
len Voriiberlegungen war, dass erfahrene Minderheiten ein spezifisches
kulturelles und soziales Kapital aufweisen, das durch einen Habitus der Ge-
heimhaltung und klare Grenzziehungen zur Dominanzgesellschaft geprigt
ist. Da die Interviews an der Mikroebene personlicher Erfahrungen ansetzen,
lassen sich Aufschliisse zur Selbstorganisation daraus nur bedingt gewinnen.
Dennoch finden sich einige charakteristische Vignetten zur Konstituierung
als Gruppe, religiser Privatisierung als Form der Geheimhaltung sowie zur
Endogamie als Praxis sozialer SchliefSung.

Im Hinblick auf die Konstituierung erfahrener Minderheiten als Gruppe
konnte bereits im vorangegangenen Abschnitt die Beobachtung aus dem
Forschungsstand bestitigt werden, dass Affinitit zur Aufnahmegesellschaft
in der Diaspora (auch) durch die Abgrenzung von anderen Minderheiten
hergestellt wird. Als negativer Referenzpunkt fungieren dabei in der Regel
Angehoérige der sunnitisch-muslimischen Mehrheit in den Herkunftslindern.
Verbreitete Grenzmarker sind das Verbot alkoholischer Getrinke und die
Verpflichtung fiir Frauen, ein Kopftuch zu tragen (s.o.). Das Zusammenspiel
zwischen Abgrenzung und (institutionalisierter) Traditionspflege beschreibt
ein 39-jahriger Familienvater aus dem Irak wie folgt: »Unsere Eltern haben
uns das damals auch schon gesagt, dass wir unser Yezidentum weiterfithren
sollen, komme, was wolle. Dass wir niemals in den Bereich der Muslime
iibergehen«. Das Zitat steht in einem gréfieren Kontext der Verfolgung und
Zwangskonversion von Yezid:innen in ihren Herkunftslindern. Die Pflege der
yezidischen Tradition wird hier als ein Gegenmittel gegen Assimilationsdruck
verstanden, wobei dieser Druck v.a. mit der muslimischen Mehrheit im Her-

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

215


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen

kunftsland in Verbindung gebracht wird. Ein analoger Diskurs gegeniiber der
christlichen Mehrheitsreligion in Deutschland ist in unserem Sample hinge-
gen nicht zu finden (»Auch wenn ich 100 Jahre in Deutschland lebe, wiirden
solche Probleme nie entstehenc).

Eine weitere Ausprigung des inkorporierten kulturellen Kapitals erfahre-
ner Minderheiten ist ein Habitus der Geheimhaltung. Ein erstes Indiz dafiir in
unserem Sample ist der relativhohe Anteil verweigerter Antworten auf die Fra-
genach der Religionszugehorigkeit: Etwa eine:rvon fiinf Befragten machte da-
zu keine Angabe. Neben der ausdriicklichen Zuriickweisung der Frage (»Dar-
iiber mdchte ich nicht reden«), fanden sich auch eine Reihe von ausweichen-
den Antworten. Einige davon waren dezidiert religionskritisch (»Nein, ich ha-
be keine Religion, ich hasse alle Religionen«), andere brachten eher eine In-
differenz fiir religiése Unterschiede zum Ausdruck: »Also von meiner Seite in-
teressiert es mich nicht, was die machen, also ob jemand glaubt oder nicht,
das macht keinen Unterschied«. Andere Befragte brachten hingegen eine im
weiteren Sinne spirituelle Haltung zum Ausdruck, die religiose Grenzen iiber-
schreitet. Exemplarisch dafiir steht die folgende Uberlegung eines 25-jahrigen
Mannes aus dem Irak:

»Undich habe einen Gott. Jeder hat einen Gott, weifdt du? Cottistim Vertrau-
en, und ich vertraue den Menschen, wenn sie ein gutes Herz haben. Egal,
ob das ein Yezide oder Moslem oder Christ ist, das interessiert mich nicht.
Hauptsache, der Kollege oder Bekannte hat ein gutes Herz. Ich habe bis jetzt
noch nie jemandem gesagt, dass ich Yezide bin. Mensch ist Mensch.«

Der Interviewpartner umgeht zunichst die Frage nach seiner Religionszu-
gehorigkeit durch einen abstrakten Bezug auf »Gott« und den Verweis auf
ein primdr ethisches Religionsverstindnis (»ein gutes Herz«), das religiose
Unterschiede nivelliert. Zuletzt weist er ausdriicklich darauf hin, dass er seine
yezidische Religionszugehdrigkeit geheim gehalten habe und schlie3t seinen
Gedankengang mit einer Art von humanistischem Bekenntnis (»Mensch ist
Mensch«). Diese griffige Formulierung ist deshalb besonders interessant, weil
sie in gleicher Weise von mehreren Befragten verwendet wird. Sie lisst sich
postmigrantisch und humanistisch lesen, insoweit gefliichtete Menschen sich
einer einseitigen Zurechnung iiber die Differenzkategorie »Religion« aktiv wi-
dersetzen und einfordern, als Person wahrgenommen zu werden. Sie hat aber
auch eine apodiktische und diskursbrechende Kehrseite. Deutlich wird dies
u.a. in einem Interview mit einem 41-jihrigen muslimischen Familienvater

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora

aus dem Irak, das durch eine yezidische Dolmetscherin unterstiitzt wird. Er
beginnt einen Satz mit »Ich bin Moslem, aber ...«, worauthin ihn die Dolmet-
scherin mit der Aussage »Mensch ist Mensch« unterbricht. Die illokutionire
Rolle der Formel besteht hier augenscheinlich in der Dethematisierung re-
ligiéser Unterschiede. Zugleich zeigt sich, wie das humanistische Mantra
gerade in dem schwierigen Verhiltnis zwischen Muslim:innen und Yezid:in-
nen als eine Art verordneter »Friedensformel« (Berger 2015: 117f.) wirksam
wird, indem es religiése Differenzen in den privaten Bereich auslagert.

Ein dritter Aspekt, der sowohlim Forschungsstand als auch in den konzep-
tionellen Voriiberlegungen aufschien, bezieht sich auf die Aufrechterhaltung
des spezifischen sozialen Kapitals erfahrener Minderheiten durch Endogamie.
In den Interviews zeichnet sich hier ein Unterschied zwischen muslimischen
und yezidischen Befragten ab. So betont eine 27-jihrige Palistinenserin aus
Syrien, die mit ihren Eltern und jiingeren Geschwistern zusammenlebt: »Eine
Heirat z.B. muss nicht religiés sein. Weil, fiir mich macht es keinen Unter-
schied, ob ich einen christlichen oder jiidischen Mann heirate«. Und eine 26-
jahrige Frau aus Afghanistan merkt mit Blick auf ihre eigenen Kinder an: »Al-
so ich kann das nicht so deutlich entscheiden, denn sie miissen das spiter fiir
sich selbst herausfinden. Heiraten ist privat«. Demgegeniiber weisen einige
deryezidischen Interviewpartner:innen darauf hin, dass eine Hochzeit nur in-
nerhalb der drei Kasten Sheir, Pir und Mirid bzw. »nur mit Kurden« moglich sei.
Die letzte Aussage korrespondiert mit einem ethnoreligiésen Selbstverstind-
nis mancher Yezid:innen als einer Art kurdischer Urbevélkerung (Wettich 2019:
219f.), die erste bekriftigt, dass die kastenhomogene Heirat auch in der Dia-
spora ein Thema bleibt. In Bezug auf eine yezidisch-christliche EheschlieRung
merkt ein 19-jahriger Yezide an, dass diese zwar im Grundsatz »nicht erlaubtx,
aber angesichts der Ahnlichkeiten beider Religionen méglich sei:

»[E]s gibtja nicht so grofie Unterschiede zwischen Yeziden und Christen. [...]
Yeziden und Muslime oder Muslime und Christen, die kénnen sich, glaube
ich, gar nichtvorstellen, gegenseitig (zu heiraten). [...] Mein Cousin ist mit ei-
ner Christin verheiratet, die haben auch Kinder, die sind gliicklich, das passt
genauso, wie wenn er eine Yezidin geheiratet hitte. Es ist ja machbar.«

Ich nehme das Zitat in seiner ganzen Linge auf, da hier der bereits angespro-
chene Affinititsdiskurs der Yezid:innen gegeniiber dem Christentum weiter-
gefiihrt und auf die EheschlieBung als einem zentralen Mechanismus der Re-
produktion des spezifischen sozialen Kapitals zugespitzt wird. Erneut wird

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

7


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen

hier die Nihe zwischen Yezidentum und Christentum durch ihre gemeinsa-
me Abgrenzung vom Islam charakterisiert. Diese allgemeine Uberlegung zur
grundsitzlichen Passung der beiden Religionen wird dann mit einem konkre-
ten Beispiel aus dem sozialen Nahraum belegt und pragmatisch bekriftigt (es
ist ja machbar«). Das Beispiel wirft Folgefragen auf, etwa nach der religiésen
Erziehung der Kinder und, ob die offene Haltung auch fiir einen christlichen
Mann und eine yezidische Frau gegolten hitte. Zwar bleibt es innerhalb des
Samples anekdotisch, kénnte aber doch ein Hinweis darauf'sein, dass der Affi-
nititsdiskurs gegeniiber der christlichen Mehrheitsreligion nicht nur eine blo-
f3e Rhetorik der Konvivenz darstellt, sondern auch einen Niederschlag in der
Sozialstruktur findet. Dies wire ein Indiz dafiir, dass das minderheitenspezi-
fische Sozialkapital der Yezid:innen in Deutschland aufgezehrt wird oder sich
zumindest nicht mehr aus ihrem Charakter als »geheime Gesellschaft« speist.

5 Fazit und Ausblick

In diesem Beitrag ging es mir darum, MMK im Kontext von Migration in ih-
rem Zusammenhang mit religiosem Wandel und religioser Selbstorganisation
in der Diaspora besser zu verstehen. Im Fokus standen hier erfahrene Minder-
heiten, also Gruppen, die schon im Herkunftsland einer religiésen und/oder
ethnischen Minderheit angehort haben. Dabei war die Annahme leitend, dass
diese Minderheiten auf frithere Erfahrungen und Strategien mit Mehrheiten
bzw. Dominanzkontexten zuriickgreifen konnen, die ihnen bei der religiésen
Beheimatung in der Aufnahmegesellschaft dienlich sein kénnen. Ein Blick in
den Forschungsstand hat deutlich gemacht, dass kaum vergleichende Studien
zu erfahrenen Minderheiten und ihren alten und neuen MMK vorliegen. Als
wiederkehrende Themenbereiche haben sich hier die Spannung zwischen Ge-
heimhaltung und Offnung sowie eine spezifische Form der Abgrenzung erwie-
sen, welche die Affinitit zur (christlichen) Mehrheitsreligion durch Abgren-
zung von anderen (muslimischen) Minderheiten herausstellt.

Diese Aspekte liefRen sich auch in einem kursorischen Vergleich zwi-
schen yezidischen und muslimischen Gefliichteten wiederfinden. Mit Blick
auf Muster des religiosen Wandels (Leitfrage 1) zeigte sich ein recht markanter
Unterschied zwischen einer nachholenden Intensivierung des religiésen Le-
bens bei der erfahrenen Minderheit der Yezid:innen und einer Tendenz zur
Privatisierung oder Relativierung der Religion bei den Muslim:innen. Bei der
Konstituierung als Gruppe (Leitfrage 2) stehen beide Minderheiten zunichst

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora

vor dhnlichen infrastrukturellen Herausforderungen. Anders als erwartet,
wird ein Vorsprung der Yezid:innen an sozialem Kapital nicht unmittelbar
in gelingende Selbstorganisation umgesetzt. Mogliche Griinde dafiir sind in
ihrem inkorporierten und objektivierten kulturellem Kapital zu finden: Zum
einen steht der lange eingeiibte Habitus der Geheimhaltung einer raschen
offentlichen Positionierung zunichst im Wege (Sokefeld 2014). Zum anderen
ist der Verlust des zentralen Heiligtums in Lalish fiir viele Befragte offenbar
ein Anstof3 zu einer stirker familidren und hiuslichen religiésen Praxis und
mithin ein Impuls fiir religiése Privatisierung.

Anstelle einer ausfithrlichen Zusammenfassung der Ergebnisse mochte
ich abschlief}end v.a. die Ertrige des Beitrags fir die religionswissenschaftliche
Erforschung von MMK erértern. Im Hinblick auf die typologische Zielsetzung
des Forschungsnetzwerks spricht einiges dafiir, erfahrene Minderheiten als
Typus eigener Art zu beriicksichtigen.

Was die itbergeordnete Frage nach der diskursiven Herstellung von MMK an-
belangt, stehen die Affinititsdiskurse erfahrener Minderheiten idealtypisch
fiir die triadische Konstellation, in der Minderheiten sich selbst zur Mehrheit
und anderen Minderheiten in Beziehung setzen. In dieser Konstellation unter-
liegen sowohl die Mehrheit als auch die Minderheiten einer Art strategischen
Essentialisierung, die bestimmte religiése und kulturelle Merkmale als gege-
ben festschreibt, um Zugehorigkeit zu reklamieren. Eine direkte Folge davon
sind Othering-Prozesse und Ausschliisse gegeniiber der anderen beteiligten
Minderheit. Diese konnen im schlimmsten Fall die Form gruppenbezogener
Menschenfeindlichkeit annehmen, wenn etwa bestimmte Vorbehalte gegen-
tiber Muslim:innen sich allzu nahtlos mit antimuslimischen Diskursen rechts-
populistischer Provenienz verbinden (Sokefeld 2014: 245f.).

Was die iibergeordnete Frage nach den Konsequenzen von MMK anbelangt,
deutet vieles darauf hin, dass erfahrene Minderheiten auf der Mikroebene ein
besonderes Muster religiosen Wandels aufweisen, das sich als nachholende In-
tensivierung beschreiben lisst (Siegert 2020: 8f.; Nagel 2022: 562f.). Zugleich
unterliegen sie einem besonderen Veranderungs- und Versachlichungsdruck
mit Blick auf ihr spezifisches kulturelles und soziales Kapital: War ihr kultu-
relles Kapital im Herkunftsland noch stirker inkorporiert, so wichst in der
Diaspora der Druck zu einer Objektivierung (z.B. die Verschriftlichung der
miindlichen Uberlieferung) und Institutionalisierung (z.B. die Standardisie-
rung und Zertifizierung religiéser Wissensbestinde). Und war ihr soziales Ka-
pital im Herkunftsland eng verbunden mit ihrem Charakter als »geheimer Ge-
sellschaft« (Simmel) und Praktiken der sozialen Schliefung, so dringen ge-

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

219


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen

sellschaftliche Diskurse und politische Gelegenheitsstrukturen in der Diaspo-
ra tendenziell zu einer Offnung und Biirokratisierung der Strukturen.

Die Uberlegungen und Beobachtungen zu erfahrenen Minderheiten in
diesem Beitrag sind in jeder Hinsicht vorliufig und bediirfen der konzeptio-
nellen Verfeinerung und der empirischen Validierung. Das gilt insbesondere
fiir den Zusammenhang zwischen dem importierten kulturellen und sozialen
Kapital erfahrener Minderheiten und ihrer Selbstorganisation. Daftir empfeh-
len sich vergleichende Forschungsdesigns zwischen erfahrenen Minderheiten
und Mehrheiten aus dem gleichen Herkunftsland (z.B. Muslim:innen und
Christ:innen aus Syrien) oder zwischen unterschiedlichen erfahrenen Min-
derheiten (z.B. Yezid:innen und Angehérigen der Ahmadiyya). Konzeptionell
bieten Simmels Uberlegungen zu »geheimen Gesellschaften« und »Geheim-
wissen« einen guten Ausgangspunkt fiir eine religionswissenschaftliche
Metasprache rund um das Konzept »Taqiya«. Zugleich liegt darin eine nicht
zu unterschitzende methodische Herausforderung, denn empirische For-
schung unter Bedingungen von Geheimhaltung ist natiirlich alles andere als
trivial. Schliefilich legen die o.a. institutionellen Antinomien (Inkorporierung
vs. Objektivierung; Schliefung vs. Offnung) eine Lingsschnittperspektive auf
die Selbstorganisation erfahrener Minderheiten nahe.

Literaturverzeichnis

Ackermann, A. (2003): »Yeziden in Deutschland. Von der Minderheit zur Dia-
sporax, in: Paideuma 49, S. 157-177.

Baumann, M. (2018): »Religiése Schule und religiése Lineage«, in: Pol-
lack/Krech/Miiller/Hero (Hg.), Handbuch Religionssoziologie, Wiesbaden,
S. 525-542.

Berger, P. L. (2015): Altire der Moderne. Religion in pluralistischen Gesellschaften,
Frankfurt a.M..

Bourdieu, P. (1983): »Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapi-
tal, in: Kreckel (Hg.): Soziale Ungleichheiten, Gottingen, S. 183-198.

Cohen, R. (2008): Global diasporas. An introduction. 2" edition, London, New York.

Elwert, Fr. (2007): »Das Kapital religioser Gemeinschaftenc, in: ZjR (2).

Gehm, J. (2022): »Von marginalisierten Dorfgemeinschaften aus der Siidost-
tiirkei zur etablierten Kirchengemeinde. Das Beispiel der syrisch-orthodo-
xen Kirchengemeinde in Herne von 1961-2021«, in: Etzelmiiller/Rammelt

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora

(Hg.), Migrationskirchen. Internationalisierung und Pluralisierung des Christen-
tums vor Ort, Leipzig, S. 253-266.

Hegner, V. (2008): Gelebte Selbstbilder. Gemeinden russisch-jiidischer Migranten in
Chicago und Berlin, Frankfurt, New York.

Nagel, A.-K. (2018): »Religion, Ethnizitit und Migration, in: Pollack/Krech/
Miiller/Hero (Hg.), Handbuch Religionssoziologie, Wiesbaden, S. 981-1000.

Nagel, A.-K. (2022): »Intensivierung, Privatisierung, Relativierung: Muster re-
ligiésen Wandels bei Gefliichtetenc, in: Z Religion Ges Polit (6), S. 545-566.

Putnam, R. D. (2001): Bowling alone. The collapse and revival of American commu-
nity, London.

Rammelt, C. (2022): »Orientalisch-orthodoxe Gemeinschaften in Deutsch-
land. Ein Uberblicke, in: Etzelmiiller/Rammelt (Hg.), Migrationskirchen.
Internationalisierung und Pluralisierung des Christentums vor Ort, Leipzig,
S. 235-252.

Schunka, A. (2021): »Flucht finanzieren. Okonomische Aspekte religiéser Mi-
gration in der Frithen Neuzeit, in: Muth/Wermke/Mettele (Hg.), Religion
im Transit. Transformationsprozesse im Kontext von Migration und Religion, Ber-
lin, S. 63-82.

Siegert, M. (2020): Die Religionszugehirigkeit, religiose Praxis und soziale Einbin-
dung von Gefliichteten (unter Mitarbeit von Bundesamt fiir Migration und
Fliichtlinge Forschungszentrum Migration, Integration und Asyl (2). Zu-
griff unter https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/68296.

Simmel, G. (1908): Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaf-
tung, Leipzig.

Sokefeld, M. (2014): »Diaspora und soziale Mobilisierung: Kaschmiris in Eng-
land und Aleviten in Deutschland im Vergleichg, in: Nieswand/Drotbohm
(Hg.), Kultur, Gesellschaft, Migration. Die reflexive Wende in der Migrationsfor-
schung, Wiesbaden, S. 223-251.

Weber, M. (2002 [1906]): »Kirchen< und >Sekten< (1906)«, in: Kisler/Weber
(Hg.), Schriften 1894-1922, Stuttgart, S. 227-242.

Weiflkdppel, C. (2013): »Transformation religiéser Kultur? Koptisch-orthodo-
xe Christen Agyptens im Kontext revolutioniren Umbruchs«, in: Hepp/
Wermser (Hg.), Transformationen des Kulturellen, Wiesbaden, S. 57-75.

Wettich, Th. (2015): »Die zivilgesellschaftlichen Potentiale der yezidischen
Communitys, in: Nagel (Hg.), Religidse Netzwerke, Bielefeld, S. 147-164.

Wettich, Th. (2019): Erkundungen im religiosen Raum. Verortungen religioser Trans-
formationsprozesse der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen, Wiesbaden.

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

221


https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/68296
https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/68296

222 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen

Worbs, S./Bund, E./B6hm, A. (2016): Asyl—und dann? Die Lebenssituation von Asyl-
berechtigten und anerkannten Fliichtlingen in Deutschland: BAMF-Fliichtlings-
studie 2014 (unter Mitarbeit von Bundesamt fiir Migration und Fliichtlin-
ge Forschungszentrum Migration, Integration und Asyl). Zugriff unter
https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/67872.

https://dol.orn/10.14361/97838309474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/67872
https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/67872

