
Erfahrene Minderheiten in der Diaspora: 

Institutionalisierungsvorteile und Identitätsarbeit 

Alexander-Kenneth Nagel 

1 Einleitung: Erfahrene Minderheiten als Sonderfall 
der Migrationsforschung 

Wenn in der Forschung zu Religion und Migration von Minderheiten-Mehr
heiten-Konstellationen (MMK) die Rede ist, werden Migrant:innen zumeist 
als Angehörige einer religiösen oder kulturellen Minderheit im Kontrast zur 
Mehrheitsgesellschaft des Aufnahmelandes betrachtet. Diese Perspektive 
ist durchaus sachdienlich, insoweit sie es ermöglicht, die Bemühungen von 
Diaspora-Communities um den Erhalt und die Pflege ihres religiösen und 
kulturellen Erbes besser zu verstehen. Zugleich aber geraten dadurch andere 
Aspekte der MMK im Migrationskontext aus dem Blick. So lässt sich auf einer 
übergeordneten Ebene bereits ein monolithisches Verständnis der deutschen 
»Mehrheitsgesellschaft« an sich problematisieren, da es abstrakte statistische 
Mittelwerte zu einer sozialen Entität eigener Art verklärt. Aber auch wenn man 
von einem lediglich statistischen Verständnis von »Mehrheit« ausgeht, wird 
man schnell feststellen, dass die Minderheitensituation von Migrant:innen 
sich stets auf eine bestimmte Auswahl soziokultureller Differenzmerkmale 
bezieht: So lassen sich christliche und muslimische Geflüchtete aus Syrien in 
Deutschland einer linguistischen (und vielleicht auch kulturellen) Minderheit 
zurechnen, mit Blick auf die Religionszugehörigkeit ähneln die syrischen 
Christ:innen hingegen eher der deutschen Mehrheit als ihren muslimischen 
Landsleuten. 

Ein anderer Faktor, der bei der herkömmlichen Betrachtungsweise ver
nachlässigt wird, betrifft MMK in den Herkunftsländern der Migrant:innen. 
So dürfte es für die religiöse Identitätsarbeit und Selbstorganisation in der 
Diaspora eine Rolle spielen, ob man bereits im Herkunftsland einer religiösen 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

oder ethnischen Minderheit angehörte. Diese Konstellation möchte ich im 
Folgenden als »erfahrene Minderheit« bezeichnen. Dabei ist anzunehmen, 
dass Menschen, die im Herkunftsland der religiösen Mehrheit angehörten, 
im Zuge der Migration ausgeprägtere Minorisierungserfahrungen machen, 
da sie stärker gezwungen sind, bis dahin unhinterfragte, in der Mehrheits
kultur verwurzelte Haltungen und Praktiken zu kontextualisieren und zu 
hinterfragen. Im Unterschied dazu könnten Angehörige von Minderheiten 
im Herkunftsland durch vorangegangene Minorisierungserfahrungen über 
spezifische soziale und kulturelle Ressourcen verfügen, welche ihnen die 
Selbstorganisation in der Diaspora erleichtern und ein bestimmtes Muster 
religiöser Identitätsarbeit begründen. 

Damit sind auch die beiden Leitfragen für diesen Beitrag benannt: 1) Wie 
wirkt sich die MMK im Herkunftsland auf den religiösen Wandel von Mi
grant:innen in der Diaspora aus (Mikro-Ebene)? Und 2) Inwiefern verfügen 
erfahrene Minderheiten über eine spezifische Ausstattung an ökonomischem, 
kulturellem und sozialem Kapital, die ihnen bei der Selbstorganisation in der 
Aufnahmegesellschaft zugutekommt (Meso-Ebene)? 

Um diesen Fragen nachzugehen, sichte ich zunächst den Forschungs
stand zu erfahrenen Minderheiten (Kapitel 2) und stelle in engem Anschluss 
an Pierre Bourdieu einige konzeptionelle Überlegungen zu ihrer spezifischen 
Kapitalausstattung an. Ein besonderes Augenmerk liegt dabei auf ihrem Habi
tus der Vorsicht und Geheimhaltung (Kapitel 3). Im Anschluss daran trage ich 
die gewonnenen Überlegungen und Konzepte an empirisches Material heran 
und greife dazu auf Interviews mit yezidischen und muslimischen Geflüch
teten zurück (Kapitel 4). Abschließend erörtere ich die Erträge des Beitrags 
für die religionswissenschaftliche Forschung zu MMK im allgemeinen und 
erfahrenen Minderheiten im Besonderen. 

2 Forschungsstand zu erfahrenen Minderheiten 

Der Forschungsstand zu erfahrenen Minderheiten ist zweigeteilt: Einer Fülle 
an Fallstudien zu einzelnen Gruppen steht eine gewisse Leerstelle in der 
vergleichenden und systematischen Auseinandersetzung mit dem Status 
als erfahrene Minderheit und seinen Implikationen für die Beheimatung 
in der Aufnahmegesellschaft gegenüber. Im Folgenden resümiere ich zu
nächst einige der komparativen und systematischen Erkenntnisse aus dem 
bestehenden Forschungsstand. Im Anschluss daran stelle ich ein paar kon

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora 201 

zeptionelle Überlegungen zu den Besonderheiten erfahrener Minderheiten 
im Migrationskontext an. 

Fallstudien zu erfahrenen religiösen Minderheiten in Deutschland bezie
hen sich v.a. auf Christ:innen aus dem Nahen Osten (Rammelt 2022; Gehm 
2022). Darüber hinaus liegen u.a. Arbeiten zur Ahmadiyya, Yezid:innen (Wet
tich 2019; Ackermann 2003), Alevti:innen (Sökefeld 2014) und Jüd:innen (He
gner 2008) vor. Auch wenn die meisten dieser Beiträge den Minderheitensta
tus im Herkunftsland und die damit verbundenen Benachteiligungen und Re
pressalien deutlich als Emigrationsfaktor eigener Art herausstellen, werden 
die Auswirkungen dieser MMK auf die kollektive Identität und den kollekti
ven Habitus der betroffenen Gruppen häufig nur am Rande behandelt. Dabei 
zeigen sich auch disziplinäre Unterschiede: So machen sich theologische Zu
gänge die emische Betrachtungsweise religiöser Verfolgung zum Teil eher zu 
eigen, während sozial- und kulturanthropologische Autor:innen hier eine stär
ker diskurskritische und intersektionale Perspektive anlegen. 

Beispielhaft lässt sich dies an der Debatte über Christ:innen aus dem 
Nahen Osten nachzeichnen. Evangelische Theolog:innen gehen von einem 
konfessionskundlichen Forschungsstand aus, kartieren die innere Vielfalt 
orientalisch-orthodoxer Migrationskirchen in Deutschland und erörtern die 
damit verbundenen Anfragen an das kirchliche Selbstverständnis (Rammelt 
2022: 252). Dabei wird die Verfolgungsgeschichte in den Herkunftsländern 
als zentrales Auswanderungsmotiv und als wichtige Prägekraft für die Selbst
organisation in Deutschland benannt: Erloschene Rückkehrperspektiven 
begünstigen die Beheimatung in der Diaspora (Gehm 2022: 254f.). Im Un
terschied dazu weist die Kulturwissenschaftlerin Cordula Weißköppel mit 
Blick auf koptische Christ:innen in Ägypten darauf hin, »dass diese religiöse 
Differenz im Rahmen einer demographischen Mehr- und Minderheitenkon
stellation […] oft kompensatorisch genutzt wird, um andere Ungleichheiten 
[…] zu bearbeiten (Weißköppel 2013: 58). In der Folge liegt der Akzent weniger 
auf der religiösen Verfolgung als auf dem intersektionalen Zusammenspiel 
verschiedener Differenzmerkmale wie Religion, Ethnizität und sozioöko
nomischem Status. Diese können sich negativ verstärken und zu multipler 
Benachteiligung führen. Andererseits könne die »Vermischung und Verwi
schung« dieser Merkmale in multikulturellen Aufnahmegesellschaften aber 
auch eine Ressource sein, »um Mehr- oder Minderheitenkonstellationen zu 
variieren und herauszufordern« (ebd.: 67). 

Wie diese identitätspolitische Aneignung unterschiedlicher Minderheits
marker aussehen kann, hat Martin Sökefeld in einer instruktiven vergleichen

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

den Untersuchung zur sozialen Mobilisierung von Kaschmiris in England und 
Alevit:innen in Deutschland herausgearbeitet (Sökefeld 2014). Beide Gruppen 
waren in ihren Herkunftsländern ethnische bzw. religiöse Minderheiten, wei
sen aber deutliche Unterschiede in ihrer Selbstorganisation im Migrations
kontext auf. In beiden Fällen ging die soziale Mobilisierung als Diaspora-Com
munity mit einer Abgrenzung zu Mehrheiten aus dem Herkunftsland einher: 
So grenzen sich die Kaschmiris von anderen Migrant:innen aus Pakistan ab 
und verweisen dabei auf ihre eigene Sprache und Kultur. Derweil betonen die 
Alevit:innen im Aufnahmeland v.a. ihre religiöse Besonderheit gegenüber an
deren Migrant:innen aus der Türkei und stellen »die Unterschiede des Alevi
tentums gegenüber einem weitgehend ›fundamentalisierten‹ Bild des sunni
tischen Islam« heraus (ebd.: 240). Sökefeld kann zeigen, dass die Selbstdarstel
lung der Alevit:innen als Religionsgemeinschaft (auch) das Ergebnis einer stra
tegischen Abwägung unterschiedlicher politischer Gelegenheitsstrukturen ist 
(ebd.: 242). Der Minderheitenstatus in den Herkunftsländern spielt dabei in
sofern eine Rolle, als die Diskriminierungserfahrungen der Alevit:innen in der 
Türkei zu »einer Vorstellung von familien- und verwandtschaftsübergreifen
der Gemeinschaft« geführt habe, während die Kaschmiris stark entlang ver
wandtschaftlicher Linien fragmentiert gewesen seien (ebd.: 245). 

Während Sökefeld das Augenmerk auf die politischen, demographischen, 
siedlungsräumlichen und diskursiven Strukturen richtet, die für die Mobi
lisierung erfahrener Minderheiten maßgeblich sind, wirft Weißköppel die 
Frage auf, inwieweit frühere Minorisierungserfahrungen eine »eigenständige 
religiöse Kultur« begründen und »spezifische Selbstbehauptungsstrategien« 
bereitstellen (Weißköppel 2013: 59, Hervorhebung im Original), welche auch 
für die Beheimatung in der Diaspora förderlich sein könnten. Ausdrucksfor
men dieses ethnoreligiösen Selbstverständnisses sind der Herkunftsmythos 
der Kopt:innen »als Nachfolgebevölkerung der pharaonischen Kultur« und 
eine ausgeprägte endogame Orientierung sowie, damit verbunden, »eine 
erhöhte elterliche Kontrolle über die Sexualität heranwachsender Mädchen 
und Frauen« (ebd.: 64). Zu ganz ähnlichen Ergebnissen kommt Thorsten Wet
tich mit Blick auf Yezid:innen in Deutschland. Er stellt heraus, dass sich »die 
yezidische Gemeinschaft als ausgezeichnetes Volk unter anderen Völkern« 
verstehe und dies u.a. biblisch-mythologisch begründe (Abstammung von Eva 
statt von Adam). In der Praxis finde dieses Selbstverständnis seinen Ausdruck 
in einem »Heiratsverbot mit nichtyezidischen Menschen« (Wettich 2015: 157). 
Abseits dieser inhaltlichen Selbstbeschreibung weist Wettich darauf hin, dass 
auch die besondere Form der yezidischen Theologie die Beheimatung in der 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora 203 

Diaspora erleichtern könne: Die mündliche Überlieferung ermögliche eine 
größere Flexibilität für Anpassungsleistungen, etwa eine Kultivierung der 
Ähnlichkeiten zum Christentum im Rahmen interreligiöser Dialoge (ebd.: 
155). 

Eine weitere relevante MMK hat Victoria Hegner in ihrer Dissertation 
zu russischsprachigen Jüd:innen in Berlin und Chicago untersucht (Hegner 
2008). Sie lenkt ihren Blick u.a. auf die Konstellationen innerhalb des jüdi
schen Feldes in den beiden Städten und unterscheidet dabei zwei Konzepte: 
Das vorherrschende Muster für die Akkommodation russischer Jüd:innen 
in Chicago beschreibt sie kompakt als »von Migranten für Migranten«: Dort 
hätten die Neuzuwanderer nach ihrer Ankunft Unterstützung durch »die 
russisch-jüdische Enklave« erhalten, deren »Protagonisten einstmals selbst 
aus der Sowjetunion immigriert waren« (ebd.: 215). Demgegenüber sei die 
Aufnahme russischer Jüd:innen in Berlin durch bestehende innerjüdische 
MMK vorgeprägt gewesen: »Statt der Vorstellung, dass sich russische Juden 
selbst Organisationen schaffen, dominiert in diesem Zusammenhang die 
Überlegung, Neuankömmlingen die bereits vorhandene und von ›Altein
gesessenen‹ hervorgebrachte jüdische Institutionenstruktur verpflichtend 
anzubieten« (ebd.: 217). In diesem Modell fungiert die zahlenmäßige Minder
heit der »alteingesessenen« Jüd:innen als eine Art Integrationsagentur für die 
zahlenmäßige Mehrheit der Neuzuwanderer. 

Schließlich bieten auch quantitative Analysen vergleichende Aufschlüsse 
zum religiösen Leben erfahrener Minderheiten in Deutschland. Aus einer 
neueren Sonderstichprobe des Sozioökonomischen Panels (SOEP) geht her
vor, dass religiöse Minderheiten aus mehrheitlich muslimischen Ländern (z.B. 
aus Syrien, Iran oder Irak) einem stärkeren Auswanderungsdruck unterliegen 
und sich in ihrer religiösen Selbsteinschätzung und Praxis deutlich von mus
limischen Geflüchteten unterscheiden: So ähnele das Religiositätsprofil von 
muslimischen Geflüchteten eher der christlichen Mehrheitsbevölkerung als 
der muslimischen Minderheit in Deutschland, »während für die christlichen 
Geflüchteten Glaube und Religion am bedeutsamsten zu sein scheinen« (Sie
gert 2020: 8). Auch mit Blick auf die religiöse Praxis und das Engagement in 
religiösen Gemeinden sind christliche Geflüchtete im Durchschnitt aktiver als 
muslimische (ebd.: 9f.). Zu einem ähnlichen Ergebnis kam auch eine frühere 
Querschnittsuntersuchung des Bundesamtes für Migration und Flüchtlinge 
(Worbs et al. 2016: 206ff.). 

Insgesamt verweist der kurze Forschungsüberblick auf verschiedene 
Strategien zur komparativen Analyse erfahrener Minderheiten: a) unter

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

schiedliche erfahrene Minderheiten im gleichen Setting (Siegert 2020; Worbs 
et al. 2016), b) die gleiche erfahrene Minderheit in unterschiedlichen Settings 
(Hegner 2008), c) unterschiedliche erfahrene Minderheiten in unterschied
lichen Settings (Sökefeld 2014) und d) Einzelfallstudien mit systematischem 
Anspruch (Weißköppel 2013). Die genannten Beiträge stimmen darin überein, 
dass der Status als erfahrene Minderheit nicht nur als ein Emigrationsmotiv 
eigener Art wahrgenommen wird, sondern auch für die Selbstorganisation 
und den Wandel religiöser Identitäten im Aufnahmeland eine Rolle spielen 
kann. Dabei liegt das Augenmerk häufig auf externen strukturellen Faktoren 
wie politischen Gelegenheitsstrukturen, dem vorhandenen organisationalen 
Feld und siedlungsräumlichen Gegenebenheiten. Demgegenüber kommen 
die internen kulturellen Prägungen und Ressourcen erfahrener Minderheiten ver
gleichsweise selten in den Blick. Teilweise ist dies dem Versuch geschuldet, 
essentialistische Festlegungen zu vermeiden (etwa Sökefeld 2014: 224). 

Diese Vorsicht ist aus der Perspektive einer reflexiven Migrationsfor
schung nachvollziehbar und geboten. Zugleich zeigen die Arbeiten von 
Weißköppel und Wettich aus meiner Sicht, dass eine abwägende Rekonstruk
tion von Merkmalen der »eigenständigen religiösen Kultur« und »spezifischen 
Selbstbehauptungsstrategien« (Weißköppel 2013: 59) erfahrener Minderheiten 
durchaus gelingen kann. Dabei lassen sich aus dem Forschungsstand zumin
dest drei Komplexe festhalten, die für erfahrene Minderheiten typisch sind: 
Erstens, die Spannung zwischen strategischem Rückzug im Herkunftsland und öf
fentlicher Mobilisierung in der Aufnahmegesellschaft. Zweitens, die Pflege eines 
Herkunftsmythos als besondere oder gar auserwählte Gruppe in Verbindung mit 
Tendenzen zur Endogamie. Und drittens, eine ausgeprägte Grenzarbeit gegen
über anderen Migrant:innen, ggf. verbunden mit Affinitätsdiskursen mit Blick 
auf die Aufnahmegesellschaft. Davon ausgehend möchte ich im folgenden 
Abschnitt ein paar allgemeinere Überlegungen zu den Ressourcen erfahrener 
Minderheiten anstellen. 

3 Konzeptionelle Überlegungen: Die Kapitalien 
erfahrener Minderheiten 

Vereinfacht ausgedrückt könnten erfahrene Minderheiten in der Diaspora da
von profitieren, dass sie auf bewährte Strategien im Umgang mit MMK zurück
greifen können. Dabei kann es sich um religiöse Konzepte handeln wie etwa 
die Strategie der Taqīya (»Vorsicht«) bei Alevit:innen und Yezidinnen (Sökefeld 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora 205 

2014: 234f.; Wettich 2019: 164f.). Dieser aus dem schiitischen Islam entlehnte 
Grundsatz bezeichnet das Recht, die eigene Religion zu verheimlichen, wo ihre 
öffentliche Ausübung eine Gefahr für Leib oder Besitz der Gläubigen darstellen 
würde. Im Migrationskontext kann eine solche Haltung potentielle Konflikte 
mit der Aufnahmegesellschaft verringern, aber auch eine Hypothek für Teilha
be und Selbstorganisation darstellen. Demgegenüber könnte eine andere Ei
genschaft erfahrener Minderheiten darin bestehen, dass die klare Markierung 
der Gruppengrenzen stärkere Vertrauens- und Verpflichtungsbeziehungen in 
ihrem Binnenraum ermöglicht. Daraus können sich Chancen für die Selbst
organisation in der Diaspora ergeben, aber auch Herausforderungen für die 
soziale Integration. 

Für eine systematische Erschließung der spezifischen Ressourcen erfah
rener Minderheiten greife ich im Folgenden auf die bewährte Unterscheidung 
von Pierre Bourdieu zwischen ökonomischem, kulturellem und sozialem Ka
pital zurück. Bourdieu wendet sich damit gegen eine materialistische Veren
gung des Kapitalbegriffs, um auf die subtilen Mechanismen der Reprodukti
on sozialer Ungleichheit hinzuweisen. Sein Fokus liegt dementsprechend auf 
»der gegenseitigen Konvertierbarkeit der verschiedenen Kapitalarten« (Bour
dieu 1983: 197). Für die Problemstellung dieses Beitrags bietet sich Bourdieus 
Ansatz aus mehreren Gründen an: Zum einen ermöglicht er eine akteurs- und 
prozessorientierte Perspektive auf MMK als soziokulturelle Felder und Are
nen komplexer Aushandlungs- und Abgrenzungsprozesse. Zum anderen ver
spricht er eine Vermittlung zwischen den o.a. strukturbezogenen und kultura
listischen Herangehensweisen für die Erforschung erfahrener Minderheiten. 
Schließlich löst er eine frühere Forderung ein, sozialwissenschaftliche Neo
kapitaltheorien durch konkrete Anwendungen für die Religionswissenschaft 
nutzbar zu machen (Elwert 2007: 66f.). 

3.1 Zum ökonomischen Kapital erfahrener Minderheiten 

Da Bourdieu sich gezielt gegen eine materialistische und ökonomische Veren
gung des Kapitalbegriffs wendet, bestimmt er das ökonomische Kapital eher 
beiläufig. Es umfasst jede Form von »Besitztümern« und »Privateigentum« 
und eignet sich zum »Warentausch«. Es ist »unmittelbar in Geld konver
tierbar und eignet sich besonders zur Institutionalisierung in der Form des 
Eigentumsrechts« (Bourdieu 1983: 185). Auch der Forschungsstand bleibt zum 
ökonomischen Kapital erfahrener Minderheiten eher vage und verweist auf 
ihre begrenzten ökonomischen Handlungsspielräume unter Bedingungen 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

von Vertreibung und Flucht. So schildert etwa Jan Gehm die schwierigen 
Startbedingungen syrisch-orthodoxer Christ:innen in Herne, die »nicht über 
die Mittel verfügten, ein Kirchengebäude zu erwerben noch einen Priester 
finanziell zu unterhalten« (Gehm 2022: 258). Analog dazu hält Thorsten Wet
tich für die frühe Phase yezidischer Selbstorganisation in Deutschland fest: 
»Es gab noch keine sozioökonomischen Ressourcen, um den Aufbau eigener 
Vereine zu realisieren« (Wettich 2019: 42). Die Herausforderungen erfahrener 
Minderheiten in der formativen Phase der Selbstorganisation ähneln somit 
stark denen anderer Migrationsgruppen (Nagel 2018: 985 & 992f.). Dies lässt 
den Schluss zu, dass die spezifischen Ressourcen erfahrener Minderheiten 
nicht im ökonomischen Bereich liegen. 

Ein anderer interessanter Denkanstoß zum ökonomischen Kapital erfah
rener Minderheiten stammt von Alexander Schunka, der sich mit den finan
ziellen Aspekten der Konfessionsmigration in der Frühen Neuzeit beschäftigt 
hat. Er regt an, »nicht allein nach quantitativ messbaren Kriterien ökonomi
schen Erfolgs oder Misserfolgs zu fragen, sondern zunächst das recht langle
bige Narrativ der Glaubensflucht selbst unter die Lupe zu nehmen, denn auch 
ihm liegt eine ökonomisch-materielle Dimension zugrunde« (Schunka 2021: 
65). Ähnlich wie Sökefeld betrachtet Schunka die Figur des Glaubensflücht
lings nicht als eine Zustandsbeschreibung, sondern als Modus sozialer Mobi
lisierung. Er zeichnet nach, wie Angehörige konfessioneller Minderheiten ih
ren Status einsetzten, um Fundraising für ihre Reise und die Beheimatung im 
Aufnahmeland zu betreiben. Kann religiöse Verfolgung im Migrationskontext 
also ein »geldwerter Vorteil« sein? Bereits die Frage ist ein Balanceakt, droht 
sie doch »die schlimmen Fluchterlebnisse, dramatischen Schicksale und grau
samen Leiden in Abrede stellen zu wollen« (ebd.: 68). Dennoch legt die vitale 
Landschaft von Hilfswerken und Hilfsaktionen für »verfolgte Christen« (z.B. 
OpenDoors, Hilfsaktion Märtyrerkirche oder Kirche in Not) nahe, dass (christ
liche) Glaubensflüchtlinge auch heute noch auf eine spezielle ökonomische Ge
legenheitsstruktur zurückgreifen können. Ein Beispiel dafür ist die Überlas
sung von Kirchengebäuden. So schildert Gehm, wie die syrische Gemeinde in 
Herne schließlich eine aufgegebene evangelische Kirche »mit finanzieller Un
terstützung der evangelischen Landeskirche und der katholischen Diözese« 
erwirbt (Gehm 2022: 262). 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora 207 

3.2 Zum kulturellen Kapital erfahrener Minderheiten 

Unter kulturellem Kapital versteht Bourdieu die Akkumulation von formalem 
und informellem Wissen bzw. Bildung in einer Person (inkorporiert) oder 
anderen materiellen Trägern (objektiviert). Kulturelles Kapital kann zudem 
durch Titel, Bildungszertifikate o.ä. institutionalisiert sein. 

Das inkorporierte kulturelle Kapital ist »körpergebunden« und »verinner
licht«. Es kann dementsprechend nur durch einen persönlichen Lern- bzw. 
Bildungsprozess gewonnen werden (Bourdieu 1983: 186f.). Ein naheliegendes 
Beispiel für diese Kapitalsorte im Zusammenhang mit erfahrenen Minderhei
ten ist Bildung in Bezug auf die eigene religiöse Tradition. Dies geht ausdrücklich 
über einen reinen Wissenserwerb hinaus und umfasst auch die Einübung 
des korrekten Verhaltens bei rituellen Vollzügen oder gegenüber Würdenträ
gern der Gemeinschaft. Eine weitere, weniger greifbare Ausdrucksform von 
inkorporiertem kulturellem Kapital könnte in Anlehnung an den Forschungs
stand eine Art Habitus der Heimlichkeit und Zurückhaltung sein. Damit ist eine 
bewusste oder unbewusste Vorsicht im Umgang mit der Offenlegung und 
Außendarstellung der eigenen Tradition gemeint, die religionsgeschichtlich 
z.B. mit der Praxis von Taqīya verbunden ist (s.o.). Verschiedene Beiträ
ge weisen darauf hin, dass dieser Habitus auch in der Diaspora zunächst 
fortwirkt und erst allmählich durch Ansätze öffentlicher Mobilisierung und 
Teilhabe abgelöst wird (Sökefeld 2014; Wettich 2019). Die Verinnerlichung des 
kulturellen Kapitals kann unterschiedlich stark institutionalisiert sein und 
z.B. im familiären Nahraum oder im Rahmen selbst organisierter Bildungs
maßnahmen (z.B. Sonntagsschulen) stattfinden. Dabei ist anzunehmen, dass 
erfahrene Minderheiten eine Tendenz zu eher informellen Vermittlungsinstanzen 
aufweisen und ihr Wissen um die eigene Tradition nur zögerlich nach außen 
weitergeben. 

Das objektivierte kulturelle Kapital bezieht sich auf kulturelle Güter, etwa im 
Bereich der bildenden Kunst, Wissenschaft oder Literatur. Durch sein Träger
medium kann es zwar die Lebenszeit seines Schöpfers überdauern, bleibt aber 
in seinem Fortbestand auf die Aneignung und Verwendung durch kundige 
Akteure verwiesen (Bourdieu 1983: 189). Bei erfahrenen religiösen Minder
heiten sind unterschiedliche Ausprägungen von objektiviertem kulturellem 
Kapital denkbar: Beispiele wären heilige Stätten in den Herkunftsländern wie 
das yezidische Heiligtum in Lalish (Nordirak) oder die Gräber (türbe) aleviti
scher Heiliger in der Türkei. Wo eine Rückkehr, zumindest temporär, möglich 
ist, mag sich eine eigenständige Pilgerkultur oder eine Art transnationales 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

Netzwerk entwickeln. Wo Rückkehrhoffnungen erloschen sind, kann es zu 
einer umfassenden Neuausrichtung des religiösen Lebens kommen, wie es die 
Religionsgeschichte anhand der babylonischen Gefangenschaft eindrucksvoll 
gezeigt hat. Der Verlust des Jerusalemer Tempels legte den Grundstein für 
eine Intellektualisierung und Ethisierung des Judentums (Cohen 2008: 23ff.). 

Ein weiteres Beispiel für objektiviertes kulturelles Kapital sind heilige Texte. 
Religionshistorisch hat der Druck auf religiöse Minderheiten immer wieder 
dazu geführt, dass diese ihre heiligen Schriften entweder aufwändig verbar
gen (etwa protestantische Gruppen zur Zeit der Gegenreformation) oder auf 
eine mündliche Weitergabe ihrer Tradition setzten. Im Migrationskontext 
kehren sich nun die Vorzeichen um: Nicht nur muss das religiöse Wissen 
nicht länger geheim gehalten werden, sondern es stellt sich angesichts von 
Verstreuung und fehlender religiöser Infrastruktur verstärkt die Herausfor
derung seiner nachhaltigen Bewahrung. Exemplarisch hat Thorsten Wettich 
diesen Zusammenhang für die Yezid:innen in Deutschland herausgearbeitet. 
Er zeichnet nach, wie die zunehmende Verschriftlichung zu einer Harmoni
sierung des yezidischen Wissens führt und die klassische Autoritätsstruktur 
innerhalb der yezidischen Gemeinschaft herausfordert. Waren vorher be
stimmte Gelehrtenkasten exklusiv für die Pflege der Tradition (im Sinne eines 
inkorporierten kulturellen Kapitals) verantwortlich, zieht dessen Objekti
vierung durch Verschriftlichung nunmehr eine Diversifizierung religiöser 
Rollen nach sich. Eine wichtige Arena ist dabei neben der wissenschaftlichen 
Selbstbeobachtung des Yezidentums auch seine Normierung im Rahmen des 
yezidischen Religionsunterrichts und entsprechender Lehrwerke (Wettich 
2019: 173ff.). 

Das institutionalisierte kulturelle Kapital bezieht sich schließlich auf die Ob
jektivierung von inkorporiertem kulturellem Kapital in Form von Titeln und 
Zertifikaten (Bourdieu 1983: 189). Die Institutionalisierung löst das praktische 
Problem der Anerkennung bzw. Qualitätsmessung des Wissensstandes eines 
Akteurs. Wie im vorangegangenen Absatz ausgeführt, dürften bei erfahrenen 
Minderheiten unter dem Primat der Vorsicht andere, informelle Varianten der 
Anerkennung überwiegen. Ein Beispiel dafür ist die Rolle des Pir. Der Titel 
(persisch: »der Ältere«) ist in verschiedenen sufistischen Traditionen verbreitet 
und bezeichnet einen spirituellen Lehrer. Dessen Autorität kann, wie im Ye
zidentum, auf Abstammung beruhen oder aber auf Designation durch einen 
anderen Lehrer (Ackermann 2003: 163; Baumann 2018: 532ff.). Dabei ist ana
log zu anderen Formen der Objektivierung davon auszugehen, dass das kul
turelle Kapital erfahrener Minderheiten in der Diaspora einem stärkeren In

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora 209 

stitutionalisierungsdruck ausgesetzt ist. Zum einen entfällt unter Bedingun
gen von Religionsfreiheit die Notwendigkeit der Geheimhaltung, zum anderen 
verstärkt der Wunsch nach religiöser Selbstvergewisserung und aktiver Erin
nerung der Tradition das Bedürfnis nach verlässlichen Ansprechpartner:in
nen. Ein zusätzlicher Anstoß zur Institutionalisierung kann sich aus religi
onsrechtlichen Rahmenbedingungen des Aufnahmelandes ergeben. So drän
gen etwa Staatsverträge mit alevitischen Gemeinschaften auf eine Normie
rung alevitischer Theologie (Sökefeld 2014: 241ff.). 

3.3 Das soziale Kapital erfahrener Minderheiten 

Unter sozialem Kapital versteht Bourdieu »Ressourcen, die auf der Zuge
hörigkeit zu einer Gruppe beruhen« (Bourdieu 1983: 190f.) Während andere 
Autor:innen Sozialkapital primär unter dem makrosoziologischen Gesichts
punkt des gesellschaftlichen Zusammenhalts verhandeln (Putnam 2001), 
nimmt Bourdieu eine akteurszentrierte Perspektive ein. Dementsprechend 
geht es ihm in erster Linie um die konkreten Beziehungen und das »tatsächlich 
verfügbare Kapital« einzelner Akteure, die in materiellen und symbolischen 
»Austauschbeziehungen« Gestalt annehmen (Bourdieu 1983: 191). Für die 
Erforschung erfahrener Minderheiten ergeben sich daraus mehrere Ansatz
punkte: 

Zum einen betont Bourdieu die Bedeutung von sogenannten Institutiona
lisierungsriten für die Herstellung von sozialem Kapital: Auch wenn der Begriff 
etwas vage bleibt, scheint damit in erster Linie die Überführung von »Zu
fallsbeziehungen« in »besonders auserwählte und notwendige Beziehungen« 
gemeint zu sein, »die dauerhafte Verpflichtungen nach sich ziehen« (ebd.: 
192). Ein Beispiel dafür können kollektive Erinnerungsrituale im Rahmen 
von Gemeinschaftsfesten sein. Als Ankerpunkte dafür können historische 
Zäsuren wie das sogenannte »Sivas-Massaker« dienen, ein »Angriff auf ein 
alevitisches Kulturfestival in der anatolischen Stadt Sivas im Juli 1993« (Sö
kefeld 2014: 238). Sökefeld beschreibt, wie die Erinnerung an den Übergriff 
»durch das ›Mikroritual‹ der Schweigeminute das ganze Jahr über im Alltag 
der alevitischen Gemeinden präsent« ist (ebd.: 246). Parallel dazu hat Wettich 
rekonstruiert, wie das Konzept des ferman unter Yezid:innen zu einem wichti
gen Anker der Erinnerungskultur und kollektiven Identität wird. Es erinnert 
an eine lange Reihe historischer Verfolgungen und Übergriffe der muslimi
schen Mehrheit auf die yezidische Minderheit und bildet das Zentrum eines 
generationenübergreifenden Tradierungsprozesses. Wettich betont, »dass 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

nicht nur Yezid_innen, die selbst Leid und Verfolgung erlebt haben, sondern 
auch deren Kinder durch das Narrativ des ferman geprägt wurden« (ebd.: 
233). Neben der »pädagogischen Vermittlung« in der Familie verweist Wettich 
auch auf die Prominenz von ferman in der yezidischen Populärkultur in der 
Diaspora (ebd.: 234f.). 

Ein weiterer Anknüpfungspunkt sind Bourdieus Ausführungen zur Ex
klusivität und Grenzarbeit bei der Aufrechterhaltung des sozialen Kapitals. 
Insoweit die Ressourcen aus der Zugehörigkeit zu einer Gruppe den Cha
rakter eines Kollektiv- oder Clubgutes tragen, haben die Angehörigen ein 
Interesse an wechselseitiger sozialer Kontrolle: »Jedes Gruppenmitglied 
wird so zum Wächter der Gruppengrenzen« (Bourdieu 1983: 192). Dieser Zu
sammenhang ist aus der klassischen religionssoziologischen Debatte über 
Kirchen und Sekten als religiöse Sozialform hinlänglich bekannt (Weber 2002 
[1906]). Interessant ist, dass Bourdieu hier besonders auf Verwandtschafts- 
und Heiratsbeziehungen hinweist, wie sie auch in der Debatte zu erfahrenen 
Minderheiten regelmäßig eine Rolle spielen (vgl. die Beobachtungen aus dem 
Forschungsstand zur Endogamie-Neigung). Diese starken und multiplexen 
Verbindungen scheinen zur Pflege des sozialen Kapitals besonders geeignet 
zu sein. 

Eine besondere Bedeutung kommt in diesem Kontext auch einmal mehr 
dem Primat der Geheimhaltung zu. Weiterführend könnten hier die Überlegun
gen von Georg Simmel zum sozialen Zusammenhalt von »geheimen Gesell
schaften« sein, also Gruppen, die sich rund um ein geteiltes Geheimnis konsti
tuieren (Simmel 1908: 337ff.). Demnach bewirkt »die Fähigkeit des Schweigen- 
Könnens« »eine höchst wirkungsvolle Schulung des moralischen Verbunden
seins unter den Menschen«. Als Beispiel stellt Simmel die mündliche Pflege ei
ner Tradition heraus, die »den einzelnen Teilnehmer in unvergleichlicher Enge 
an die Gemeinschaft« knüpft (ebd.: 375ff.). Dabei geht die enge Bindung der 
Geheimgesellschaft nach innen einher mit einer »Steigerung des Abschlusses 
nach außen«. Diese Tendenz zur Abgrenzung ist für Simmel nicht per se proble
matisch. Vielmehr »fallen durch die Gelöstheit der geheimen Gesellschaft aus 
den umgebenden sozialen Synthesen eine Reihe von Konfliktanlässen weg« 
(ebd.: 395). Für erfahrene Minderheiten in der Diaspora ergeben sich dadurch 
Chancen und Herausforderungen gleichermaßen. Eine Chance besteht dar
in, dass sie ihr bereits vorhandenes soziales Kapital direkt in effektive Maß
nahmen der Selbstorganisation umsetzen können. Eine Herausforderung liegt 
demgegenüber in der Balance zwischen Öffnung und Schließung: Zum einen 
kann eine zu starke Absonderung seitens der Aufnahmegesellschaft einer Ge

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora 211 

meinschaft den Vorwurf der »Integrationsverweigerung« eintragen, zum an
deren kann die Aufgabe des o.a. Habitus der Gemeinhaltung zugunsten einer 
stärkeren öffentlichen Sichtbarkeit die Grundlagen ihres spezifischen sozialen 
Kapitals aufzehren. 

Insgesamt stellt Bourdieus Perspektive auf ökonomisches, kulturelles und 
soziales Kapital einen guten Ausgangspunkt für die Systematisierung der Res
sourcen erfahrener Minderheiten dar. Sie lenkt das Augenmerk von externen 
Bedingungen wie Repressionen im Herkunftsland oder politischen Gele
genheitsstrukturen im Aufnahmeland auf weniger offensichtliche interne, 
immaterielle Faktoren wie Techniken der Traditionspflege oder einen Habitus 
der Geheimhaltung und Konfliktvermeidung. Zugleich ist deutlich geworden, 
dass diese immateriellen Ressourcen in der Diaspora einem starken Wandel 
unterliegen. So führt das Bedürfnis nach religiöser Selbstvergewisserung 
und Bildung für nachfolgende Generationen zu einer Objektivierung und 
Institutionalisierung des kulturellen Kapitals; mündliche Traditionen werden 
verschriftlicht und implizites Wissen explizit gemacht. Dadurch können be
stehende Autoritätsstrukturen herausgefordert werden und neue religiöse 
Professionen entstehen. Auch das soziale Kapital erfahrener Minderheiten 
unterliegt Veränderungen: Als geheime Gesellschaften im Sinne Simmels be
ginnt ihre Selbstorganisation im Aufnahmeland mit einem Kapitalvorschuss. 
Dieser wird allerdings mit dem wachsenden Erfolg der Mobilisierung und der 
damit einhergehenden Sichtbarkeit zunehmend aufgebraucht. 

4 Zum religiösen Wandel erfahrener Minderheiten: 
Erste empirische Eindrücke 

In diesem Abschnitt werde ich die vorangegangenen Beobachtungen zum 
Forschungsstand und die konzeptionellen Vorüberlegungen an empirisches 
Material herantragen. Dabei geht es weniger um eine Art Hypothesentest als 
um eine weitere materiale Anreicherung dieser Konzepte. Im Einzelnen greife 
ich auf einen Bestand von 103 leitfadengestützten Interviews mit geflüchteten 
Menschen zurück, die Studierende im Rahmen eines Lehrforschungspro
jekts geführt haben (für Details zur methodischen Anlage vgl. Nagel 2022: 
553f.). Die Interviews bezogen sich auf die Erfahrungen der Geflüchteten im 
Zuge ihrer Ankunft in Deutschland. Neben Themen wie dem Zugang zum 
Bildungs- und Erwerbssystem und Unterstützungsstrukturen beinhaltete der 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

Leitfaden auch einige Fragen zum religiösen Leben in Deutschland und im 
Herkunftsland. 

Die meisten Interviewpartner:innen (49 %) gehörten nach eigener Aus
kunft einer muslimischen Tradition an, 25 % bezeichneten sich als Yezid:innen 
und 8 % als Angehörige einer christlichen Konfession. Etwa einer von fünf 
Befragten wollte keine Angabe zur Religionszugehörigkeit machen. Die be
sondere Zusammensetzung des Samples liegt auch darin begründet, dass 
unser lokaler Kooperationspartner sich in der Nähe eines bedeutenden yezi
dischen Ansiedlungsschwerpunktes befindet, was auch bei der landesweiten 
Zuweisung von Geflüchteten eine Rolle spielt. Bei den yezidischen Interview
partner:innen handelt es sich überwiegend um Menschen aus dem Nordirak, 
v.a. aus Shingal, wo es im Jahr 2014 zu massiven Übergriffen des sogenann
ten Islamisches Staates gegen die yezidische Zivilbevölkerung gekommen 
war. Auch unter den Muslim:innen gibt es vereinzelt Angehörige erfahrener 
Minderheiten. So gehört zumindest eine Interviewpartnerin der Ahmadiyya- 
Gemeinschaft an und eine weitere stammt aus der alawitischen Minderheit 
in Syrien. Für die Problemstellung dieses Beitrags bietet die Stichprobe somit 
einen kontrastiven Mehrwert: Sie ermöglicht substantielle Rückschlüsse zu 
den Unterschieden erfahrener und neuer Minderheiten im Hinblick auf ihre 
religiöse Vergemeinschaftung und Praxis im Zusammenspiel mit anderen 
Lebensbereichen. Im Folgenden gehe ich zunächst auf die Muster religiö
sen Wandels ein (Leitfrage 1) und wende mich dann der Konstituierung von 
erfahrenen Minderheiten als Gruppe zu (Leitfrage 2). 

4.1 Muster religiösen Wandels 

Idealtypisch lassen sich (mindestens) drei Muster religiösen Wandels in der 
Diaspora unterscheiden: Intensivierung, Privatisierung und Relativierung 
(dazu ausführlicher Nagel 2022). Bislang ist die Forschung zu Migration und 
Religion v.a. von einer religiösen Intensivierung ausgegangen, etwa als Co
ping-Strategie im Umgang mit Erfahrungen sozioökonomischer Deprivation 
und Entwurzelung. Es spricht allerdings vieles dafür, dass es im Migrati
onskontext angesichts fehlender religiöser Infrastruktur, Alltagsnöten und 
kritischen Anfragen der Aufnahmegesellschaft auch zu einem Rückzug des 
religiösen Lebens in den familiären oder häuslichen Bereich (Privatisierung) 
oder zu einem umfassenderen Verlust religiöser Prägungen kommen kann 
(Relativierung). 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora 213 

Mit Blick auf die Unterschiede zwischen erfahrenen und neuen religiösen 
Minderheiten weisen die Yezid:innen (und Angehöriger von anderen erfahrenen 
Minderheiten wie der Ahmadiyya) im Sample eine ausgeprägte Tendenz nach
holender Intensivierung auf. Das heißt, sie nutzen die neu gewonnene Religi
onsfreiheit, um ihr religiöses Leben auch öffentlich und gemeinschaftlich aus
zurichten. Auch die (wenigen) Christ:innen in der Stichprobe neigten erkennbar 
zu religiöser Intensivierung. Dies zeigte sich in einer regen Teilnahme am Ge
meindeleben und einer umfangreichen häuslichen Religionspraxis. Dabei gab 
es keine markanten Unterschiede zwischen Menschen unterschiedlicher Kon
fession (z.B. eritreisch-orthodox und evangelikal). Diese Beobachtung steht im 
Einklang mit den o.a. quantitativen Befunden des SOEP und des BAMF (Worbs 
et al. 2016; Siegert 2020). 

Zugleich ermöglichen die qualitativen Daten an einigen Stellen Diffe
renzierungen: So wurde deutlich, dass der Intensivierungsimpuls bei den 
Yezid:innen durch fehlende religiöse Infrastruktur ausgebremst wird. Zwar 
befindet sich in räumlicher Nähe zum Untersuchungsort ein großes ye
zidisches Zentrum, dennoch zogen es einige der Befragten vor, religiöse 
Feierlichkeiten vor Ort im (groß-)familiären Rahmen zu begehen. Begründet 
wurde dieser Hang zur religiösen Privatisierung zum einen mit langen We
gezeiten, zum anderen aber auch mit dem Verlust des Heiligtums in Lalish, 
durch den eine angemessene religiöse Praxis ohnehin unmöglich geworden 
sei. Zugleich könnte der anhaltende Verbleib in der privaten Sphäre ein Hin
weis darauf sein, dass auch unter Bedingungen von Religionsfreiheit der lange 
eingeübte Habitus der Geheimhaltung wirksam bleibt. Dafür spricht auch die 
Zurückhaltung einiger der befragten Yezid:innen bei der Frage nach ihrem 
religiösen Hintergrund (s.u.). 

Derweil ergibt sich für die Muslim:innen im Sample ein uneinheitliches 
Bild: Einer Tendenz zur Privatisierung und Relativierung im Bereich der 
religiösen Praxis steht hier z.T. eine Intensivierung in der Glaubens- und 
Wissensdimension gegenüber. Ein wichtiger Faktor dafür scheinen anti
muslimische Gefährdungsdiskurse zu sein: Während ein Teil der Befragten 
auf islamfeindliche Stimmungen mit einem Rückzug ins Private reagiert, 
führen sie bei anderen zu einer stärkeren religiösen Positionierung im öf
fentlichen Raum und dem Versuch von Aufklärungsarbeit. So gaben mehrere 
Interviewpartner:innen an, sich islamfeindlichen Ressentiments vehement 
entgegenzustellen. Ein Befragter erklärte, sich umfassend religiös weiterzu
bilden, um bei kritischen Anfragen sprachfähig zu sein. Dieses Explizit- und 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

Bewusstmachen der eigenen Traditionen dürfte typisch für Personen sein, die 
im Herkunftsland der religiösen Mehrheit angehört haben. 

Doch auch einige der Yezid:innen im Sample bemühen sich, ihre Religi
on in Deutschland verständlich zu machen und greifen dabei auf einen Affi
nitätsdiskurs zurück. So verweist ein 19-Jähriger auf die geteilte Verfolgungs
geschichte der christlichen und der yezidischen Minderheit im Irak und stellt 
fest: »Ja, Yeziden sind auch, ich sag mal zu 80 % genau wie Christen […]. Also 
was die Christen machen, das machen wir auch. Also ich meine zum Beispiel, 
Christen trinken Alkohol, wir auch. Im Islam nicht«. Das Zitat betont die Ähn
lichkeit zwischen Christ:innen und Yezid:innen im Unterschied zu Muslim:in
nen und bekräftigt sie durch eine Quantifizierung (»80 % genau wie Chris
ten«). Der Modus der Grenzarbeit erinnert an die von Sökefeld herausgestellte 
Strategie erfahrener Minderheiten, Nähe zur (christlichen) Mehrheitsgesell
schaft durch Abgrenzung von anderen (muslimischen) Minderheiten herzu
stellen. 

Wie vielfältig die MMK erfahrener Minderheiten in der Diaspora wirksam 
werden können, lässt sich exemplarisch an der innerislamischen Diversität im 
Sample zeigen. Den ersten Kontrastfall bilden zwei Frauen aus Pakistan im Al
ter von 27 und 36 Jahren, die beide Hausfrau und Mutter sind. Die 27-Jährige 
bezeichnet sich selbst als Muslimin und legt Wert auf die Feststellung: »Alle Re
ligionen haben die gleichen Rechte und alle sind richtig«. Darüber hinaus spie
len religiöse Differenzen für sie keine Rolle. Stattdessen verweist sie auf die po
litische Unterdrückung in ihrer Heimatregion Belutschistan. Im Unterschied 
dazu betont die 36-jährige Befragte gleich zu Beginn des Interviews proaktiv 
ihre Zugehörigkeit zur Ahmadiyya Jamaat. Diese habe ihr und ihrer Familie in 
Pakistan viele Probleme bereitet und die religiöse Repression sei ein zentrales 
Motiv für ihre Flucht gewesen. Demgegenüber beschreibt sie Deutschland als 
Hort der Freiheit, an dem sie offen über ihre Religion sprechen kann und be
kräftigt, dass ihr die religiöse Erziehung ihrer vier Kinder sehr wichtig ist. An 
diesem Vergleich lässt sich idealtypisch ablesen, dass die Tendenz zur nachho
lenden Intensivierung auch in innerreligiösen MMK wirksam wird. 

Anders gelagert ist der Fall einer 44-jährigen Frau aus Syrien, die aus der 
alawitischen Minderheit stammt. Sie beschreibt nach anfänglichem Zögern, 
dass sie und ihr Mann unterschiedlichen islamischen Traditionen angehören 
(»Wir sind zwar zusammen Muslime. Aber unterschiedliche«). Das Verhält
nis zwischen Sunnit:innen und Alawit:innen in ihrer Heimatregion bestimmt 
sie als »Krieg zwischen den Religionen«. Im weiteren Verlauf des Interviews 
wird klar, dass die Alawit:innen als Parteigänger des syrischen Machthabers 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora 215 

Baschar al-Assad betrachtet wurden, da dieser ebenfalls Alawit ist. In der Fol
ge habe sie nicht nur in Syrien Anfeindungen erlebt, sondern sei auch in ihrer 
neuen Heimat innerhalb der syrischen Community isoliert: »Ich bin deswe
gen viel allein, weil die Leute hier verrückt sind; Sie denken, ich bin wie As
sad. Aber nein, ich bin eine Mutter und ich bin für meine Kinder da«. Die Vi
gnette lässt sich als Beispiel für importierte politisch-religiöse Konfliktlinien 
lesen. Unter dem Gesichtspunkt religiösen Wandels wird deutlich, dass sich 
die Interviewpartnerin als Angehörige einer vormals privilegierten erfahrenen 
Minderheit in der Diaspora zu religiöser Privatisierung oder Relativierung ge
zwungen sieht. 

4.2 Konstituierung von erfahrenen Minderheiten als Gruppe 

Eine wichtige Einsicht aus dem Forschungsstand und den konzeptionel
len Vorüberlegungen war, dass erfahrene Minderheiten ein spezifisches 
kulturelles und soziales Kapital aufweisen, das durch einen Habitus der Ge
heimhaltung und klare Grenzziehungen zur Dominanzgesellschaft geprägt 
ist. Da die Interviews an der Mikroebene persönlicher Erfahrungen ansetzen, 
lassen sich Aufschlüsse zur Selbstorganisation daraus nur bedingt gewinnen. 
Dennoch finden sich einige charakteristische Vignetten zur Konstituierung 
als Gruppe, religiöser Privatisierung als Form der Geheimhaltung sowie zur 
Endogamie als Praxis sozialer Schließung. 

Im Hinblick auf die Konstituierung erfahrener Minderheiten als Gruppe 
konnte bereits im vorangegangenen Abschnitt die Beobachtung aus dem 
Forschungsstand bestätigt werden, dass Affinität zur Aufnahmegesellschaft 
in der Diaspora (auch) durch die Abgrenzung von anderen Minderheiten 
hergestellt wird. Als negativer Referenzpunkt fungieren dabei in der Regel 
Angehörige der sunnitisch-muslimischen Mehrheit in den Herkunftsländern. 
Verbreitete Grenzmarker sind das Verbot alkoholischer Getränke und die 
Verpflichtung für Frauen, ein Kopftuch zu tragen (s.o.). Das Zusammenspiel 
zwischen Abgrenzung und (institutionalisierter) Traditionspflege beschreibt 
ein 39-jähriger Familienvater aus dem Irak wie folgt: »Unsere Eltern haben 
uns das damals auch schon gesagt, dass wir unser Yezidentum weiterführen 
sollen, komme, was wolle. Dass wir niemals in den Bereich der Muslime 
übergehen«. Das Zitat steht in einem größeren Kontext der Verfolgung und 
Zwangskonversion von Yezid:innen in ihren Herkunftsländern. Die Pflege der 
yezidischen Tradition wird hier als ein Gegenmittel gegen Assimilationsdruck 
verstanden, wobei dieser Druck v.a. mit der muslimischen Mehrheit im Her

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

kunftsland in Verbindung gebracht wird. Ein analoger Diskurs gegenüber der 
christlichen Mehrheitsreligion in Deutschland ist in unserem Sample hinge
gen nicht zu finden (»Auch wenn ich 100 Jahre in Deutschland lebe, würden 
solche Probleme nie entstehen«). 

Eine weitere Ausprägung des inkorporierten kulturellen Kapitals erfahre
ner Minderheiten ist ein Habitus der Geheimhaltung. Ein erstes Indiz dafür in 
unserem Sample ist der relativ hohe Anteil verweigerter Antworten auf die Fra
ge nach der Religionszugehörigkeit: Etwa eine:r von fünf Befragten machte da
zu keine Angabe. Neben der ausdrücklichen Zurückweisung der Frage (»Dar
über möchte ich nicht reden«), fanden sich auch eine Reihe von ausweichen
den Antworten. Einige davon waren dezidiert religionskritisch (»Nein, ich ha
be keine Religion, ich hasse alle Religionen«), andere brachten eher eine In
differenz für religiöse Unterschiede zum Ausdruck: »Also von meiner Seite in
teressiert es mich nicht, was die machen, also ob jemand glaubt oder nicht, 
das macht keinen Unterschied«. Andere Befragte brachten hingegen eine im 
weiteren Sinne spirituelle Haltung zum Ausdruck, die religiöse Grenzen über
schreitet. Exemplarisch dafür steht die folgende Überlegung eines 25-jährigen 
Mannes aus dem Irak: 

»Und ich habe einen Gott. Jeder hat einen Gott, weißt du? Gott ist im Vertrau
en, und ich vertraue den Menschen, wenn sie ein gutes Herz haben. Egal, 
ob das ein Yezide oder Moslem oder Christ ist, das interessiert mich nicht. 
Hauptsache, der Kollege oder Bekannte hat ein gutes Herz. Ich habe bis jetzt 
noch nie jemandem gesagt, dass ich Yezide bin. Mensch ist Mensch.« 

Der Interviewpartner umgeht zunächst die Frage nach seiner Religionszu
gehörigkeit durch einen abstrakten Bezug auf »Gott« und den Verweis auf 
ein primär ethisches Religionsverständnis (»ein gutes Herz«), das religiöse 
Unterschiede nivelliert. Zuletzt weist er ausdrücklich darauf hin, dass er seine 
yezidische Religionszugehörigkeit geheim gehalten habe und schließt seinen 
Gedankengang mit einer Art von humanistischem Bekenntnis (»Mensch ist 
Mensch«). Diese griffige Formulierung ist deshalb besonders interessant, weil 
sie in gleicher Weise von mehreren Befragten verwendet wird. Sie lässt sich 
postmigrantisch und humanistisch lesen, insoweit geflüchtete Menschen sich 
einer einseitigen Zurechnung über die Differenzkategorie »Religion« aktiv wi
dersetzen und einfordern, als Person wahrgenommen zu werden. Sie hat aber 
auch eine apodiktische und diskursbrechende Kehrseite. Deutlich wird dies 
u.a. in einem Interview mit einem 41-jährigen muslimischen Familienvater 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora 217 

aus dem Irak, das durch eine yezidische Dolmetscherin unterstützt wird. Er 
beginnt einen Satz mit »Ich bin Moslem, aber …«, woraufhin ihn die Dolmet
scherin mit der Aussage »Mensch ist Mensch« unterbricht. Die illokutionäre 
Rolle der Formel besteht hier augenscheinlich in der Dethematisierung re
ligiöser Unterschiede. Zugleich zeigt sich, wie das humanistische Mantra 
gerade in dem schwierigen Verhältnis zwischen Muslim:innen und Yezid:in
nen als eine Art verordneter »Friedensformel« (Berger 2015: 117ff.) wirksam 
wird, indem es religiöse Differenzen in den privaten Bereich auslagert. 

Ein dritter Aspekt, der sowohl im Forschungsstand als auch in den konzep
tionellen Vorüberlegungen aufschien, bezieht sich auf die Aufrechterhaltung 
des spezifischen sozialen Kapitals erfahrener Minderheiten durch Endogamie. 
In den Interviews zeichnet sich hier ein Unterschied zwischen muslimischen 
und yezidischen Befragten ab. So betont eine 27-jährige Palästinenserin aus 
Syrien, die mit ihren Eltern und jüngeren Geschwistern zusammenlebt: »Eine 
Heirat z.B. muss nicht religiös sein. Weil, für mich macht es keinen Unter
schied, ob ich einen christlichen oder jüdischen Mann heirate«. Und eine 26- 
jährige Frau aus Afghanistan merkt mit Blick auf ihre eigenen Kinder an: »Al
so ich kann das nicht so deutlich entscheiden, denn sie müssen das später für 
sich selbst herausfinden. Heiraten ist privat«. Demgegenüber weisen einige 
der yezidischen Interviewpartner:innen darauf hin, dass eine Hochzeit nur in
nerhalb der drei Kasten Sheir, Pir und Mirid bzw. »nur mit Kurden« möglich sei. 
Die letzte Aussage korrespondiert mit einem ethnoreligiösen Selbstverständ
nis mancher Yezid:innen als einer Art kurdischer Urbevölkerung (Wettich 2019: 
219f.), die erste bekräftigt, dass die kastenhomogene Heirat auch in der Dia
spora ein Thema bleibt. In Bezug auf eine yezidisch-christliche Eheschließung 
merkt ein 19-jähriger Yezide an, dass diese zwar im Grundsatz »nicht erlaubt«, 
aber angesichts der Ähnlichkeiten beider Religionen möglich sei: 

»[E]s gibt ja nicht so große Unterschiede zwischen Yeziden und Christen. […] 
Yeziden und Muslime oder Muslime und Christen, die können sich, glaube 
ich, gar nicht vorstellen, gegenseitig (zu heiraten). […] Mein Cousin ist mit ei
ner Christin verheiratet, die haben auch Kinder, die sind glücklich, das passt 
genauso, wie wenn er eine Yezidin geheiratet hätte. Es ist ja machbar.« 

Ich nehme das Zitat in seiner ganzen Länge auf, da hier der bereits angespro
chene Affinitätsdiskurs der Yezid:innen gegenüber dem Christentum weiter
geführt und auf die Eheschließung als einem zentralen Mechanismus der Re
produktion des spezifischen sozialen Kapitals zugespitzt wird. Erneut wird 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

hier die Nähe zwischen Yezidentum und Christentum durch ihre gemeinsa
me Abgrenzung vom Islam charakterisiert. Diese allgemeine Überlegung zur 
grundsätzlichen Passung der beiden Religionen wird dann mit einem konkre
ten Beispiel aus dem sozialen Nahraum belegt und pragmatisch bekräftigt (»es 
ist ja machbar«). Das Beispiel wirft Folgefragen auf, etwa nach der religiösen 
Erziehung der Kinder und, ob die offene Haltung auch für einen christlichen 
Mann und eine yezidische Frau gegolten hätte. Zwar bleibt es innerhalb des 
Samples anekdotisch, könnte aber doch ein Hinweis darauf sein, dass der Affi
nitätsdiskurs gegenüber der christlichen Mehrheitsreligion nicht nur eine blo
ße Rhetorik der Konvivenz darstellt, sondern auch einen Niederschlag in der 
Sozialstruktur findet. Dies wäre ein Indiz dafür, dass das minderheitenspezi
fische Sozialkapital der Yezid:innen in Deutschland aufgezehrt wird oder sich 
zumindest nicht mehr aus ihrem Charakter als »geheime Gesellschaft« speist. 

5 Fazit und Ausblick 

In diesem Beitrag ging es mir darum, MMK im Kontext von Migration in ih
rem Zusammenhang mit religiösem Wandel und religiöser Selbstorganisation 
in der Diaspora besser zu verstehen. Im Fokus standen hier erfahrene Minder
heiten, also Gruppen, die schon im Herkunftsland einer religiösen und/oder 
ethnischen Minderheit angehört haben. Dabei war die Annahme leitend, dass 
diese Minderheiten auf frühere Erfahrungen und Strategien mit Mehrheiten 
bzw. Dominanzkontexten zurückgreifen können, die ihnen bei der religiösen 
Beheimatung in der Aufnahmegesellschaft dienlich sein können. Ein Blick in 
den Forschungsstand hat deutlich gemacht, dass kaum vergleichende Studien 
zu erfahrenen Minderheiten und ihren alten und neuen MMK vorliegen. Als 
wiederkehrende Themenbereiche haben sich hier die Spannung zwischen Ge
heimhaltung und Öffnung sowie eine spezifische Form der Abgrenzung erwie
sen, welche die Affinität zur (christlichen) Mehrheitsreligion durch Abgren
zung von anderen (muslimischen) Minderheiten herausstellt. 

Diese Aspekte ließen sich auch in einem kursorischen Vergleich zwi
schen yezidischen und muslimischen Geflüchteten wiederfinden. Mit Blick 
auf Muster des religiösen Wandels (Leitfrage 1) zeigte sich ein recht markanter 
Unterschied zwischen einer nachholenden Intensivierung des religiösen Le
bens bei der erfahrenen Minderheit der Yezid:innen und einer Tendenz zur 
Privatisierung oder Relativierung der Religion bei den Muslim:innen. Bei der 
Konstituierung als Gruppe (Leitfrage 2) stehen beide Minderheiten zunächst 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora 219 

vor ähnlichen infrastrukturellen Herausforderungen. Anders als erwartet, 
wird ein Vorsprung der Yezid:innen an sozialem Kapital nicht unmittelbar 
in gelingende Selbstorganisation umgesetzt. Mögliche Gründe dafür sind in 
ihrem inkorporierten und objektivierten kulturellem Kapital zu finden: Zum 
einen steht der lange eingeübte Habitus der Geheimhaltung einer raschen 
öffentlichen Positionierung zunächst im Wege (Sökefeld 2014). Zum anderen 
ist der Verlust des zentralen Heiligtums in Lalish für viele Befragte offenbar 
ein Anstoß zu einer stärker familiären und häuslichen religiösen Praxis und 
mithin ein Impuls für religiöse Privatisierung. 

Anstelle einer ausführlichen Zusammenfassung der Ergebnisse möchte 
ich abschließend v.a. die Erträge des Beitrags für die religionswissenschaftliche 
Erforschung von MMK erörtern. Im Hinblick auf die typologische Zielsetzung 
des Forschungsnetzwerks spricht einiges dafür, erfahrene Minderheiten als 
Typus eigener Art zu berücksichtigen. 

Was die übergeordnete Frage nach der diskursiven Herstellung von MMK an
belangt, stehen die Affinitätsdiskurse erfahrener Minderheiten idealtypisch 
für die triadische Konstellation, in der Minderheiten sich selbst zur Mehrheit 
und anderen Minderheiten in Beziehung setzen. In dieser Konstellation unter
liegen sowohl die Mehrheit als auch die Minderheiten einer Art strategischen 
Essentialisierung, die bestimmte religiöse und kulturelle Merkmale als gege
ben festschreibt, um Zugehörigkeit zu reklamieren. Eine direkte Folge davon 
sind Othering-Prozesse und Ausschlüsse gegenüber der anderen beteiligten 
Minderheit. Diese können im schlimmsten Fall die Form gruppenbezogener 
Menschenfeindlichkeit annehmen, wenn etwa bestimmte Vorbehalte gegen
über Muslim:innen sich allzu nahtlos mit antimuslimischen Diskursen rechts
populistischer Provenienz verbinden (Sökefeld 2014: 245f.). 

Was die übergeordnete Frage nach den Konsequenzen von MMK anbelangt, 
deutet vieles darauf hin, dass erfahrene Minderheiten auf der Mikroebene ein 
besonderes Muster religiösen Wandels aufweisen, das sich als nachholende In
tensivierung beschreiben lässt (Siegert 2020: 8f.; Nagel 2022: 562f.). Zugleich 
unterliegen sie einem besonderen Veränderungs- und Versachlichungsdruck 
mit Blick auf ihr spezifisches kulturelles und soziales Kapital: War ihr kultu
relles Kapital im Herkunftsland noch stärker inkorporiert, so wächst in der 
Diaspora der Druck zu einer Objektivierung (z.B. die Verschriftlichung der 
mündlichen Überlieferung) und Institutionalisierung (z.B. die Standardisie
rung und Zertifizierung religiöser Wissensbestände). Und war ihr soziales Ka
pital im Herkunftsland eng verbunden mit ihrem Charakter als »geheimer Ge
sellschaft« (Simmel) und Praktiken der sozialen Schließung, so drängen ge

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

sellschaftliche Diskurse und politische Gelegenheitsstrukturen in der Diaspo
ra tendenziell zu einer Öffnung und Bürokratisierung der Strukturen. 

Die Überlegungen und Beobachtungen zu erfahrenen Minderheiten in 
diesem Beitrag sind in jeder Hinsicht vorläufig und bedürfen der konzeptio
nellen Verfeinerung und der empirischen Validierung. Das gilt insbesondere 
für den Zusammenhang zwischen dem importierten kulturellen und sozialen 
Kapital erfahrener Minderheiten und ihrer Selbstorganisation. Dafür empfeh
len sich vergleichende Forschungsdesigns zwischen erfahrenen Minderheiten 
und Mehrheiten aus dem gleichen Herkunftsland (z.B. Muslim:innen und 
Christ:innen aus Syrien) oder zwischen unterschiedlichen erfahrenen Min
derheiten (z.B. Yezid:innen und Angehörigen der Ahmadiyya). Konzeptionell 
bieten Simmels Überlegungen zu »geheimen Gesellschaften« und »Geheim
wissen« einen guten Ausgangspunkt für eine religionswissenschaftliche 
Metasprache rund um das Konzept »Taqīya«. Zugleich liegt darin eine nicht 
zu unterschätzende methodische Herausforderung, denn empirische For
schung unter Bedingungen von Geheimhaltung ist natürlich alles andere als 
trivial. Schließlich legen die o.a. institutionellen Antinomien (Inkorporierung 
vs. Objektivierung; Schließung vs. Öffnung) eine Längsschnittperspektive auf 
die Selbstorganisation erfahrener Minderheiten nahe. 

Literaturverzeichnis 

Ackermann, A. (2003): »Yeziden in Deutschland. Von der Minderheit zur Dia
spora«, in: Paideuma 49, S. 157–177. 

Baumann, M. (2018): »Religiöse Schule und religiöse Lineage«, in: Pol
lack/Krech/Müller/Hero (Hg.), Handbuch Religionssoziologie, Wiesbaden, 
S. 525–542. 

Berger, P. L. (2015): Altäre der Moderne. Religion in pluralistischen Gesellschaften, 
Frankfurt a.M.. 

Bourdieu, P. (1983): »Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapi
tal«, in: Kreckel (Hg.): Soziale Ungleichheiten, Göttingen, S. 183–198. 

Cohen, R. (2008): Global diasporas. An introduction. 2nd edition, London, New York. 
Elwert, Fr. (2007): »Das Kapital religiöser Gemeinschaften«, in: ZjR (2). 
Gehm, J. (2022): »Von marginalisierten Dorfgemeinschaften aus der Südost

türkei zur etablierten Kirchengemeinde. Das Beispiel der syrisch-orthodo
xen Kirchengemeinde in Herne von 1961–2021«, in: Etzelmüller/Rammelt 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander-Kenneth Nagel: Erfahrene Minderheiten in der Diaspora 221 

(Hg.), Migrationskirchen. Internationalisierung und Pluralisierung des Christen
tums vor Ort, Leipzig, S. 253–266. 

Hegner, V. (2008): Gelebte Selbstbilder. Gemeinden russisch-jüdischer Migranten in 
Chicago und Berlin, Frankfurt, New York. 

Nagel, A.-K. (2018): »Religion, Ethnizität und Migration«, in: Pollack/Krech/ 
Müller/Hero (Hg.), Handbuch Religionssoziologie, Wiesbaden, S. 981–1000. 

Nagel, A.-K. (2022): »Intensivierung, Privatisierung, Relativierung: Muster re
ligiösen Wandels bei Geflüchteten«, in: Z Religion Ges Polit (6), S. 545–566. 

Putnam, R. D. (2001): Bowling alone. The collapse and revival of American commu
nity, London. 

Rammelt, C. (2022): »Orientalisch-orthodoxe Gemeinschaften in Deutsch
land. Ein Überblick«, in: Etzelmüller/Rammelt (Hg.), Migrationskirchen. 
Internationalisierung und Pluralisierung des Christentums vor Ort, Leipzig, 
S. 235–252. 

Schunka, A. (2021): »Flucht finanzieren. Ökonomische Aspekte religiöser Mi
gration in der Frühen Neuzeit«, in: Muth/Wermke/Mettele (Hg.), Religion 
im Transit. Transformationsprozesse im Kontext von Migration und Religion, Ber
lin, S. 63–82. 

Siegert, M. (2020): Die Religionszugehörigkeit, religiöse Praxis und soziale Einbin
dung von Geflüchteten (unter Mitarbeit von Bundesamt für Migration und 
Flüchtlinge Forschungszentrum Migration, Integration und Asyl (2). Zu
griff unter https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/68296. 

Simmel, G. (1908): Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaf
tung, Leipzig. 

Sökefeld, M. (2014): »Diaspora und soziale Mobilisierung: Kaschmiris in Eng
land und Aleviten in Deutschland im Vergleich«, in: Nieswand/Drotbohm 
(Hg.), Kultur, Gesellschaft, Migration. Die reflexive Wende in der Migrationsfor
schung, Wiesbaden, S. 223–251. 

Weber, M. (2002 [1906]): »›Kirchen‹ und ›Sekten‹ (1906)«, in: Käsler/Weber 
(Hg.), Schriften 1894–1922, Stuttgart, S. 227–242. 

Weißköppel, C. (2013): »Transformation religiöser Kultur? Koptisch-orthodo
xe Christen Ägyptens im Kontext revolutionären Umbruchs«, in: Hepp/ 
Wermser (Hg.), Transformationen des Kulturellen, Wiesbaden, S. 57–75. 

Wettich, Th. (2015): »Die zivilgesellschaftlichen Potentiale der yezidischen 
Community«, in: Nagel (Hg.), Religiöse Netzwerke, Bielefeld, S. 147–164. 

Wettich, Th. (2019): Erkundungen im religiösen Raum. Verortungen religiöser Trans
formationsprozesse der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen, Wiesbaden. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/68296
https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/68296


222 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

Worbs, S./Bund, E./Böhm, A. (2016): Asyl – und dann? Die Lebenssituation von Asyl
berechtigten und anerkannten Flüchtlingen in Deutschland: BAMF-Flüchtlings
studie 2014 (unter Mitarbeit von Bundesamt für Migration und Flüchtlin
ge Forschungszentrum Migration, Integration und Asyl). Zugriff unter 
https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/67872. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-009 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/67872
https://doi.org/10.14361/9783839474983-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/67872

