
Abhandlungen

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Florian Sprenger

Maschinen, die Maschinen hervorbringen
Georges Canguilhem und Friedrich Kittler über das Ende des
Menschen

Abstract
Die Frage nach der Originalität der Technik verbindet Georges Canguilhem mit Friedrich Kittler, die bei-
de die Notwendigkeit sehen, diese Originalität auf den Organismus bzw. den Körper und seine Sinne zu
beziehen. In ihren Antworten auf diese Frage gewinnen beide Denker eine Relevanz für die Gegenwart.
Für Canguilhem bleibt der vorrangige Maschinentypus seiner Zeit auf den Organismus bezogen, weil die
Maschine ohne den Organismus auskommt, ihn aber in ihrer Konstruktion zum Vorbild hat. Laut Kittler
wissen wir nichts über unseren Körper, ohne über Medien zu verfügen, die als Modelle fungieren und die-
ses Wissen formieren. Den Horizont beider Ansätze jedoch bildet die Ahnung, dass zu ihrer Zeit etwas an
dieser begrifflich-konzeptuellen Konstellation an ein Ende zu kommen beginnt: bei Canguilhem der Ge-
danke, dass Maschinen Maschinen hervorbringen könnten und bei Kittler der Ansatz, die Maschine ohne
den Menschen zu denken.

The question of the originality of technology ties Georges Canguilhem to Friedrich Kittler insofar as both
see the necessity of relating this originality to the organism and the body. In their answers, both thinkers
prove themselves relevant to the present. For Canguilhem, the predominant type of contemporary machi-
ne is still based on the organism, since the machine does not require the organism, but is based on its
model. According to Kittler, we know nothing of our bodies without knowing the media that act as mo-
dels and shape this knowledge. Nonetheless, at the horizon of both approaches is the anticipation that so-
mething in this conceptual constellation will come to an end: for Canguilhem, the thought that machines
may create machines, for Kittler the desire to think machines without the human.

Einleitung

Seinen Ausgang nimmt dieser Aufsatz am Punkt einer Überschneidung zweier Phi-
losophien der Maschine – der des Wissenschaftshistorikers Georges Canguilhem
und der des Medientheoretikers Friedrich Kittler –, die selten zusammengedacht
werden, auch wenn Michel Foucault gleichsam als Mittler zwischen ihnen steht.
Dessen Lehrer Canguilhem schreibt in seinem Aufsatz »Machine et Organisme«, der
1946/47 als mittlerer von drei Vorträgen am Collège philosophique in Paris präsen-
tiert und später unter dem Titel La Connaissance de la vie veröffentlicht wird: »Man
kann also sagen, dass die Erklärung des Organismus durch die Maschine so lange
nicht entstehen kann, wie menschliche oder tierische Lebewesen der Maschine ›an-

229

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haften‹. Diese Erklärung kann erst an dem Tag denkbar werden, an dem der mensch-
liche Erfindungsgeist Apparate konstruiert, die organische Bewegungen nachahmen,
zum Beispiel den Wurf eines Geschosses oder das Hin- und Herbewegen einer Säge,
deren Aktivität, abgesehen von ihrer Konstruktion und der Auslösung ihrer Bewe-
gung, ohne den Menschen auskommt.«1 Friedrich Kittler bringt ein halbes Jahrhun-
dert später in seiner Vorlesung Optische Medien von 1999 eine These auf den Punkt,
die ihn spätestens seit Grammophon Film Typewriter beschäftigt hat: »Man weiß
nichts über seine Sinne, bevor nicht [technische] Medien Modelle und Metaphern
bereitstellen. […] Medien werden eben darum zu privilegierten Modellen, nach de-
nen unser sogenanntes Selbstverständnis sich bildet, weil es ihr erklärter Zweck ist,
dieses Selbstverständnis zu täuschen und zu hintergehen.«2 Canguilhem wie Kittler
stellen die Frage nach der Originalität der Technik. Beide sehen die Notwendigkeit,
diese Originalität auf den Organismus bzw. den Körper und seine Sinne zu beziehen.
Für Canguilhem bleibt der vorrangige Maschinentypus seiner Zeit auf den Organis-
mus bezogen, weil die Maschine ohne den Organismus auskommt, ihn aber in ihrer
Konstruktion zum Vorbild hat. Laut Kittler wissen wir nichts über unseren Körper,
ohne über Medien zu verfügen, die als Modelle fungieren und dieses Wissen formie-
ren. Es gibt demnach kein Wissen über Sinnesorgane, ohne dass es Medien gibt, die
etwas über sie sagbar machen. Den Horizont beider Ansätze jedoch bildet die Ah-
nung, dass zu ihrer Zeit etwas an dieser begrifflich-konzeptuellen Konstellation an
ein Ende zu kommen beginnt.

Die beiden angeführten Zitate werden im Folgenden zu einer Lektüre zweier un-
terschiedlicher Philosophien der Maschine anleiten. Beide stehen gleichermaßen vor
der Herausforderung, angesichts der Technologien ihrer Zeit – den aufziehenden Re-
gelsystemen der Kybernetik einerseits, dem »totale[n] Medienverbund auf Digital-
basis«3 andererseits – die Maschine autonom und ohne Bezug auf den Menschen zu
denken. Ob Maschinen tatsächlich ohne Menschen auskommen und die Herrschaft
übernehmen, sei dahingestellt. Auch wenn es sich bei diesem Gedanken um
Science-Fiction oder ein Gedankenexperiment handelt, stellt sich dennoch die Frage,
was Maschinen ohne Menschen sind. Das Ziel dieses Aufsatzes ist daher nicht, das
Ende des Menschen zu verkünden, sondern vielmehr zu skizzieren, wie man, Kittler
und Canguilhem folgend, über den Menschen angesichts von Maschinen nachden-
ken kann, die ihn in Frage stellen. Canguilhem wie Kittler konfrontieren uns mit
dem philosophischen Horizont dieser Frage. Es wäre einfach, die Abwegigkeit die-
ser Ausgangsvermutung zu konstatieren und aufzuzeigen, dass keine Maschine ohne
Menschen auskommt, weil sie gebaut, programmiert, ein- und ausgeschaltet werden

1 Georges Canguilhem: »Maschine und Organismus«, in: Georges Canguilhem (Hg.): Die Er-
kenntnis des Lebens, Berlin 2009, S. 183–233, hier S. 193. Der Einfachheit halber wird dieser
Text im Folgenden mittels in Klammern angegebener Seitenzahlen zitiert.

2 Friedrich Kittler: Optische Medien, Berlin 2002, S. 28 und 30.
3 Friedrich Kittler: Grammophon, Film, Typewriter, Berlin 1986, S. 8.

230

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muss. Doch selbst wenn man diese Einwände zugesteht, bleibt die Insistenz eines
der Gegenwart angemessenen Maschinenbegriffs und eines den Maschinen ange-
messenen Begriffs vom Menschen bestehen.

Dass Canguilhem wie Kittler eine sehr spezifische und selektive Perspektive auf
die Möglichkeiten haben, die der Maschinenbegriff bietet, ist offensichtlich. Keines-
wegs wollen die folgenden Überlegungen diesen überaus vielschichtigen Begriff
klären. In den untersuchten historischen Theoriekonstellationen verliert der Maschi-
nenbegriff angesichts der Technologien seiner jeweiligen Zeit an Plausibilität. So-
wohl Kittler als auch Canguilhem versuchen in ihren Überlegungen, diese Plausibili-
tät aufrechtzuerhalten: wie kann man noch von Maschinen sprechen, wenn ihnen der
Bezug auf den Menschen abhandengekommen zu sein scheint? Auch wenn Kittler
und Canguilhem von sehr verschiedenen Ausgangspunkten ausgehen und teilweise
konträre Schwerpunkte setzen, kann eine vergleichende Lektüre sichtbar machen,
wie beide von einer Herausforderung motiviert sind, die in die tradierten Sprachen
und Begriffe interveniert, derer sie sich bedienen.

Für Kittler, der technische Medien und Maschinen weitestgehend gleichsetzt, ist
die Frage nach dem Verhältnis von Maschine und Körper bzw. Sinnesorganen die
Frage nach den Sagbarkeiten, die das eine für das andere bereitstellt. Mit den spei-
chernden, übertragenden und verarbeitenden Technologien seit den alltagsmächtigen
Geräten Grammophon, Film und Typewriter sowie schließlich im digitalen Code der
universalen Maschine, werden, wie Kittler immer wieder vorführt, unterschiedliche
Wissensbestände und Technologien miteinander verknüpft und zu einem anthropolo-
gischen Wissen verschränkt. Was wir vom »sogenannten Menschen«4 wissen, wis-
sen wir demnach, weil es Medien gibt, die erstens Metaphern bereitstellen und zwei-
tens Sinnesfunktionen aufteilen bzw. aufzeichnen: »Von den Leuten gibt es immer
nur das, was Medien speichern und weitergeben können.«5 Ausgehend von Kittler
kann man, wie etwa Stefan Rieger, Laura Otis oder Cornelius Borck es unternom-
men haben, die Geschichte jener Metaphern und Maschinen schreiben, die den Men-
schen als Wissensobjekt konstituieren.6 Eine solche historische Epistemologie von
Wissensordnungen zielt auf die Materialität der Technik und beschreibt das Wissen
vom Körper als Übersetzung biologischer in symbolische Ordnungen. So soll die
trockene hardware an die nasse wetware des Menschen gebunden werden, während

4 Ebd., S. 3.
5 Ebd., S. 5.
6 Vgl. Stefan Rieger: Die Individualität der Medien. Eine Geschichte der Wissenschaften vom

Menschen, Frankfurt am Main 2001; Laura Otis: Networking. Communicating with Bodies and
Machines in the Nineteenth Century, Ann Arbor 2001 sowie Cornelius Borck: »Urbane Gehirne.
Zum Bildüberschuss medientechnischer Hirnwelten der 20er Jahre«, in: Lorenz Engell, Bern-
hard Siegert und Joseph Vogl (Hg.): Licht und Leitung. Archiv für Mediengeschichte 3, Weimar
2002, S. 261–272. Dazu auch Friedrich Kittler: »Der Mensch, ein betrunkener Dorfmusikant«,
in: Renate Lachmann und Stefan Rieger (Hg.): Text und Wissen. Technologische und Anthropo-
logische Aspekte, Tübingen 2003, S. 29–44.

231

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese, so Kittlers Gegenwartsdiagnose, an Bedeutung einbüßt, weil digitale Maschi-
nen unter Ausschaltung von Bewusstsein und Empfindung nur noch mit digitalen
Maschinen kommunizieren und die Fortexistenz des Menschen als zentralem Er-
kenntnissubjekt und Adressaten der Welt problematisch wird. Der Mensch wird da-
bei zum Artefakt einer untergegangenen Welt, in der Neuronen noch über Silizium
herrschten. So wie Foucault in Les mots et les choses darauf wettet, dass »der
Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand«7, so verschwindet
die historisch kontingente Wissensfigur des Menschen für Kittler – zumindest vor
der Wende zu den Griechen, die in seinem Spätwerk vollzogen wird –, wenn er von
digitalem Code überflüssig gemacht wird. Das heißt nicht, dass der Mensch unter-
ginge, sondern dass sich eine Konstellation seiner Sagbarkeit verschiebt, auch wenn
Kittler durchaus suggeriert, es könnte angesichts der tiefgreifenden Wirkung von
Kriegstechniken auch um den Menschen als solchen gehen.

Canguilhem gelangt als Historiker der Lebenswissenschaften von ähnlichen Aus-
gangspunkten zu einer abweichenden Auffassung, die ihn letztlich zu einer ver-
gleichbaren Diagnose führt – wenn auch unter anderen zeithistorischen Bedingun-
gen. Für Canguilhem ist ebenfalls das Wissen über Organismen von Maschinen ab-
hängig, die in unterschiedlichen historischen Etappen Beschreibungsweisen der Or-
ganisation von Organismen ermöglicht haben. Dabei geht es jedoch nicht um eine
Metaphorik des Wissens, in der das eine ein Modell für das andere abgibt. Canguil-
hem ist auch nicht an Funktionen der Technik oder ihrer Aneignung der Aufgaben
körperlicher Organe interessiert, sondern an den Bedürfnissen des Lebendigen, die
sich im Handeln des Menschen artikulieren und zu denen die von ihm entworfenen
Maschinen zählen. Die Korrespondenz von Organismus und Maschine ist daher Be-
standteil eines tieferen Zusammenhangs, in dem Maschinen, anders als bei Kittler,
selbst als Phänomene des Lebens erscheinen. Sie zu verstehen heißt für Canguilhem,
»sie in die menschliche Geschichte einzuschreiben, indem man die menschliche Ge-
schichte ins Leben einschreibt«. (219) Das ›Lebendige‹, von dem Canguilhem lieber
spricht als vom ›Leben‹, ist demnach ein zutiefst historisches, aber dennoch unhin-
tergehbares Phänomen, das in der Geschichte der Wissenschaften hervortritt, weil
diese selbst Ausdruck des Lebens sind. Das »lebendige Wissen des Lebens«8 ist der
Horizont, vor dem Canguilhem die Technik auf das Leben bezieht, um auf die Ab-
hängigkeit der Maschine vom Organismus und die evolutionäre wie konzeptuelle
Verschränktheit beider hinzuweisen.

Canguilhem stellt in Frage, wie wir überhaupt über Maschinen nachdenken kön-
nen, wenn alle unsere Beschreibungen organomorph bleiben und die Maschine zu

7 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frank-
furt/Main 1974, S. 462.

8 Vgl. Thomas Ebke: Lebendiges Wissen des Lebens. Zur Verschränkung von Plessners Philoso-
phischer Anthropologie und Canguilhems Historischer Epistemologie, Berlin 2012.

232

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem Ebenbild des Organismus machen – in einem Sinne, den Kittler wohl vehe-
ment verneint hätte, weil für ihn das Leben in Schaltkreisen aufgehoben wird. Can-
guilhem setzt diese Frage in einen größeren Rahmen, der zuletzt den Bogen des
Denkens der Maschine bis ans Limit dehnt und zu überspannen droht, weil Maschi-
nen, die Maschinen schaffen, außerhalb jenes konzeptuellen Fundaments stehen, mit
dem Maschinen und Organismen bis dahin – und vielleicht bis in die Gegenwart –
gedacht wurden. Es ist diese Herausforderung, die sich uns – sowohl in Canguil-
hems als auch in Kittlers Formulierung – noch heute stellt und deren Tragweite deut-
lich wird, wenn wir sie als historische verstehen und auf die Techniken beziehen, die
ihre und unsere Zeit herausfordern.

Die Bedeutung der Frage, wie das Lebendige erkannt wird und wie die Wissen-
schaft zum Lebendigen durchdringt, liegt für Canguilhem darin, dass sich mit der im
20. Jahrhundert einsetzenden Neuaushandlung des Verhältnisses von Organismus
und Maschine die seit der Antike diskutierte Bedeutung der poiesis, des Herstellens
im Sinne eines Hervorbringens gemäß einem Zweck, sowie der téchnê, der auf das
Herstellen zielenden Fähigkeit, und damit letztlich der Status des Menschen in der
Welt verschiebt. Vor einem anderen Hintergrund steht Kittler in einer ähnlichen Si-
tuation. Durch die Maschinen ihrer Zeit sehen beide eine poiesis und eine téchnê
möglich werden, welche die tradierten Kategorien zu sprengen scheinen, weil sie
nicht mehr auf den Menschen beschränkt sind.

Am Horizont von Canguilhems wie von Kittlers Überlegungen steht mithin die
überaus mächtige Frage, was geschieht, wenn Maschinen Maschinen zu kreieren be-
ginnen und wenn der Organismus als vormals singuläre herstellende Kraft ins Ab-
seits gerät, wenn also in Canguilhems Sinn die Maschine nicht mehr auf das Leben
zurückgeführt werden kann und in Kittlers Sinn ihr metaphorisches Verhältnis ver-
siegt, die Maschine also gleichsam zu sich kommt. Die damit verbundenen Konse-
quenzen sind überaus weitreichend, denn an der poietischen Fähigkeit, etwas her-
stellen zu können, gibt unserer Subjektivität, unserem Handeln, unserer Arbeit und
unserem Zusammenleben einen Rahmen, insofern man das Hervorbringen als welt-
generierende Tätigkeit versteht. Canguilhem und Kittler eröffnen beide eine neue
Dimension der, von Hannah Arendt, noch auf das Werkzeug und seinen instrumen-
tellen Gebrauch zielend, formulierten Herausforderung: Fraglich wird in aller Deut-
lichkeit, »was wir eigentlich tun, wenn wir tätig sind«,9 wenn unsere Tätigkeit aber
nicht mehr nur uns selbst zugesprochen werden kann und die Maschine nicht mehr
nur unserer Arbeit dient, sondern selbst Arbeit verrichtet, wenn sie nicht mehr ein

9 Hannah Arendt: Vita Activa. Oder vom tätigen Leben, Stuttgart 1970, S. 12. Für Arendt liegt die
Gefahr der Maschine darin, dass sie den Menschen als hervorbringenden homo faber überflüssig
macht und ihm nur noch eine automatische Funktion zuteilt. Ohne unser Herstellen, ohne manu-
elle Tätigkeiten können wir, so Arendt, die Welt nicht erschließen.

233

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mittel unseres Hervorbringens ist, sondern selbst hervorbringt.10 Poiesis und téchnê
treten, so hat es bereits Arendt beschrieben, in ein neues Verhältnis.

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklung kommt, so meine These, bei Canguil-
hem wie bei Kittler eine Möglichkeit, die Maschine zu denken, zum Abschluss: bei
Canguilhem die vom Organismus her bestimmbare Maschine und bei Kittler ein Ma-
schinenkonzept, das den Menschen radikal ausklammert. Die Vermutung lautet, dass
es mit beiden Theorien schwierig ist, zu verstehen, was Maschinen auf der Höhe un-
serer Zeit bedeuten – wenn es denn überhaupt noch sinnvoll ist, den Begriff der Ma-
schine in Anschlag zu bringen. Dennoch weisen beide Ansätze einen Weg, den sie
selbst nicht gegangen sind.

Am Ende der folgenden Überlegungen wird keine Antwort auf diese ontologische
Problemstellung stehen, sondern eher eine Bestimmung des historischen Hinter-
grunds dieser, das Selbstverständnis der technischen Kultur der Gegenwart, heraus-
fordernden Fragen: Was ist der Mensch, wenn Maschinen seine reproduktive Funkti-
on übernehmen? Was sind Maschinen, wenn Maschinen nur mit Maschinen Umgang
haben? Wer liest, wenn nur Maschinen lesen können, was Maschinen schreiben?
Was ist Arbeit, wenn Maschinen nicht nur produzieren, sondern herstellen? Was ist
Sozialität, wenn Maschinen alle Relationen zwischen Menschen vermitteln? Auf
diese Fragen laufen die Überlegungen Canguilhems wie Kittlers zu, und sie stellen
sich heute so dringlich wie damals.

Finalität der Maschine: Canguilhem und die Technik

Zunächst wirft die Aktualisierung der Position Canguilhems jedoch einige Hinder-
nisse auf. Sein Aufsatz präsentiert ein Maschinenbild, das heute antiquiert und zur
Beschreibung der gegenwärtigen Lage kaum hilfreich erscheinen mag. Maschinen
sind demnach eher mechanische Enten als digitale Gadgets, eher Tierfallen als Auto-
mobile. Es handelt sich größtenteils um technische Konstruktionen, die den Prinzipi-
en der klassischen Mechanik gehorchen. Canguilhems Überlegungen scheinen sich
in dieser Hinsicht nicht auf der Höhe ihrer Zeit zu bewegen. So liegt die Vermutung
nahe, dass dieser Maschinenbegriff zu dieser Zeit in Auflösung begriffen sein könn-
te.

Dennoch stellt sich bei der Lektüre des fast 70 Jahre alten Textes das Gefühl ein,
dass diese Analyse trotz ihrer Ferne zu den Maschinen ihrer Zeit einige der dringli-
chen Fragen dieser Epoche artikuliert. Der Text entwirft zugleich eine historisch prä-

10 An anderer Stelle hat Arendt das Herstellen genauer gefasst: »Ohne Werkzeuge nämlich kann
überhaupt nichts hergestellt werden, und die Erfindung von Geräten und Instrumenten fällt tat-
sächlich mit der Geburt von Homo faber und der Entstehung einer von Menschen hergestellten
Dingwelt zusammen.« Ebd., S. 110.

234

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zise Übersicht wie einen selbstbewussten philosophischen Anspruch, indem er die
Maschine nicht als technische Erweiterung des Körpers, als Umsetzung von Wissen
oder als Repräsentation einer technischen Lösung präsentiert, sondern sie als »uni-
versales biologisches Phänomen« (213) begreift und konsequent nach ihrer
(Dis-)Kontinuität mit dem Organismus fragt. Canguilhems Text breitet ein eindrück-
liches historisches Panorama verschiedener Ausprägungen dieser Korrelation aus
und befragt zugleich die Position, von der aus dieses Panorama sichtbar wird.

In aller Deutlichkeit führt der Text vor, dass die Bestimmung des Lebens, die seit
Aristoteles mit der Frage nach der Finalität und der Teleologie des Lebens zusam-
menhängt, zutiefst mit der Entstehung von Werkzeugen und Maschinen verbunden
ist. Letztere wurden jedoch in ihrer vermeintlich mechanischen und vollständig er-
klärbaren Kausalität häufig als das Gegenteil der Teleologie des Lebens verstanden.
Der Teleologie gilt wie der Finalität eine ganz eigene Hassliebe der Biologen, weil
sie zwar die Eigenständigkeit des Lebendigen hervortreten lässt, aber, so das klassi-
sche Gegenargument, etwas zeitlich Späteres nutzt, um etwas zeitlich Früheres zu
erklären: aus dem Zweck des Organismus wird seine Organisation abgeleitet und
dessen Existenz durch eine von außen addierte Konstante gerechtfertigt, die notwen-
digerweise zu einem bereits vorab bestimmten Ziel führen muss.11 Ihre Autonomie
von der Physik erkauft sich die Biologie insbesondere zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts, als sich die Frage nach der Organisation auf neue, emanzipierende Weise
stellt, durch die Gefahr einer Verabsolutierung und Transzendentalisierung des Le-
bens. Als Frage nach dem Lebendigen ist die biologische Frage nach der Finalität
mithin die Frage nach der Ordnung des Universums. In dieser Gestalt wird sie von
Canguilhem historisch situiert. Er zeigt, dass die Bestimmung des Lebendigen auch
von jenen Maschinen abhängt, welche die seit Descartes’ Zeit vorherrschende Ab-
lehnung der Finalität im mechanistischen Denken unterlaufen.

Eines der vordringlichsten Ziele der organizistischen und systemischen Strömun-
gen der Biologie seit Anfang des 20. Jahrhunderts besteht darin, die Finalität der vi-
talistischen Biologie zu säkularisieren und anstatt einer von außen vorgegebenen,
womöglich von Gott bestimmten Zielsetzung zu beschreiben, wie die Zweckgerich-
tetheit eines Organismus als Effekt seiner Organisation zu verstehen ist.12 Finalität
ergibt sich, so der neue Ansatz, aus der Beziehung eines Teils zum Zusammenwir-
ken aller Teile, das heißt, eines Organs zum Organismus oder eines Lebewesens zum
milieu. In eben diesem Zusammenhang tritt die von Canguilhem eher skeptisch be-
argwöhnte Kybernetik auf den Plan und postuliert, vereinfacht gesagt, dass Maschi-

11 Vgl. zum Durchgang dieser Argumente Georg Toepfer: Zweckbegriff und Organismus. Über
die teleologische Beurteilung biologischer Systeme, Würzburg 2004, S. 21.

12 Dies unternehmen beispielsweise 1943 Norbert Wiener, Arturo Rosenblueth und Julian Bige-
low in einem einflussreichen Beitrag: Arturo Rosenblueth, Norbert Wiener und Julian Bige-
low: »Behaviour, Purpose and Teleology«, in: Philosophy of Science 10 (1943), Heft 1, S. 18–
24.

235

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen auf die gleiche Weise konstruierbar seien wie Organismen – als rückgekoppelte
informationsübertragende Systeme. Die Frage des Lebens bzw. des Todes wird da-
mit verschoben, weil für die Vorgehensweise der Kybernetik kein systematischer
Unterschied zwischen der Organisation eines Organismus und einer Maschine zu er-
kennen ist. Der Anspruch der Kybernetik lautet in diesem Kontext, die Finalität
einer Organisation als operationalisierbaren Prozess in einer allgemeinen Sprache so
darzustellen, dass Organismus und Maschine auf der gleichen Ebene beschreib- und
konstruierbar werden. Die Kybernetik bildet, so viel sei an dieser Stelle gesagt, das
Leben nach technischen Konzepten des Feedbacks und der Homöostase. Während
die technische Umsetzung noch einige Jahre warten lässt, geschieht die Grundle-
gung dieser Konzepte genau zu der Zeit, in der Canguilhem seine Thesen vorträgt.

Auf diesen kybernetischen Maschinenbegriff scheint Canguilhem anzuspielen,
wenn er schreibt, die Annahme sei ein Irrtum, dass der Organismus seine originäre
Finalität verliere, wenn man ihn als Zusammensetzung von geregelten Prozessen an-
sähe. Denn – und das folgende Zitat ist gleichsam das Ziel, auf das sein ganzer Auf-
satz hinarbeitet – gerade wenn man den Organismus als Maschine versteht, unter-
wirft man ihn – entgegen der ursprünglichen Intention, ihn von äußeren Zwecken zu
befreien –dem Finalismus: »Es scheint also, als mache man sich Illusionen, wenn
man denkt, dem Organismus die Finalität auszutreiben, indem man ihn als Zusam-
mensetzung von komplexen Automatismen versteht. Solange die Konstruktion der
Maschine keine Funktion der Maschine selbst ist und solange die Ganzheit des Or-
ganismus nicht äquivalent zur Summe seiner Teile ist [was bei der Maschine des
Mechanismus der Fall ist, F.S.], die eine Untersuchung in dem gegebenen Organis-
mus entdeckt, so lange wird es legitim erscheinen, die Vorgängigkeit einer biologi-
schen Organisation als eine notwendige Bedingung für die Existenz und den Sinn
mechanischer Konstruktionen zu verstehen.« (219) Die entscheidenden Worte sind
›so lange‹. Die sowohl praktische wie konzeptuelle Abhängigkeit der Maschine vom
Organismus, die Canguilhem in einzelnen Schritten herausarbeitet, steht unter dem
Schatten der möglichen Aufhebung dieser Abhängigkeit. Wenn Maschinen die
Funktion erlangen, Maschinen zu konstruieren, könnte es hilfreich sein, zu verste-
hen, was aus Canguilhems Sicht auf dem Spiel steht.

Im oben genannten Zitat deutet sich bereits die Möglichkeit einer Einteilung der
Geschichte in drei Phasen der Maschine an, die ich im Folgenden als heuristischen
Leitfaden durch den vielschichtigen Argumentationsgang Canguilhems nutzen
möchte. In allen drei Phasen wird jeweils neu bestimmt, was Organismus und Ma-
schine sind – und damit das Verhältnis von Mensch und Technik neu gefasst.

In der ersten Phase nehmen Werkzeuge ihre Bewegung aus organischer Muskel-
kraft. Sie haben ihre Wirkursache also in einem bewegenden Wesen und sind damit
prä‑automatisch. Die Maschinen, an die Canguilhem hier denkt, sind Werkzeuge, an
denen ein Mensch ›anhängt‹, das heißt, die direkt mit seinem Körper verbunden

236

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind, wie der Hammer mit der Hand. Ohne den Organismus sind diese Maschinen
noch keine Maschinen, sondern unbehaftete Dinge, doch sie können nicht nach dem
Modell des Organismus beschrieben werden, weil sie sich nicht von ihm lösen. In
diesem »kinematischen Dispositiv« (190) ist es »tautologisch, die Bewegung eines
Lebewesens durch den Vergleich mit der Bewegung einer Maschine zu erklären, die
in ihrer Bewegung von der Muskelkraft des Lebewesens abhing.« (188) Um es in
Kittlers Worten zu sagen: der Hammer kann keine Metapher des Organismus werden
(wohl aber der Hand), weil es keinen Zwischenraum für eine metaphorische Über-
tragung gibt.13 Eine Erklärung von Organismen als derartige Maschinen wäre zirku-
lär, weil diese Maschinen Organismen voraussetzen, von denen sie bewegt werden.

Erst, als der Mensch nicht mehr der Maschine ›anhaftet‹, wie es Canguilhem im
Eingangszitat ausdrückt, kann der Organismus in der zweiten Phase als Maschine
und damit in einer gänzlich neuen Weise gedacht werden. Grob seit dem 17. Jahr-
hundert und eingehend erörtert in den Schriften René Descartes‘, entstehen Automa-
ten, welche die Wirkkraft ihrer Bewegung in sich selbst haben und deren Antrieb
oder Energie nicht direkt aus der Kraft eines Organismus stammt. Impliziert ist da-
mit, dass erstens ihre Finalität im Vergleich zur ersten Phase neu gedacht werden
muss, weil sie ihre eigenen Ursachen und Zwecke haben, und zweitens, dass sie –
gerade in dieser Finalität – den Vergleich mit dem Organismus herausfordern: »Das
Modell der belebten Maschine ist das Lebendige selbst.« (205) Die Maschine der
zweiten Phase wird in Canguilhems Interpretation zum Inbegriff eines neuartigen, zu
diesem Zeitpunkt denkbaren Finalismus. Canguilhem insistiert darauf, dass dies eine
Neukonzeption des Organismus und des Lebendigen erzwingt, die in seiner eigen-
willigen Lesart des Cartesianismus das Vorbild der Maschine darstellen. Sie zu ver-
stehen ist notwendig, um die Voraussetzungen der anbrechenden dritten Phase zu er-
fassen.

Eine der vielen cartesianischen Visionen lautet, mechanische Modelle lebender
Körper zu bauen. Im Cartesianismus stellen der Körper und seine res extensa Ma-
schinen dar, die allein mit mechanischen, mathematischen und geometrischen Mit-
teln beschreibbar seien. Nur durch die von Gott gegebene Seele unterscheide sich
der Mensch vom Tier und in zweiter Linie von der Maschine. Descartes wendet sich
gegen den Finalismus, indem er alle Vorgänge im Organismus und in der Welt voll-

13 Vgl. Friedrich A. Kittler: Eine Kulturgeschichte der Kulturwissenschaft, München 2000,
S. 205. Anders würden hier Ernst Kapp oder Marshall McLuhan argumentieren, für die Ma-
schinen Extensionen des Körpers darstellen – bis hin zum Telegraphennetz bzw. Computer, die
das Zentralnervensystem externalisieren. So schreibt Kapp: »Weil Werkzeuge und Maschinen
weder auf den Bäumen wachsen, noch als Göttergeschenke fertig vom Himmel herabfallen,
sondern weil wir sie selbst gemacht haben, tragen sie als Produkte dieses Selbst als deutliches
Gepräge des bald unbewusst findenden, bald bewusst erfindenden Geistes.« Ernst Kapp:
Grundlinien einer Philosophie der Technik, Braunschweig 1877, S. 172. Zu Kapp vgl. Chris-
toph Hoffmann: Unter Beobachtung. Naturforschung in der Zeit der Sinnesapparate, Göttin-
gen 2006, S. 268.

237

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ständig mechanisch und kausal erklären möchte, um sie nutzbar zu machen. Dies ist
die klassische Definition eines Weltbilds, das in einer durch und durch mechani-
schen Welt keinen Ort für Finalismus oder Teleologie lässt, außer wenn sie von Gott
kommt. Canguilhem kann jedoch zeigen, dass dieses Verständnis des Mechanismus
von einer anderen Finalität unterlaufen wird. Sie ist nicht auf der Ebene des von
Descartes als anti-finalistisch und mechanisch beschriebenen Zusammenwirkens der
Teile angesiedelt. Vielmehr findet sie auf der Ebene der Bewegung und der Ursache
der Bewegung statt. Demnach setzt Descartes sowohl den Menschen als Erfinder der
Maschine (analog zu Gott als dem Schöpfer des Menschen) als auch die Existenz ei-
nes Organismus voraus, dem die Maschine nachgebildet wird: »Man kann also sa-
gen, dass Descartes die Teleologie jedes Lebens beseitigt, indem er den Mechanis-
mus an die Stelle des Organismus setzt, und dennoch beseitigt er sie nur scheinbar,
da er sie am Ausgangspunkt wieder einführt.« (206) Wie Canguilhems Argumentati-
on belegt, wird in der zweiten Phase die Maschine mit eben jener Teleologie und Fi-
nalität gekennzeichnet, die seit der aristotelischen Formulierung den Organismus
auszeichnet: wie der Organismus benötigt die Maschine einen ersten Beweger als
Ursache, einen Konstrukteur, der zwar nicht mehr die Wirkursache ihrer Bewegung
durch Kausalität, wohl aber ihrer Existenz ist. Eine Maschine, welche die Kraft ihrer
Bewegung aus sich selbst nimmt und der kein Mensch mehr ›anhängt‹, kann in die-
sem Sinne nur mit dem Vorbild eines Organismus gedacht werden.

Die cartesianische Vision des Mechanismus impliziert also, dass die Maschine or-
ganischen Körpern nachgebildet wird. Descartes‘ Analogie der Tier-Maschine setzt,
so Canguilhem, »zugleich Gott als Wirkursache und ein nachzuahmendes, bereits
existierendes Lebendiges als Form- und Zweckursache voraus« (204), ist also nicht,
wie gemeinhin angenommen wird, eine Analogie des Körpers mit einer rein mecha-
nischen, aller Zwecke und Ziele bereinigten Maschine. Vielmehr wird in Canguil-
hems Descartes-Lektüre die Maschine zur Nachbildung des Körpers. Canguilhem
stülpt die klassische Lesart des Cartesianismus um: nicht der Körper erscheint als
Maschine, sondern die cartesianische Maschine erscheint als Körper. Entscheidend
ist daran, dass die Maschine weiterhin vom Menschen konstruiert wird. Folgerichtig
ist das Lebendige der Maschine vorgängig.

Zwar überwindet das cartesianische Körper-Konzept die aristotelische Teleologie,
die jeden Organismus mit einem äußeren Zweck belegte, setzt an dessen Stelle aber
einen neuen, nunmehr technischen Anthropomorphismus. Die philosophiehistori-
schen Schlussfolgerungen, die Canguilhem aus dieser Beobachtung zieht, sind über-
aus weitreichend: Descartes und die an ihn anschließende philosophische Tradition
verkennen, dass Technik ein biologisches Phänomen und keine angewandte Wissen-
schaft ist, denken die Maschine aber zugleich abhängig von der Finalität des Men-
schen. Die Maschine der zweiten Phase ist für Canguilhem daher nicht länger ein
mechanischer Opponent der Finalität, weil sie auf den Organismus bezogen bleibt –

238

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sowohl technisch wie konzeptuell, sowohl in der Konstruktion von Automaten, die
Konstrukteure und organische Energie benötigen, als auch in der dominanten carte-
sianischen Theorie des Automaten. Dem Mechanismus widersprechend zeigt Can-
guilhem mithin, dass die Maschine sich selbst nicht genügt oder gar sich selbst be-
gründet und ihre Existenz kein Beweis für die Gültigkeit des Mechanismus ist.

Diesen Gedanken wiederum wendet Canguilhem historisch, um zu erklären, wie
ein anderes Denken des Organismus und der Maschine möglich wird, das den An-
thropomorphismus der Teleologie ebenso verneint wie jenen des Mechanismus, den
er an Descartes aufzeigen konnte. In anderen Worten geht es darum, das Lebendige
als eigenständige Kategorie ernst zu nehmen, die der Technik nicht entgegengesetzt
werden kann. Das Argument, das mechanistische Weltbild könne den Organismus
aufgrund der Finalität seiner Organisation nicht erklären, weil diese nicht kausal her-
leitbar sei, mag auch aus Sicht Canguilhems zwar zutreffen, aber die Ablehnung des
Mechanismus reicht noch nicht aus, um die Irreduzibilität, Spontaneität und Poten-
tialität des Lebens auf eine Weise zu verteidigen, die das Leben weder einem naiven
Vitalismus noch einem naiven Mechanismus unterwerfen würde. Eben darum geht
es Canguilhem, dessen Werk man als die Suche nach einem diesen Ansprüchen ge-
recht werdenden, aber nicht ontologischen Vitalismus verstehen kann.14 Den theore-
tischen Ausgangspunkt dieser Suche formuliert er in »Machine et Organisme« wie
folgt: Erst als die Finalität auf die Zweck- und Wirkursache der Bewegung und der
Entstehung einer Maschine bezogen wird, wird in einem ersten Schritt die Analogie
von Organismus und Maschine plausibel, woraus in einem zweiten Schritt die Mög-
lichkeit folgt, das Lebendige in Bezug auf eine genuine Technizität zu denken, in der
die Maschine als Phänomen des Lebens erscheinen kann und Technik dem Lebendi-
gen nicht entgegengesetzt wird.

In Canguilhems Beschreibung der potentiellen Offenheit des Organismus für sei-
ne Reorganisation in Abhängigkeit vom milieu wird deutlich, wie die Maschine der
zweiten Phase nicht nur dieses Wissen von der Reorganisierbarkeit sowie Offenheit
des Organismus durch die Analogiebildung prägt und im Gegenzug die auf einen
Zweck hin geschlossene Ausrichtung der Maschine hervortreten lässt. Darüber hi-
naus wird einsichtig, dass dieses Wissen parallel in der Konstruktion von Maschinen
und der Erforschung des Organismus an Bedeutung gewinnt. Damit bindet Canguil-
hem auf der Ebene der Finalität, d.h. des Lebens, die Maschine dieser Phase an den
Menschen: »Eine Maschine wird vom Menschen und für den Menschen in Hinblick
auf bestimmte, zu erreichende Zwecke in Form von zu erzeugenden Wirkungen her-
gestellt.« (207) Diese Maschine wird als zweckbestimmt und starr auf ein Ziel aus-
gerichtet definiert – als »Zusammensetzung beweglicher Teile, deren Bewegungen

14 Canguilhems Vitalismus sucht, wie Maria Muhle hervorgehoben hat, das Prinzip des Lebens in
seiner Veränderbarkeit und Vergänglichkeit: Maria Muhle: Eine Genealogie der Biopolitik.
Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Canguilhem, München 2013.

239

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die gleichen Verhältnisse zwischen den Teilen periodisch wiederherstellen« (185) –,
während der Organismus in der, dem Cartesianismus folgenden, Konzeption auf ver-
schiedene äußere Bedingungen mit einem mehr oder weniger breiten Toleranzbe-
reich reagieren kann. Er ist offen und variabel sowie nicht auf ein fest definiertes
Ziel hin orientiert. In der Maschine sind durch Normierung und Standardisierung die
Teile gegeneinander austauschbar und dann besonders wirksam, wenn sie einem ein-
zigen Zweck dienen. Im Organismus hingegen können einzelne Elemente verschie-
dene Aufgaben übernehmen. Als Ganzes kann der Organismus, wie man seit dem
19. Jahrhundert weiß, im Gegensatz zur Maschine reorganisiert werden oder sich so-
gar selbst reorganisieren. Damit – und darauf kommt es hier an – eignet sich die Be-
stimmung der Finalität, die häufig mit dem Leben gleichgesetzt wurde, besser für
die Maschine als für den Organismus, der »über weniger Finalität und mehr Poten-
tialitäten« (215) verfügt. Dies wiederum impliziert, wie hier nicht weiter verfolgt
werden kann, dass das Lebendige auf eine andere Weise gedacht werden muss, denn
als finalistisch und teleologisch. Die Finalität wird aus dem Anthropomorphismus
befreit und als weder rein organisches noch rein technisches Konzept denkbar.

Ian Hacking hat darauf hingewiesen, dass Canguilhem die Maschinen der zweiten
Phase als Aneignungen der Umgebung des Menschen versteht, jedoch nicht im Sinn
der Organprojektion.15 Technik ist vielmehr, wie es Cornelius Borck im Anschluss
an Hacking genannt hat, »Ausdruck eines auf Handlungsoptimierung zielenden Ver-
mögens von Lebewesen«16. Die Perspektive, auf die diese Technikkonzeption zuge-
schnitten ist, findet sich in Fortentwicklung von Thesen des Physiologen Claude
Bernard, vor allem bei André Leroi-Gourhan und Gilbert Simondon formuliert, letz-
terer war Doktorand von Canguilhem.17 Technik ist für alle genannten Autoren in
einer nicht vom Körper zu trennenden Koevolution von Organismus und milieu be-
griffen. Mit dieser Perspektive, die hier nur angedeutet werden kann, wird die Tren-
nung in Natur, Kultur und Technik unterlaufen und letztere als biologisches Phäno-
men denkbar.

Hacking verfolgt im Weiteren, wie seit den 1960er Jahren Cyborgs und technisch-
organische Grenzwesen die Maschinen der zweiten Phase vervollkommnen und wel-
che technischen Aufgaben sie etwa in der Raumfahrt übernehmen. Sie werden je-
doch nicht von Maschinen kreiert, sondern nach dem Bild des Menschen geschaffen.

15 Vgl. Ian Hacking: »Canguilhem amid the cyborgs«, in: Economy and Society 27 (1998), Heft
2/3, S. 202–216.

16 Cornelius Borck: »Das Ich in der Kurve. Experimentelle Beziehungen zwischen Gehirn und
Subjekt in der Elektroenzephalographie«, in: Cornelius Borck, Volker Hess und Henning
Schmidgen (Hg.): Maß und Eigensinn. Studien im Anschluß an Georges Canguilhem, Mün-
chen 2005, S. 45–70, hier S. 49.

17 Vgl. André Leroi-Gourhan: Milieu et Techniques, Paris 1945; sowie Gilbert Simondon: Die
Existenzweise technischer Objekte, Berlin 1958/2012. Bernard Stiegler hat diese Überlegungen
aufgenommen und fortgeführt: Bernard Stiegler: Denken bis an die Grenzen der Maschine,
Berlin 2009.

240

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während Hacking es dabei belässt, die Maschine als Projektion des Lebendigen und
seiner Vitalität in die Äußerlichkeit zu beschreiben, kann man bei Canguilhem, wenn
man die Frage der Finalität in den Mittelpunkt stellt, ein weitaus stärkeres Argument
finden: die Maschinen der zweiten Phase gehören deswegen zum Organismus, weil
sie teleologisch ausgerichtet sind. Seit der historischen Konstellation von Cartesia-
nismus und frühen Automaten können sie nur in der Analogie von Organismus und
Maschine konzeptualisiert werden.

Die Möglichkeit einer dritten Phase, in der Maschinen Maschinen konstruieren
und der Mechanismus wie der Vitalismus keine Auskunft über ihre Erzeugung mehr
geben können, einer Phase, die nicht gleichzusetzen ist mit dem, was anderswo unter
dem Stichwort Automation verhandelt wurde, deutet Canguilhem nur an. Doch die
Insistenz, mit der diese Möglichkeit in seinem Text auftaucht, legt nahe, dass sie
sein Denken beherrscht und vielleicht auch begrenzt. In ihr wäre, wenn sie Realität
werden würde, die »absolute chronologische und biologische Vorgängigkeit« (220)
aufgebrochen. Entsprechend könnte, diesen Gedanken aufnehmend, die Maschine
der dritten Phase über Canguilhem hinaus autonom und ohne Bezug auf das Leben
oder vielmehr als ein eigenes Leben gedacht werden. Vielleicht kommt mit diesem
Anspruch auch Canguilhems Maschinenbegriff an ein Ende – diese These soll nun
verfolgt werden.

Brisant ist die Frage nach einer dritten Phase der Maschine vor allem dann, wenn
man sie auf die Finalität und Offenheit bezieht, die nach Canguilhem das Leben
prägt. Denn er legt nahe, dass die Herausforderung darin bestehen könnte, zu durch-
denken, was geschieht, wenn Maschinen Maschinen konstruieren oder hervorbrin-
gen – und zwar, wie wir über Canguilhem hinaus, aber gemäß seiner Argumentation
ergänzen könnten, im Sinne einer poiesis, also eines traditionell als genuin mensch-
lich, als nicht-technisch definierten Vermögens. Diese Frage deutet Canguilhem nur
an, beantwortet sie nicht und gibt auch nur einen Hinweis, warum sie zum Zeitpunkt
seiner Überlegungen wichtig werden könnte. Zu einer Selbstanwendung seines Ar-
guments kommt es nicht: er vermeidet die Frage, welche Erklärung des Organismus
durch die Maschinen seiner Zeit möglich wird, das heißt durch nicht-triviale kyber-
netische Maschinen, frühe digitale Apparate und rückgekoppelte Automaten.

Vor allem in den mitunter cartesianisch zu nennenden Schriften Norbert Wieners,
dessen Buch Cybernetics: Or Control and Communication in the Animal and the
Machine 1948 erscheint,18 werden solche Maschinen in enger Analogie zum Orga-
nismus, gar in ihrer Gleichsetzung beschrieben. Die Kybernetik scheint in ihrem
Selbstverständnis noch Teil der zweiten Phase der Maschine zu sein. Dennoch impli-
ziert Canguilhems Ahnung, dass ein Aspekt der Maschinen von der frühen Kyberne-
tik selbst ungedacht geblieben ist: dass mit dem Wissen der Kybernetik Maschinen

18 Vgl. Norbert Wiener: Cybernetics. Control and Communication in the Animal and the Machi-
ne, Cambridge 1948.

241

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebaut werden könnten, die über das Vermögen der Selbstverbesserung, der »ma-
schinellen Selbstreproduktion«19 und letztlich der Erzeugung von ›Ebenbildern‹, von
›Nachfahren‹ verfügen. Darin könnten sie nicht mehr auf den Organismus bezogen
werden, stünden also ganz und gar außerhalb der zweiten Phase. Grey Walters ler-
nende, adaptive Schildkröten-Roboter, die in Canguilhems Buch über den Reflexbe-
griff angeführt, aber nur als Fortsetzung der Analogie verstanden werden, bleiben
zwar auf den Organismus bezogen. Sie deuten jedoch ebenso wie Claude Shannons
ein Labyrinth durchquerende elektrische Mäuse die Fragen an, die sich mit derarti-
gen Maschinen stellen.20 Wenn man diese Konstellation von 1948/1952 aus heutiger
Perspektive betrachtet, ist das prominenteste gegenwärtige Beispiel sicherlich die
Konstruktion von Chips, deren Architekturen nur Computern zugänglich sind und
die nur von Robotern gebaut werden können. Auch in anderen Bereichen des De-
signs und der Architektur werden konstruktive Akte zunehmend von Maschinen
übernommen. Es ist keine Science-Fiction mehr, dass 3D-Drucker in Zukunft nicht
nur Maschinengewehre, sondern abgesehen von einigen technischen Bauteilen auch
sich selbst werden drucken können. Maschinen kommunizieren seit Einführung des
Binärcodes vornehmlich mit Maschinen. Dass Maschinencode, der nicht in Einsen
und Nullen sondern in elektrischen Zuständen besteht, nur für Maschinen lesbar ist,
wurde von Kittler bis ins Detail durchgespielt und war bereits zu Canguilhems Zeit
ersichtlich. In den Übertragungen digitaler Netze werden über alle Bitpakete Mikro-
entscheidungen getroffen, die keinem menschlichen Urteil mehr zugänglich sind.21

In den logistischen Produktionsabläufen einer Fabrik ist der Mensch ebenfalls zu-
nehmend eine allenfalls kontrollierende Instanz. Und Algorithmen sind, exempla-
risch seit John Horton Conways Systemspiel Game of Life aus dem Jahr 1970, dazu
in der Lage, selbst Algorithmen zu erzeugen. Programme können, zugespitzt gesagt,
von Programmen geschrieben werden.

Die Beispiele führen zu folgenden Fragen, denen wir, mit und gegen Canguilhem
und Kittler, begegnen können: Welches Leben zwingt diese dritte Phase zu denken,
wenn die Maschine zum Konstrukteur und zum Zweckgeber wird, wenn also das
Vorbild der Maschine die Maschine selbst ist? Was geschieht, wenn Maschinen ihre
Bewegungen ganz aus sich nehmen und sich selbst zu erzeugen beginnen? Wie müs-
sen wir dann »den Sinn und die Existenz mechanischer Konstruktionen« (219) ver-
stehen? Und weiter ausholend: Sind die Maschinen der dritten Phase noch Maschi-
nen, oder kommt der Maschinenbegriff hier zu einem Abschluss, weil er bis dahin
immer in Relation zum Organismus gedacht wurde und diese Relation zusammen-
bricht? Ist Technik noch ein biologisches Phänomen, wenn sie außerhalb ihrer

19 Friedrich Kittler: Die Nacht der Substanz, Bern 1989, S. 34.
20 Vgl. Georges Canguilhem: Die Herausbildung des Reflexbegriffs im 17. und 18. Jahrhundert,

München 2008, S. 151.
21 Vgl. Florian Sprenger: Politik der Mikroentscheidungen. Edward Snowden, Netzneutralität und

die Architekturen des Internets, Lüneburg 2015.

242

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Koevolution mit dem menschlichen Organismus ein eigenes, nicht mehr organisches
milieu schafft?

Die Schlussfolgerungen, die Canguilhem aus seiner Argumentation zieht, bleiben
letztlich vage. Antworten wird man seinem Text nicht entnehmen können. Er weist
darauf hin, dass man, um den Organismus zu denken, ohne ihn zu reduzieren, seine
Konzeption zwar in einer historischen Epistemologie auf die jeweiligen Phasen der
Maschine beziehen müsse. So könne man verstehen, wie die wissenschaftliche Er-
kenntnis den Organismus erfasst. Doch ist Canguilhems eigenes Verständnis des Le-
bendigen, sein eigener Vitalismus angetrieben vom Versuch, es in seiner Irreduzibili-
tät zu denken und seine Offenheit gegen die mechanische, geschlossene Finalität zu
affirmieren. Das Lebendige kann in Canguilhems Verständnis nicht auf etwas ande-
res zurückgeführt oder durch etwas anderes ersetzt werden. Canguilhem wendet sich
bezeichnenderweise gegen Kants Argument, dass die Maschine zwar eine bewegen-
de, aber keine bildende Kraft habe, dass sie sich also von selbst antreiben, nicht aber
selbst hervorbringen könne (221). Dagegen zeigt er, dass auch der Erfindung von
Maschinen ebenso wie der Entstehung von lebendigen Wesen ein irreduzibles vitales
Moment innewohnt, welches darin begründet liegt, dass Maschinen als »Verhaltens-
weisen des Lebendigen« (229) dem Umgang mit Umgebungen, das heißt der Auf-
rechterhaltung des Lebens dienen. Doch dies gilt nur, wenn und solange der Orga-
nismus der Maschine vorgängig ist.

Was geschieht also, wenn erstens die Funktion und auch der Zweck der Maschine
in der Maschine selbst liegt, und wenn zweitens die mechanistische Deutung des Or-
ganismus so weit voranschreitet, dass sie alle seine Bestandteile voll und ganz erklä-
ren zu können glaubt, ohne auf einen Mehrwert des Ganzen oder des Lebens zurück-
zugreifen? Wären diese beiden Punkte erreicht, wäre das Leben nicht mehr die Vor-
aussetzung für die Maschine und die Maschine würde autonom – unabhängig vom
Leben, etwas anderes als das Leben.

Vielleicht, so könnte man erstens vermuten, übergeht Canguilhem die insistieren-
de dritte Phase der Maschine deswegen, weil sie seine Konzeption des Lebendigen
in Gefahr bringen würde. Zwar verspricht sich Canguilhem von ihr ein Denken des
Lebendigen außerhalb von Teleologie und Finalität. Doch wenn Maschinen Maschi-
nen herstellen – und zwar nicht nur einzelne Geräte, sondern gleichsam als Disposi-
tiv –, wird die Vorgängigkeit des Organismus als Voraussetzung der Maschine unter-
laufen. Die Folge wäre ein genuines Denken der Maschine, das sie als vorbildlos be-
greift. Das heißt nicht weniger als dass der Zweck und das Ziel der Maschine die
Maschine selbst wäre. Dies aber brächte die aristotelisch-kantianische Tradition in
Bedrängnis, nach der das Leben ein Zweck in sich selbst ist, der im Gegensatz zu
zweckgebundenen Artefakten nicht hergestellt werden kann. Wenn die Maschine
nicht nur etwas produziert, indem sie etwas verarbeitet, sondern sich selbst hervor-
bringt, führt sie zur Konstruktion von Maschinen, die nichts vom Menschen Hervor-

243

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebrachtes mehr sind.22 Der Akt des Hervorbringens, der poiesis, wäre darin tech-
nisch geworden.23

Zweitens steht hinter diesem Horizont die Auflösung des vom Organismus her-
kommenden Maschinenbegriffs. Mit der Analogie zwischen Organismus und Ma-
schine lässt sich nicht mehr erfassen, welche Maschine die Kybernetik ermöglicht,
und das wiederum bedeutet, dass die Analogiebildung als solche obsolet wird oder
eine neue Analogie gefunden werden muss. Canguilhem mag der Kybernetik mit
Ablehnung, gar mit Verachtung für die Leichtfertigkeit entgegengetreten sein, mit
der sie die philosophische Tiefe ihrer Konzepte beiseite zu wischen versuchte. Er
wehrt sich dagegen, »Phänomene der Selbstkonstruktion, Selbsterhaltung, Selbstre-
gulierung und Selbstwiederherstellung« (211), die er allein dem Organismus zu-
spricht, auf die Maschine zu übertragen. In der Kybernetik erblickt er eine Fortset-
zung des Bekannten: »Die Konstruktion von Servomechanismen oder elektronischen
Automaten verschiebt das Verhältnis des Menschen zur Maschine, ohne jedoch ihren
Sinn zu verändern.« (212)24 Auch diese Maschinen sind für ihn biologische Phäno-
mene der Anpassung von Umgebungen. Was darüber hinaus möglich sein könnte,
schimmert in einigen Zeilen durch, bleibt aber ansonsten ungedacht.

Canguilhem zeigt damit deutlich die Beschränkung des kybernetischen Maschi-
nenbegriffs, der etwa bei Wiener noch vom Organismus her gedacht wurde, offen-
bart aber zugleich die Reichweite, die auch einen organischen Maschinenbegriff wie
seinen eigenen grundsätzlich begrenzt. Maschinen, die Maschinen konstruieren, die
weder Extensionen von Organen noch Repräsentationen eines Wissens, weder Hilfs-
mittel zur Gestaltung von milieus noch technische Problemlösungen sind, lassen sich
damit nicht mehr beschreiben – kybernetische Maschinen, so könnte man formulie-
ren, die den Maschinenbegriff der Kybernetik selbst übersteigen, weil sie weder auf
einen Organismus noch auf eine Organisation rückführbar sind. Doch wie diese Ma-
schinen dann zu denken seien, darauf gibt Canguilhem keine Antwort, sondern deu-
tet nur an, dass sie über keine Finalität und keine Teleologie mehr verfügen würden.
Sie haben keinen Bezug zum Leben, weil sie kein Vorbild und keinen Konstrukteur

22 Canguilhems Wortwahl ist in dieser Hinsicht geschickt: ›Konstruktion‹ lässt die Möglichkeit
der ›Fortpflanzung‹ nicht zu, doch ist es eben diese Ebene, die im Endeffekt betroffen ist.
Wenn Maschinen Maschinen konstruieren, würden sie die reproduktive Funktion des Lebens in
sich aufnehmen.

23 Vgl. zur Lebendigkeit der Maschinen auch die Überlegungen Donna Haraways in: Joseph
Schneider: »Conversations with Donna Haraway«, in: Ders. (Hg.): Donna Haraway. Live
Theory, London 2005, S. 114–156, hier S. 139.

24 So auch Henning Schmidgen: »Mechanische Philosophie und Kybernetik ersparen sich den
zeitaufwändigen Durchgang durch die Technik, der Canguilhem zufolge erforderlich ist, um zu
wissenschaftlichen Begriffen zu kommen, die dem Gegenstand der Biologie, dem Leben ange-
messen sind.« Henning Schmidgen: »Nachwort. Über Maschinen und Organismen bei Can-
guilhem«, in: Ders. (Hg.): Wissenschaft, Technik, Leben. Beiträge zur Historischen Epistemo-
logie, Berlin 2006, S. 157–178, hier S. 170.

244

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben. Fraglich wird, ob sie ein Phänomen des Lebens bleiben und was ›Leben‹
dann heißen würde.

Medien und Metaphern: Kittler und der Mensch

Was bei Canguilhem ungedacht blieb, bildet für das Kittler’sche Denken ein Gravi-
tationszentrum. Im Gegensatz zu Canguilhem affirmiert Kittler das Ende des Men-
schen in seiner bisherigen Gestalt und ist für seinen vermeintlichen Posthumanismus
häufig kritisiert worden. Er wendet sich vehement gegen die These, dass »natürlich
der Mensch das Subjekt aller Medien«25 sei. Seine Provokationen über die Überflüs-
sigkeit des Menschen sind berüchtigt und häufig vernachlässigt worden, weil in Kitt-
lers Äußerungen nicht immer eindeutig zwischen einem Argument und einer Über-
treibung zu unterscheiden ist: »[D]aß das Symbolische die Welt der Maschine heißt,
kassiert den Wahn des sogenannten Menschen, durch eine Eigenschaft namens ›Be-
wusstsein‹ anders und mehr als ›Rechenmaschine‹ zu sein.«26 Doch wie ich im Fol-
genden zeigen möchte, liegt solchen Aussagen, aller berechtigten Kritik an ihrer
Leichtfertigkeit zum Trotz,27 eine ähnlich tiefgreifende Gegenwartsdiagnose zugrun-
de wie jene Canguilhems.

Wie das Zitat bereits verdeutlicht, sieht Kittler in der Ausschaltung des Menschen
eine der entscheidenden theoretisch-technischen Entwicklungen der zweiten Hälfte
des 20. Jahrhunderts, die von den auf Sinn, Geist, Bewusstsein oder den Menschen
konzentrierten Wissenschaften nicht erfasst werden könne. Kittlers reformatorische
›Wissenschaft der Medien‹ hingegen setzt dazu an, diesen Geist wie im gleichnami-
gen Buch aus den Geisteswissenschaften »auszutreiben«28 und eine technisch infor-
mierte Sprache zu finden, um nicht selbst überflüssig zu werden. Kittlers Wissen-
schaft soll ohne Rückbezug auf die letzte Instanz eines, der Maschine entgegenge-
setzten und von der Technik ausgeklammerten, Menschen auskommen. Zugleich
setzt sie auf das Bedrohliche, das einer Technik innewohnt, die den Menschen weder
als Vorbild nimmt noch als sein Nachbild Funktionen seines Organismus‘ erweitert.

Eng mit der Absage des Poststrukturalismus an den Menschen verwandt, aber bei
weitem nicht posthumanistisch in dem Sinne, in dem dieses Konzept im 21. Jahr-
hundert verwendet wird, ist der Mensch für Kittler nicht länger der Ausgangspunkt

25 Kittler: Optische Medien, a.a.O., S. 22.
26 Kittler: Grammophon, Film, Typewriter, a.a.O., S. 30.
27 Vgl. dazu Jens Schröter: »Der König ist tot, es lebe der König. Zum Phantasma eines technolo-

gischen Subjekts der Geschichte«, in: Johannes Angermüller, Katharina Bunzmann und Chris-
tina Rauch (Hg.): Reale Fiktionen, Fiktive Realitäten. Medien, Diskurse, Texte, Hamburg 2000,
S. 13–24.

28 Vgl. Friedrich Kittler: Austreibung des Geistes aus den Geisteswissenschaften. Programme des
Poststrukturalismus, Paderborn 1980.

245

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allen Wissens und kein Grund der Wahrheit. So werden in seinen Schriften Huma-
nismus und Geist letztlich selbst als Machtinstrumente bloßgestellt, die dazu führen,
dass die bedeutenden technischen Vorgänge im Hintergrund verdeckt werden. Die
Rede vom Menschen, so könnte man mit Kittler sagen, verstellt den Blick auf die
Technik, die diesen Menschen erst hervorbringt.

Dies geschieht, wie Kittler vor allem in seinen Vorlesungen Eine Kulturgeschich-
te der Kulturwissenschaft und Optische Medien sowie in den Aufsätzen der Jahrtau-
sendwende vertreten hat, in zwei Dimensionen: die erste These lautet, dass techni-
sche Medien durch ihre Übertragungs-, Speicherungs- und Verarbeitungsprozesse
Funktionen des Menschen prozessieren und schließlich ersetzen, der Mensch also
technisch fabriziert wird. Nach der zweiten These stellen Medien und Maschinen
Modelle und Metaphern bereit, die Wissen vom Menschen und damit dessen histo-
rische Erscheinungsformen ermöglichen. Um vor dem Hintergrund des bisher Erör-
terten Kittlers Position klarer darzustellen, möchte ich diese beiden Aspekte kurz
nachzeichnen, um am Ende die Beschränkungen zu zeigen, denen sein Maschinen-
begriff unterliegen mag.

Technische Medien wie Grammophon, Film und Typewriter leisten, so hat Kittler
immer wieder gezeigt, eine Entkopplung von menschlichen Sinnen und ihrer Codie-
rung in Daten und Information. Zugleich adressieren sie den Menschen, machen ihn
ansprechbar. Im Gegensatz zu Marshall McLuhan, für den alle Medientechniken als
Extensionen des Menschen an dessen Körper gebunden bleiben und in Form der glo-
balen Netze der Elektrizität bzw. der Elektronik noch das Zentralnervensystem ex-
ternalisieren, geht es Kittler um eine Autonomie von Medien und Maschinen. Sie
übersetzen das, was Menschen wahrnehmen, in unwahrnehmbare Codes und Tempo-
ralitäten. In ihren Akten des Speicherns, Übertragens und Verarbeitens wird mithin
alles prozessiert, was später für den Menschen aufbereitet werden muss. Diesen letz-
ten Schritt der Aufbereitung von Benutzeroberflächen deutet Kittler als eine residua-
le Geste der Menschenfreundlichkeit. Auch ohne ihn würden Maschinen speichern,
übertragen und verarbeiten. Zu versuchen, ihre »absolut autarke[n] Sphären«29 vom
Menschen her zu verstehen oder ihn als ihren Horizont zu setzen, verhindert nach
Kittler, jene vom Menschen unabhängige Welt der Maschine zu beschreiben, die
eine Welt des Symbolischen sei und in der alle Entscheidungen darüber getroffen
werden, was Menschen wahrnehmen, wissen, können und dürfen. In seinem 1989
veröffentlichten Text »Die Welt der Maschine – Eine Welt des Symbolischen« spielt
Kittler durch, was es bedeutet, wenn Erkenntnis und Wahrnehmung von Maschinen
übernommen werden:

»Was Mensch heißt, bestimmen keine Attribute, die Philosophen den Leuten zur Selbst-
verständigung bei- oder nahelegen, sondern technische Standards. Jede Psychologie oder

29 Kittler: Optische Medien, a.a.O., S. 8.

246

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anthropologie buchstabiert vermutlich nur nach, welche Funktionen der allgemeinen Da-
tenverarbeitung jeweils von Maschinen geschaltet, im Reellen also implementiert
sind.«30

Dieses Verhältnis von Mensch und Maschine bedeutet zum einen, dass menschliche
Wahrnehmung und die Interaktion zwischen Mensch und Maschine allenfalls Ober-
flächeneffekte dieser Wirklichkeit sind. Nichts von dem, was Computer schalten, ist
für unsere Sinne wahrnehmbar. Diese Prozesse können nicht von der aisthesis her
verstanden werden. Zum anderen folgt daraus die Ablösung des Menschen als dem
Subjekt und dem primären Handlungsträger der Welt. Die Foucault’sche empirisch-
transzendentale Doublette des Menschen, in deren Form »man Kenntnis von dem
nimmt, was jede Erkenntnis möglich macht«31, wird für Kittler obsolet. Um es in
den Worten Geoffrey Winthrop-Youngs zu sagen:

»He [Kittler, F. S.] is not arguing that computers are artificial human brains, or that they
digitally ape specifically human ways of thinking. Rather, they optimize certain patterns
of information processing that were also imposed on human beings and that subsequently
were mistaken for innate human qualities. Where subjects were, there programs shall be
– because programs were there in the first place.«32

Maschinen machen also in unterschiedlichen historischen Schritten und mit ver-
schiedenen Technologien Menschen, indem sie Maschinen machen. In diesem Sinne
hören »Nachrichtentechniken auf […], auf Menschen rückführbar zu sein, weil sie
selber, sehr umgekehrt, die Menschen gemacht haben.«33 Sie sind keine Nachbildun-
gen wie künstliche Gehirne, sondern greifen direkt in die informationsverarbeiten-
den Prozesse des Körpers ein, indem sie diese externalisieren, supplementieren oder
ersetzen. »Um Funktionen des Zentralnervensystems technisch zu implementieren
(und damit überflüssig zu machen), musste es erst einmal nachgebaut werden.«34

Wenn Kittler Medien wie in diesem Zitat als Re-Konstruktion des Zentralnervensys-
tems beschreibt, dann fällt er zwar wieder in die analogische Rede zurück, deutet
aber auch an, dass sich der Übergang zwischen Mensch und Maschine auf der Ebene
des Wissens und seiner Implementierung abspielt. Denn Wissen vom Menschen er-
langen wir erst, wenn, wie bereits eingangs zitiert, »Medien Modelle und Metaphern
bereitstellen«35. Wissen über Sinnesorgane ist in dieser Hinsicht das, was sich über
den Menschen aussagen oder erforschen lässt, »weil sie [die Medien, F.S.] zur stra-
tegischen Überrollung seiner Sinne entwickelt worden sind.«36 Anhand einer Ma-

30 Friedrich Kittler: »Die Welt des Symbolischen - Eine Welt der Maschine«, in: Ders. (Hg.):
Draculas Vermächtnis. Technische Schriften, Leipzig 1993, S. 58–80, hier S. 61.

31 Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 384.
32 Geoffrey Winthrop-Young: Kittler and the Media, Cambridge 2013, S. 80.
33 Kittler: Grammophon, Film, Typewriter, a.a.O., S. 306.
34 Ebd., S. 116.
35 Kittler: Optische Medien, a.a.O., S. 28.
36 Ebd., S. 31

247

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schine oder eines Mediums – eine Differenzierung beider Begriffe findet man bei
Kittler nicht – wird demnach ein Wissen formiert, das in der Folge dazu dient, orga-
nische Funktionen oder den Organismus als Ganzen zu beschreiben. Besonders prä-
gnant sind in dieser Hinsicht die Analogien, die zwischen optischen Instrumenten
vom Fernrohr über das Kino bis hin zum Fernsehen und dem menschlichen Sehap-
parat gezogen werden. Der metaphorische Abgrund zwischen Sinnesorgan und Me-
dium wurde häufig, beispielhaft im Ansatz Ernst Kapps, übersprungen und letzteres
als Fortsetzung des ersteren aufgeladen, wodurch aus der Projektion eine Extension
wurde. Kittler geht es hingegen um die Historisierung noch der These der Organpro-
jektion. Medien präsentieren eben deswegen etwas vom Menschen Wahrnehmbares,
das heißt dem kleinen Frequenzbereich seiner Organe Angepasstes, um diese Organe
zu kontrollieren und nutzbar zu machen – wie all die Kriegstechnologien, die Kittler
zufolge menschliche Sinne zur Feindbekämpfung implementiert haben.

Auf dieser Ebene kommt es darauf an, zu zeigen, wie in unterschiedlichen histori-
schen Etappen jeweils neue Medien Neues über den Menschen sagbar machen, in-
dem sie ihre eigene Kapazität als Modell für den Menschen zur Verfügung stellen.
Als Metapher können diese Modelle wiederum auf den Menschen bezogen werden.
Stefan Rieger hat diesen Sachverhalt an Kittler anschließend wie folgt ausgedrückt:
»Mensch und Medium sind vielmehr in ein Figurationsverhältnis eingespannt, das
die Rede über den Menschen als Spiegelseite einer Rede über die Medien und umge-
kehrt die Rede über die Medien als Rede über den Menschen aufscheinen lässt:
Techno- und Anthropomorphismus oszillieren bis zu einem Punkt, der die Gültigkeit
des Differenzschemas Mensch/Medium selbst in Frage zu stellen vermag.«37 Medien
machen also den Menschen, indem sie Wissen über ihn produzieren, das sie als »an-
thropologische Aprioris«38 unter ihre eigenen Bedingungen stellen.

Im Hintergrund der ersten These – dass technische Medien Funktionen des Men-
schen prozessieren –steht eine radikale Entkopplung von Mensch und Medium oder
Organismus und Maschine. In der Epoche technischer Medien verschiebt sich ihre
Hierarchie derart, dass der Mensch nicht mehr an oberster Stelle steht.39 Die zweite
These – dass Medien Metaphern bereitstellen – expliziert darauf aufbauend eine Ab-

37 Rieger: Individualität der Medien, a.a.O., S. 13f. Christoph Hoffmann hat gezeigt, wie sehr
Kittlers Ausführungen das Selbstverständnis der Sinnesphysiologie des 19. Jahrhunderts repro-
duzieren und darin die konkreten Experimentalsituationen in den Labors vernachlässigen: »Da-
gegen werden die Sinne weder als Vorbilder von Instrumenten und Apparaten begriffen, noch
wird ihr Verhalten in Bezug auf Instrumente und Apparate auseinandergesetzt und formuliert.
Die Sinne werden gleich Apparaten, aber nicht als Apparate untersucht.« Hoffmann: Unter Be-
obachtung, a.a.O., S. 276.

38 Kittler: Grammophon, Film, Typewriter, a.a.O., S. 167.
39 Auf einen ähnlichen Gedanken wie Kittler aufbauend hat Mark Hansen in seinen Schriften be-

gonnen, einen neuen Maschinenbegriff zu entwerfen, der einige dieser Punkte aufnimmt und
versucht, die Unterscheidung zwischen Menschen und Nicht-Menschen zu umgehen. Vgl.
Mark B. N. Hansen: »Engineering Pre-individual Potentiality. Technics, Transindividuation,
and 21st-Century Media«, in: Substance 41 (2012), S. 32–59.

248

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hängigkeit des Menschen von Medien, ohne die es ihn als Wissensobjekt nicht ge-
ben könne. Aus der neuen Position des Menschen gegenüber der Maschine folgt für
Kittler die Lesbarkeit seiner historischen Kontingenz. Beide Thesen laufen darin zu-
sammen, dass zwar seit jeher Wissen vom Menschen Wissen von und durch Medien
ist, ihr Verhältnis aber seit der Einführung technischer Medien im 19. Jahrhundert
reorganisiert wird, weil die Sinne nunmehr durch unterschiedliche technische Ver-
fahren einzeln adressierbar sind. Wenn ihre Daten gespeichert, übertragen und verar-
beitet werden können, löst dies die Einheit eines aller Technik vorgängigen Subjekts
auf. Der Computer stellt in seiner Funktion, die Eigenschaften aller anderen Medien
in sich aufzunehmen und diese Aufspaltung zu synthetisieren, die bis in die Gegen-
wart wirksame Eskalation dieser Geschichte dar.40 An ihrem Ende steht, so Kittler,
das Ende des »sogenannten Menschen« 41.

Man kann Kittlers Thesen in vielerlei Hinsicht kritisieren und in seinem Zugang
zur Technik einen Traum ihrer Transzendenz vermuten. Doch zum einen hat zumin-
dest die zweite These zu einer viralen und überaus erfolgreichen Forschungstätigkeit
angeleitet. Zum anderen haben die Provokationen Kittlers deutlich gemacht, dass die
tradierte Hierarchie von Mensch und Maschine oder Natur und Technik, die noch
den Einflussbereich der Geisteswissenschaft definierte, neu bestimmt werden muss-
te. In einem Interview mit Nicholas Gane und Stephen Sale antwortet Kittler 2007
auf die Frage, warum er die Grenze von Technik und Natur aufzuheben trachte: »Si-
licon is nature calculating itself. If you leave out the part of engineers who write litt-
le structures on silicon you see one part of matter calculating the rest of matter.«42

Die Autonomie der Maschine verwirklicht sich in dieser Selbstbeobachtung der Na-
tur in der Maschine und durch die Maschine: an die Stelle der Selbsterkenntnis tritt
die Selbstberechnung. Ihr Resultat ist Übereinstimmung mit sich selbst. In einer he-
gelianisch anmutenden Aufhebungsfigur resultiert diese Selbsterkenntnis von Ma-
schinen für Kittler im Ende des Menschen. Dass sich »dieser leuchtende, erkennen-
de Teil der Natur mit sich selbst rückkoppelt«43, ist der Horizont jener Thesen, in
denen der Mensch weder als Vorbild noch als Benutzer erscheinen kann und letztlich
gar keinen Ort mehr hat.

Die zitierten Aussagen mögen polemische Zuspitzungen darstellen. Kittler hat
dennoch, wie gezeigt, immer wieder betont, dass nicht wir unsere Maschinen ma-
chen, sondern die Maschinen uns. Sicherlich verstellen die Verabsolutierungen Kitt-

40 An dieser Stelle wäre es möglich, Kittlers Geschichtsmodell zu kontextualisieren, indem Tech-
niken in ihrer eigendynamischen Entwicklung »nur aufeinander Bezug« (Kittler: Optische Me-
dien, a.a.O., S. 22) nehmen und damit »vom individuellen und kollektiven Körper des Men-
schen völlig abgekoppelt« (ebd.) sind.

41 Kittler: Grammophon, Film, Typewriter, a.a.O., S. 3.
42 Nicholas Gane und Stephen Sale: »Interview with Friedrich Kittler and Mark Hansen«, in:

Theory Culture Society 24 (2007), S. 323–329, hier S. 324.
43 Friedrich Kittler: »Gespräch mit Alexander Kluge«, in: Ders.: Short Cuts, Frankfurt am Main

2002, S. 269–282, hier S. 270.

249

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lers, die etwa Dieter Mersch in seiner Kritik am Technikapriori hervorgehoben hat,
die Valenz der Argumente. Maschinen werden weiterhin von Menschen gebaut, pro-
grammiert und verwendet.44 Nimmt man mit Canguilhem die poietischen Akte des
Herstellens oder mit Kittler die Autonomie der Maschine in den Blick, wird jedoch
deutlich, dass der Konflikt die Definition des Menschen als solchem berührt. Kittler
mag dahingehend die Seite des Menschen vernachlässigen, der Maschinen erzeugt
und seinen Weltzugang durch die Technik gewinnt. Philosophisches Denken hat je-
doch, darin stößt Kittlers Zuspitzung auf einen wunden Punkt, allzu oft die Seite der
Maschine ignoriert und darum so große Schwierigkeiten, den gegenwärtigen Techni-
ken zu begegnen, welche die Rolle des Menschen in Frage stellen. Schnell bleibt da-
bei der Status des Menschen als Herrscher über die Technik unbefragt. Eine Rück-
kehr zum Handwerk und ein Rückbezug aller Technik auf den Menschen, wie es et-
wa Richard Sennett fordert, machen zwar deutlich, wie sehr die Werkzeuge des
Menschen sein In-der-Welt-Sein prägen, argumentieren aber unter Absehung nahezu
jeder Maschine.45 Der Computer taucht bei Sennett zwar auf, aber nur als Werkzeug,
mit dem man Aufgaben schneller oder effektiver erledigen kann, als man es zuvor
zu tun vermochte. Die Frage, ob der Computer über die Instanz des Menschen hin-
ausgeht, bleibt ungestellt.

Mit Kittler lässt sich zeigen, dass die in solchen Philosophien vorherrschende
Analogie von Mensch und Maschine zwar Wissen generiert, aber die Möglichkeit
übergangen wird, dass Maschinen autonom werden könnten. Mit einer solchen Au-
tonomie sind wir jedoch heute konfrontiert: etwa mit Fahrsystemen im Auto, mit
Ambient Assisted Living und Mikroentscheidungen im Internet der Dinge. Die Ana-
lyse von Big Data nimmt gerade in der Verknüpfung solcher Technologien dem
Menschen Entscheidungen ab und agiert vielmehr an seiner Stelle. Zwar program-
mieren und bauen weiterhin Menschen. Doch die Zeiten, in denen diese Technologi-
en Entscheidungen fällen, liegen, wie Mark Hansen betont hat, weit unter der
Schwelle menschlicher Kapazitäten. Hansen sieht in den Netzen von GPS und RFID
eine Ausdehnung des Empfindungsvermögens auf Technologien, wodurch mobile
Medien in ein ubiquitäres Netzwerk der Distribution von Informations- oder Ener-
gieströmen und schließlich auch von Dingen und Menschen eingewoben werden. So
würde die Zentralstellung des Menschen als Instanz des Wahrnehmens durch die all-
gegenwärtige technische Kapazität in Frage gestellt. Die Bedeutung des menschli-
chen Subjekts als Empfänger medialer Übertragungen sei aufgehoben oder wenig-
stens fraglich, weil Medien selbst in der Übertragung Daten zur Organisation ihrer

44 Vgl. Dieter Mersch: »Technikapriori und Begründungsdefizit. Medienphilosophien zwischen
uneingelöstem Anspruch und theoretischer Neufundierung«, in: Philosophische Rundschau 50
(2003), Heft 3, S. 193–219.

45 Vgl. Richard Sennett: The Craftsman, New Haven 2008.

250

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umgebung sammeln, ohne dabei noch auf die Leistungen der Sinneswahrnehmung
angewiesen zu sein.46

Bei der Beschreibung vernetzter Technologien gerät man daher auch mit Bezug
auf Kittler allzu schnell ins Stocken, weil er Computer nur als singuläre, unvernetzte
Geräte denkt. Hier nun kann man erneut mit Canguilhem ansetzen und fragen, wo
eine Neubestimmung der Maschine beginnen müsste – ohne allerdings in seinen
Überlegungen eine Antwort zu erwarten.

Schluss

Die beiden vorgestellten Maschinenkonzepte sind offensichtlich nur bedingt geeig-
net, wichtige Züge der gegenwärtigen ›technologischen Bedingung‹47 zu erfassen.
Sie ergänzen oder spiegeln sich freilich auch nur ansatzweise. Kittlers Überlegungen
bleibt die, von Canguilhem in Anschlag gebrachte, Koevolution von Technik und
Lebendigem verschlossen, wodurch der Mensch nicht als ein originär technisches
Wesen in den Blick kommt. Die Frage nach dem Körper – auch in seiner metaphori-
schen Dimension – legt Kittler zu schnell beiseite, als dass er die Maschine als in die
Selbstauslegung des Lebendigen involviert begreifen könnte. Das Defizit von Can-
guilhems Ansatz für heutige Unternehmungen liegt hingegen darin, den Eigensinn
der Technik nicht zu erfassen. Den Einbruch der Automation und des Digitalen hat
Canguilhem auch in seinen späteren Schriften nicht bedacht. Ihre Stärken haben bei-
de Konzepte, vereinfacht gesagt, dort, wo Technik als biologisches Phänomen bzw.
die Materialität der Kommunikation in den Mittelpunkt tritt. Darüber hinaus weisen
beide Ansätze einen Überschuss auf, etwas, das ihren eigenen theoretischen Rahmen
sprengen könnte: Maschinen, die Maschinen hervorbringen bei Canguilhem und die
Aufhebung oder Verschiebung des Dualismus von Mensch und Technik bei Kittler.

Versteht man beide Ansätze aus ihrer Zeit heraus, um ihre Beschränkungen weni-
ger auf konzeptuelle Probleme zurückzuführen, sondern selbst als historische zu be-
greifen, wird deutlich, dass es sich nicht um polare oder einander relativierende
Sichtweisen handelt. Vielmehr kann man beide Ansätze – in ihren Zuspitzungen wie
in ihren Unzulänglichkeiten – gegeneinander querlesen und als Versuche verstehen,
den Status von Maschinen in ihrer Gegenwart zu erfassen. Dies wiederum kann als
Inspiration dienen, heute auf andere, aber von diesen Positionen informierte Weise
über das Konzept der Maschine nachzudenken.

46 Vgl. Mark B. N. Hansen: Feed-forward. On the future of twenty-first-century media, Chicago
2014.

47 Vgl. Erich Hörl: »Die technologische Bedingung. Zur Einführung«, in: Ders. (Hg.): Die tech-
nologische Bedingung. Beiträge zur Beschreibung der technischen Welt, Frankfurt/Main 2011,
S. 7–53.

251

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So kann einerseits deutlich werden, dass Canguilhems Maschinenkonzept zu
einem Zeitpunkt artikuliert wird, zu dem es die erwähnten technologischen Entwick-
lungen auf die Probe stellt. Wo der Mensch fraglich wurde, ersetzt man im Rahmen
der Kybernetik und der Automatisierung seine Position durch die Maschine. Doch
noch über die Rationalisierungsprozesse des 20. Jahrhunderts und die daran an-
schließenden Trans- oder Posthumanismus-Debatten hinaus steht im Hintergrund
von Canguilhems Überlegungen eine konzeptuelle Verschiebung. Mit Kittler wird
die historische Situation Canguilhems als jene lesbar, in der es vielleicht zum letzten
Mal möglich erschien, die Maschine vom Organismus her zu bestimmen. Dass Can-
guilhems Text von Maschinen, die Maschinen konstruieren, heimgesucht wird,
spricht dafür, dass die Ahnung vom Ausbruch der Maschine aus der bestehenden be-
grifflich-konzeptuellen Ordnung zu diesem Zeitpunkt langsam Kontur gewann.

Andererseits wird durch die Querlektüre sichtbar, wie plausibel Kittlers materia-
listische Theorie der Medien seit den 1980er Jahren war, um die Ausklammerung
des Technischen in der Kulturwissenschaft zu überwinden. Mit Canguilhem betrach-
tet wird der historische Ort von Kittlers Einsatz deutlich. Mit dem neuen Zugang zur
Technik musste, zuspitzend gesagt, deren andere Seite – der Mensch, das Soziale,
die Vernetzung – vernachlässigt werden, weil es Kittler noch nicht um die Überwin-
dung dieses Dualismus als solchem, sondern nur um einen Ausgleich gegenüber der
Verabsolutierung des Humanen ging oder gehen konnte. Mit Canguilhem, so möchte
ich behaupten, wird Kittler als letzter Denker einer Maschine lesbar,48 die letztlich
nur eine Maschine ist und kategorial vom Menschen getrennt bleibt, so dass dieser
ausgestrichen werden kann. Noch darin, dass er der Maschine jede über ein meta-
phorisches Wissen hinausgehende Analogie zum Organismus abspricht und sie viel-
mehr als dessen Ersetzung versteht, bleibt Kittler dem Dualismus von Mensch und
Technik verhaftet. Er versucht, sich der von Canguilhem formulierten Komplexion
von Maschinen konstruierenden Maschinen durch eine radikale Affirmation zu ent-
ziehen und hebt dabei die eine Seite der Gegenüberstellung von Mensch und Tech-
nik auf. Was in begrifflicher und konzeptueller Hinsicht die Folgen der ausgerufenen
absoluten Autarkie der Maschine sein könnten, bleibt hingegen ungedacht.

Von diesem Gedanken an die womöglich letzte Maschinentheorie her wird viel-
leicht auch Kittlers radikale Ausklammerung des Sozialen und des Vernetzten ver-
ständlich. Kittlers Maschinen sind Einzelgeräte, im Idealfall Personal Computer oh-
ne Personal und ohne Netzwerk. Zumindest gibt es in diesem Netzwerk keine ande-
ren Menschen, sondern nur andere Computer. Kittlers Lösung für die Frage, was ge-
schieht, wenn Maschinen nur noch untereinander in für Menschen unlesbarem Code
kommunizieren, liegt in der Ausschaltung des Menschen – und dem Ignorieren der
Notwendigkeit, mit dieser neuen téchnê auch eine neue poiesis und damit ein neues

48 Diesen Gedanken hat Christina Vagt/Berlin mit mir geteilt.

252

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzept des Lebendigen wie der Maschine zu entwerfen. Eben dies ist jedoch, so
scheint mir, die Herausforderung, vor der wir heute stehen: Wenn die bislang dem
Menschen vorbehaltenen Fähigkeiten der poiesis an Technik übergehen und diese
über ein Vermögen der Hervorbringung verfügt, gilt es, die von diesem Vermögen
abhängigen Konzepte der Arbeit, des Sozialen oder der Maschine neu zu durchden-
ken. Was ist also, diese Frage möchte ich abschließend skizzieren, der historische
Ort, von dem aus heute über die Maschine nachgedacht, diese Konzept überholt oder
es auf eine neue Grundlage gestellt werden kann?

An dieser Stelle lassen sich selbstredend nur einige wenige Richtungen andeuten,
in die solche Überlegungen führen könnten. So ist etwa die Unzulänglichkeit, Ma-
schinen oder Technologien allgemein als Mitteln zu Zwecken zu beschreiben, oft
hervorgehoben worden.49 Weitreichende Debatten um Mittel und Zwecke der Tech-
nik sowie die Befürchtung, der Mensch werde zum Mittel der Maschine, anstatt die-
se als Mittel für seine Zwecke zu nutzen, könnten vor diesem Hintergrund reformu-
liert werden, denn auch die Kennzeichnung dieser Maschinen als Selbstzwecke wird
nicht ausreichen, ihren gegenwärtigen Einfluss zu erklären. Vielmehr bietet es sich
an, technikphilosophische Grundbegriffe an dieser Stelle neu zu perspektivieren –
und zwar auch jenen der Maschine.50 Damit verbunden sein könnte ein neues Ver-
ständnis von Arbeit, denn wenn Maschinen selbst poietische Fähigkeiten erhalten
würden, dann würde der hervorbringende Anteil der Arbeit, in dem nicht nur eine
Aufgabe verrichtet, sondern Welt erzeugt wird, einen anderen Status erlangen. Was
wäre dann, so kann man spekulativ weiterfragen, eine Sozialität, in der Welterzeu-
gung keine genuin menschliche Fähigkeit mehr wäre?

Problemstellungen wie diese zeigen, dass es angesichts der gegenwärtigen tech-
nologischen Lage gilt, vor einem anderen Hintergrund als dem Canguilhems und
Kittlers, aber von den Punkten ausgehend, an denen ihre Überlegungen an ein Ende
gekommen sind, die Zukunft von Maschinen zu verstehen, die Menschen weder
überflüssig machen noch nach ihrem Vorbild gedacht sind. Vielmehr verketten sie
menschliche und nicht-menschliche Akteure und sind darin weder rein sozial noch
rein technisch. Sie im Stil Kittlers gänzlich vom Sozialen abzuschneiden, ist nicht
mehr ratsam, weil vernetzte Maschinen dabei sind, dieses Soziale auf eine noch
nicht absehbare Weise zu transformieren, indem sie alle Beziehungen von Men-
schen, ihre Arbeit und ihre Wahrnehmung in sich aufnehmen. Maschinen heute vom
Organismus her zu denken verdeckt ihren Eigensinn und damit die in Anlehnung an
Arendt gestellte Frage, was Maschinen tun, wenn sie tätig sind. Eine solche neue
Perspektive sollte die impliziten Vorentscheidungen sowohl Canguilhems als auch

49 Etwa Gerhard Gamm: Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten, Frankfurt am
Main 2000, S. 275.

50 Vgl. Christoph Hubig: Die Kunst des Möglichen. Grundlinien einer dialektischen Philosophie
der Technik, Bd. 1: Technikphilosophie als Reflexion der Medialität, Bielefeld 2006, S. 193ff.

253

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kittlers umgehen. Zugleich könnte es so möglich werden, Maschinen, die Maschi-
nen konstruieren, in ihrer poiesis und ihrer téchnê in den Blick zu bekommen, in
ihrem Einfluss auf das Leben, die Arbeit, das Soziale und das Denken. Poiesis könn-
te dann zu einem Prüfstein werden, an dem sich zukünftige Theorie beweisen muss.

254

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227 - am 17.01.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

