332

Inklusion im kommunalen Raum

beziiglich Wohnort und Wohnform haben (§ 56 AsylG'%; § 61 AufenthG"; Tau-
big 2009, S. 23).

40. Inklusion, Moral und Menschenrecht

Ausgangspunkt der Auslotung des Verhiltnisses von Inklusion, Moral und
Menschenrecht ist, dass Inklusion in einigen Lesarten als moralische Idee
verstanden wird. Dies geschieht beispielsweise insofern, sie als »normati-
ve Basis politischer Anspriiche von Menschen in modernen Gesellschaften«
(Résner 2010, S. 126) zu verstehen. Moral ist ein kontingenter Begriff, denn,
was als moralisch gilt beziehungsweise empfunden wird, ist vielgestaltig
und sozio-kulturell-historisch variabel (Hoerster 2008, S. 12). Gleichzeitig
begriindet sich Moral in (je sozio-kulturell-historisch einzigartiger) Allge-
meingiiltigkeit und »universale[r] Zustimmung« (Hoerster 2008, S. 13). Das,
was je als moralisch gilt, muss inhaltlich dargelegt werden, was bedeutet,
dass keine Leerformeln herangezogen werden diirfen — dies stellt eine gro-
Rere Herausforderung dar (Williams 2003, S. 84)". Moralnormen erheben,
wie beschrieben, den Anspruch der Allgemeingiiltigkeit. Dieser Anspruch
wird dadurch erfiillt, dass die Zustimmung zur Moralnorm fiir alle Men-
schen subjektiv nachvollziehbar und aufgrund dessen auch »intersubjektiv
begriindet« (Hoerster 2008, S. 59) ist. Ubertragen auf >Inklusion< kann also
gesagt werden, dass diese (als moralische Grofie) genau dann allgemein giil-
tig ist, wenn alle Menschen ihr zustimmen. Dies ist jedoch, wie vielfiltig
gezeigt werden konnte (siehe Kapitel 22), nicht der Fall”*. Dadurch wird das
argumentative Geriist, auf dem Inklusion als moralische Verpflichtung teils
aufgebaut wird, geschwicht. Die Frage, ob die Allgemeingiiltigkeit morali-
scher Normen auch Menschen mit (Schwerst-)Behinderung umfasst, wird

12 Asylgesetz.

13 Gesetz iiber den Aufenthalt, die Erwerbstatigkeit und die Integration von Auslandernim
Bundesgebiet.

14 Beispielsweise ist>das Wohl der Menschenc<eine solche Formel, die zwar oftmals als Mo-
ralnorm herangezogen wird, nach der gehandelt werden soll, die allerdings nur schwie-
rig mit allgemeingiiltigem Inhalt gefiillt werden kann, da diese Formel teils sehr unter-
schiedlich interpretiert wird (Williams 2003, S. 91f).

15 Wobeiangemerkt werden muss, dass im Kontext der hiesigen Studie keine Moralurteile,
sondern Einstellungen, Haltungen und Erfahrungen untersucht wurden.

https://dolorg/10.14361/9783830452677-041 - am 14.02.2026, 09:23:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IERTmEN


https://doi.org/10.14361/9783839452677-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VIl. Zusammenfassung

von Hoerster (2008) bejaht und anhand zweier Aspekte begriindet. Zum
einen sei eine intersubjektive Geltung auch hier gegeben, da jeder Mensch
dem Risiko ausgesetzt sei, selbst, beispielsweise durch einen Unfall, behin-
dert zu werden (Hoerster 2008, S. 72). Die Begriindung liegt hier im Inter-
esse jeder Person, »dass solche Moralnormen soziale Geltung erlangen, die
nicht nur meinen gegenwirtigen, sondern auch meinen potentiell kiinftigen
Interessen dienen« (Hoerster 2008, S. 72). Zum anderen wird die Allgemein-
gtltigkeit von Moralnormen fiir beziehungsweise gegeniiber Menschen mit
(Schwerst-)Behinderung in einem gewissen Mitgefithl gesehen, das jenen
Personen entgegengebracht wird und aus dem resultiert, sich ihnen gegen-
iitber moralisch zu verhalten (Hoerster 2008, S. 72f; siche auch Horster 2012,
S. 29f). Dass dies Ausdruck eines gewissen Paternalismus ist, ist potenziell
problematisch, kann dies doch zu bevormundenden und/oder herablas-
senden Handlungspraxen gegeniiber Menschen mit Behinderung fithren.
Demgegeniiber gibt es Ansitze, entlang derer Menschen mit (Schwerst-)Be-
hinderung aufgrund mangelnder Fihigkeit zur Reziprozitit nicht als »Mit-
glied der moralischen Gemeinschaft« (Horster 2012, S. 26) gelten kénnen.
Ihre Aufnahme koénne ausschlieRlich iber das Solidarprinzip begriindet
werden, denn die sogenannte moralische Gemeinschaft sei eine »Solidarge-
meinschaft« (Horster 2012, S. 27). Auch hier zeichnen sich paternalistische
Charakteristika ab und dariiber hinaus drohen Handlungsméglichkeiten
fir Menschen mit Behinderung, wenn nicht ausgeschlossen, so doch zu-
mindest deutlich eingeschrinkt zu werden. Eine Moglichkeit, jenen Pater-
nalismus zu iberwinden, entwirft Graumann (2011) mit ihrem Konzept der
assistierten Freiheit, bei der sie, im Riickbezug auf die UN-Konvention iiber
die Rechte von Menschen mit Behinderungen und Kant, »Wohlfahrtsrech-
te mit einem konsequenten Paternalismusverbot« (Graumann 2011, S. 200)
verkniipft. Die Verantwortung fiir kollektive Solidaritit verortet sie aufsei-
ten des Staates und der Politik (Graumann 2011, S. 245). Sie verbindet da-
bei Moral mit Menschenrecht und versteht Menschenrechte »als moralische
Rechte [..], die mit moralischen Pflichten verbunden sind, die sich primir
an Politik und Staat richten« (Graumann 2011, S. 245)'. Dadurch ist es mog-
lich, Menschen mit (schwerer) Behinderung als Menschenrechtssubjekte zu

16 Diese Engfithrung von Moral und Menschenrecht ist zwar nicht unumstritten, wird je-
doch oftmals vorgenommen. Zur Diskussion des Verhiltnisses von Moral und Menschen-
rechtsiehe ausfiihrlich Graumann (2011, S. 198ff).

https://dolorg/10.14361/9783830452677-041 - am 14.02.2026, 09:23:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IERTmEN

333


https://doi.org/10.14361/9783839452677-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334

Inklusion im kommunalen Raum

konstituieren (Graumann 2011, S. 134ff). Die Reflexion von Menschenrech-
ten vor dem Hintergrund von (schwerer) Behinderung hat zur Folge, dass
diese »neu interpretiert werden [miissen]« (Graumann 2011, S. 11), wodurch
das Verstindnis von Menschenrecht — und schlieflich von Inklusion — wei-
terentwickelt werden kann. Auch Staat und Politik sind von verinderten
menschenrechtlichen Perspektiven, wie sie mit der UN-Konvention iiber
die Rechte von Menschen mit Behinderungen einhergehen, nicht unberiihrt,
was sich in »politischen Zielkonflikten« (Herz 2015, S. 64) zeigen kann, die
unter anderem darin bestehen, dass herkommliche Praxen hinterfragt wer-
den miissen und zwar deutlich tiber die Lebenssituation von Menschen mit
Behinderung hinaus (beispielsweise beziiglich der Verkniipfung von Armut
und Bildungsbiographie; Herz 2015, S. 64). Inklusion als menschenrechtliche
Forderung findet sich im bezugswissenschaftlichen Diskurs hiufig, jedoch
fehlt dabei zumeist eine so fundierte Herleitung, wie sie Graumann (2011) ge-
leistet hat (siehe u.a. Schulze 2011; Flieger und Schonwiese 2011)". Ein men-
schenrechtlich begriindetes Verstindnis von Inklusion wird dariiber hinaus
auch von Verbinden oder Vertretungen der Behindertenhilfe als Slogan aus-
gerufen, um mehr Rechte und Méglichkeiten gesellschaftlicher Teilhabe fiir
Personen zu fordern, die von Ausschluss bedroht oder betroffen sind. Dabei
geht es oftmals auch darum, mehr oder eine andere Form der Anerkennung
fir die jeweils vertretenen Personenkreise zu erreichen. Dadurch, dass In-
klusion als menschenrechtlich beziehungsweise moralisch begriindete For-
derung teilweise als eine Art unanfechtbare Zielvorstellung verstanden wird,
ist es kaum moglich, diese zu hinterfragen und sich kritisch mit ihr zu be-
schiftigen. Ein Wandel von einer gewissen »Inklusionsideologie« (Résner
2010, S. 135) hin zu Inklusion als Kritik ist allerdings notwendig, damit sich
Inklusion im Sinne des Aufbrechens und Verinderns tradierter Praxen voll-
ziehen kann. Dies ist eine Problematik, vor der auch Modellprojekte stehen,
die sich Inklusion verschrieben haben.

17 Ein Uberblick und eine kritische Einordnung zum Verhiltnis von Inklusion und men-
schenrechtlichem Anspruch findet sich dariiber hinaus in Dederich (2013a).

https://dolorg/10.14361/9783830452677-041 - am 14.02.2026, 09:23:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IERTmEN


https://doi.org/10.14361/9783839452677-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

