
57

8) M. Merleau-Ponty: Die Phänomenologie 
des Politischen

Dem Denkstil M. Merleau-Pontys entspricht es, Phänomenen zumeist 
in einer eher indirekten und fragenden Weise auf die Spur kommen zu 
wollen. Das gilt auch für das Verhältnis von Vernunft und Macht. »So 
wie jede Philosophie würde auch die, nach der man suchen muß, zu ei-
ner Politik inspirieren« (Merleau-Ponty, in: Chapsal 1989, 94). Eine Ver-
nunft, die im Entstehen begriffen ist, ist keine fertige Verfügungsgewalt, 
aus der Politik abzuleiten wäre, auch löst sie sich nicht in der Kurzat-
migkeit direkter Aktionen auf.

a. Autour du politique

Hegelmarxismus und Existentialismus waren im Frankreich der vierzi-
ger und fünfziger Jahre Probiersteine für Merleau-Pontys eigene Wege. 
In einem Vortrag aus dem Jahr 1953 zum Thema Philosophie und Poli-
tik heute, dessen Resümee einem Briefwechsel mit Sartre aus dieser Zeit 
beigefügt ist (frz. in: Magazine Litteraire No. 320, April 1994, S. 81 f; 
dt. in: Literaturmagazin 34/1994, S. 127 ff.), betont Merleau-Ponty be-
reits die Bedeutung eines Zwischenreichs symbolischer Aktionen, das in 
Die Abenteuer der Dialektik von 1955 dann als Zwischenwelt der Ge-
schichte, der Praxis und des »schöpferischen Ausdrucks« (Merleau-Ponty 
1974, 63) gelebter Erfahrungen bezeichnet wird, der weder der Partei das 
letzte Recht lässt noch auf eine bloße Spontaneität der Massen setzt (vgl. 
Merleau-Ponty 1994, 149 f.). Mit dieser Betrachtungsweise war eine Per-
spektive eröffnet, die vielfältige Anschlüsse und Ausarbeitungen ermög-
lichte. Rückblickend zeigt sich, daß Merleau-Ponty mit seinen Schrif-
ten und Vorlesungen an der Sorbonne (1949-1952) und dem College 
de France (1952-1961) in die Entwicklung zahlreicher neuerer französi-
scher Philosophen, die damals noch Studenten waren, hineingewirkt hat. 
Eine Inspiration für das Politische, die über das Tagesgeschäft hinaus-
geht, wurde in Deutschland, von wenigen Ausnahmen abgesehen, nicht 
wahrgenommen. Zu sehr lastete auf der Phänomenologie der pauschale 
Vorwurf, eine traditionelle Theorie zu sein, die sich am klassischen Logos 
orientiert. Der Phänomenologie Husserls bescheinigt F. Fellmann eine 
»Distanzierung von der Sphäre der Politik« (Fellmann 1983, 144). Un-
ter der Vormacht der Kritischen Theorie in Deutschland entstanden zahl-
reiche Vereinfachungen, die lange Zeit die sachliche Nähe von Adorno 
und Marcuse zur Phänomenologie überspielten (vgl. Schnell 2017, 38f) 
und Differenzierungen innerhalb der phänomenologischen Bewegung, 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

die von Merleau-Ponty mit herbeigeführt worden sind, zudeckten. Be-
ginnen wir damit, diesen letzten Punkt aufzuschlüsseln. 

b. Scheler – Gurwitsch – Husserl

Bei Max Scheler findet sich eine Dreiteilung. Die Ethik dient dem Gut-
sein der Person, das Recht der Verwirklichung des Guten in äußerlichen 
Beziehungen, und die Politik zielt auf eine Verwirklichung des Guten 
in Staaten. Politisches Machthandeln beruht auf der Interessenlage ei-
nes Staates mit Rücksicht auf die Interessen aller anderen Staaten. Po-
litik wird nämlich begrenzt durch ein objektives Solidaritätsprinzip. Es 
darf nichts geschehen, was dem solidarischen Gesamtheil der Mensch-
heit Schaden zufügen könnte. Das Solidaritätsprinzip bezeichnet eine 
objektive Gegenseitigkeit und Mitverantwortlichkeit, die Verträge und 
Versprechen beseelen. Die anfängliche Dreiteilung resultiert aus einer 
»ewige[n] absolute[n] Rangordnung der Werte« (Scheler 1973, 16). 
Schelers Versuch geht bekanntlich dahin, die Wirklichkeit nicht als Bün-
del von Einzelereignissen aufzufassen, sondern sie im Hinblick auf ab-
geschlossene Wesenszusammenhänge und Wertstufen zu betrachten. Für 
Merleau-Ponty ist der Rückgang auf Wesenheiten jedoch kein Ziel, son-
dern Mittel, unser Engagement in der Welt zu begreifen. Abgeschlosse-
ne Wesenheiten würden nicht nur ihre eigene historische Vermitteltheit 
leugnen, sondern auch die Produktivität und Offenheit der Erfahrung 
austrocknen sowie alle besonderen Ereignisse zum Einzelfall unterm We-
sensgesetz degradieren. Gegen diese Form des klassischen Logos, die im 
Falle Schelers immerhin auch klassische Aussagen zum Ethischen und 
Politischen bereit hält, führt Merleau-Ponty, wie später in anderer Wei-
se Foucault, Husserls Rede von einem »historischen Apriori« (Merleau- 
Ponty 1966, 113) an, das feste Formen und Normen enthält, die be-
stimmten, aber nicht sämtlichen Erfahrungen als Leitbild dienen. In je-
der Erkenntnis, auch der Wesenserkenntnis, bleiben positive Möglich-
keiten unbestimmt, denn Gegebenes und Gemeintes kommen zu keiner 
abschließenden Koinzidenz. Merleau-Ponty spricht vom guten Irrtum 
eines »Unwahren in der Wahrheit« (Merleau-Ponty 1986, 234); ein Ge-
danke, der sich auch bei Adorno findet. In der neuen Ontologie seines 
Spätwerkes versucht Merleau-Ponty noch hinter die Dualität von Tatsa-
che und Wesen zurückzugehen.

Von A. Gurwitsch, dessen Einführung der Gestalttheorie in die Phä-
nomenologie Merleau-Ponty nachhaltig beeinflusste, kann gesagt wer-
den, dass er das Politische nur gestreift hat. In seiner frühen Milieuthe-
orie von 1931 wird die Öffentlichkeit als spezielle Art mitmenschlicher 
Begegnungen gesehen und das Verhältnis zwischen politischem Verkün-
der und seinen Jüngern im Lichte von Einsfühlung und Verschmelzung 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

behandelt. Einen weitergehenden Stellenwert, wie etwa bei G. H. Mead, 
gewinnt dieses Phänomen jedoch nicht. Noch vereinzelter sind die Be-
züge zum Politischen in Gurwitschs Hauptwerk über Das Bewußtseins-
feld (frz. 1957, dt. 1975), welches als generelle Theorie der Organisati-
on von Erfahrung überhaupt alles Soziale nur am Rande berücksichtigt. 
In diesem Sinn heißt es etwa mit Anklängen an A. Schütz, dass sich von 
der umfassenden Wirklichkeit der Wahrnehmungswelt verschiedene Son-
dersphären abgegliedert haben, zu denen auch die der Politik zählt, in der 
wir als Bürger gelten und handeln. In einer Stellungnahme zu E. Voegelins 
klassisch ausgerichteter Studie The New Science of Politics von 1952 be-
stätigt Gurwitsch, dass phänomenologisches Denken für eine politische 
Philosophie relevant sein kann, die die Vernunft gegen den Positivismus 
verteidigt. So wenig diese vereinzelten Beispiele aussagen mögen, so sehr 
bleibt doch zu erklären, warum das Politische letztlich zu einer derarti-
gen Nebensache wird.

Kommen wir schließlich zu E. Husserl, dessen reichhaltige Analysen 
Merleau-Ponty nie unterschätzt hat. K. Schuhmann erinnert in seiner 
Auswertung der nachgelassenen Manuskripte daran, dass Husserl das 
»Fehlen einer Phänomenologie der Politik sehr wohl als einen Mangel 
erfahren und gesehen hat« (Schuhmann 1988, 28), den er vor seinem 
Tod jedoch nicht mehr selbst beheben konnte. Es bleiben Einzelnotizen 
und Fragmente. Auch Husserl identifiziert Politisches mit dem Staat. In 
der Hauptsache erscheint der Staat als Beispiel für die konkrete Ausfor-
mung des Gemeingeistes, der ein umspannender Sinn höherer Stufe ist. 
Energischer werden die Versuche, wenn Husserl von der statischen in 
die genetische Betrachtung übergeht. Seine These lautet dann: »Ein Staat 
erwachsend aus einer natürlichen Abstammungsgemeinschaft, erwach-
send als Gemeinschaft der Unterordnung des Willens unter eine Autori-
tät« (Husserl 1973, 110). Es geht Husserl offensichtlich darum, den Staat 
der Alternative von natürlicher Ordnung oder künstlichem Zwangsver-
hältnis zu entziehen. Vermutlich setzt er damit die alte Hallenser Tradi-
tion des Chr. Thomasius fort, der einen Mittelkurs inter Hobbesianos 
et Scholastico-Aristotelikos zu steuern versuchte. Das Aufkommen des 
Staates ist bei Husserl jedoch von vornherein von einer Gesamtteleolo-
gie durchwaltet, die den Staat in dem Maße absterben lässt, so heißt es 
in sachlicher Nähe zu Fichte, wie die vom Staat zu regelnden Konflikte 
selbst überwunden werden. Eine Monadenharmonie ist der maßgebli-
che Leitfaden, der Philosoph gewinnt die Position eines Funktionärs der 
Menschheit. Um nun die Positionen von Gurwitsch und Husserl ein-
schätzen zu können, müssen wir einen Schritt hinter deren Äußerungen 
zur Politik zurücktreten.

Bei allen Unterschieden, die zwischen Husserl und Gurwitsch beste-
hen, kommen beide doch darin überein, dass es ihnen um den Nachweis 
einer grundlegenden Harmonie der Erfahrung geht. Grundsätzlich ist 

SCHELER – GURWITSCH – HUSSERL

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

diese, da ihr keine Zerstreuung und kein Konflikt vorausgeht. Husserl 
bestätigt dieses mit den Worten, dass »wirkliches Sein sich ursprüng-
lich durch Einstimmigkeit der Erfahrung konstituiert« (Hussel 1950, 
135). Für Gurwitsch beruht der Wahrnehmungsprozess auf einer Ein-
heit, das heißt auf »Harmonie« und »Einstimmigkeit« (Gurwitsch 1975, 
174). Diese Harmonie bringen Husserl und Gurwitsch in unterschiedli-
cher Weise zum Ausdruck. Beide Male setzt sich die Erfahrungsharmo-
nie bis zu einer sozialen und politischen Einstimmigkeit fort, welches der 
Grund dafür ist, dass das Politische mehr oder weniger zur Randerschei-
nung wird. Der Gedanke der Harmonie, welcher auf Leibniz zurückgeht, 
wird von Gurwitsch in seinem Leibnizbuch nachhaltiger als von Husserl 
verfolgt. Gurwitsch orientiert die phänomenologische Erfahrungslehre 
an dem in der göttlichen Schau sich realisierenden Geometral und be-
hauptet, dass das hervorragendste Beispiel der »Auffassung des Geome-
trals als aus der Konkordanz der Perspektiven erwachsend ..., Husserls 
Phänomenologie der Wahrnehmung darstellt« (Gurwitsch 1974, 241). 
Das damit beschlossene Projekt einer Verbindung von Phänomenolo-
gie und Rationalismus, welches Gurwitsch offensiv, Husserl eher indi-
rekt und gebrochen betreibt, schließt ein, dass das Erfahrungsleben und 
das soziale Miteinander letztlich als eine harmonische Koexistenz von 
Perspektiven, Deutungen und Akteuren verstanden werden kann. Den 
Hintergrund bildet die Vorstellung einer harmonischen Welt und Wel-
terfahrung, die über alle Konflikte und Gewaltsamkeiten erhaben ist.

c. Merleau-Pontys Widerspruch

Gegen diese Art des klassischen Logos der Phänomenologie lässt sich 
mit Merleau-Ponty einwenden, wie bereits angedeutet, dass »die Wahr-
nehmung« kein harmonischer Einigungsprozess, sondern ein »gewalt-
samer Akt/acte violent« (Merleau-Ponty 1966, 414), ein gewaltsames 
Geschehen ist. Die Gewaltsamkeit ist unvermeidlich, da jede Wahrneh-
mung mehr behauptet, als sie wirklich erfasst. Die Radikalisierung des 
Phänomens der Mehrmeinung führt zu der These, dass wahrnehmend 
das Gegebene überschritten wird, ohne dass diese Überschreitung durch 
zureichende Gründe abgedeckt ist. Eine als vollendet vorausgesetzte Er-
fahrungsentfaltung entsteht durch eine Verendlichung, die Einschnit-
te macht und Grenzen zieht, die auch anders sein könnten. Damit ist 
nicht nur gemeint, dass der Mensch als endliches Wesen keine im Un-
endlichen liegenden Ziele erreichen kann, sondern dass Begrenzungen 
gesetzt werden, ohne sich dabei, wie noch Platon (vgl. Phaidros 265 
e-266 a), auf eine eindeutige Vorzeichnung in einer Ordnung der Din-
ge berufen zu können. Das Eingeschnittene und Abgewiesene fügt sich 
nicht in einen vorausgesetzten Erfahrungseinklang, vielmehr droht es die 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

Erfahrungskohärenz zu sprengen. Die nichtegologische Bewusstseinsphi-
losophie sieht sich mit der These konfrontiert, dass »die Gewalt unser 
Los ist, dadurch daß wir inkarniert sind« (Merleau-Ponty 1990, 153). 
Eine Gewalt, die den Logos der ästhetischen Welt mitbestimmt. Diese 
Einsicht bringt auch Husserls Bemühungen ins Wanken, wenngleich an-
zumerken bleibt, dass dessen Analysen stets viele Wege erprobten und 
entgegen den Behauptungen der Rechtshusserlianer nicht in ein System 
münden. Der klassische Logos wirkt bei Husserl an der Stelle fort, wo 
er der Uroriginalität der Wahrnehmung bescheinigt, die Selbigkeit der 
Erfahrungsdinge zu gewährleisten, so daß wir zu einer allgemeinsamen 
und harmonischen Welt für jedermann gelangen können. Alles Handeln 
und Sprechen setzt eine Schicht identischer Dinge voraus, über die, durch 
alle Variationen hindurch, die soziale Einigung prinzipiell möglich ist. 
Dagegen führt Merleau-Ponty ins Feld, dass die Wahrnehmung nicht ein-
seitig als Präsentation zu verstehen ist. Ausgangspunkt ist die grunddif-
ferentielle Relation von Erfahrung und Aussprache, die Merleau-Ponty 
zu einer Lehre vom schöpferischen Ausdruck ausgebaut hat. Alles Ge-
gebene tritt nie rein als es selbst auf, da es immer auch das Produkt ei-
ner Deutungs- und Ausdrucksleistung ist. Dafür lassen sich sogar Bele-
ge bei Husserl finden.

Diese massiven Aussagen ändern am klassischen Logos alles: nun ist 
nicht mehr die Einigung der Urmodus der Erfahrung, sondern eine Vul-
nerabilität, die Merleau-Ponty als Gewaltsamkeit beschreibt, die auf-
grund unserer Leiblichkeit unvermeidlich ist. Die Welt hat Risse, inner-
halb derer es aber etwas zu gestalten und schaffen gilt, wie Castoriadis 
uns lehrt. Dafür benötigen wir ein Verständnis des Politischen, das von 
einem ethisch grundierten Impetus getragen werden müsste.

d. Auf dem Weg zu einer Phänomenologie des Politischen

Merleau-Pontys eigenes Theorieangebot, das die klassischen Logoi um-
arbeitet, beginnt und endet nicht in der Sonderinstitution des Staa-
tes, vielmehr sucht es unterhalb ihrer Macht- und Konfliktdimensio-
nen auf, die bereits in die Sinn- und Bedeutungsbildung verwoben sind. 
Hinsichtlich dieser Radikalität besteht eine gewisse Nähe zu H. Pless-
ners politischer Anthropologie (vgl. Schnell 1998). Es ist bekannt, dass 
Merleau-Ponty von sich aus in Humanismus und Terror (1947), Die 
Abenteuer der Dialektik (1955) und in zahlreichen Aufsätzen des Sam-
melbandes Signes (1960) einen gehörigen Schritt auf die politische Phi-
losophie zugegangen ist. Wir nehmen diesem Schritt nichts von seiner 
Bedeutung, wenn wir feststellen, dass er zu keiner ausgearbeiteten Theo-
rie des Politischen geführt hat. Jedoch finden wir im Zusammenhang mit 
der Lehre vom schöpferischen Ausdruck politische Aspekte, die in die 

AUF DEM WEG ZU EINER PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

Richtung einer Phänomenologie des Politischen weisen (vgl. zum Nach-
folgenden: Schnell 1995).

In seiner Umarbeitung des Rationalitätsbegriffs richtet sich Mer-
leau-Ponty gegen die teleologischen Bestände, die Husserl und Gur-
witsch dem Streben nach Harmonie zugrunde legen, wie auch gegen 
Schelers Annahme einer Ordnung, die fertig ist oder es wird. Der neue 
Ausgangspunkt ist eine dialogische Rationalität, die B. Waldenfels zu ei-
ner »responsiven Rationalität« (Waldenfels 1994, 333) fortgeführt hat. 
Schon für die von Merleau-Ponty verfochtene Version von Rationali-
tät sind die Momente von Frage und Antwort entscheidende Elemen-
te. Im Unterschied zu der in sprachphilosophischen Theorien geläufigen 
Annahme, dass es sich hierbei um ein Antworten auf bloße Informati-
onsfragen handelt, setzt Merleau-Ponty wesentlich radikaler an. Er geht 
von einer Fraglichkeit des Seins aus, auf die alles Handeln und Sprechen 
ein antwortendes Eingehen ist. In diesem Sinne versteht Merleau-Ponty 
»unsere Situation« als eine »offene«, die zu »privilegierten Weisen ihrer 
Auflösung [heraus]fordert, von sich aus dabei aber ohnmächtig ist, eine 
solche herbeizuführen« (Merleau-Ponty 1966, 502). In einem anderen 
Zusammenhang heißt es, dass »das Sein Schöpfungen von uns verlangt, 
damit wir es erfahren« (Merleau-Ponty 1986, 254). Jeder Handelnde und 
Sprechende wird als ein Antwortender verstanden, denn er besteht »aus 
der Erwiderung auf diese an mich gerichtete Aufforderung« (ebd., 27). 
Die Dinge kämpfen um Beachtung, wollen von sich aus »etwas besagen« 
(Merleau-Ponty 1966, 12) und stellen den »Anspruch« (Merleau-Ponty 
1984, 74), zur Artikulation zu kommen. Der im Handeln und Sprechen 
verkörpert Ausdruck verhilft dem, »was das Schweigen wollte und nicht 
erreichte« (Merleau-Ponty 1986, 228), zur Verwirklichung. An diesen 
Stellen finden wir den Ansatz eines ethischen Beweggrundes, den erst 
Bernhard Waldenfels später ausarbeitete. 

Merleau-Ponty verarbeitet seinerseits die gestalttheoretische Lehre 
vom Aufforderungscharakter der Dinge, die Appelle an uns richten (vgl. 
Merleau-Ponty 1985, 80), und überschreitet diese Lehre zugleich. Wie 
Waldenfels gezeigt hat, ist in diesem Kontext insgesamt eine Ambivalenz 
zu beachten. Als Motor des Ausdrucksgeschehens sieht Merleau-Ponty 
nämlich zwei Triebkräfte vor, deren Eigenheiten letztlich nicht völlig be-
stimmt werden. Einmal handelt es sich um Ausdrucksmöglichkeiten, die 
verwirklicht werden. Andererseits nähert sich Merleau-Ponty wohl auf 
vorsichtige Weise der Ethik von Levinas, wenn er von Ansprüchen aus-
geht, die nicht wie Möglichkeiten realisiert werden können, sondern zu 
verwirklichen sind. Damit gewinnt der Ausdruck Momente der Unaus-
weichlichkeit (vgl. Waldenfels 1995, 118 ff.).

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

e. Der Ausdruck und die dialogische Rationalität

Schöpferisch ist der durch die dialogische Rationalität gekennzeichnete 
Ausdruck, weil er etwas schafft, was ohne ihn nicht sein würde. Er über-
setzt Erfahrungen in Sprache, doch einen Urtext der Erfahrung gibt es 
nicht als solchen, sondern nur im Ausdruck (vgl. Merleau-Ponty 1985, 
73), nicht als fundierende Sinnschicht. Merleau-Ponty spricht deshalb 
auch von einem »Paradox des Ausdrucks« (Merleau-Ponty 1986, 189), 
der eine Erfahrung übersetzt, die aber erst zum Text wird durch das 
Wort, welches sie wachruft (vgl. Merleau-Ponty 1968, 41). Jedoch ist 
kein Ausdruck vollständig, er sagt nie alles, was sagbar ist; er produziert 
weder das absolute Wissen einer totalen Ausgesagtheit (H.-G. Gadamer) 
noch ein unglückliches Bewusstsein. Indem er etwas zur Sprache ver-
hilft, bringt er anderes zum Schweigen. Auf diese Überlegung gründet 
Merleau-Ponty die Annahme einer gleichermaßen begrenzenden und be-
grenzten Vernunft, die eine Alternative zur einheitlichen Vernunft der klas-
sischen Phänomenologie ist. Von hier aus gelangen wir indirekt zu den 
politischen Dimensionen der Ausdruckslehre. Die Artikulation des Aus-
drucks ist eine »Macht des Ausdrucks/puissance de l‘expression« (Mer-
leau-Ponty 1966, 216). Die Unvermeidlichkeit, anderes zugleich zum 
Schweigen zu bringen, eine Gewaltsamkeit (»Gewalttätigkeit der Spra-
che/violence de la parole«; Merleau-Ponty 1984, 155), die keine instru-
mentelle, sondern eine ursprüngliche Gewalt ist, die die Schaffung von 
Handlungs- und Sprechfeldern mitbestimmt. Die Reichweite einer »ur-
sprünglichen Gewalt(tat)/violence« (Derrida 1991, 13) wird von Derrida 
im Zusammenhang mit politischen Gründungen untersucht, die wir bereits 
im Falle von Kant und Hegel in den Blick genommen hatten. Eine solche 
Gewalt beschränkt sich nicht auf menschliche Angelegenheiten, sie kann 
auch auf Dinge, die Merleau-Ponty zufolge keine wertlosen Rohstoffe (J.  
Locke), sondern »sprechend und bedeutungsvoll« sind, also »etwas sagen« 
(Merleau-Ponty 1966, 159) wollen, übergreifen. Dieser Gedanke findet bei  
M. Foucault einen Nachhall, wenn dieser sagt, man müsse »den Diskurs 
als eine Gewalt begreifen, die wir den Dingen antun« (Foucault 1977, 37). 
Einen an Merleau-Ponty erinnernden Zusammenhang von Sinn und Ge-
walt in der politischen, dichterischen und philosophischen Rede betont 
schließlich auch P. Ricœur (vgl. Ricœur 1967). Auf eine Differenzierung 
politischer Grundbegriffe gehe ich weiter unten kurz ein. Zuvor gilt es zu 
zeigen, wie das Politische überhaupt explizit zum Thema wird.

f. Auf dem Weg zur politischen Delegation

Der Radikalität von Merleau-Ponty entspricht es, dass das Politische 
nicht von außen als neuer Untersuchungsgegenstand hinzutritt, vielmehr 

AUF DEM WEG ZUR POLITISCHEN DELEGATION

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

ist es durch eine stärkere Ausdeutung der politischen Dimensionen der 
Ausdruckslehre zu gewinnen, so dass wir schließlich von einem politi-
schen Ausdruck sprechen können, der mit ästhetischen und ethischen 
Implikationen versehen ist. Zunächst erweitert Merleau-Ponty die An-
nahme, dass die Dinge etwas besagen wollen und es nur durch den Aus-
druck vollbringen, auch auf die Anderen und jedes mich selbst. Von einer 
reproduktiven Kundgabe und Kundnahme (K. Bühler) wird eine produk-
tive Zwischenhandlung unterschieden, die ein nachträglicher Ausdruck 
vorgängiger Erfahrungen ist und ein Mehr als die Summe von Einzel-
äußerungen realisiert. In dieser Inter-Aktion »konstituiert sich zwischen 
mir und dem Anderen ein gemeinsamer Boden« für ein »gemeinsames 
Tun« (Merleau-Ponty 1966, 406). Dieser Boden ist ein Handlungs und 
Sprechfeld, welches durch variable Grenzen strukturiert ist. Diese Über-
legungen nehmen eine Wende ins Politische, wenn man die Zeitlichkeit 
des Ausdrucks, die gleichermaßen politisch und phänomenal ist, zu-
nächst in ihrer traditionellen Form berücksichtigt. Auf die Präsenz des 
Wahrnehmens folgt die wiederholende Repräsentation des Sprechens. 
Auf die Gegenwärtigkeit eines ursprünglichen Willens des Volkes die 
reproduktive Tätigkeit der politischen Repräsentanten. In beiden Fäl-
len ist ein schöpferischer Ausdruck unmöglich, der etwas schafft, das 
es nur durch ihn gibt. Indem Merleau-Ponty mit seiner Ausdruckslehre 
das empiristische Doppel von Präsentation und Repräsentation unter-
läuft, verändert sich auch die politische Zeitlichkeit. Ein Publikum weiß 
erst durch einen Nachtrag, was es zuvor schon im Begriff zu sagen und 
zu tun gewesen ist. Der politische Ausdruck ist ein Rückgang auf eine 
»Vergangenheit ..., die niemals Gegenwart war« (Merleau-Ponty 1966, 
283). Merleau-Ponty führt den Ertrag seiner Kritik an der Präsenzlehre, 
die später von Foucault und Derrida, welcher einen Zusammenhang von 
sprachlicher und politischer Repräsentation bei Benjamin findet (vgl. 
Derrida 1991, 61 f., 103 f.), fortgeführt worden ist, im Wesentlichen 
in zwei großen Themenbereichen vor. Als Beispiele werden Proust und 
Lenin gewählt, wobei das marxistische Vokabular und Personal nicht 
zu voreiligen Abwehrreaktionen führen sollte. Es gilt zu verstehen, wie 
sich ein Ausdruck »seine Gemeinde selbst schafft« (Merleau-Ponty 1966, 
213). Zunächst führt Merleau-Ponty dazu das »Paradoxon vom Dich-
ter und vom Menschen« an. Der Menschen Erfahrungen sind der Ge-
halt eines Werkes, doch um wahr zu werden, »harrt das Erlebnis einer 
Bearbeitung, die den Dichter von der übrigen Menschenwelt absondert« 
(Merleau-Ponty 1968, 23). In einem anderen Zusammenhang geht es um 
politische Wortführer und ihren »schöpferischen Ausdruck … der Ar-
beiterklasse. Hier«, im Politischen, »wie überall ist der Ausdruck schöp-
ferisch« (Merleau-Ponty 1974, 63). Er kann jedoch nicht auf ein be-
reits reifes Publikum und eine schon reife Wahrheit bauen, wie es Hegel 
noch vorsah (vgl. Phänomenologie des Geistes, Ende d. Vorrede). Beide 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Themenbereiche enthalten in struktureller Hinsicht dasselbe Argument: 
Erst der Ausdruck schafft die Differenz zwischen dem literarischen bzw. 
politischen Publikum, dem Dichter bzw. dem politischen Wortführer und 
der thematisierten poetischen oder politischen Angelegenheit. Diese Dif-
ferenz bestimmt die variablen Strukturen eines öffentlichen oder politi-
schen Feldes. Merleau-Pontys Beitrag zu einer Phänomenologie des Po-
litischen und damit zum Verständnis des Politischen besteht in einer 
Aufhellung der politischen Delegationsbeziehung. Wir befinden uns da-
mit mitten in einem klassischen Problem politischer Öffentlichkeit. The-
matisch geht es, kantisch gesehen, um den öffentlichen Gebrauch der 
Vernunft und die Frage, in welchem Sinn jemand im eigenen Namen zu 
sprechen in der Lage ist. Diese scheinbare Sonderproblematik gewinnt 
noch in einer anderen Hinsicht eine allgemeine Relevanz.

g. Abgrenzung von der sprachanalytischen Philosophie

Bekanntlich hat die sprachanalytische Philosophie den Psychologismus/
Platonismus-Streit in der Bedeutungstheorie durch eine Wende zur Spra-
che aufzulösen versucht. Die Verbindung mit der Delegationsproblema-
tik ist an der Stelle gegeben, wo H. Putnam die These vertritt, dass die 
Extension von Begriffen nicht vom psychischen Zustand der Sprecher, 
sondern vom soziolinguistischen Zustand des Sprachkollektivs festge-
legt wird (vgl. Putnam 1990, 37 ff.; und 1993, 54 ff., 206 ff.). Das Kol-
lektiv gliedert sich in Durchschnittssprecher und sachkundige Sprecher, 
zwischen beiden Gruppen besteht eine sprachliche Arbeitsteilung. Es ist 
weder zu erwarten noch notwendig, dass jeder Durchschnittssprecher 
die genaue Extension von Begriffen kennt, im Zweifelsfall verlässt man 
sich auf die Sachkenntnis von Experten, worin das Wesen der Arbeits-
teilung besteht. Es ist nicht alles Gold, was glänzt, jeder Anschein wird 
aber spätestens von den Augen des Juweliers durchschaut. Somit ver-
fügt das Sprachkollektiv insgesamt über die Extension von Begriffen. 
Realistisch ist dieser Standpunkt, indem er etwa P. Feyerabends Hoffen 
auf die Laien begrenzt. Putnam betont ausdrücklich, dass die sprachli-
che Arbeitsteilung eine Universalie ist, die nicht vernachlässigt werden 
dürfe. Innerhalb ihrer geben Durchschnittssprecher dem Experten einen 
Vertrauensvorschuss, sie beugen sich bereitwillig seinem Urteil. Der Ex-
perte hat eine höhere Autorität (M. Dummett). Unzweifelhaft gerät die 
analytische Bedeutungstheorie hier in den von Hobbes bis Bourdieu un-
tersuchten Bereich des Autoritätsdiskurses, der politischen Semantik und 
der Teilung politischer Arbeit. Die Analytik bleibt ihrerseits jedoch hinter 
dem Reichtum jener Aufweisungen zurück, die zeigen, wie jemand zur 
Autorität wird, die im Namen von ... sprechen darf. Somit erweist sich 
die Analytik in diesem Punkt als eine Abstraktion, die nur durch eine 

ABGRENZUNG VON DER SPRACHANALYTISCHEN PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Ausklammerung ethischer und politischer Dimensionen (P. Ricœur) zu 
sich selbst kommen kann. Dabei hatte schon Wittgenstein (Philosophi-
sche Untersuchungen, §2) darauf hingewiesen, dass Akteure in einem 
Sprachspiel nicht in gleicher Weise autorisiert sind, Dinge beim Namen 
zu nennen.

h. Die Delegation: Wortführer und Publikum

Die Sache der Delegation bedeutet, dass ein Akteur (Wortführer) im Na-
men und Auftrag einer Gruppe (Publikum) deren Angelegenheit vertritt. 
Die Logik der Ermächtigung des Wortführers kann verschiedene For-
men annehmen, je nachdem, ob man von der Partei als Abbild des Pro-
letariats, vom Parlament als Vertretung von Bürgerinteressen oder von 
Bürgerinitiativen als andersartigem Selbstausdruck eigener Anliegen aus-
geht. Die Krise der politischen Repräsentation, von der heute vielfach die 
Rede ist, verweist auf Grenzen der Ermächtigung. Zu Lebzeiten äußer-
te sich Merleau-Ponty bereits kritisch zur Diktatur der Partei, ohne des-
halb den Liberalismus zu idealisieren. Seine Überlegungen gewinnen an 
Kontur, wenn wir sie mit zwei klassischen Konzepten des Liberalismus 
konfrontieren. Bei J. Locke ist bekanntlich das Eigene vorausgesetzt. Das 
Eigentum am Leibe und an materiellen Dingen wird von der Politik ge-
schützt. Das Eigentum an stummen Ideen wird von der Sprache kund-
gegeben. Wer arm an Dingen ist, fällt aus dem Schutz der Institutionen 
heraus, da es keine Sozialpolitik gibt. Dieser von Marx eingehend unter-
suchte Gedanke wird heute noch von R. Nozick verfochten. Wer zudem 
arm an Ideen ist, hat nichts zu sagen und findet auch keine Fürsprecher. 
Aus dieser Theorie des Eigenen folgt, dass ein politischer Wortführer »als 
Ebenbild, als Ausdruck und als Repräsentant des Gemeinwesens anzu-
sehen ist, dem die Gemeinschaft den in Gestalt ihrer Gesetze bekunde-
ten Willen vorschreibt« (II. Abhandlung über die Regierung, Nr. 151). 
Der politische Repräsentant wiederholt und bildet damit die schon prä-
senten Ideen und Interessen des Volkes ab. Merleau-Ponty bricht hinge-
gen mit einem Ausgang von solch fertig vorausgesetzten Fundamenten. 
Der politische Ausdruck realisiert stumme Ansprüche, die noch nicht als 
definitiv Eigenes ausgebildet sind. Wenn wir gegenüber Locke den An-
satz von Th. Hobbes radikalisieren, ändert sich das Modell des Eigenen. 
Ein Autor ist Eigentümer von Handlungen. Doch dieses Eigene ist kein 
fixer Ausgangspunkt. »Die Worte und Handlungen einiger künstlicher 
Personen werden von den durch sie Vertretenen als eigene anerkannt« 
(Leviathan, Kap. 16). Ein Autor entsteht, indem er vertreten wird und 
damit die fremden Handlungen und Worte des Vertreters als eigene an-
erkennt. Darin verbirgt sich die extreme Möglichkeit, dass der politische 
Repräsentant das Eigene konstruiert. Für Merleau-Ponty antwortet der 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

politische Ausdruck hingegen auf etwas, das zu sagen ist, auf Ansprüche, 
von denen das entstehende Publikum erfährt, dass es sie schon als res 
publica im Begriff zu haben war. Der politische Ausdruck ist insgesamt 
weder nur Abbild noch nur Konstruktion, sondern Verwirklichung einer 
stummen Rede, die durch die Artikulation in eine fremde Ordnung ge-
bracht und zum Eigenen wird, an dem die Wunde der Verletzung durch 
die Rede nie heilt. Insofern ist auch eine Krise der Repräsentation kein 
Unheil, das ausschließlich von außen in scheinbar wohlgeordnete Ver-
hältnisse einbricht.

i. Hannah Arendt

Eine weitere Möglichkeit zur Präzisierung von Merleau-Pontys An-
satz bietet die Analyse politischer Grundbegriffe. Die Sachgehalte die-
ser Begriffe wären mit H. Arendt als »politische Phänomene«, die einer 
»sprachlichen Artikulation bedürfen« (Arendt 1986, 20), aufzufassen. 
Ich beschränke mich auf einige Anmerkungen. Der Begriff der Macht 
gehört in den Kontext der Produktivität des Sprechens und Handelns. 
Er wäre in einer Diskussion mit M. Weber, Foucault und anderen Au-
toren zu verdeutlichen. In jedem Fall ist Macht von einem freien Willen 
oder einer grundlosen Tat freizuhalten, da sie aus Zwischenhandlungen 
erwächst, die allem Machthaben und jeder Herrschaft vorausgehen. In-
dem Rationalität und Ordnung verwirklicht werden, realisiert sich Frei-
heit. Sie stiftet neuartige Selbst-, Welt- und Fremdbezüge. Freiheit ist 
nicht nur Negation und Bruch mit dem Gegebenen (Sartre), sondern 
auch eine neue Fixierung, die sich jedoch nicht zu einer Totalität (Hegel) 
aufspreizt. Jedes öffentliche Feld ist in unterschiedlicher Weise ein »Feld 
der Freiheit/champ de la liberté« (Merleau-Ponty 1966, 515), in dem sich 
Handlungsmöglichkeiten und -anforderungen in nähere und fernere glie-
dern. Gewalt wirkt schließlich bei allen Thematisierungen und Feldstif-
tungen mit, da der politische Ausdruck etwas öffentlich artikuliert, in
dem er Anderes und Andere zum Schweigen bringt. Das Abgewiesene ist 
allerdings nicht schlechthin irrelevant, es beansprucht weiterhin, Gehör 
zu finden. Im Unterschied zur politischen Phänomenologie H. Arendts 
gibt es für Merleau-Ponty keine naturgemäße, in den Sachen selbst ver-
ankerte »Scheidelinie zwischen privaten und öffentlichen Angelegenhei-
ten« (Arendt 1981, 38), die festlegt, was öffentlich zur Erscheinung kom-
men darf und was nicht. Im Handeln werden Grenzen vielmehr gesetzt 
und nicht nur entdeckt. Daraus resultiert, dass es »keine letzte Wahrheit« 
(Merleau-Ponty 1974, 66) der Welt gibt. Jedoch ist die politische Ver-
nunftordnung (Platon, Aristoteles, Hegel, Arendt) nicht durch eine auf-
gezwungene und bloß durchgesetzte Notordnung zu ersetzen. Obwohl 
keine Logik frei von Kontingenzen ist, antwortet der Ausdruck immer 

HANNAH ARENDT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

noch auf die Herausforderungen einer Fraglichkeit des Seins, indem er 
etwas realisiert, das nicht vorausbestimmbar ist und doch auf unsere Si-
tuation eingeht.

j. Merleau-Ponty im Licht von Nachfahren und Wahlverwandten 

Es ist nicht zu leugnen, dass sich die Ausdeutung zahlreicher Motive 
in Merleau-Pontys Phänomenologie des Politischen einer rückwärtigen 
Lektüre verdankt. Im Lichte der Nachfahren und Wahlverwandten wird 
sichtbar, welche Potentiale in Merleau-Pontys Philosophie angelegt sind. 

Wenn wir den Bogen zunächst etwas weiterspannen, zeigen sich einige 
sachliche Verwandtschaften zum amerikanischen Pragmatismus, sofern 
man diesen nicht als Variante des Nutzendenkens, sondern als »Theorie 
situierter Kreativität« (Joas 1992, 197), die sich zu einer »kreativen De-
mokratie« (J. Dewey; ebd., 290) spezifiziert, versteht (vgl. Schnell 1994). 
Gezielte Anlehnungen in der Frage der Produktivität der Rede, der Onto-
logie und der Möglichkeiten einer politischen Zeitdiagnose unternimmt 
P. Ricœur (vgl. Ricœur 1974). Eine genuine Fortführung, die Politik und 
Kreation in den Mittelpunkt rückt, betreibt C. Castoriadis. Er zeigt, daß 
schöpferische Handlungen ontologisch nur realisierbar sind, wenn das 
Sein als Magma oder rohes Sein nicht voll in sich bestimmt ist, so daß 
überhaupt etwas vom Nichtsein ins Sein treten kann. Geschichte ist der 
Bereich »ontologischer Schöpfung« (Castoriadis 1984, 335), die Typen 
des Gesellschaftseins schafft und nicht nur teleologisch entfaltet. Schöp-
fung ist insofern eine creatio ex nihilo. Castoriadis setzt sich damit von 
den kausalen und deterministischen Modellen des Hegelmarxismus ab. 
Das »Nicht-Kausale« erscheint als »schöpferisches Verhalten«, als »In
stitution einer neuen gesellschaftlichen Regel, Erfindung eines neuen Ge-
genstands oder einer neuen Form« (ebd., 77). Die Institution der grie-
chischen Demokratie ist für Castoriadis das Beispiel einer ontologischen 
Schöpfung. Die Polis ist eine instituierende Gesellschaft, die sich selbst 
instituiert und dadurch ihre innere Struktur entstehen lässt. Kreation ist 
Autonomie in sozialer und normativer Hinsicht, ohne sich einem Ge-
setz unterstellt zu wissen. Alle Gesetze sind selbst Schöpfungen. Diese 
Annahme tendiert dazu, den klassischen Autonomiegedanken in einen 
Kreationismus aufzulösen. Die direkte Demokratie der Griechen ist für 
Castoriadis schließlich insofern ein Vorbild für die Moderne, als sie die 
Krisenanfälligkeit der politischen Repräsentation und Delegation unter-
läuft. Die darin enthaltene These einer Einheit von Macht und Gesell-
schaft bringt Castoriadis in einen Gegensatz zu C. Lefort. Beide führen 
das revolutionäre Projekt der Gruppe Socialisme ou Barbarie, der sie 
in den fünfziger Jahren angehörten, auf unterschiedlichen Wegen fort. 
Während für Castoriadis der revolutionäre Entwurf in einer sich explizit 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

selbst instituierenden und damit autonomen Gesellschaft, die politische 
Repräsentationen aufhebt, verwirklicht ist, sieht Leforts Demokratie-
projekt eine Spannung zwischen symbolischer Repräsentation und ge-
sellschaftlicher Selbstregierung vor. Lefort geht es um eine »restaurati-
on de la philosophie politique« (Lefort 1986, 17), die in Frankreich eine 
breite Arendt-Rezeption miteinleitete. Auch an Arendt kritisiert Lefort 
deren Unterschätzung der Bedeutung politischer Repräsentation (ebd., 
59 ff.). Mit derselben Problematik befasst sich auch P. Bourdieu, der al-
lerdings in der Theorie der Leiblichkeit einen anderen Anknüpfungs-
punkt im Werk Merleau-Pontys gefunden hat. Leiblichkeit wird zum 
Dispositionssystem des Habitus ausgeweitet, das inkorporierte Wahr-
nehmungsschemata und fungierende klassenspezifische Interessen ent-
hält, die in einem Streben nach gesellschaftlicher Unterscheidung wirk-
sam sind. Das Feld des Ausdrucks und der politischen Repräsentation 
wird an der Stelle betreten, wo es um eine Übersetzung stummer Erfah-
rungen in eine öffentliche Sprache geht. Bourdieu führt zur Erklärung 
der Teilung politischer Arbeit terminologisch die Differenz von Wortfüh-
rer und Publikum ein (vgl. Bourdieu 1992). Das Wortführen produziert 
Effekte der Bevormundung, Gewalt und Entfremdung. Bourdieu geht in 
die Richtung einer politischen Semiologie, da er den Wortführer als ei-
nen Teil des Publikums versteht, der als Zeichen an Stelle der Gesamtheit 
der Gruppe handelt und spricht (vgl. Bourdieu 1990). Die Genese der 
Differenz von Wortführer und Publikum leitet Bourdieu aus der Verfü-
gungsgewalt über kulturelles Kapital her, das er konzeptuell durch eine 
Umdeutung der klassischen Theorie des Kapitals gewinnt. Den meisten 
seiner zahlreichen Anhänger ist jedoch entgangen, dass es Bourdieu bei 
dieser Erklärung allein nicht belässt. Ungenannt, aber in subtiler Weise 
arbeitet er nämlich große Teile von Merleau-Pontys Ausdruckslehre als 
Ordnungsgesichtspunkte in seine empirischen Untersuchungen zur po-
litischen Sprache ein, die dadurch erst ihre Diagnosekraft erhalten (vgl. 
Bourdieu 1982, Kap. 8). Wir werden auf Bourdieu noch zurückkommen.

k. Französische Philosophie und neuere Sozialphilosophie

In der französischen Philosophie finden sich nicht nur Umarbeitungen des 
klassischen Diskurses der Repräsentation, sondern auch Ansätze die die 
Relevanz dieses Diskurses für das Politische überhaupt bezweifeln. Die 
Nachträglichkeit des politischen Ausdrucks und die Institutionalisierung 
einer gewissen Dauer der Delegationsbeziehung wird P. Virilio zufolge 
abgelöst durch die Einholung der Zukunft in den rasenden Stillstand ei-
ner Dromokratie, in der das »Ministerium der Zeit« herrscht, so dass das 
»Regieren nur noch ein Voraussehen« und »Simulieren« (Virilio 1980, 
186) ist. J. Baudrillard, der Stichwortgeber dieser Auffassung, behauptet 

FRANZÖSISCHE PHILOSOPHIE UND NEUERE SOZIALPHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

ergänzend, dass es heute in der Politik nichts mehr auszudrücken gibt, da 
alle Potentiale erschöpft sind. Deshalb kann es sich in der Politik »nicht 
mehr um Ausdruck oder Repräsentation handeln, sondern eben gerade 
noch um die Simulation eines für immer unausdrückbaren und unausge-
drückten Sozialen« (Baudrillard 1978, 4 1). Baudrillards Einwürfe wei-
sen auf den Umstand hin, dass wir eben nicht mehr in der griechischen 
Polis leben, sondern im Zeitalter politischer Simulation durch moderne 
Massenmedien. Von hier aus wäre zu prüfen, ob eine Telepolis und eine 
Cyberdemokratie im Internet die Delegation und ihre politische Autori-
tät aufheben, ob sie eine direkte Demokratie etablieren, einen allgemei-
nen Zugang zu öffentlichen Datenbanken und Entscheidungen, also eine 
politische Teilhabe, die Geschlechterdifferenzen, Altersunterschiede, so-
ziale Herkunft und andere Hierarchien unbedeutend werden lässt. Wie 
wir noch sehen werden, mündet diese Debatte, mit Unterstützung jener 
zur Künstlichen Intelligenz, in den gegenwärtigen Diskurs zur Digitali-
sierung der Lebenswelt.

In der neueren Sozialphilosophie außerhalb Frankreichs möchte ich 
auswahlweise noch auf drei Positionen hinweisen, in denen Merleau
Pontys Denken gegenwärtig ist. Zunächst ist B. Waldenfels zu nennen, 
der als Übersetzer, Herausgeber und Kommentator Merleau-Ponty in 
Deutschland von dessen eigenen Voraussetzungen her eingeführt hat. 
Waldenfels selbst vertritt eine Theorie responsiver Rationalität und 
»responsiver Ethik« (Waldenfels 1994, 584), in die neben Merleau
Ponty auch Foucault und Levinas eingegangen sind. Diese Dimension 
des Ethischen ist bei Merleau-Ponty angelegt. Konzipiert und ausge-
führt wurde sie von Waldenfels. Von Merleau-Ponty stammt der Ge-
danke, dass alles Verhalten, Handeln und Sprechen ein Eingehen auf Af-
fektionen eines Möglichkeitsfeldes ist, von Foucault kommt die These, 
dass dieses Feld durch eine Ordnung organisiert wird, die Ordentliches 
von Außerordentlichem sondert, von Levinas’ Theorie der Fremderfah-
rung entnommen ist schließlich die Annahme, dass das Handeln nicht 
nur von Möglichkeiten herausgefordert wird, sondern von Ansprüchen, 
auf die wir zu antworten haben, ob wir wollen oder nicht. Neben Wal-
denfels ist noch Ch. Taylor zu erwähnen, der Merleau-Pontys Theo-
rie des leiblichen Ausdrucks (vgl. Taylor 1986) und, im Ausgang von I. 
Berlin, Herders Ausdrucksanthropologie aufgenommen hat. Beide As-
pekte, die in das Konzept eines Ausdrucksgeschehens (expressivism) 
eingehen, wie es in seinem ›Hegel‹-Buch von 1975 heißt, legt Taylor ei-
ner Güterethik zugrunde, mit der er in die Liberalismus/Kommunitaris-
mus-Debatte eingreift (vgl: Taylor 1994). Die Hauptthese besagt, dass 
das Selbst seine Gestalt gewinnt durch eine Orientierung am Guten, wel-
ches zu artikulieren ist. Diese Sichtweise richtet sich gegen den Forma-
lismus der prozeduralen Ethiken und die Moderne insgesamt, sofern sie 
ihre Wertgrundlagen vergessen hat. An dem weitausholenden Versuch 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

der wiedergewinnenden Artikulierung eines nachmetaphysischen Guten 
fällt auf, dass Taylor die Krise des Selbst, die Autoren wie Mead, Levinas 
und Ricœur durchschritten haben, unberücksichtigt lässt. Zudem be-
rührt die gesamte Argumentation immer wieder ein Dilemma. Wenn es 
eine fixe Rangordnung von Gütern gibt, von der wir nur um den Preis 
der Selbst- und Wertverkennung abrücken können, wäre deren Artikula-
tion eine Wiederholung dessen, was schon ist. Taylor würde in die Nähe 
Schelers rücken und den klassischen Logos des Ethischen und Politischen 
wiederholen. Sofern man aber von möglichen Rangordnungen ausgeht, 
die auch anders sein könnten und erst durch die Expression zustande 
kommen, bliebe deren moralische Verbindlichkeit relativ. 

Die von Taylor vernachlässigten Dimensionen der Subjektivität sind 
auf eigene Weise ein Thema in der feministischen Analyse des Gender 
Trouble. Innerhalb der neueren Merleau-Ponty-Rezeption durch den Fe-
minismus (vgl. dazu den von S. Stoller und H. Vetter 1997 edierten Sam-
melband Phänomenologie und Geschlechterdifferenz) sind vor allem drei 
Aspekte der Theorie von J. Butler, die in den frühen achtziger Jahren bei 
A. Schütz’ Schüler M. Natanson studierte, zu erwähnen. Für Butler be-
ruht die Bildung des Subjekts auf Differenzierung und Ausschließung 
einer verworfenen Andersheit. Ein Subjekt wird durch Macht konstitu-
iert, die dem Subjekt jedoch die Möglichkeit zur Umarbeitung der Macht 
eröffnet. Dieser Gedanke bestätigt sich auch bei der Analyse der femi-
nistischen Repräsentationspolitik. Das feministische Subjekt, in dessen 
Namen Frauen sprechen, ist durch eine Ausschließung hervorgebracht, 
die Einheit durch Differenzierung gewinnt. Butler weist schließlich die 
Annahme einer ontologisch verbürgten Körper- und Geschlechtlichkeit 
der Frau zurück. Es ist vielmehr die Produktivität einer performativen 
Bezeichnung, die einen Körper als etwas produziert und damit die Sub-
version von Geschlechterordnungen zulässt (vgl. Butler 1991). Mit die-
sen an Foucault, Derrida und Lacan gewonnenen Einsichten richtet sich 
Butler nicht nur gegen den reformorientierten Gleichstellungsfeminis-
mus, der seine eigenen Ausschließungen verkennt, sondern auch gegen 
L. Irigaray, die, unter Berücksichtigung von Merleau-Ponty und Levinas 
(vgl. Irigaray 1991, Teil IV), eine Ethik der sexuellen Differenz im Auge 
hat, welche aber die Performanzen der Geschlechtsidentität verfehlt. 
Butlers eigene Beurteilung von Merleau-Pontys Versuchen über den Eros 
ist zwiespältig. Er habe die Geschlechtlichkeit zwar in ihrer weltlichen 
Konkretion beschreiben wollen, sie letztlich aber auf das invariante Mo-
dell von Herr und Knecht reduziert, welches jedoch nur eine besondere 
gesellschaftliche Organisationsweise der Geschlechterbeziehung sei, die, 
indem sie zur wahren erhoben wird, zur Ideologie gerät. Die Beurteilung 
ändert sich in einer neueren Stellungnahme, die am Beispiel von Irigaray 
das Paradoxon feministischer Philosophie dekonstruiert. Wird die Phi-
losophie als ein allgemeiner Logos verstanden, der durch symmetrische 

FRANZÖSISCHE PHILOSOPHIE UND NEUERE SOZIALPHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

Rollenverteilungen die Andersheit der Frau auslöscht, dann ist das Fe-
ministische ein Ausgeschlossenes, welches sich wiederum nur durch den 
Gewaltakt einer Beherrschung der maskulinen Eigenheit Zugang zum 
Logos verschaffen kann. Ausdrücklich weist Butler die Ansicht, Mer-
leau-Ponty könne auch in seinem Spätwerk keine Beziehung zu einer An-
dersheit denken, die nicht vom Selben beherrscht würde, als einseitig zu-
rück. Nicht nur Ricœur, auch Merleau-Ponty spricht von einem »Selbst, 
das ein Anderes ist« (Merleau-Ponty 1986, 320). Fragen wir nun ab-
schließend, welche politischen Inspirationen heute von Merleau-Pontys 
Philosophie ausgehen könnten.

Der Philosoph kann als Intellektueller selbst ein Wortführer im po-
litischen Raum sein. Beispiele dafür sind die engagierte Politik Sartres 
und die wesentlich differenzierteren Eingriffe Foucaults und Bourdieus. 
Eine Grenze ist für Merleau-Ponty erreicht, wenn der Intellektuelle nur 
noch versucht, dem Weltgeist überall auf die Sprünge zu helfen. »Keine 
rein philosophische Politik z. B. kein philosophischer Rigorismus, wenn 
es um ein Manifest geht« (ebd., 334). Politische Praxis, die von der Sei-
te das öffentliche Feld betritt, setzt eine offizielle Politik voraus, an der 
sie sich abarbeitet, um Möglichkeitsspielräume offen zu halten. Von der 
Postmoderne unterscheidet sich Merleau-Ponty darin, daß er die Auffas-
sung, Pluralismus »ist an sich gut« und »muß geachtet werden« (Lyotard 
1985, 70), als umgekehrten Einheitszwang ablehnen würde. Dem Libe-
ralismus stimmt Merleau-Ponty darin zu, daß universelle Menschenrech-
te nicht voreilig relativiert werden dürfen. Ein Liberalismus verkümmert 
jedoch, wenn er sich in leeren Prozeduren, lebensweltvergessenen Regeln 
und bloßen Sonntagsreden erschöpft. Die kommunitaristische Subpolitik 
in einer Zivilgesellschaft zwischen Staat und bürgerlicher Gesellschaft 
wird dort problematisch, wo sie in eine Verteidigung des Eigenen auf 
Kosten des Fremden umschlägt. Zu sehr ist Merleau-Pontys Werk von 
der ethnologischen Erfahrung einer nicht zu überspringenden Anders-
heit und einem wilden Denken (C. LeviStrauss) zwischen Eigenem und 
Fremden geprägt. Für die feministische Debatte sind schließlich nicht nur 
Merleau-Pontys Ausführungen zur politischen Repräsentation, zur Na-
türlichkeit/Konventionalität des leiblichen Ausdrucks, zum ambivalen-
ten Bezug zwischen Mutter und Kind (vgl. Merleau-Ponty 1994, 116 ff., 
400 f.) relevant, sondern auch Anstöße zu der Frage, wie überhaupt für 
einen diskursiven De-Konstruktivismus der Leib von Gewicht sein kann. 
Merleau-Pontys Philosophie inspiriert insgesamt zu einer indirekten und 
offenen Politik, die etwas tut und ihre Grenzen kennt.

Wir betrachten Merleau-Ponty für die Sozialphilosophie am Leitfa-
den der Vulnerabilität als Stichwortgeber. Da Merleau-Ponty aus heuti-
ger Sicht sehr früh verstorben ist, sind viele seiner Stichworte unartiku-
liert geblieben. Sie sind mit Hilfe von Nachfahren und Wahlverwandten 
zu explizieren. Aus den Explikationen erwachsen wiederum Fragen und 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

Orientierungen, die über Merleau-Ponty hinaus in unsere Gegenwart 
weisen. Es sind Fragen, die das Ethische in seiner Verbindlichkeit und in 
seinem Anspruch betreffen, wie auch Fragen, die der Logik der politi-
schen Repräsentation gelten.

FRANZÖSISCHE PHILOSOPHIE UND NEUERE SOZIALPHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Autour du politique
	b.  Scheler – Gurwitsch – Husserl
	c.  Merleau-Pontys Widerspruch
	d.  Auf dem Weg zu einer Phänomenologie des Politischen
	e.  Der Ausdruck und die dialogische Rationalität
	f.  Auf dem Weg zur politischen Delegation
	g.  Abgrenzung von der sprachanalytischen Philosophie
	h.  Die Delegation: Wortführer und Publikum
	i.  Hannah Arendt

	j.  Merleau-Ponty im Licht von Nachfahren und Wahlverwandten
	k.  Französische Philosophie und neuere Sozialphilosophie

