8) M. Merleau-Ponty: Die Phanomenologie
des Politischen

Dem Denkstil M. Merleau-Pontys entspricht es, Phinomenen zumeist
in einer eher indirekten und fragenden Weise auf die Spur kommen zu
wollen. Das gilt auch fiir das Verhiltnis von Vernunft und Macht. »So
wie jede Philosophie wiirde auch die, nach der man suchen muf3, zu ei-
ner Politik inspirieren« (Merleau-Ponty, in: Chapsal 1989, 94). Eine Ver-
nunft, die im Entstehen begriffen ist, ist keine fertige Verfiigungsgewalt,
aus der Politik abzuleiten wire, auch 16st sie sich nicht in der Kurzat-
migkeit direkter Aktionen auf.

a. Autour du politique

Hegelmarxismus und Existentialismus waren im Frankreich der vierzi-
ger und fiinfziger Jahre Probiersteine fiir Merleau-Pontys eigene Wege.
In einem Vortrag aus dem Jahr 1953 zum Thema Philosophie und Poli-
tik heute, dessen Resiimee einem Briefwechsel mit Sartre aus dieser Zeit
beigefugt ist (frz. in: Magazine Litteraire No. 320, April 1994, S. 81 f;
dt. in: Literaturmagazin 34/1994, S. 127 ff.), betont Merleau-Ponty be-
reits die Bedeutung eines Zwischenreichs symbolischer Aktionen, das in
Die Abenteuer der Dialektik von 1955 dann als Zwischenwelt der Ge-
schichte, der Praxis und des »schopferischen Ausdrucks« (Merleau-Ponty
1974, 63) gelebter Erfahrungen bezeichnet wird, der weder der Partei das
letzte Recht lasst noch auf eine blofSe Spontaneitat der Massen setzt (vgl.
Merleau-Ponty 1994, 149 f.). Mit dieser Betrachtungsweise war eine Per-
spektive eroffnet, die vielfaltige Anschliisse und Ausarbeitungen ermog-
lichte. Riickblickend zeigt sich, daf§ Merleau-Ponty mit seinen Schrif-
ten und Vorlesungen an der Sorbonne (1949-1952) und dem College
de France (1952-19671) in die Entwicklung zahlreicher neuerer franzosi-
scher Philosophen, die damals noch Studenten waren, hineingewirkt hat.
Eine Inspiration fiir das Politische, die tiber das Tagesgeschift hinaus-
geht, wurde in Deutschland, von wenigen Ausnahmen abgesehen, nicht
wahrgenommen. Zu sehr lastete auf der Phanomenologie der pauschale
Vorwurf, eine traditionelle Theorie zu sein, die sich am klassischen Logos
orientiert. Der Phanomenologie Husserls bescheinigt F. Fellmann eine
»Distanzierung von der Sphiare der Politik« (Fellmann 1983, 144). Un-
ter der Vormacht der Kritischen Theorie in Deutschland entstanden zahl-
reiche Vereinfachungen, die lange Zeit die sachliche Nihe von Adorno
und Marcuse zur Phinomenologie uiberspielten (vgl. Schnell 2017, 3 8f)
und Differenzierungen innerhalb der phanomenologischen Bewegung,

57

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

die von Merleau-Ponty mit herbeigefithrt worden sind, zudeckten. Be-
ginnen wir damit, diesen letzten Punkt aufzuschlisseln.

b. Scheler — Gurwitsch — Husserl

Bei Max Scheler findet sich eine Dreiteilung. Die Ethik dient dem Gut-
sein der Person, das Recht der Verwirklichung des Guten in dufSerlichen
Beziehungen, und die Politik zielt auf eine Verwirklichung des Guten
in Staaten. Politisches Machthandeln beruht auf der Interessenlage ei-
nes Staates mit Riicksicht auf die Interessen aller anderen Staaten. Po-
litik wird namlich begrenzt durch ein objektives Solidaritdtsprinzip. Es
darf nichts geschehen, was dem solidarischen Gesamtheil der Mensch-
heit Schaden zufiigen konnte. Das Solidaritatsprinzip bezeichnet eine
objektive Gegenseitigkeit und Mitverantwortlichkeit, die Vertrage und
Versprechen beseelen. Die anfiangliche Dreiteilung resultiert aus einer
»ewige[n] absolute[n] Rangordnung der Werte« (Scheler 1973, 16).
Schelers Versuch geht bekanntlich dahin, die Wirklichkeit nicht als Biin-
del von Einzelereignissen aufzufassen, sondern sie im Hinblick auf ab-
geschlossene Wesenszusammenhange und Wertstufen zu betrachten. Fiir
Merleau-Ponty ist der Ruckgang auf Wesenheiten jedoch kein Ziel, son-
dern Mittel, unser Engagement in der Welt zu begreifen. Abgeschlosse-
ne Wesenheiten wiirden nicht nur ihre eigene historische Vermitteltheit
leugnen, sondern auch die Produktivitit und Offenheit der Erfahrung
austrocknen sowie alle besonderen Ereignisse zum Einzelfall unterm We-
sensgesetz degradieren. Gegen diese Form des klassischen Logos, die im
Falle Schelers immerhin auch klassische Aussagen zum Ethischen und
Politischen bereit halt, fithrt Merleau-Ponty, wie spater in anderer Wei-
se Foucault, Husserls Rede von einem »historischen Apriori« (Merleau-
Ponty 1966, 113) an, das feste Formen und Normen enthalt, die be-
stimmten, aber nicht saimtlichen Erfahrungen als Leitbild dienen. In je-
der Erkenntnis, auch der Wesenserkenntnis, bleiben positive Moglich-
keiten unbestimmt, denn Gegebenes und Gemeintes kommen zu keiner
abschliefenden Koinzidenz. Merleau-Ponty spricht vom guten Irrtum
eines »Unwahren in der Wahrheit« (Merleau-Ponty 1986, 234); ein Ge-
danke, der sich auch bei Adorno findet. In der neuen Ontologie seines
Spatwerkes versucht Merleau-Ponty noch hinter die Dualitit von Tatsa-
che und Wesen zurtuckzugehen.

Von A. Gurwitsch, dessen Einfithrung der Gestalttheorie in die Phi-
nomenologie Merleau-Ponty nachhaltig beeinflusste, kann gesagt wer-
den, dass er das Politische nur gestreift hat. In seiner frithen Milieuthe-
orie von 1931 wird die Offentlichkeit als spezielle Art mitmenschlicher
Begegnungen gesehen und das Verhiltnis zwischen politischem Verkiin-
der und seinen Jingern im Lichte von Einsfithlung und Verschmelzung

58

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHELER - GURWITSCH - HUSSERL

behandelt. Einen weitergehenden Stellenwert, wie etwa bei G. H. Mead,
gewinnt dieses Phanomen jedoch nicht. Noch vereinzelter sind die Be-
ziige zum Politischen in Gurwitschs Hauptwerk tiber Das BewufStseins-
feld (frz. 1957, dt. 1975), welches als generelle Theorie der Organisati-
on von Erfahrung iiberhaupt alles Soziale nur am Rande berticksichtigt.
In diesem Sinn heifSt es etwa mit Anklangen an A. Schiitz, dass sich von
der umfassenden Wirklichkeit der Wahrnehmungswelt verschiedene Son-
dersphiren abgegliedert haben, zu denen auch die der Politik zhlt, in der
wir als Burger gelten und handeln. In einer Stellungnahme zu E. Voegelins
klassisch ausgerichteter Studie The New Science of Politics von 1952 be-
statigt Gurwitsch, dass phanomenologisches Denken fiir eine politische
Philosophie relevant sein kann, die die Vernunft gegen den Positivismus
verteidigt. So wenig diese vereinzelten Beispiele aussagen mogen, so sehr
bleibt doch zu erkliren, warum das Politische letztlich zu einer derarti-
gen Nebensache wird.

Kommen wir schliefSlich zu E. Husserl, dessen reichhaltige Analysen
Merleau-Ponty nie unterschitzt hat. K. Schuhmann erinnert in seiner
Auswertung der nachgelassenen Manuskripte daran, dass Husserl das
»Fehlen einer Phanomenologie der Politik sehr wohl als einen Mangel
erfahren und gesehen hat« (Schuhmann 1988, 28), den er vor seinem
Tod jedoch nicht mehr selbst beheben konnte. Es bleiben Einzelnotizen
und Fragmente. Auch Husserl identifiziert Politisches mit dem Staat. In
der Hauptsache erscheint der Staat als Beispiel fiir die konkrete Ausfor-
mung des Gemeingeistes, der ein umspannender Sinn hoherer Stufe ist.
Energischer werden die Versuche, wenn Husserl von der statischen in
die genetische Betrachtung iibergeht. Seine These lautet dann: »Ein Staat
erwachsend aus einer nattirlichen Abstammungsgemeinschaft, erwach-
send als Gemeinschaft der Unterordnung des Willens unter eine Autori-
tat« (Husserl 1973, 110). Es geht Husserl offensichtlich darum, den Staat
der Alternative von natiirlicher Ordnung oder kunstlichem Zwangsver-
héltnis zu entziehen. Vermutlich setzt er damit die alte Hallenser Tradi-
tion des Chr. Thomasius fort, der einen Mittelkurs inter Hobbesianos
et Scholastico-Aristotelikos zu steuern versuchte. Das Aufkommen des
Staates ist bei Husserl jedoch von vornherein von einer Gesamtteleolo-
gie durchwaltet, die den Staat in dem Maf3e absterben ldsst, so heifst es
in sachlicher Nihe zu Fichte, wie die vom Staat zu regelnden Konflikte
selbst iberwunden werden. Eine Monadenharmonie ist der mafSgebli-
che Leitfaden, der Philosoph gewinnt die Position eines Funktionars der
Menschheit. Um nun die Positionen von Gurwitsch und Husserl ein-
schitzen zu kénnen, miissen wir einen Schritt hinter deren Auflerungen
zur Politik zuriicktreten.

Bei allen Unterschieden, die zwischen Husserl und Gurwitsch beste-
hen, kommen beide doch darin iiberein, dass es ihnen um den Nachweis
einer grundlegenden Harmonie der Erfahrung geht. Grundsitzlich ist

59

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

diese, da ihr keine Zerstreuung und kein Konflikt vorausgeht. Husserl
bestitigt dieses mit den Worten, dass »wirkliches Sein sich urspriing-
lich durch Einstimmigkeit der Erfahrung konstituiert« (Hussel 1950,
135). Fiir Gurwitsch beruht der Wahrnehmungsprozess auf einer Ein-
heit, das heif$t auf »Harmonie« und »Einstimmigkeit« (Gurwitsch 1973,
174). Diese Harmonie bringen Husserl und Gurwitsch in unterschiedli-
cher Weise zum Ausdruck. Beide Male setzt sich die Erfahrungsharmo-
nie bis zu einer sozialen und politischen Einstimmigkeit fort, welches der
Grund dafiir ist, dass das Politische mehr oder weniger zur Randerschei-
nung wird. Der Gedanke der Harmonie, welcher auf Leibniz zuriickgeht,
wird von Gurwitsch in seinem Leibnizbuch nachhaltiger als von Husserl
verfolgt. Gurwitsch orientiert die phinomenologische Erfahrungslehre
an dem in der gottlichen Schau sich realisierenden Geometral und be-
hauptet, dass das hervorragendste Beispiel der » Auffassung des Geome-
trals als aus der Konkordanz der Perspektiven erwachsend ..., Husserls
Phianomenologie der Wahrnehmung darstellt« (Gurwitsch 1974, 2471).
Das damit beschlossene Projekt einer Verbindung von Phanomenolo-
gie und Rationalismus, welches Gurwitsch offensiv, Husserl eher indi-
rekt und gebrochen betreibt, schliefit ein, dass das Erfahrungsleben und
das soziale Miteinander letztlich als eine harmonische Koexistenz von
Perspektiven, Deutungen und Akteuren verstanden werden kann. Den
Hintergrund bildet die Vorstellung einer harmonischen Welt und Wel-
terfahrung, die tiber alle Konflikte und Gewaltsamkeiten erhaben ist.

¢. Merleau-Pontys Widerspruch

Gegen diese Art des klassischen Logos der Phinomenologie lasst sich
mit Merleau-Ponty einwenden, wie bereits angedeutet, dass »die Wahr-
nehmung« kein harmonischer Einigungsprozess, sondern ein »gewalt-
samer Akt/acte violent« (Merleau-Ponty 1966, 414), ein gewaltsames
Geschehen ist. Die Gewaltsamkeit ist unvermeidlich, da jede Wahrneh-
mung mehr behauptet, als sie wirklich erfasst. Die Radikalisierung des
Phianomens der Mehrmeinung fithrt zu der These, dass wahrnehmend
das Gegebene iiberschritten wird, ohne dass diese Uberschreitung durch
zureichende Grunde abgedeckt ist. Eine als vollendet vorausgesetzte Er-
fahrungsentfaltung entsteht durch eine Verendlichung, die Einschnit-
te macht und Grenzen zieht, die auch anders sein konnten. Damit ist
nicht nur gemeint, dass der Mensch als endliches Wesen keine im Un-
endlichen liegenden Ziele erreichen kann, sondern dass Begrenzungen
gesetzt werden, ohne sich dabei, wie noch Platon (vgl. Phaidros 265
e-266 a), auf eine eindeutige Vorzeichnung in einer Ordnung der Din-
ge berufen zu konnen. Das Eingeschnittene und Abgewiesene fiigt sich
nicht in einen vorausgesetzten Erfahrungseinklang, vielmehr droht es die

60

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUF DEM WEG ZU EINER PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

Erfahrungskohirenz zu sprengen. Die nichtegologische Bewusstseinsphi-
losophie sieht sich mit der These konfrontiert, dass »die Gewalt unser
Los ist, dadurch daf$ wir inkarniert sind« (Merleau-Ponty 1990, 153).
Eine Gewalt, die den Logos der dsthetischen Welt mitbestimmt. Diese
Einsicht bringt auch Husserls Bemithungen ins Wanken, wenngleich an-
zumerken bleibt, dass dessen Analysen stets viele Wege erprobten und
entgegen den Behauptungen der Rechtshusserlianer nicht in ein System
miinden. Der klassische Logos wirkt bei Husserl an der Stelle fort, wo
er der Uroriginalitat der Wahrnehmung bescheinigt, die Selbigkeit der
Erfahrungsdinge zu gewihrleisten, so daf§ wir zu einer allgemeinsamen
und harmonischen Welt fiir jedermann gelangen konnen. Alles Handeln
und Sprechen setzt eine Schicht identischer Dinge voraus, tiber die, durch
alle Variationen hindurch, die soziale Einigung prinzipiell moglich ist.
Dagegen fihrt Merleau-Ponty ins Feld, dass die Wahrnehmung nicht ein-
seitig als Prasentation zu verstehen ist. Ausgangspunkt ist die grunddif-
ferentielle Relation von Erfahrung und Aussprache, die Merleau-Ponty
zu einer Lehre vom schopferischen Ausdruck ausgebaut hat. Alles Ge-
gebene tritt nie rein als es selbst auf, da es immer auch das Produkt ei-
ner Deutungs- und Ausdrucksleistung ist. Dafiir lassen sich sogar Bele-
ge bei Husserl finden.

Diese massiven Aussagen dndern am klassischen Logos alles: nun ist
nicht mehr die Einigung der Urmodus der Erfahrung, sondern eine Vul-
nerabilitdt, die Merleau-Ponty als Gewaltsamkeit beschreibt, die auf-
grund unserer Leiblichkeit unvermeidlich ist. Die Welt hat Risse, inner-
halb derer es aber etwas zu gestalten und schaffen gilt, wie Castoriadis
uns lehrt. Dafiir benétigen wir ein Verstindnis des Politischen, das von
einem ethisch grundierten Impetus getragen werden miisste.

d. Auf dem Weg zu einer Phanomenologie des Politischen

Merleau-Pontys eigenes Theorieangebot, das die klassischen Logoi um-
arbeitet, beginnt und endet nicht in der Sonderinstitution des Staa-
tes, vielmehr sucht es unterhalb ihrer Macht- und Konfliktdimensio-
nen auf, die bereits in die Sinn- und Bedeutungsbildung verwoben sind.
Hinsichtlich dieser Radikalitit besteht eine gewisse Nahe zu H. Pless-
ners politischer Anthropologie (vgl. Schnell 1998). Es ist bekannt, dass
Merleau-Ponty von sich aus in Humanismus und Terror (1947), Die
Abenteuer der Dialektik (1955) und in zahlreichen Aufsidtzen des Sam-
melbandes Signes (1960) einen gehorigen Schritt auf die politische Phi-
losophie zugegangen ist. Wir nehmen diesem Schritt nichts von seiner
Bedeutung, wenn wir feststellen, dass er zu keiner ausgearbeiteten Theo-
rie des Politischen gefiihrt hat. Jedoch finden wir im Zusammenhang mit
der Lehre vom schopferischen Ausdruck politische Aspekte, die in die

61

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

Richtung einer Phanomenologie des Politischen weisen (vgl. zum Nach-
folgenden: Schnell 1995).

In seiner Umarbeitung des Rationalititsbegriffs richtet sich Mer-
leau-Ponty gegen die teleologischen Bestinde, die Husserl und Gur-
witsch dem Streben nach Harmonie zugrunde legen, wie auch gegen
Schelers Annahme einer Ordnung, die fertig ist oder es wird. Der neue
Ausgangspunkt ist eine dialogische Rationalitit, die B. Waldenfels zu ei-
ner »responsiven Rationalitat« (Waldenfels 1994, 333) fortgefithrt hat.
Schon fiir die von Merleau-Ponty verfochtene Version von Rationali-
tat sind die Momente von Frage und Antwort entscheidende Elemen-
te. Im Unterschied zu der in sprachphilosophischen Theorien gelaufigen
Annahme, dass es sich hierbei um ein Antworten auf blofse Informati-
onsfragen handelt, setzt Merleau-Ponty wesentlich radikaler an. Er geht
von einer Fraglichkeit des Seins aus, auf die alles Handeln und Sprechen
ein antwortendes Eingehen ist. In diesem Sinne versteht Merleau-Ponty
»unsere Situation« als eine »offene«, die zu »privilegierten Weisen ihrer
Auflosung [heraus]fordert, von sich aus dabei aber ohnmachtig ist, eine
solche herbeizufithren« (Merleau-Ponty 1966, 502). In einem anderen
Zusammenhang heifSt es, dass »das Sein Schopfungen von uns verlangt,
damit wir es erfahren« (Merleau-Ponty 1986, 254). Jeder Handelnde und
Sprechende wird als ein Antwortender verstanden, denn er besteht »aus
der Erwiderung auf diese an mich gerichtete Aufforderung« (ebd., 27).
Die Dinge kampfen um Beachtung, wollen von sich aus »etwas besagen«
(Merleau-Ponty 1966, 12) und stellen den » Anspruch« (Merleau-Ponty
1984, 74), zur Artikulation zu kommen. Der im Handeln und Sprechen
verkorpert Ausdruck verhilft dem, »was das Schweigen wollte und nicht
erreichte« (Merleau-Ponty 1986, 228), zur Verwirklichung. An diesen
Stellen finden wir den Ansatz eines ethischen Beweggrundes, den erst
Bernhard Waldenfels spater ausarbeitete.

Merleau-Ponty verarbeitet seinerseits die gestalttheoretische Lehre
vom Aufforderungscharakter der Dinge, die Appelle an uns richten (vgl.
Merleau-Ponty 1985, 80), und tiberschreitet diese Lehre zugleich. Wie
Waldenfels gezeigt hat, ist in diesem Kontext insgesamt eine Ambivalenz
zu beachten. Als Motor des Ausdrucksgeschehens sieht Merleau-Ponty
ndamlich zwei Triebkrifte vor, deren Eigenheiten letztlich nicht vollig be-
stimmt werden. Einmal handelt es sich um Ausdrucksmoglichkeiten, die
verwirklicht werden. Andererseits niahert sich Merleau-Ponty wohl auf
vorsichtige Weise der Ethik von Levinas, wenn er von Anspriichen aus-
geht, die nicht wie Moglichkeiten realisiert werden konnen, sondern zu
verwirklichen sind. Damit gewinnt der Ausdruck Momente der Unaus-
weichlichkeit (vgl. Waldenfels 1995, 118 ff.).

62

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUF DEM WEG ZUR POLITISCHEN DELEGATION
e. Der Ausdruck und die dialogische Rationalitdt

Schépferisch ist der durch die dialogische Rationalitit gekennzeichnete
Ausdruck, weil er etwas schafft, was ohne ihn nicht sein wiirde. Er iiber-
setzt Erfahrungen in Sprache, doch einen Urtext der Erfahrung gibt es
nicht als solchen, sondern nur im Ausdruck (vgl. Merleau-Ponty 1985,
73), nicht als fundierende Sinnschicht. Merleau-Ponty spricht deshalb
auch von einem »Paradox des Ausdrucks« (Merleau-Ponty 1986, 189),
der eine Erfahrung ubersetzt, die aber erst zum Text wird durch das
Wort, welches sie wachruft (vgl. Merleau-Ponty 1968, 41). Jedoch ist
kein Ausdruck vollstandig, er sagt nie alles, was sagbar ist; er produziert
weder das absolute Wissen einer totalen Ausgesagtheit (H.-G. Gadamer)
noch ein unglickliches Bewusstsein. Indem er etwas zur Sprache ver-
hilft, bringt er anderes zum Schweigen. Auf diese Uberlegung griindet
Merleau-Ponty die Annahme einer gleichermafSen begrenzenden und be-
grenzten Vernunft, die eine Alternative zur einheitlichen Vernunft der klas-
sischen Phanomenologie ist. Von hier aus gelangen wir indirekt zu den
politischen Dimensionen der Ausdruckslehre. Die Artikulation des Aus-
drucks ist eine »Macht des Ausdrucks/puissance de 1‘expression« (Mer-
leau-Ponty 1966, 216). Die Unvermeidlichkeit, anderes zugleich zum
Schweigen zu bringen, eine Gewaltsamkeit (» Gewalttatigkeit der Spra-
che/violence de la parole«; Merleau-Ponty 1984, 155), die keine instru-
mentelle, sondern eine urspringliche Gewalt ist, die die Schaffung von
Handlungs- und Sprechfeldern mitbestimmt. Die Reichweite einer »ur-
springlichen Gewalt(tat)/violence« (Derrida 1991, 13) wird von Derrida
im Zusammenhang mit politischen Griindungen untersucht, die wir bereits
im Falle von Kant und Hegel in den Blick genommen hatten. Eine solche
Gewalt beschrankt sich nicht auf menschliche Angelegenheiten, sie kann
auch auf Dinge, die Merleau-Ponty zufolge keine wertlosen Rohstoffe (J.
Locke), sondern »sprechend und bedeutungsvoll« sind, also »etwas sagen«
(Merleau-Ponty 1966, 159) wollen, iibergreifen. Dieser Gedanke findet bei
M. Foucault einen Nachhall, wenn dieser sagt, man musse »den Diskurs
als eine Gewalt begreifen, die wir den Dingen antun« (Foucault 1977, 37).
Einen an Merleau-Ponty erinnernden Zusammenhang von Sinn und Ge-
walt in der politischen, dichterischen und philosophischen Rede betont
schliefSlich auch P. Ricceur (vgl. Ricceur 1967). Auf eine Differenzierung
politischer Grundbegriffe gehe ich weiter unten kurz ein. Zuvor gilt es zu
zeigen, wie das Politische tiberhaupt explizit zum Thema wird.

f. Auf dem Weg zur politischen Delegation

Der Radikalitit von Merleau-Ponty entspricht es, dass das Politische
nicht von auflen als neuer Untersuchungsgegenstand hinzutritt, vielmehr

63

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

ist es durch eine stirkere Ausdeutung der politischen Dimensionen der
Ausdruckslehre zu gewinnen, so dass wir schliefSlich von einem politi-
schen Ausdruck sprechen koénnen, der mit dsthetischen und ethischen
Implikationen versehen ist. Zunichst erweitert Merleau-Ponty die An-
nahme, dass die Dinge etwas besagen wollen und es nur durch den Aus-
druck vollbringen, auch auf die Anderen und jedes mich selbst. Von einer
reproduktiven Kundgabe und Kundnahme (K. Biihler) wird eine produk-
tive Zwischenhandlung unterschieden, die ein nachtraglicher Ausdruck
vorgangiger Erfahrungen ist und ein Mehr als die Summe von Einzel-
dufSerungen realisiert. In dieser Inter-Aktion »konstituiert sich zwischen
mir und dem Anderen ein gemeinsamer Boden« fur ein »gemeinsames
Tun« (Merleau-Ponty 1966, 406). Dieser Boden ist ein Handlungs und
Sprechfeld, welches durch variable Grenzen strukturiert ist. Diese Uber-
legungen nehmen eine Wende ins Politische, wenn man die Zeitlichkeit
des Ausdrucks, die gleichermaflen politisch und phinomenal ist, zu-
nachst in ihrer traditionellen Form beriicksichtigt. Auf die Prasenz des
Wahrnehmens folgt die wiederholende Reprasentation des Sprechens.
Auf die Gegenwirtigkeit eines urspriinglichen Willens des Volkes die
reproduktive Tatigkeit der politischen Reprasentanten. In beiden Fil-
len ist ein schopferischer Ausdruck unmoglich, der etwas schafft, das
es nur durch ihn gibt. Indem Merleau-Ponty mit seiner Ausdruckslehre
das empiristische Doppel von Prisentation und Reprisentation unter-
lauft, verandert sich auch die politische Zeitlichkeit. Ein Publikum weif$
erst durch einen Nachtrag, was es zuvor schon im Begriff zu sagen und
zu tun gewesen ist. Der politische Ausdruck ist ein Riickgang auf eine
»Vergangenheit ..., die niemals Gegenwart war« (Merleau-Ponty 1966,
283). Merleau-Ponty fithrt den Ertrag seiner Kritik an der Prasenzlehre,
die spater von Foucault und Derrida, welcher einen Zusammenhang von
sprachlicher und politischer Reprisentation bei Benjamin findet (vgl.
Derrida 1991, 61 f., 103 f.), fortgefiihrt worden ist, im Wesentlichen
in zwei grofsen Themenbereichen vor. Als Beispiele werden Proust und
Lenin gewiahlt, wobei das marxistische Vokabular und Personal nicht
zu voreiligen Abwehrreaktionen fiihren sollte. Es gilt zu verstehen, wie
sich ein Ausdruck »seine Gemeinde selbst schafft« (Merleau-Ponty 1966,
213). Zunichst fihrt Merleau-Ponty dazu das »Paradoxon vom Dich-
ter und vom Menschen« an. Der Menschen Erfahrungen sind der Ge-
halt eines Werkes, doch um wahr zu werden, »harrt das Erlebnis einer
Bearbeitung, die den Dichter von der tibrigen Menschenwelt absondert«
(Merleau-Ponty 1968, 23). In einem anderen Zusammenhang geht es um
politische Wortfiihrer und ihren »schopferischen Ausdruck ... der Ar-
beiterklasse. Hier«, im Politischen, »wie tiberall ist der Ausdruck schop-
ferisch« (Merleau-Ponty 1974, 63). Er kann jedoch nicht auf ein be-
reits reifes Publikum und eine schon reife Wahrheit bauen, wie es Hegel
noch vorsah (vgl. Phdnomenologie des Geistes, Ende d. Vorrede). Beide

64

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABGRENZUNG VON DER SPRACHANALYTISCHEN PHILOSOPHIE

Themenbereiche enthalten in struktureller Hinsicht dasselbe Argument:
Erst der Ausdruck schafft die Differenz zwischen dem literarischen bzw.
politischen Publikum, dem Dichter bzw. dem politischen Wortfiithrer und
der thematisierten poetischen oder politischen Angelegenheit. Diese Dif-
ferenz bestimmt die variablen Strukturen eines 6ffentlichen oder politi-
schen Feldes. Merleau-Pontys Beitrag zu einer Phinomenologie des Po-
litischen und damit zum Verstiandnis des Politischen besteht in einer
Aufhellung der politischen Delegationsbeziehung. Wir befinden uns da-
mit mitten in einem klassischen Problem politischer Offentlichkeit. The-
matisch geht es, kantisch gesehen, um den o6ffentlichen Gebrauch der
Vernunft und die Frage, in welchem Sinn jemand im eigenen Namen zu
sprechen in der Lage ist. Diese scheinbare Sonderproblematik gewinnt
noch in einer anderen Hinsicht eine allgemeine Relevanz.

g. Abgrenzung von der sprachanalytischen Philosophie

Bekanntlich hat die sprachanalytische Philosophie den Psychologismus/
Platonismus-Streit in der Bedeutungstheorie durch eine Wende zur Spra-
che aufzulosen versucht. Die Verbindung mit der Delegationsproblema-
tik ist an der Stelle gegeben, wo H. Putnam die These vertritt, dass die
Extension von Begriffen nicht vom psychischen Zustand der Sprecher,
sondern vom soziolinguistischen Zustand des Sprachkollektivs festge-
legt wird (vgl. Putnam 1990, 37 ff.; und 1993, 54 ff., 206 ff.). Das Kol-
lektiv gliedert sich in Durchschnittssprecher und sachkundige Sprecher,
zwischen beiden Gruppen besteht eine sprachliche Arbeitsteilung. Es ist
weder zu erwarten noch notwendig, dass jeder Durchschnittssprecher
die genaue Extension von Begriffen kennt, im Zweifelsfall verldsst man
sich auf die Sachkenntnis von Experten, worin das Wesen der Arbeits-
teilung besteht. Es ist nicht alles Gold, was glanzt, jeder Anschein wird
aber spatestens von den Augen des Juweliers durchschaut. Somit ver-
fugt das Sprachkollektiv insgesamt uiber die Extension von Begriffen.
Realistisch ist dieser Standpunkt, indem er etwa P. Feyerabends Hoffen
auf die Laien begrenzt. Putnam betont ausdriicklich, dass die sprachli-
che Arbeitsteilung eine Universalie ist, die nicht vernachlissigt werden
durfe. Innerhalb ihrer geben Durchschnittssprecher dem Experten einen
Vertrauensvorschuss, sie beugen sich bereitwillig seinem Urteil. Der Ex-
perte hat eine hohere Autoritat (M. Dummett). Unzweifelhaft gerit die
analytische Bedeutungstheorie hier in den von Hobbes bis Bourdieu un-
tersuchten Bereich des Autorititsdiskurses, der politischen Semantik und
der Teilung politischer Arbeit. Die Analytik bleibt ihrerseits jedoch hinter
dem Reichtum jener Aufweisungen zuriick, die zeigen, wie jemand zur
Autoritat wird, die im Namen von ... sprechen darf. Somit erweist sich
die Analytik in diesem Punkt als eine Abstraktion, die nur durch eine

65

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

Ausklammerung ethischer und politischer Dimensionen (P. Ricceur) zu
sich selbst kommen kann. Dabei hatte schon Wittgenstein (Philosophi-
sche Untersuchungen, §2) darauf hingewiesen, dass Akteure in einem
Sprachspiel nicht in gleicher Weise autorisiert sind, Dinge beim Namen
zu nennen.

h. Die Delegation: Wortfiibrer und Publikum

Die Sache der Delegation bedeutet, dass ein Akteur (Wortfithrer) im Na-
men und Auftrag einer Gruppe (Publikum) deren Angelegenheit vertritt.
Die Logik der Ermichtigung des Wortfiihrers kann verschiedene For-
men annehmen, je nachdem, ob man von der Partei als Abbild des Pro-
letariats, vom Parlament als Vertretung von Blirgerinteressen oder von
Biirgerinitiativen als andersartigem Selbstausdruck eigener Anliegen aus-
geht. Die Krise der politischen Reprisentation, von der heute vielfach die
Rede ist, verweist auf Grenzen der Ermachtigung. Zu Lebzeiten dufSer-
te sich Merleau-Ponty bereits kritisch zur Diktatur der Partei, ohne des-
halb den Liberalismus zu idealisieren. Seine Uberlegungen gewinnen an
Kontur, wenn wir sie mit zwei klassischen Konzepten des Liberalismus
konfrontieren. Bei J. Locke ist bekanntlich das Eigene vorausgesetzt. Das
Eigentum am Leibe und an materiellen Dingen wird von der Politik ge-
schiitzt. Das Eigentum an stummen Ideen wird von der Sprache kund-
gegeben. Wer arm an Dingen ist, fillt aus dem Schutz der Institutionen
heraus, da es keine Sozialpolitik gibt. Dieser von Marx eingehend unter-
suchte Gedanke wird heute noch von R. Nozick verfochten. Wer zudem
arm an Ideen ist, hat nichts zu sagen und findet auch keine Fiirsprecher.
Aus dieser Theorie des Eigenen folgt, dass ein politischer Wortfiihrer »als
Ebenbild, als Ausdruck und als Reprisentant des Gemeinwesens anzu-
sehen ist, dem die Gemeinschaft den in Gestalt ihrer Gesetze bekunde-
ten Willen vorschreibt« (II. Abhandlung iiber die Regierung, Nr. 151).
Der politische Reprasentant wiederholt und bildet damit die schon pra-
senten Ideen und Interessen des Volkes ab. Merleau-Ponty bricht hinge-
gen mit einem Ausgang von solch fertig vorausgesetzten Fundamenten.
Der politische Ausdruck realisiert stumme Anspriiche, die noch nicht als
definitiv Eigenes ausgebildet sind. Wenn wir gegentiber Locke den An-
satz von Th. Hobbes radikalisieren, dndert sich das Modell des Eigenen.
Ein Autor ist Eigentimer von Handlungen. Doch dieses Eigene ist kein
fixer Ausgangspunkt. »Die Worte und Handlungen einiger kiinstlicher
Personen werden von den durch sie Vertretenen als eigene anerkannt«
(Leviathan, Kap. 16). Ein Autor entsteht, indem er vertreten wird und
damit die fremden Handlungen und Worte des Vertreters als eigene an-
erkennt. Darin verbirgt sich die extreme Moglichkeit, dass der politische
Reprisentant das Eigene konstruiert. Fiir Merleau-Ponty antwortet der

66

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANNAH ARENDT

politische Ausdruck hingegen auf etwas, das zu sagen ist, auf Anspriiche,
von denen das entstehende Publikum erfihrt, dass es sie schon als res
publica im Begriff zu haben war. Der politische Ausdruck ist insgesamt
weder nur Abbild noch nur Konstruktion, sondern Verwirklichung einer
stummen Rede, die durch die Artikulation in eine fremde Ordnung ge-
bracht und zum Eigenen wird, an dem die Wunde der Verletzung durch
die Rede nie heilt. Insofern ist auch eine Krise der Reprisentation kein
Unbheil, das ausschliefSlich von auflen in scheinbar wohlgeordnete Ver-
héltnisse einbricht.

i. Hannah Arendt

Eine weitere Moglichkeit zur Prizisierung von Merleau-Pontys An-
satz bietet die Analyse politischer Grundbegriffe. Die Sachgehalte die-
ser Begriffe waren mit H. Arendt als »politische Phanomene«, die einer
»sprachlichen Artikulation bediirfen« (Arendt 1986, 20), aufzufassen.
Ich beschrinke mich auf einige Anmerkungen. Der Begriff der Macht
gehort in den Kontext der Produktivitit des Sprechens und Handelns.
Er wire in einer Diskussion mit M. Weber, Foucault und anderen Au-
toren zu verdeutlichen. In jedem Fall ist Macht von einem freien Willen
oder einer grundlosen Tat freizuhalten, da sie aus Zwischenhandlungen
erwichst, die allem Machthaben und jeder Herrschaft vorausgehen. In-
dem Rationalitit und Ordnung verwirklicht werden, realisiert sich Frei-
heit. Sie stiftet neuartige Selbst-, Welt- und Fremdbeziige. Freiheit ist
nicht nur Negation und Bruch mit dem Gegebenen (Sartre), sondern
auch eine neue Fixierung, die sich jedoch nicht zu einer Totalitdt (Hegel)
aufspreizt. Jedes 6ffentliche Feld ist in unterschiedlicher Weise ein »Feld
der Freiheit/champ de la liberté« (Merleau-Ponty 1966, 515),in dem sich
Handlungsméglichkeiten und -anforderungen in ndhere und fernere glie-
dern. Gewalt wirkt schlieSlich bei allen Thematisierungen und Feldstif-
tungen mit, da der politische Ausdruck etwas o6ffentlich artikuliert, in-
dem er Anderes und Andere zum Schweigen bringt. Das Abgewiesene ist
allerdings nicht schlechthin irrelevant, es beansprucht weiterhin, Gehor
zu finden. Im Unterschied zur politischen Phinomenologie H. Arendts
gibt es fur Merleau-Ponty keine naturgemaifSe, in den Sachen selbst ver-
ankerte »Scheidelinie zwischen privaten und 6ffentlichen Angelegenhei-
ten« (Arendt 1981, 38), die festlegt, was offentlich zur Erscheinung kom-
men darf und was nicht. Im Handeln werden Grenzen vielmehr gesetzt
und nicht nur entdeckt. Daraus resultiert, dass es »keine letzte Wahrheit«
(Merleau-Ponty 1974, 66) der Welt gibt. Jedoch ist die politische Ver-
nunftordnung (Platon, Aristoteles, Hegel, Arendt) nicht durch eine auf-
gezwungene und blofs durchgesetzte Notordnung zu ersetzen. Obwohl
keine Logik frei von Kontingenzen ist, antwortet der Ausdruck immer

67

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

noch auf die Herausforderungen einer Fraglichkeit des Seins, indem er
etwas realisiert, das nicht vorausbestimmbar ist und doch auf unsere Si-
tuation eingeht.

j. Merleau-Ponty im Licht von Nachfabren und Wahlverwandten

Es ist nicht zu leugnen, dass sich die Ausdeutung zahlreicher Motive
in Merleau-Pontys Phinomenologie des Politischen einer riickwartigen
Lektiire verdankt. Im Lichte der Nachfahren und Wahlverwandten wird
sichtbar, welche Potentiale in Merleau-Pontys Philosophie angelegt sind.

Wenn wir den Bogen zunichst etwas weiterspannen, zeigen sich einige
sachliche Verwandtschaften zum amerikanischen Pragmatismus, sofern
man diesen nicht als Variante des Nutzendenkens, sondern als » Theorie
situierter Kreativitit« (Joas 1992, 197), die sich zu einer »kreativen De-
mokratie« (J. Dewey; ebd., 290) spezifiziert, versteht (vgl. Schnell 1994).
Gezielte Anlehnungen in der Frage der Produktivitit der Rede, der Onto-
logie und der Moglichkeiten einer politischen Zeitdiagnose unternimmt
P. Ricceur (vgl. Ricceur 1974). Eine genuine Fortfithrung, die Politik und
Kreation in den Mittelpunkt riickt, betreibt C. Castoriadis. Er zeigt, dafs
schopferische Handlungen ontologisch nur realisierbar sind, wenn das
Sein als Magma oder rohes Sein nicht voll in sich bestimmt ist, so dafS
uberhaupt etwas vom Nichtsein ins Sein treten kann. Geschichte ist der
Bereich »ontologischer Schopfung« (Castoriadis 1984, 335), die Typen
des Gesellschaftseins schafft und nicht nur teleologisch entfaltet. Schop-
fung ist insofern eine creatio ex nihilo. Castoriadis setzt sich damit von
den kausalen und deterministischen Modellen des Hegelmarxismus ab.
Das »Nicht-Kausale« erscheint als »schopferisches Verhalten«, als »In-
stitution einer neuen gesellschaftlichen Regel, Erfindung eines neuen Ge-
genstands oder einer neuen Form« (ebd., 77). Die Institution der grie-
chischen Demokratie ist fiir Castoriadis das Beispiel einer ontologischen
Schopfung. Die Polis ist eine instituierende Gesellschaft, die sich selbst
instituiert und dadurch ihre innere Struktur entstehen ldsst. Kreation ist
Autonomie in sozialer und normativer Hinsicht, ohne sich einem Ge-
setz unterstellt zu wissen. Alle Gesetze sind selbst Schopfungen. Diese
Annahme tendiert dazu, den klassischen Autonomiegedanken in einen
Kreationismus aufzuldsen. Die direkte Demokratie der Griechen ist fiir
Castoriadis schlieSlich insofern ein Vorbild fiir die Moderne, als sie die
Krisenanfilligkeit der politischen Reprasentation und Delegation unter-
lduft. Die darin enthaltene These einer Einheit von Macht und Gesell-
schaft bringt Castoriadis in einen Gegensatz zu C. Lefort. Beide fiithren
das revolutionare Projekt der Gruppe Socialisme ou Barbarie, der sie
in den funfziger Jahren angehorten, auf unterschiedlichen Wegen fort.
Wihrend fur Castoriadis der revolutionire Entwurf in einer sich explizit

68

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANZOSISCHE PHILOSOPHIE UND NEUERE SOZIALPHILOSOPHIE

selbst instituierenden und damit autonomen Gesellschaft, die politische
Reprisentationen aufhebt, verwirklicht ist, sieht Leforts Demokratie-
projekt eine Spannung zwischen symbolischer Reprasentation und ge-
sellschaftlicher Selbstregierung vor. Lefort geht es um eine »restaurati-
on de la philosophie politique« (Lefort 1986, 17), die in Frankreich eine
breite Arendt-Rezeption miteinleitete. Auch an Arendt kritisiert Lefort
deren Unterschitzung der Bedeutung politischer Reprasentation (ebd.,
59 ff.). Mit derselben Problematik befasst sich auch P. Bourdieu, der al-
lerdings in der Theorie der Leiblichkeit einen anderen Ankniipfungs-
punkt im Werk Merleau-Pontys gefunden hat. Leiblichkeit wird zum
Dispositionssystem des Habitus ausgeweitet, das inkorporierte Wahr-
nehmungsschemata und fungierende klassenspezifische Interessen ent-
hilt, die in einem Streben nach gesellschaftlicher Unterscheidung wirk-
sam sind. Das Feld des Ausdrucks und der politischen Reprasentation
wird an der Stelle betreten, wo es um eine Ubersetzung stummer Erfah-
rungen in eine offentliche Sprache geht. Bourdieu fihrt zur Erklirung
der Teilung politischer Arbeit terminologisch die Differenz von Wortfiih-
rer und Publikum ein (vgl. Bourdieu 1992). Das Wortfihren produziert
Effekte der Bevormundung, Gewalt und Entfremdung. Bourdieu geht in
die Richtung einer politischen Semiologie, da er den Wortfiihrer als ei-
nen Teil des Publikums versteht, der als Zeichen an Stelle der Gesamtheit
der Gruppe handelt und spricht (vgl. Bourdieu 1990). Die Genese der
Differenz von Wortfithrer und Publikum leitet Bourdieu aus der Verfi-
gungsgewalt Uber kulturelles Kapital her, das er konzeptuell durch eine
Umdeutung der klassischen Theorie des Kapitals gewinnt. Den meisten
seiner zahlreichen Anhinger ist jedoch entgangen, dass es Bourdieu bei
dieser Erklarung allein nicht beldsst. Ungenannt, aber in subtiler Weise
arbeitet er namlich grofSe Teile von Merleau-Pontys Ausdruckslehre als
Ordnungsgesichtspunkte in seine empirischen Untersuchungen zur po-
litischen Sprache ein, die dadurch erst ihre Diagnosekraft erhalten (vgl.
Bourdieu 1982, Kap. 8). Wir werden auf Bourdieu noch zuriickkommen.

k. Franzosische Philosophie und neuere Sozialphilosophie

In der franzosischen Philosophie finden sich nicht nur Umarbeitungen des
klassischen Diskurses der Reprasentation, sondern auch Ansitze die die
Relevanz dieses Diskurses fur das Politische tiberhaupt bezweifeln. Die
Nachtraglichkeit des politischen Ausdrucks und die Institutionalisierung
einer gewissen Dauer der Delegationsbeziehung wird P. Virilio zufolge
abgelost durch die Einholung der Zukunft in den rasenden Stillstand ei-
ner Dromokratie, in der das »Ministerium der Zeit« herrscht, so dass das
»Regieren nur noch ein Voraussehen« und »Simulieren« (Virilio 1980,
186) ist. J. Baudrillard, der Stichwortgeber dieser Auffassung, behauptet

69

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

ergianzend, dass es heute in der Politik nichts mehr auszudriicken gibt, da
alle Potentiale erschopft sind. Deshalb kann es sich in der Politik »nicht
mehr um Ausdruck oder Reprisentation handeln, sondern eben gerade
noch um die Simulation eines fiir immer unausdriickbaren und unausge-
driickten Sozialen« (Baudrillard 1978, 4 1). Baudrillards Einwiirfe wei-
sen auf den Umstand hin, dass wir eben nicht mehr in der griechischen
Polis leben, sondern im Zeitalter politischer Simulation durch moderne
Massenmedien. Von hier aus wire zu priifen, ob eine Telepolis und eine
Cyberdemokratie im Internet die Delegation und ihre politische Autori-
tat aufheben, ob sie eine direkte Demokratie etablieren, einen allgemei-
nen Zugang zu 6ffentlichen Datenbanken und Entscheidungen, also eine
politische Teilhabe, die Geschlechterdifferenzen, Altersunterschiede, so-
ziale Herkunft und andere Hierarchien unbedeutend werden lasst. Wie
wir noch sehen werden, miindet diese Debatte, mit Unterstiitzung jener
zur Kunstlichen Intelligenz, in den gegenwartigen Diskurs zur Digitali-
sierung der Lebenswelt.

In der neueren Sozialphilosophie aufserhalb Frankreichs mochte ich
auswahlweise noch auf drei Positionen hinweisen, in denen Merleau-
Pontys Denken gegenwartig ist. Zunichst ist B. Waldenfels zu nennen,
der als Ubersetzer, Herausgeber und Kommentator Merleau-Ponty in
Deutschland von dessen eigenen Voraussetzungen her eingefiihrt hat.
Waldenfels selbst vertritt eine Theorie responsiver Rationalitdt und
»responsiver Ethik« (Waldenfels 1994, 584), in die neben Merleau-
Ponty auch Foucault und Levinas eingegangen sind. Diese Dimension
des Ethischen ist bei Merleau-Ponty angelegt. Konzipiert und ausge-
fihrt wurde sie von Waldenfels. Von Merleau-Ponty stammt der Ge-
danke, dass alles Verhalten, Handeln und Sprechen ein Eingehen auf Af-
fektionen eines Moglichkeitsfeldes ist, von Foucault kommt die These,
dass dieses Feld durch eine Ordnung organisiert wird, die Ordentliches
von AufSerordentlichem sondert, von Levinas’ Theorie der Fremderfah-
rung entnommen ist schliefSlich die Annahme, dass das Handeln nicht
nur von Moglichkeiten herausgefordert wird, sondern von Anspriichen,
auf die wir zu antworten haben, ob wir wollen oder nicht. Neben Wal-
denfels ist noch Ch. Taylor zu erwihnen, der Merleau-Pontys Theo-
rie des leiblichen Ausdrucks (vgl. Taylor 1986) und, im Ausgang von L.
Berlin, Herders Ausdrucksanthropologie aufgenommen hat. Beide As-
pekte, die in das Konzept eines Ausdrucksgeschehens (expressivism)
eingehen, wie es in seinem >Hegel<-Buch von 1975 heifSt, legt Taylor ei-
ner Giiterethik zugrunde, mit der er in die Liberalismus/Kommunitaris-
mus-Debatte eingreift (vgl: Taylor 1994). Die Hauptthese besagt, dass
das Selbst seine Gestalt gewinnt durch eine Orientierung am Guten, wel-
ches zu artikulieren ist. Diese Sichtweise richtet sich gegen den Forma-
lismus der prozeduralen Ethiken und die Moderne insgesamt, sofern sie
ihre Wertgrundlagen vergessen hat. An dem weitausholenden Versuch

70

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANZOSISCHE PHILOSOPHIE UND NEUERE SOZIALPHILOSOPHIE

der wiedergewinnenden Artikulierung eines nachmetaphysischen Guten
fallt auf, dass Taylor die Krise des Selbst, die Autoren wie Mead, Levinas
und Ricceur durchschritten haben, unberiicksichtigt lasst. Zudem be-
rihrt die gesamte Argumentation immer wieder ein Dilemma. Wenn es
eine fixe Rangordnung von Giitern gibt, von der wir nur um den Preis
der Selbst- und Wertverkennung abriicken konnen, wire deren Artikula-
tion eine Wiederholung dessen, was schon ist. Taylor wiirde in die Nihe
Schelers riicken und den klassischen Logos des Ethischen und Politischen
wiederholen. Sofern man aber von moglichen Rangordnungen ausgeht,
die auch anders sein konnten und erst durch die Expression zustande
kommen, bliebe deren moralische Verbindlichkeit relativ.

Die von Taylor vernachlassigten Dimensionen der Subjektivitat sind
auf eigene Weise ein Thema in der feministischen Analyse des Gender
Trouble. Innerhalb der neueren Merleau-Ponty-Rezeption durch den Fe-
minismus (vgl. dazu den von S. Stoller und H. Vetter 1997 edierten Sam-
melband Phinomenologie und Geschlechterdifferenz) sind vor allem drei
Aspekte der Theorie von J. Butler, die in den frithen achtziger Jahren bei
A. Schiitz’ Schiiler M. Natanson studierte, zu erwihnen. Fiir Butler be-
ruht die Bildung des Subjekts auf Differenzierung und Ausschlieffung
einer verworfenen Andersheit. Ein Subjekt wird durch Macht konstitu-
iert, die dem Subjekt jedoch die Moglichkeit zur Umarbeitung der Macht
eroffnet. Dieser Gedanke bestitigt sich auch bei der Analyse der femi-
nistischen Reprisentationspolitik. Das feministische Subjekt, in dessen
Namen Frauen sprechen, ist durch eine Ausschlieffung hervorgebracht,
die Einheit durch Differenzierung gewinnt. Butler weist schliefslich die
Annahme einer ontologisch verbiirgten Korper- und Geschlechtlichkeit
der Frau zurtick. Es ist vielmehr die Produktivitit einer performativen
Bezeichnung, die einen Korper als etwas produziert und damit die Sub-
version von Geschlechterordnungen zulasst (vgl. Butler 1991). Mit die-
sen an Foucault, Derrida und Lacan gewonnenen Einsichten richtet sich
Butler nicht nur gegen den reformorientierten Gleichstellungsfeminis-
mus, der seine eigenen AusschliefSungen verkennt, sondern auch gegen
L. Irigaray, die, unter Beriicksichtigung von Merleau-Ponty und Levinas
(vgl. Irigaray 1991, Teil IV), eine Ethik der sexuellen Differenz im Auge
hat, welche aber die Performanzen der Geschlechtsidentitit verfehlt.
Butlers eigene Beurteilung von Merleau-Pontys Versuchen tber den Eros
ist zwiespaltig. Er habe die Geschlechtlichkeit zwar in ihrer weltlichen
Konkretion beschreiben wollen, sie letztlich aber auf das invariante Mo-
dell von Herr und Knecht reduziert, welches jedoch nur eine besondere
gesellschaftliche Organisationsweise der Geschlechterbeziehung sei, die,
indem sie zur wahren erhoben wird, zur Ideologie gerit. Die Beurteilung
andert sich in einer neueren Stellungnahme, die am Beispiel von Irigaray
das Paradoxon feministischer Philosophie dekonstruiert. Wird die Phi-
losophie als ein allgemeiner Logos verstanden, der durch symmetrische

71

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

Rollenverteilungen die Andersheit der Frau ausloscht, dann ist das Fe-
ministische ein Ausgeschlossenes, welches sich wiederum nur durch den
Gewaltakt einer Beherrschung der maskulinen Eigenheit Zugang zum
Logos verschaffen kann. Ausdricklich weist Butler die Ansicht, Mer-
leau-Ponty konne auch in seinem Spatwerk keine Beziehung zu einer An-
dersheit denken, die nicht vom Selben beherrscht wiirde, als einseitig zu-
riick. Nicht nur Ricceur, auch Merleau-Ponty spricht von einem »Selbst,
das ein Anderes ist« (Merleau-Ponty 1986, 320). Fragen wir nun ab-
schlieflend, welche politischen Inspirationen heute von Merleau-Pontys
Philosophie ausgehen konnten.

Der Philosoph kann als Intellektueller selbst ein Wortfithrer im po-
litischen Raum sein. Beispiele dafiir sind die engagierte Politik Sartres
und die wesentlich differenzierteren Eingriffe Foucaults und Bourdieus.
Eine Grenze ist fur Merleau-Ponty erreicht, wenn der Intellektuelle nur
noch versucht, dem Weltgeist tiberall auf die Springe zu helfen. »Keine
rein philosophische Politik z. B. kein philosophischer Rigorismus, wenn
es um ein Manifest geht« (ebd., 334). Politische Praxis, die von der Sei-
te das offentliche Feld betritt, setzt eine offizielle Politik voraus, an der
sie sich abarbeitet, um Moglichkeitsspielraume offen zu halten. Von der
Postmoderne unterscheidet sich Merleau-Ponty darin, daf$ er die Auffas-
sung, Pluralismus »ist an sich gut« und »mufs geachtet werden« (Lyotard
1985, 70), als umgekehrten Einheitszwang ablehnen wiirde. Dem Libe-
ralismus stimmt Merleau-Ponty darin zu, daf universelle Menschenrech-
te nicht voreilig relativiert werden diirfen. Ein Liberalismus verkiimmert
jedoch, wenn er sich in leeren Prozeduren, lebensweltvergessenen Regeln
und blofSen Sonntagsreden erschopft. Die kommunitaristische Subpolitik
in einer Zivilgesellschaft zwischen Staat und biirgerlicher Gesellschaft
wird dort problematisch, wo sie in eine Verteidigung des Eigenen auf
Kosten des Fremden umschlagt. Zu sehr ist Merleau-Pontys Werk von
der ethnologischen Erfahrung einer nicht zu uberspringenden Anders-
heit und einem wilden Denken (C. LeviStrauss) zwischen Eigenem und
Fremden gepragt. Fuir die feministische Debatte sind schliefSlich nicht nur
Merleau-Pontys Ausfuhrungen zur politischen Reprisentation, zur Na-
turlichkeit/Konventionalitit des leiblichen Ausdrucks, zum ambivalen-
ten Bezug zwischen Mutter und Kind (vgl. Merleau-Ponty 1994, 116 ff.,
400 f.) relevant, sondern auch Anstofse zu der Frage, wie tiberhaupt fiir
einen diskursiven De-Konstruktivismus der Leib von Gewicht sein kann.
Merleau-Pontys Philosophie inspiriert insgesamt zu einer indirekten und
offenen Politik, die etwas tut und ihre Grenzen kennt.

Wir betrachten Merleau-Ponty fiir die Sozialphilosophie am Leitfa-
den der Vulnerabilitit als Stichwortgeber. Da Merleau-Ponty aus heuti-
ger Sicht sehr frith verstorben ist, sind viele seiner Stichworte unartiku-
liert geblieben. Sie sind mit Hilfe von Nachfahren und Wahlverwandten
zu explizieren. Aus den Explikationen erwachsen wiederum Fragen und

72

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANZOSISCHE PHILOSOPHIE UND NEUERE SOZIALPHILOSOPHIE
Orientierungen, die iiber Merleau-Ponty hinaus in unsere Gegenwart
weisen. Es sind Fragen, die das Ethische in seiner Verbindlichkeit und in

seinem Anspruch betreffen, wie auch Fragen, die der Logik der politi-
schen Reprisentation gelten.

73

hitps://dol.org/10.5771/9783748011654-57 - am 26.01.2026, 05:35:45. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Autour du politique
	b.  Scheler – Gurwitsch – Husserl
	c.  Merleau-Pontys Widerspruch
	d.  Auf dem Weg zu einer Phänomenologie des Politischen
	e.  Der Ausdruck und die dialogische Rationalität
	f.  Auf dem Weg zur politischen Delegation
	g.  Abgrenzung von der sprachanalytischen Philosophie
	h.  Die Delegation: Wortführer und Publikum
	i.  Hannah Arendt

	j.  Merleau-Ponty im Licht von Nachfahren und Wahlverwandten
	k.  Französische Philosophie und neuere Sozialphilosophie

