Manuel Knoll
Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

Gerechtigkeit ist der zentrale Begriff der zeitgendssischen politischen Philosophie. In-
nerhalb dieser werden die Entwiirfe von John Rawls und Michael Walzer zumeist als die
bedeutendsten Gerechtigkeitstheorien angesehen. Rawls versucht in seiner 1971 erschie-
nenen Theorie der Gerechtigkeit nachzuweisen, dass sich freie und rationale Personen in
einer »urspringlichen Vertragssituation« fiir zwei Gerechtigkeitsgrundsitze entscheiden
wirden. Thm zufolge entsprechen diese beiden Grundsitze »unseren wohliiberlegten
Gerechtigkeitsvorstellungen« und erlauben eine moralische Beurteilung von bestehen-
den gesellschaftlichen Institutionen.! Michael Walzer wendet in seiner 1983 publizierten
Sphirentheorie der Gerechtigkeit gegen Rawls ein, dass in jeder modernen Gesellschaft
die unterschiedlichsten Giiter in einer Vielzahl von relativ eigenstindigen Sphiren ver-
teilt werden. Deshalb kénnten die verschiedenen Verteilungen unméglich durch lediglich
zwei Gerechtigkeitsgrundsitze gerecht geregelt werden. Vielmehr miissten die verschie-
denen Verteilungssphiren klar gegeneinander abgegrenzt und alle Giiter gemaf ihren
gesellschaftlichen Bedeutungen sowie den spezifischen Kriterien und Mafistiben ihrer je
eigenen Sphire zugeteilt werden. So sind etwa medizinische Leistungen an Kranke gemaf}
der Behandlungsbediirftigkeit, politische Amter an Kandidaten nach der Qualifikation
und gesellschaftliche Anerkennung entsprechend dem individuellen Verdienst zu ver-
geben.?

Im Zentrum der Gerechtigkeitstheorien von Rawls und Walzer steht der Begriff der
Verteilungsgerechtigkeit. Weil Walzer die menschliche Gesellschaft im wesentlichen als
eine »Verteilungsgemeinschaft« begreift, stellt er die »Idee der distributiven Gerechtig-
keit« in den Mittelpunkt seiner Theorie.> Rawls begreift die Gesellschaft als eine Ko-
operationsgemeinschaft, deren zentraler Konflikt sich um die Verteilung der Giiter dreht,
die durch die Zusammenarbeit erzeugt werden. Dementsprechend ist der primire Ge-

1 John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 1979, S. 32, 37, 257. Uber 20
Jahre nach Eine Theorie der Gerechtigkeit verotfentlicht Rawls 1993 mit Politischer Liberalis-
mus nochmals eine bedeutende Monographie zur politischen Philosophie. Diese Schrift, in die
etliche seiner spateren Aufsitze eingehen, kntpft an den »Geist und Inhalt« der Theorie der
Gerechtigkeit zwar an, revidiert, modifiziert und erweitert diese aber zur »Idee des politischen
Liberalismus«. Dessen Aufgabe und Problem »besteht darin, eine politische Gerechtigkeits-
konzeption fiir eine konstitutionelle Demokratie auszuarbeiten, die von der Pluralitit verniinf-
tiger Lehren — die stets ein Merkmal der Kultur einer freien demokratischen Ordnung ist — bejaht
werden kann« (John Rawls, Politischer Liberalismus, Frankfurt am Main 2003, S. 10, 15).

2 Michael Walzer, Sphéiren der Gerechtigkeit. Ein Plidoyer fiir Pluralismus und Gleichbeit, Frank-
furt am Main 1992, S. 12-14, 34-36, 51, 53.

3 Ebenda, S. 26 ff.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

4 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

genstand der Grundsitze der sozialen Gerechtigkeit die Art und Weise, wie die wich-
tigsten gesellschaftlichen Institutionen die fundamentalen Rechte und Pflichten verteilen
und wie sie die Aufteilung der Friichte der gesellschaftlichen Zusammenarbeit bestim-
men. Seinen beiden Grundsitzen zufolge ist es gerecht, die grundlegenden Rechte,
Pflichten, Freiheiten und Chancen moglichst gleich zu verteilen und soziale sowie wirt-
schaftliche Ungleichheit nur dann zuzulassen, wenn dies zum grofitmoglichen Vorteil
der am wenigsten Beglinstigten ist.*

Die Werke von Rawls und Walzer enthalten eine Vielzahl von Beziigen auf Aristoteles,
der das abendlindische Denken tber Gerechtigkeit mafigeblich geprigt hat und von
Hans Nef als »der wahre Meister der Gerechtigkeitsphilosophie« bezeichnet wird.?
Rawls legt groflen Wert darauf zu betonen, dass zwischen seinem gerechtigkeitstheore-
tischen Ansatz und der Tradition des Aristoteles kein Konflikt besteht. Treffend erklart
er, der spezifischere Sinn der Gerechtigkeit bestehe Aristoteles zufolge in der Forderung,
sich der Pleonexie zu enthalten, das heisst es zu unterlassen, sich den Besitz eines anderen
— dessen Eigentum, Belohnung, Amt — zum eigenen Vorteil anzueignen, oder einer Per-
son vorzuenthalten, was man ihr schuldig ist, wie die Erfiillung eines Versprechens, die
Riickzahlung einer Schuld oder die Erweisung des angemessenen Respekts.® Der pleo-
nektes, der habstichtige oder unersittliche Mensch, mochte von den dufleren Giitern ei-
nen ungleichen Anteil und damit unverhiltnismiflig mehr bekommen, als ihm zusteht.

Aristoteles sieht die Pleonexie, das Mehr-Haben-Wollen, als eine Art der Ungerech-
tigkeit an, die ein besonderes Laster darstellt. Davon unterscheidet er die Ungerechtigkeit
als ein allgemeines Laster, das darin besteht, die Vorschriften der Gesetze zu tibertre-
ten.” Diese Differenzierung ist fiir das Verstindnis der Gerechtigkeitslehre des Aristo-
teles, die er vor allem im fiinften Buch der Nikomachischen Ethik und in verschiedenen
Passagen der Politik darlegt, von entscheidender Bedeutung. Denn mittels des Nach-
weises der Existenz einer partikularen und einer allgemeinen Ungerechtigkeit begriindet
Aristoteles seine Auffassung, dass es mehrere Arten von Gerechtigkeit gibt. So entspricht
der allgemeinen Ungerechtigkeit eine allgemeine Gerechtigkeit, die darin besteht, die
Gesetze zu achten und ihre Vorschriften zu befolgen.? Der besonderen Ungerechtigkeit
korrespondiert eine besondere Gerechtigkeit, die Aristoteles nochmals in die ausglei-
chende Gerechtigkeit und in die verteilende Gerechtigkeit unterteilt. Im Mittelpunkt der
ausgleichenden Gerechtigkeit steht die Vertragsgerechtigkeit, der gerechte Austausch
von Giitern und der Ausgleich von Unrecht. Dagegen ist der primire Gegenstand der

4 John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, aaO.,S. 23, vgl. hierzu S. 201, 26,31 1., 83, 104, 336.

5 Hans Nef, Gleichheit und Gerechtigkeit, Ziirich 1941, S. 80. Walzer bezieht sich auf Aristoteles
in Michael Walzer, Sphéiren der Gerechtigkeit, aaO., S. 951f., 272, 276, 293, 295, 451.

6 John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, aaO., S. 27, vgl. einige wichtige Passagen, in denen
Rawls auf Aristoteles rekurriert S. 71, 113, 274, 438, 464 {.

7 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, ibers. und erl. von Olof Gigon, Miinchen 1998, S. 204,
2061 1129b 11f., 1130a 16 ff.; vgl. dazu Bernhard Williams, »Justice as a virtue« in: Amélie
Oksenberg Rorty, Essays on Aristotle’s ethics, Berkley/Los Angeles/London 1984, S. 189-199.

8 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, aaO., S. 2041., 1129b 11 ff.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 5

distributiven Gerechtigkeit die Vergabe der Amter in der politischen Gemeinschaft sowie
der Anerkennung, die durch ihre Ausiibung erlangt werden kann.

Die partikulare oder besondere Gerechtigkeit wird in der Forschungsliteratur als eine
Innovation des Aristoteles aufgefasst. So erklart Karl Engisch, dass uns erst bei Aristo-
teles die »partikuliren« Gerechtigkeitsbegriffe entgegentreten, die die Rechtsphilosophie
bis heute beschiftigen und beleben.” Auch der Aristotelesforscher Gunther Bien betont:
»In der Tat: Aristoteles hat mit seinen Darlegungen Uber >die Gerechtigkeit als Teil der
Tugend< einen bestimmten materialen Bereich und formalen Aspekt der gesellschaftlich-
ethisch-politischen Wirklichkeit entdeckr und zum ersten Mal thematisiert.«!° Eine dhn-
liche Formulierung wihlt auch Otfried Hoffe in seiner philosophischen Einfiihrung in
die Gerechtigkeit: »Wahrend die allgemeine Gerechtigkeit den Griechen vertraut ist,
dirfte der Gedanke einer Gerechtigkeit als Tugend unter anderen Tugenden, der einer
besonderen Gerechtigkeit (iustitia particularis), von Aristoteles entdeckt worden
sein.«!! Damit wird die These von Aristoteles als dem »Entdecker< der besonderen Ge-
rechtigkeit« etabliert, die auch John-Stewart Gordon in seiner 2007 erschienenen Un-
tersuchung zur Gerechtigkeitslehre des Aristoteles ibernimmt.!?

Biens, Hoffes und Gordons Auffassung vom innovativen Charakter der partikularen
Gerechtigkeit impliziert, dass sie unter der ausgleichenden und verteilenden Gerechtig-
keit etwas signifikant anderes verstehen als die Ideen der Gerechtigkeit, die Platon in
seinen Dialogen darlegt. Diese Ansicht vertritt auch Engisch. Allerdings ist er sich be-
wusst, dass Aristoteles an die Pythagoreer und an »Platon (vgl. Gorgias 508; Nomoi,
Buch VI, 757) angekniipft haben mag«.!® Die Kernthese der nachfolgenden Untersu-
chung ist, dass Platon in der Politeia und den Nomoi bereits die Lehre von der distribu-
tiven Gerechtigkeit und der fir sie charakteristischen geometrischen oder proportionalen
Gleichheit entwickelt. Zwar bringt er in der Politeia die Art von Gerechtigkeit und
Gleichheit, die die Ordnung seiner guten und gerechten Polis bestimmt, noch nicht auf
den Begriff. In den Nomoi vollzieht er dann jedoch den entscheidenden gedanklichen
Schritt zur begrifflichen Fassung der in ihr enthaltenen Verteilungsgerechtigkeit und er-
hebt die geometrische oder proportionale Gleichheit sogar zum entscheidenden Prinzip
der Verteilung der politischen Amter. Diese Thesen implizieren natiirlich, dass das ver-
breitete Verstindnis von Aristoteles als dem »Entdecker« der partikularen Gerechtigkeit
unzutreffend ist.

9 Karl Engisch, Auf der Suche nach der Gerechtigkeit. Hauptthemen der Rechtsphilosophie,
Miinchen 1971, S. 148f.

10 Giinther Bien, »Gerechtigkeit bei Aristoteles (V)« in: Otfried Hoffe (Hg.), Aristoteles: Die
Nikomachische Ethik, Reihe: Klassiker Auslegen, Bd. 2, Berlin 1995, S. 138 (Hervorhebungen
von M.K.).

11 Otfried Hoffe, Gerechtigkeit. Eine philosophische Einfiibrung, Miinchen 2001, S. 23 (Hervor-
hebungen von M.K.).

12 John-Stewart Gordon, Aristoteles siber Gerechtigkeit. Das V. Buch der Nikomachischen
Ethik, Freiburg/Minchen 2007, S. 16.

13 Karl Engisch, Auf der Suche nach der Gerechtigkeit, 2aO., S. 148.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

6 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

I Die distributive Gerechtigkeit bei Aristoteles

Aristoteles unterscheidet die beiden Arten der partikularen Gerechtigkeit durch ihre
Zuordnung zu bestimmten und abgegrenzten Anwendungsbereichen.!* Werden in der
Polis Amter, Ehre und 6ffentliche Geldmittel oder allgemeiner Rechte und Pflichten an
die Biirger verteilt, dann kommt die distributive Gerechtigkeit (iustitia distributiva) zur
Anwendung. Die Verteilung der politischen Amter impliziert die Verteilung von Ent-
scheidungs- und Befehlsgewalt und damit von politischer Machg, aber auch von Aner-
kennung, die durch ihre Ausiibung erworben werden kann.!> Deshalb kann die vertei-
lende Gerechtigkeit als politische Gerechtigkeit begriffen werden.

Im Gegensatz zur distributiven Gerechtigkeit, die dem 6ffentlichen und politischen
Bereich zugeordnet ist, regelt die ausgleichende Gerechtigkeit (ustitia regulativa) den
freiwilligen und unfreiwilligen privaten Verkehr zwischen den Biirgern. Aristoteles teilt
die ausgleichende Gerechtigkeit nochmals in zwei Unterarten mit je eigenem Anwen-
dungsgebiet auf.'® Im Bereich der freiwilligen Geschifts-, Vertrags- und Tauschbezie-
hungen kommt die Tauschgerechtigkeit (iustitia commutativa) zur Anwendung. Gerecht
vollziehen sich diese Beziehungen, wenn jeder das Seinige erhilt und so seine Bedtirfnisse
befriedigen kann. Im Gebiet des unfreiwilligen Verkehrs, in dem es um rechtswidrige
Handlungen und den Ausgleich von Unrecht geht, wird die richtende oder strafende
Gerechtigkeit (iustitia correctiva) angewendet. Ein gerechter Ausgleich von Unrecht be-
steht Aristoteles zufolge darin, die Gleichheit, die vor einer rechtswidrigen Handlung
bestand, wieder herzustellen.

Die vorangehende Skizze der ausgleichenden Gerechtigkeit erlaubt bereits eine erste
Kritik an der Auffassung, die partikulare Gerechtigkeit habe innovativen Charakter.
Denn Platon thematisiert den gesellschaftlichen Bereich der freiwilligen Geschafts-, Ver-
trags- und Tauschbeziehungen bereits mit der ersten Bestimmung von Gerechtigkeit, die
er in der Politeia gibt. Darin lisst Platon den wohlhabenden Kaufmann Kephalos seine
Gerechtigkeitsauffassung darlegen. Sokrates bringt sie auf den Punkt, indem er Gerech-
tigkeit als gleichbedeutend »mit der Wahrhaftigkeit« und »mit dem Zurtickgeben dessen,
was man von anderen empfangen hat«, bestimmt.!” Unmittelbar darauf weist er diese
Definition und ihren Anspruch auf Allgemeingtltigkeit durch ein Fallbeispiel zuriick.
Ein Freund vertraut einem anderen Waffen an und fordert sie zuriick, nachdem er wahn-
sinnig geworden ist. Offenkundig wire es in diesem Fall nicht gerecht, dem Freund die
Waffen zurickzugeben und ihm ausnahmslos die Wahrheit zu sagen.

14 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, aaO., S.208, 1130b 301f.

15 Vgl. zu den politischen Amtern und zur Ehre oder Anerkennung (Aristoteles, Politik, ubers.
und hrsg. von Olof Gigon, Miinchen 1986, S. 119, 160; 1281 a 31, 1299 a 25 {f.; Aristoteles, Die
Nikomachische Ethik, 2a0., S. 109, 187, 305; 1095 b 22 £, 1123 b 17ff., 1163 b 5 f£.).

16 Die Interpretation, dass die ausgleichende Gerechtigkeit zwei Unterarten hat, ist lediglich eine
von mehreren Lesarten, die in der Literatur vertreten und kontrovers diskutiert werden (vgl.
hierzu Stefanie Haacke, Zuteilen und Vergelten. Figuren der Gerechtigkeit bei Aristoteles, Wien
1994, S. 24, 991.; Angelika Krebs, Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen sozialer
Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 2002, S. 174).

17 Platon, Der Staat, tibers. und erl. von Otto Apelt, Hamburg 1988, S.7, 331 c.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 7

Die tiefere Bedeutung der Gerechtigkeitsauffassung des Kephalos wird von Barbara
Zehnpfennig treffend als eine »Verpflichtung auf Wechselseitigkeit oder Reziprozitit«
und damit als das »Prinzip, das der burgerlichen Gesellschaft zugrunde liegt«, charak-
terisiert.'® Dieses Prinzip ist die zentrale Norm der freiwilligen Geschifts-, Vertrags- und
Tauschbeziehungen und das Basisprinzip, das in diesem Bereich gilt und Konflikte regelt.
Es muss erfiillt sein, damit jeder im Vollzug dieser Beziehungen das Seinige erhalten und
seine Bedirfnisse befriedigen kann.!” Das macht deutlich, dass Aristoteles mit seinen
Darlegungen tber die partikulare Gerechtigkeit keineswegs »einen bestimmten mate-
rialen Bereich und formalen Aspekt der gesellschaftlich-ethisch-politischen Wirklichkeit
entdeckt und zum ersten Mal thematisiert«, wie Gunther Bien behauptet.

Wihrend das Gerechte der ausgleichenden Gerechtigkeit eine Gleichheit ohne Anse-
hung der Person ist, versteht Aristoteles das Gerechte der verteilenden Gerechtigkeit als
eine Gleichheit in Ansehung der Person. So spielen die Qualititen der Biirger bei einer
gerechten Verteilung der politischen Amter eine entscheidende Rolle. Das ist bei gerecht
ablaufenden Geschifts-, Vertrags- und Tauschbeziehungen nicht der Fall. Ein weiterer
zentraler Unterschied zwischen den beiden Arten der partikularen Gerechtigkeit besteht
darin, dass Aristoteles das Gerechte der ausgleichenden Gerechtigkeit als eine »arithme-
tische« Gleichheit bestimmt, wihrend er das Gerechte der distributiven Gerechtigkeit
als eine »geometrische« oder »proportionale« Gleichheit versteht.?? Aristoteles bezeich-
net die arithmetische Gleichheit auch als eine Gleichheit »der Zahl nach« oder als nu-
merische Gleichheit. Bei einem Austausch oder einer Verteilung erhilt jeder das arith-
metisch Gleiche, wenn er die gleiche Menge oder Grofle erhilt wie der oder die anderen
Beteiligten.?! Dementsprechend lautet der formale Grundsatz der ausgleichenden Ge-
rechtigkeit »Jedem das Gleiche«.

Im Gegensatz zur arithmetischen Gleichheit versteht Aristoteles unter der geometri-
schen oder proportionalen Gleichheit eine Gleichheit der Verhiltnisse. Eine Verteilung
ist gerecht, wenn die Menschen sich in demselben Verhiltnis unterscheiden wie die Sa-
chen, die ihnen zugeteilt werden, und wenn demzufolge jeder das verhiltnismiflig Glei-
che erhalt.?? Vor der Verteilung werden die Menschen ihrem Wert oder Rang entspre-
chend in Gleiche und Ungleiche gruppiert. Eine gerechte Zuteilung an offentlichen G-
tern hat dann proportional zu ihrem unterschiedlichen Wert oder Rang zu erfolgen.
Dementsprechend lautet der erste formale Grundsatz der distributiven Gerechtigkeit
»Jedem gemif} seinem Wert« oder »Jedem gemaf} seinem Rang«. Diese Formulierung ist

18 Barbara Zehnpfennig, Platon zur Einfiibrung, Hamburg 2001, S. 35.

19 Die mannigfaltigen menschlichen Bediirfnisse, die nur durch Spezialisierung und Arbeitstei-
lung befriedigt werden konnen, sieht Platon als den Entstehungsgrund der politischen Ge-
meinschaft an (Platon, Der Staat, aaO., S. 63 1., 369 b-e).

20 Diese Deutung, die in der Literatur vorherrscht und die sich auf einige Textpassagen des Aris-
toteles stlitzen kann, stellt Stefanie Haacke in ihrer Untersuchung in Frage (Stefanie Haacke,
Zuteilen und Vergelten, aaO.).

21 Aristoteles definiert das Gleiche »der Zahl nach« als »das, was an Menge oder Grofle eines und
das dasselbe ist [...]. So iibertrifft die Zahl drei die zwei und diese die eins um dieselbe Zahl
eins« (Aristoteles, Politik, 2a0., S. 167, 1301 b 29 {f.).

22 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, aaO., S.2091., 1131 a 10 1f.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

8 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

angemessener als der Grundsatz »Jedem das Seine«, der traditionell als die Formel fiir
die Verteilungsgerechtigkeit angesehen wird.?* So setzt Aristoteles in der Politik der
Gleichheit »der Zahl nach« die Gleichheit »gemifl dem Wert (kat’ axian)« entgegen und
erklirt, eine gerechte Verteilung der Giiter habe »gemiff dem Wert« der Personen zu
erfolgen.?* Verhiltnismifige Gleichheit besteht, wenn die zugeteilten politischen Amter
und Ehren dem unterschiedlichen Wert oder Rang der Personen entsprechen. Eine ge-
rechte Verteilung hat Aristoteles zufolge sowohl nach dem ersten formalen Grundsatz
der distributiven Gerechtigkeit als auch nach threm zweiten zu erfolgen: »Gleichen Glei-
ches und Ungleichen Ungleiches«.?> Der zweite Grundsatz bringt die Beziehung zum
Ausdruck, die zwischen den Menschen besteht, die einen Anspruch auf Zuteilung erhe-
ben kénnen.

Die Anwendung der beiden formalen Grundsitze der Verteilungsgerechtigkeit auf
ihren primiren Gegenstand, die Vergabe der Amter in der politischen Gemeinschaft, ist
keineswegs unproblematisch. So tiberliefert Aristoteles einen politischen Streit um die
Frage, wie sich die Grundsitze inhaltlich konkretisieren lassen bzw. wie sich der Wert
oder Rang der Biirger, die die politischen Amter beanspruchen, messen lisst. Dieser Streit
ist politisch von enormer Bedeutung, weil es dabei letztlich um das Problem geht, welche
Verfassungsform eine Polis haben soll. Aristoteles begreift die Verfassung einer Polis als
ihre Ordnung hinsichtlich der Fragen, wie die verschiedenen Amter und vor allem wie
die Regierungs- und Herrschaftsgewalt verteilt wird und was das Ziel oder der Zweck
(telos) der politischen Gemeinschaft ist.?6 So kann etwa die Demokratie als eine politische
Ordnung verstanden werden, die die Herrschaft dem Volk zuteilt, wihrend sie in der
Oligarchie nur an Wenige vergeben wird. Der Streit zwischen den Anhingern der ver-

23 Karl Engisch, Auf der Suche nach der Gerechtigkeit, aaO., S. 159; Stefanie Haacke, Zuteilen
und Vergelten, aaO., S. 28; Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. Die Grie-
chen. Von Platon bis zum Hellenismus, Bd. 1/2, Stuttgart 2001, S. 150f.; Max Salomon, Der
Begriff der Gerechtigkeit bei Aristoteles. Nebst einem Anhang iiber den Begriff des Tauschge-
schéfts, Leiden 1937, S. 26; Peter Trude, Der Begriff der Gerechtigkeit in der aristotelischen
Rechts- und Staatsphilosophie, Berlin 1955, S. 108. Der Grundsatz »Jedem gemaf} seinem Wert«
ist gleichbedeutend mit dem Grundsatz »Jedem nach seinem Rang« (vgl. hierzu Stefanie Haa-
cke, Zuteilen und Vergelten, aaQ.). Jirgen Rickert erklirt hinsichtlich dieses Grundsatzes:
»Jeder nach seinem Rang. Nach dieser Regel proportionaler Gerechtigkeit verteilen sich oft-
mals Giiter und Lasten in traditionalen Gesellschaften« (Jiirgen Rickert, Gerechtigkeit und
Gleichheit, Munster 1997, S. 27; Hervorhebungen von Rickert).

24 Aristoteles: Politik, aaO., S. 167, 203; 1301 b 291f., 1317 b 3 {,; vgl. hierzu Aristoteles, Die Ni-
komachische Ethik, aaO., S. 209, 1131 a 22 ff., und Manuel Knoll, Aristokratische oder demo-
kratische Gerechtigkeit? Die politische Philosophie des Aristoteles und Martha Nussbaums ega-
litaristische Rezeption, Miinchen 2009, Kap. IIL. 3, IV. 2, IV. 4, und V. Zum Verhiltnis von
proportionaler und arithmetischer Gleichheit vgl. Anmerkung 36.

25 Angelika Krebs formuliert diesen Grundsatz so, dass »gleiche Personen gleich und ungleiche
Personen ungleich zu behandeln sind« und erklirt, dass der Aristotelische Gleichheitsgrund-
satz gemeinhin als Grundsatz der »formalen Gerechtigkeit« bzw. als »Grundsatz proportio-
naler Gleichheit« gilt (Angelika Krebs, Arbeit und Liebe, aaO.,S. 102, 172, 107). Eine verkiirzte
Version dieses Grundsatzes sieht auch Peter Trude als die Umschreibung der geometrischen
oder proportionalen Gleichheit an: »Gleichen das Gleiche« (Peter Trude, Der Begriff der Ge-
rechtigkeit in der aristotelischen Rechts- und Staatsphilosophie, aaO., S. 108).

26 Aristoteles, Politik, aaO., S. 112, 137, 139; 1278 b 8 ff., 1289a 15 ff., 1290a 7 ff.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 9

schiedenen politischen Gruppierungen tber die richtige Verfassung der Polis war in
Athen bereits lange vor der Geburt des Aristoteles ausgebrochen. Besonders heftig wurde
er im Peleponnesischen Krieg ausgefochten, der von 431 bis 404 v. Chr. zwischen Athen
und Sparta und ihren jeweilige Verblindeten gefiihrt wurde. Wihrend dieses Krieges
brachen in zahlreichen Stidten Biirgerkriege aus, in denen Athen die demokratischen
und Sparta die antidemokratischen Krifte unterstitzte. Wie der Abfall einer Polis von
threm jeweiligen Biindnispartner zog ein Biirgerkrieg hiufig einen Verfassungswandel
nach sich. Wihrend die Athener die Demokratie einfiihrten, ersetzten die Gegner Athens
sie durch eine von ihnen als »Oligarchie« bezeichnete Verfassung, in der nur ein Teil des
Volkes die politische Macht innehatte.?”

Aristoteles fithrt vier Maf3stibe fiir den Wert oder Rang an, die bei der Verteilung der
politischen Amter und damit der politischen Macht zur Anwendung kommen konnen:
Freiheit (elentheria), Reichtum (plutos), Adligkeit (eugeneia) und Tichtigkeit (arete).?®
Welcher Anspruchsgrund von den Burgern selbst als relevant und angemessen erachtet
wird, hingt von ihrer sozialen Position und ihren grundlegenden politischen Uberzeu-
gungen ab. So halten Aristoteles zufolge die Oligarchen (oligarchikoi) den Reichtum, die
Demokraten (demokratikoi) die Freiheit und die Aristokraten (aristokratikor) die Tiich-
tigkeit fiir den gebotenen Wertmafistab und damit fiir den relevanten Anspruchsgrund
bei der Verteilung. Neben diesen drei politischen Grundiiberzeugungen fiihrt Aristoteles
noch eine vierte an, fiir die er keine eigene Bezeichnung gebraucht. Die Vertreter jener
Richtung begreifen die Adligkeit (exgeneia) als den relevanten Wertmafistab. Mit ex-

27 Thukydides, Der Peleponnesische Krieg, hg. und tibers. von Georg Peter Landmann, Diissel-
dorf/Ziirich 2002; Jochen Bleicken, Die athenische Demokratie, 2. Aufl., Paderborn/Miinchen/
Wien/Zirich 1994, S. 58 f. Hans-Joachim Gehrke macht auf den wichtigen Unterschied auf-
merksam, dass im Gegensatz zu Athen, dem »Patron der Demokratie«, die »spezifische Schutz-
macht der Oligarchie, nimlich Sparta«, anderen Stadten »auf Grund ihrer Eigenart nicht auch
als Modell dienen konnte« (Hans-Joachim Gehrke, Stasis. Untersuchungen zu den inneren
Kriegen in den griechischen Staaten des 5. und 4. Jahrbunderts, Minchen 1985, S. 356). In die-
sem Zusammenhang erldutert Jochen Bleicken: »Sparta war von seiner politischen Ordnung
her an sich ganz und gar nicht geeignet, die Idee der Oligarchie zu vertreten; die Spartiaten
bezeichneten sich im Gegenteil sogar als »die Gleichen<, und nur der grofle zahlenmaflige Un-
terschied zwischen ihnen und den tibrigen Bewohnern Lakoniens und Messeniens sowie ihr
Kriegerethos konnten sie mit der Vorstellung von Oligarchie oder Aristokratie in Verbindung
bringen« (Jochen Bleicken, Die athenische Demokratie, 2aO., S. 59). Auch nach dem Pelepon-
nesischen Krieg, im 4. Jahrhundert v. Chr., gab es eine Reihe von blutigen Umstiirzen in Grie-
chenland, etwa in Theben und in Thessalien. Die Ursachen dieser verschiedenen Birgerkriege
waren nicht immer Streitigkeiten iiber die richtige Verfassung. Die wesentlichen Vorausset-
zungen dafiir, dass viele Stadte fir innere Kriege anfillig waren, »liegen in dem Interesse brei-
terer Kreise des jeweiligen Staates an politischer Partizipation, in der starken Riickwirkung
genuin personaler Faktoren auf die politisch-sozialen Beziehungen, in dem extremen Ehrgeiz
kleinerer Gruppen von politischen Aktivisten und in der Instabilitit der zwischenstaatlichen
Beziehungen in der griechischen Welt. Die beiden letztgenannten Punkte sind zugleich — und
zwar oft in direkter Verbindung miteinander — die wichtigsten und haufigsten auslosenden
Momente des internen Kampfes« (Hans-Joachim Gehrke: Stasis, aaO., S. 352).

28 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, aaO., S.209, 1131a 25ff.; Aristoteles: Politik, aaO.,
S.1151f., 1280a 7 ff.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

10 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

geneia ist die vornehme oder edle Abstammung und damit der Geburtsadel gemeint.?’
Aristoteles verwendet den Begriff der Aristokratie also bewusst nicht fiir den Geburts-
adel, bei dem die Herkunft den sozialen Rang und den Wert bestimmt. Das entscheidende
Merkmal einer Aristokratie ist fir ihn nicht die Herkunft, sondern die Tichtigkeit
(arete).’® Aristoteles unterscheidet demnach vier verschiedene inhaltliche Konkretisie-
rungen der beiden formalen Grundsitze der Verteilungsgerechtigkeit und in Entspre-
chung zu thnen vier Konzeptionen der distributiven Gerechtigkeit: die demokratische,
die oligarchische, die aristokratische und eine nicht niher bezeichnete vierte Konzepti-
on.’!

In der Nikomachischen Ethik spricht Aristoteles den zentralen politischen Streit um
den gebotenen Maflstab des Wertes oder Ranges der Burger lediglich kurz an. In der
Politik nimmt er sie jedoch wieder auf und legt seine eigene Position dazu dar. Aristoteles
raumt ein, dass sich Freiheit, Reichtum, Adligkeit und Ttchtigkeit alle mit einem gewis-
sen Recht und aus verschiedenen Griinden als Anspruchsgriinde ansehen lassen, die fiir
die Verteilung relevant sind. So erklirt er, dass beim politischen Streit um die Verteilung
der Amter »alle in gewisser Weise mit Rechtin Wettbewerb stehen, aber nicht schlechthin
mit Recht«.?? So fithren die Anhinger der oligarchischen Konzeption der Verteilungs-
gerechtigkeit, die Aristoteles mit den Reichen gleichsetzt, als Argumente zu ihren Guns-
ten an, ihr Beitrag zur Gemeinschaft sei grofier als derjenige der anderen Biirger, sie seien
wegen ihres Reichtums »bei Vertrigen meist zuverlassiger« und ihnen gehore »der grofite
Teil des Landes«, was »der Allgemeinheit zugute« komme.** Auf Grund dieser Vorziige
halten sie die Oligarchie, in der die Amter und damit die politische Macht proportional
zum Reichtum verteilt werden, fiir die gebotene Verfassung. Aristoteles kritisiert, dass
sich aus der einen Ungleichheit des Reichtums nicht schliissig eine Ungleichheit schlecht-

29 Aristoteles bestimmt den Begriff der Adligkeit (exgeneia) als »Tiichtigkeit der Familie« oder
des Geschlechts und als alten Reichtum und Tuchtigkeit (Aristoteles, Politik, aaO., S. 124, 149;
12832 37,1294 a 211.). Weil der Geburtsadel fiir Aristoteles in der Regel tiber alten Reichtum
und Tluchtigkeit verfiigt, kommt es zu Uberschneidungen des Wertmafistabs der Adligkeit mit
dem oligarchischen Wertmafistab des Reichtums und dem aristokratischen Wertmaflstab der
Ttichtigkeit.

30 Aristoteles zufolge sind fur die Politik und das politische Leben insbesondere die dianoetische
Tichtigkeit der Klugheit (phronesis) und ethische Ttichtigkeiten wie Gerechtigkeit, Freund-
schaft, Besonnenheit und Tapferkeit relevant.

31 Im Anschlussan John Rawls erklirt David Keyt: »we can distinguish the concepr of distributive
justice from the various conceptions of it«. Die verschiedenen Konzeptionen der Distributiv-
gerechtigkeit versteht er als Interpretationen des einen Prinzips der Distributivgerechtigkeit
(David Keyt, »Aristotle’s Theory of Distributive Justice« in: David Keyt/Fred D. Miller, Jr.
(Hg.): A Companion to Aristotle’s Politics, Cambridge/Oxford 1991, S.238-278, 242{.; Her-
vorhebungen von Keyt). Nicht ganz so treffend spricht Fred D. Miller von einem »dispute
among different theories of justice: oligarchic justice, democratic justice, and aristocratic justice.
At issue are rights within the political community« (Fred D. Miller, Jr., Nature, Justice, and
Rights in Aristotle’s Politics, Oxford 1985, S. 124). Problematisch an der Formulierung »diffe-
rent theories of justice« ist, dass sie nahelegt, zwischen den verschiedenen Konzeptionen der
Distributivgerechtigkeit bestehe wenig oder gar keine Gemeinsamkeit, was nicht der Fall ist.

32 Aristoteles, Politik, aaO., S. 123, 1283 a 29 ff.

33 Ebenda, S. 123, 116; 1283 a 311f., 1280a 28 {f.; vgl. hierzu S. 205, 1318 a 34 ff.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 11

hin und eine oligarchische Verfassung ableiten lisst. Die Oligarchie, die er als eine Herr-
schaft der wenigen Reichen zu ithrem eigenen Vorteil charakterisiert, stellt fiir ihn eine
verfehlte Verfassung dar.’*

Die Anhinger der demokratischen Konzeption der Verteilungsgerechtigkeit sehen die
Freiheit als den gebotenen Wertmafstab und relevanten Anspruchsgrund bei der Ver-
teilung der politischen Amter an. Aristoteles benennt die Sklaverei und die Fremdheit
als Gegensitze zur Freiheit.?®> Dabei sieht er es als selbstverstindlich an, dass auler den
Sklaven und den Fremden auch die Frauen und die Kinder von der Verteilung der poli-
tischen Amter ausgeschlossen sind. Nach der demokratischen Konzeption haben alle frei
geborenen minnlichen Biirger das Recht auf eine gleiche Partizipation am politischen
Leben. So besteht die demokratische Gerechtigkeit in der Gleichheit nach der Zahl und
nicht gemifl dem Wert (kat’ arithmon alla me kat’ axian). Thr zufolge ist es gerecht, die
politischen Amter gleichermafien an die Armen und die Reichen zu verteilen, die beide
an der Regierung der Polis teilhaben sollen.’® Aus der freien Geburt und aus der gleichen
Freiheit leiten die Parteiginger der demokratischen Konzeption ab, dass die Demokratie
die richtige Verfassung fir die Polis ist. Dagegen wendet Aristoteles ein, aus dieser einen
Gleichheit lasse sich nicht schliissig eine Gleichheit schlechthin und eine demokratische
Verfassung ableiten. Die Demokratie, in der alle »an allem gleichmifligen Anteil haben,
bestimmt er als eine Herrschaft der vielen Armen zu ihrem eigenen Vorteil.’” Wie die
Oligarchie sieht er sie als eine verfehlte Verfassung an.

Die vorangehenden Ausfithrungen tiber die oligarchische und die demokratische Kon-
zeption der Verteilungsgerechtigkeit machen deutlich, dass sie jeweils mit der ihr ent-
sprechenden Verfassungsform verkniipft sind. Aristoteles begreift alle Verfassungsfor-
men mit Ausnahme der Tyrannis als Verkorperungen einer bestimmten Konzeption der
Verteilungsgerechtigkeit.’® So bestimmt eine Verfassung nicht nur, an wen in einer Polis

34 Ebenda, S. 114, 166; 1279b 71f., 13012 31 ff; vgl. S. 116, 1280a 22 ff.

35 Vgl. dazu die detaillierten Ausfithrungen von David Keyt, »Aristotle’s Theory of Distributive
Justice«, aaQ., S.243 ff. In der Metaphysik duflert Aristoteles, dass »wir den Menschen frei
nennen, der um seiner selbst willen, nicht um eines anderen willen ist« (Aristoreles’ Metaphy-
stk, Erster Halbband: Buch I (A)-VI (E), Hamburg 1989, S. 12 ff., 982 b 251f.).

36 Aristoteles, Politik, aaO., S. 203, 205; 1317 b 31, 1318a 3 ff. Angelika Krebs vertritt die Auf-
fassung, dass Aristoteles »den demokratischen Vorschlag der (arithmetischen) 1:1-Verteilung
als Unterfall proportionaler Gleichheit« fasst (Angelika Krebs, Arbeit und Liebe, aaO., S. 171,
vgl. 107). Diese Auffassung trifft jedoch nur fiir die Behandlung der Verteilungsgerechtigkeit
in der Nikomachischen Ethik zu, in der die Demokratie und die anderen Verfassungsformen
im Gegensatz zur Politik kaum thematisiert werden. In der Politik begreift Aristoteles die
Gleichheit gemifl dem Wert und gemafl der Zahl und damit die proportionale und die arith-
metische Gleichheit nicht als Unterfall, sondern als Gegensatz (Aristoteles, Politik, aaO.,
S.167, 1301 b 291f.).

37 Aristoteles, Politik, aaO., S. 114, 166; 1279 b 8{f., 1301 a 28 ff.; vgl. S. 116, 12802 24{.

38 In der angelsichsischen Literatur ist die Auffassung, dass Aristoteles eine Verfassung primir
als Verkorperung einer bestimmten Konzeption der Verteilungsgerechtigkeit begreift, gingig.
So erklirt David Keyt: »a constitution is primarily a kind of distributive justice« (David Keyt,
»Aristotle’s Theory of Distributive Justice«, aaO., S. 238). Auch Fred D. Miller fithrt aus, »that
the constitution is in some manner identical with justice (in the sense of being the embodiment
of justice)« (Fred D. Miller, Jr., »Aristotle on Natural Law and Justice« in: David Keyt/Fred

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

12 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

die Regierungs- und Herrschaftsgewalt vergeben wird, sondern begriindet und legiti-
miert dies auch ethisch durch eine mit ihr verkntpfte Konzeption der distributiven Ge-
rechtigkeit. Zudem legt eine Verfassung fest, was das Endziel einer Polis ist. So begreift
Aristoteles den Reichtum als das letzte Ziel der Oligarchie und die Freiheit als den obers-
ten Zweck der Demokratie.?” Eine oligarchische Verfassung kann demnach als eine Re-
gierung der Reichen zum Zweck der Sicherung und Vermehrung des Reichtums definiert
werden. Analog dazu lisst sich eine demokratische Verfassung als die Herrschaft der
Armen zum Zweck der Verwirklichung der Freiheit bestimmen.

Aristoteles kritisiert die Verfassungsformen der Oligarchie und der Demokratie aus
einer Reihe von Griinden.*® Zweifellos sieht er weder die Freiheit noch den Reichtum
als das wahre Endziel einer Polis an. Im Einklang mit seinen Ausfiihrungen in den ethi-
schen Schriften bestimmt er das Endziel einer Polis in der Politik als die Gliickseligkeit,
die ihm zufolge in der Ausbildung und titigen Verwirklichung der ethischen und der
dianoetischen Tiuchtigkeiten im politischen und im betrachtenden Leben besteht.*! Auf
der Grundlage seiner Bestimmung des wahren Endziels der Polis begriindet Aristoteles,
welcher der konkurrierenden Anspruchsgriinde und Wertmafistabe bei der Verteilung
der Regierungs- und Herrschaftsgewalt wirklich relevantist. Die zentrale Primisse seiner
Argumentation ist, dass sich die Frage, welcher Anspruchsgrund bei einer Verteilung
angemessen ist, prinzipiell im Hinblick auf das Ziel entscheiden lasst, das mit ihr erreicht
werden soll. So muss der relevante Anspruchsgrund mit dem Gegenstand und Zweck der
Verteilung in einem sachlichen Zusammenhang stehen und einen substanziellen Beitrag
dazu leisten, ihn zu ereichen. Diesen Gedanken verdeutlicht Aristoteles mit dem Beispiel
einer Vergabe von Floten an konkurrierende Anspruchsteller.*> Wenn bei der Verteilung
gerecht verfahren wird, dann hat derjenige die beste Flote zu erhalten, der sich durch sein
kunstgerechtes Flotenspiel auszeichnet. Alternative Anspruchsgriinde wie Vornehmbeit,
Schonheit oder Reichtum nehmen zwar in der allgemeinen Rangordnung der Giiter einen
weit hoheren Platz ein als das Konnen in der Flotenkunst. Sie stehen aber mit dem Ziel
des guten und kunstgerechten Flotenspiels in keinem sachlichen Zusammenhang und
tragen nichts dazu bei, es zu erreichen. Deshalb sind sie bei einer gerechten Vergabe von
Floten willkiirliche und irrelevante Mafistibe.

D. Miller, Jr. (Hg.), A Companion to Aristotle’s Politics, aaQ., S. 279-306, 299; vgl. dazu Fred
D. Miller, Jr., Nature, Justice, and Rights in Aristotle’s Politics, aaQ., S.79). Analog bemerkt
Richard Mulgan: »Different constitutions embody different conceptions of justice with diffe-
ring criteria of how honours and other public goods should be distributed« (Richard Mulgan,
»Aristotle’s Analysis of Oligarchy and Democracy« in: David Keyt/Fred D. Miller, Jr. (Hg.),
A Companion to Aristotle’s Politics, aaO., S. 307-322, 310).

39 Aristoteles, Politik, aaO., S. 116, 189, 2031.; 1280a 251f., 1311a 9f., 1317 a 401f.; Aristoteles,
Die Nikomachische Ethik, aaO., S.297,1160b 12 ff.

40 Vgl. hierzu Richard Mulgan, »Aristotle’s Analysis of Oligarchy and Democracy«, aaO.

41 Vgl. hierzu etwa die Anfangspassagen der Nikomachischen Ethik, in denen Aristoteles darlegt,
dass die Gluckseligkeit das oberste Ziel und das hochste Gut fiir den Menschen ist, das er durch
sein Handeln erreichen kann. Als Biirger kann der Mensch die Glickseligkeit durch die Par-
tizipation am politischen Leben seiner Polis erlangen und als Philosoph und Wissenschaftler
durch ein der theoretischen Betrachtung gewidmetes Leben.

42 Aristoteles, Politik, aaO., S. 122, 1282 b 31 {f.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 13

Zwischen der Verteilung von Floten an konkurrierende Anspruchsteller und der Ver-
teilung von politischen Amtern an Biirger, die die Polis regieren wollen, besteht offen-
kundig eine Analogie.** Wie bei der Vergabe von Floten konnen die Biirger im politischen
Streit um die Amterverteilung und die richtige Verfassung keineswegs alle zwischen ih-
nen bestehenden Ungleichheiten als Anspruchsgriinde geltend machen. Schonheit, Kor-
pergrofle oder Schnelligkeit sind zwar erstrebenswerte Giiter. Diese Vorzilige konnen
jedoch wegen des fehlenden sachlichen Zusammenhangs mit dem Gegenstand und
Zweck der Verteilung nicht als verniinftige Griinde angesehen werden, um politische
Amter beanspruchen zu kénnen.* Trotz der offensichtlichen Analogie zwischen der
Verteilung von Floten und von Amtern besteht zwischen den beiden Verteilungspro-
blemen jedoch ein erheblicher Unterschied. So gibt es unter den Menschen kaum Mei-
nungsverschiedenheiten dartber, dass der Zweck der Verteilung von Floten das gute und
kunstgerechte Flotenspiel ist. Dagegen existiert tiber das von der Verfassung bestimmte
Endziel der Polis, das letztlich iiber die Vergabe der obersten Regierungs- und Herr-
schaftsgewalt entscheidet, ein schwerwiegender politischer Streit.

Aristoteles reflektiert nicht blof§ iber den Reichtum und die Fretheit, sondern auch
uber eine Reihe anderer Ziele der Polis — wie den gegenseitigen militirischen Beistand
und den Handelsverkehr — und argumentiert dafiir, dass sie nicht als ihre spezifischen
oder obersten Ziele angesehen werden konnen.® Diese Zielsetzungen erachtet er nur als
»notwendige Voraussetzungen« fir die politische Gemeinschaft, aber nicht als ihr End-
ziel. Als solches sieht er lediglich das gute und gliickliche Leben ihrer Biirger an und
betont, dass jene anderen Zwecke »um dieses Zieles willen da« sind: »Wer darum zu einer
solchen Gemeinschaft am meisten beitrigt, der hat auch einen grofleren Anteil an dem
Staate als jene, die an Freiheit und Abkunft gleich oder sogar iiberlegen sind, aber an
politischer Tugend (politiken areten) weniger besitzen, oder jene, die an Reichtum her-
vorragen, an Tugend aber zuriickstehen.«*¢ Unter politischer Ttichtigkeit versteht Aris-
toteles die Verkniipfung von Klugheit (phronesis)*” mit ethischen Tiichtigkeiten wie Ge-
rechtigkeit, Besonnenheit und Tapferkeit. Im Gegensatz zu Freiheit, Reichtum oder

43 Einige Kapitel bevor er sein Beispiel der Vergabe von Floten anfiihrt, erklirt Aristoteles: »Der
Regierte ist wie ein Flotenfabrikant, der Regierende ist aber der Flotenspieler, der das Instru-
ment anwendet« (ebenda, S. 110, 1277 b 29 ff.). Wie der Flotenfabrikant Floten an Flotenspieler
vergibt, verteilen die Regierten die Entscheidungs- und die Befehlsgewalt an die Regierenden.

44 Ebenda, S. 123, 1283 a 91f.

45 Ebenda, S.116f., 1280a 25 ff.; vgl. hierzu David Keyt, »Aristotle’s Theory of Distributive
Justice«, 2a0O., S. 250 ff.

46 Aristoteles, Politik, 220.,S.1171.,1280b 31 ff. (In Klammern eingefiigte Worter aus dem Ori-
ginaltext und geringfligige Modifizierung der Ubersetzung von M.K.). Bereits einige Kapitel
davor erklirt Aristoteles das schone und gute Leben (zen kalos) fiir das oberste Ziel der Polis
und des Einzelnen (ebenda, S. 112, 1278 b 231.).

47 Eine anspruchsvolle Studie zur Klugheit ist Ralf Elm mit seiner Dissertation gelungen (Ralf
Elm, Kiugheit und Erfabrung bei Aristoteles, Paderborn u. a. 1996). Mit den Deutungsproble-
men, die mit Aristoteles’ Lehre von der Klugheit verbunden sind, beschaftigen sich etwa Theo-
dor Ebert, »Phronesis — Anmerkungen zu einem Begriff der Aristotelischen Ethik«in: Otfried
Hoffe (Hg.): Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, aaO., S.165-186, und Henning Ott-
mann, Geschichte des politischen Denkens, Bd. 1/2, aaO., S. 156-160.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

14 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

vornehmer Herkunft steht die politische Tiichtigkeit in engstem sachlichen Zusammen-
hang mit dem Endziel der Polis und leistet einen substanziellen Beitrag zu dessen Ver-
wirklichung. Denn von ihr hingt das Gedeihen oder Verderben einer Polis, die Bewah-
rung ithrer Autarkie und die Moglichkeit von tiichtigen und edlen Handlungen und damit
das gute und gliickselige Leben ihrer Biirger ab.*

Aristoteles raiumt ein, dass die Wertmaf3stibe Freiheit und Reichtum im Konkurrenz-
kampf um die Verteilung der politischen Amter ein gewisses Recht beanspruchen kon-
nen. Denn eine Polis, die nur aus Sklaven und Armen bestiinde, wire nicht existenzfzhig.
So hitte eine derartige Polis keine Steuereinnahmen und folglich auch keine finanziellen
Mittel fiir 6ffentliche Belange. Folglich leisten die Reichen einen unentbehrlichen Beitrag
zum Bestand der Polis, aus dem sie einen gewissen Anspruch auf politische Partizipation
ableiten konnen. Dennoch hilt Aristoteles bei der Verteilung der Regierungs- und Herr-
schaftsgewalt die politische Ttuichtigkeit fiir den entscheidenden und wirklich relevanten
Wertmaflstab und Anspruchsgrund. So erklirt er: »Im Hinblick auf die Existenz des
Staates also wird man mit Recht in alledem oder doch in einigem davon wetteifern, wo
es sich aber um das tugendhafte Leben (zoen agathen) handelt, so werden wohl mit dem
grofiten Rechte die Bildung (paideia) und die Tugend (arete) im Wettbewerb stehen, wie
schon friher gesagt.«*? Diese Passage zeigt, dass Aristoteles der Ttichtigkeit den hochsten
Rang in der Hierarchie der Wertmafistibe zuerkennt. Gemafd seiner eigenen Klassifika-
tion der verschiedenen Konzeptionen der Verteilungsgerechtigkeit muss er deshalb als
Anhinger einer aristokratischen Konzeption charakterisiert werden.>® Aristoteles zu-
folge ist in jeder Verfassungsform die ihr entsprechende Konzeption der Verteilungsge-

48 Vgl. dazu Manuel Knoll, Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit?, aaO., Kap. IV. 2.

49 Aristoteles, Politik, aaO., S. 123, 1283 a 14 ff. (In Klammern eingefiigte Worter aus dem Ori-
ginaltext von M.K.). In der angefiihrten Textpassage erklirt Aristoteles, dass bei der Verteilung
der politischen Amter zum Zweck des guten Lebens »mit dem grofiten Rechte die Bildung
(paideia) und die Tugend (arete) im Wettbewerb stehen«. Diese Formulierung darf nicht in
dem Sinne missverstanden werden, dass Bildung und Ttichtigkeit konkurrierende Anspruchs-
griinde sind. Wie Walter Patt treffend bemerkt, muss Bildung hier als »die seelische Formung«
verstanden werden, aus der die Ttchtigkeit hervorgeht (Walter Patt, Grundziige der Staats-
philosophie im klassischen Griechentum, Wiirzburg 2002, S. 78). Der Riickverweis am Ende der
Passage bezieht sich hochstwahrscheinlich auf Aristoteles, Politik, aaO., S. 118, 1280 b 39 {f.

50 Aristoteles konstatiert, dass die Demokraten den Maf§stab des Wertes und damit den An-
spruchsgrund auf 6ffentliche Guter in der Freiheit sehen, »die Oligarchen im Reichtum, andere
in der Adligkeit, und die Aristokraten (aristokratikoi) in der Tugend (areten)« (Aristoteles,
Die Nikomachische Ethik, 2a0., S. 209, 1131a 28f. (In Klammern eingefiigte Worter aus dem
Originaltextvon M.K.)). In dieser Auflerung bestimmt Aristoteles die Gruppe der Aristokraten
als die Gruppe genau derjenigen, die bei der Verteilung der 6ffentlichen Giiter die Tiichtigkeit
als den relevanten Wertmaflstab und Anspruchsgrund ansehen. Wie die Ausfithrungen des
obenstehenden Kapitels belegen, sicht Aristoteles bei der Verteilung der 6ffentlichen Giiter die
Ttuchtigkeit als den relevanten Wertmafistab und Anspruchsgrund an. Aus diesen beiden Pra-
missen folgt, dass Aristoteles der Gruppe der Aristokraten zugeordnet werden muss. Zu diesem
Resultat gelangt auch Fred D. Miller: » Aristotle makes clear the superiority of the aristocratic
theory« (Fred D. Miller, Jr., Nature, Justice, and Rights in Aristotle’s Politics, aaO., S. 127; vgl.
hierzu Anmerkung 31). Vgl. hierzu iiberdies John-Stewart Gordon, Aristoteles iiber Gerech-
tigkeit, 2a0., S. 145, 154 und Eckart Schiitrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, Ams-
terdam 1980, S. 146.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 15

rechtigkeit enthalten oder verkorpert. Daraus lasst sich ableiten, dass er die Aristokratie
als die beste Verfassungsform ansieht und hinsichtlich seiner grundlegenden politischen
Uberzeugungen als aristokratischer politischer Denker verstanden werden muss.>!

II. Die distributive Gerechtigkeit in Platons Nomoi

Die verbreitete Auffassung, Aristoteles sei der »Entdecker« der partikularen Gerechtig-
keit, ist unzutreffend. Das zeigt sich am deutlichsten an Platons umfangreichem Spit-
dialog Nomoi, in dem er in Gedanken eine Polis neu griindet, in der die Gesetze herrschen
sollen.>? Denn in diesem Dialog entwickelt Platon bereits die Lehre von der distributiven
Gerechtigkeit und der fur sie charakteristischen geometrischen oder proportionalen
Gleichheit. Wie Aristoteles sieht er die Gerechtigkeit, die nach der proportionalen
Gleichheit verfihrt, als das entscheidende Prinzip an, nach dem die politischen Amter
verteilt werden sollen.>?

Platon kommt in den Nomoi mehrmals auf die Verteilungsgerechtigkeit zu sprechen.
So verallgemeinert er bereits in Buch III sein Lob Spartas und erklart: »Denn es darf in
einem Staate die Erteilung besonderer Ehren (timas) nicht davon abhingig gemacht wer-
den, daf einer besonders reich ist, ebensowenig wie davon, dafy er behend oder schon
oder stark ist, aber dabei jeder Tugend (aretes) entbehrt; ja selbst Tugend gibt nur dann
ein Anrecht auf Auszeichnung, wenn es ihr nicht an Besonnenheit (sophrosynen) ge-
bricht.«>* Wie in anderen Textpassagen meint Platon hier mit der Verteilung der Ehren

51 Vgl. zur ausfuhrlichen Begriindung dieser These Manuel Knoll, Aristokratische oder demo-
kratische Gerechtigkeit?, aaO.

52 Im vierten Buch der Nomoi formuliert Platon unmissverstindlich seine Forderung nach der
Herrschaft der Gesetze (Platon: Gesetze, ubers. und erl. von Otto Apelt, Hamburg 1988,
S.131, 715d). Wie in der Politeia und im Politikos hilt Platon in seinem Spitdialog zwar die
Herrschaft von Personen, die durch Wissen und Vernunft hervorragen, prinzipiell fir besser
als die Herrschaft der Gesetze. Er ist aber mittlerweile davon tiberzeugt, dass die Menschen
nahezu ausnahmslos schwach sind. Denn ihre Natur wird sie »immer zur Habsucht und zum
selbstsiichtigen Handeln treiben«, wobei sie »dem Schmerz, wider das Gebot der Vernunft,
ausweichen und der Lust nachjagen«. Aus diesem Grund hat selbst ein Mensch, der »theore-
tisch zu der vollen Erkenntnis durchgedrungen« ist, nicht die Kraft im Hinblick auf »das Ge-
rechtere und Bessere« zu regieren, sobald er zum unumschrinkten Herrscher einer Polis wird
und niemandem Rechenschaft abzulegen braucht. Statt auf das Gemeinwohl abzuzielen, wird
er frither oder spiter, angetriecben von seiner Natur, seine Macht missbrauchen und partikulare
Interessen verwirklichen: »Daher miissen wir uns fiir das Zweite entscheiden, fir Ordnung
und Gesetz, die zwar unmoglich alles und jedes sehen und berticksichtigen konnen, aber doch
dasjenige, was sich mit einer gewissen Regelmifiigkeit ereignet« (ebenda, S. 385, 875 b-d; vgl.
S.1611., 739 a-e).

53 Es ist merkwiirdig, dass die bedeutende Rolle, die die distributive Gerechtigkeit in der Ver-
fassung der Nomoi spielt, in der Literatur zu Platon bisher kaum erkannt wurde. So werden
die Nomoi in dem vierseitigen Artikel tiber die Gerechtigkeit, der in dem 2007 erschienenen
Platon-Lexikon erhalten ist, nicht einmal erwihnt (Christian Schifer, »Gerechtigkeit« in:
Christian Schifer (Hg.), Platon-Lexikon. Begriffsworterbuch zu Platon und der platonischen
Tradition, Darmstadt 2007, S. 131-135).

54 Platon, Gesetze, aa0., S. 104, 696 b (In Klammern eingeftigte Worter aus dem Originaltext von
M.K.).

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

16 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

primir die Verteilung der Amter in der Polis, durch deren Ausiibung ihre Inhaber An-
sehen und Anerkennung erwerben konnen.?® Er macht deutlich, dass bei dieser Vertei-
lung weder Reichtum noch Schnelligkeit, Schonheit oder Stirke einen relevanten An-
spruchsgrund darstellen. Genauso wenig sieht er Grofle oder Abstammung als einen
solchen an. So duflert er in einer Textpassage, deren Sinngehalt mit der oben angefiithrten
nahezu identisch ist: »Diese Erklirung gebe ich deshalb ab, damit wir in deinem Staate
niemandem Amter (archas) aus dem Grunde geben, weil er reich ist, oder sonst in Besitz
von dhnlichen Vorzlgen ist wie Korperkraft, Grofle oder hoher Abkunft.«’® Wie Aris-
toteles sicht Platon bei der Verteilung der politischen Amter letztlich nur die Tiichtigkeit
(arete) eines Biirgers als relevanten Anspruchsgrund an. Die vier Kardinaltiichtigkeiten
sind fiir thn Weisheit, Gerechtigkeit, Besonnenheit und Tapferkeit. Im Gegensatz zur
Politeia erklirt er in den Nomoi jedoch nicht mehr die Weisheit (sophia) der Philoso-
phenherrscher, sondern die Einsicht (phronesis) zur wichtigsten Tuchtigkeit der Regie-
renden. Zudem wertet er die Besonnenheit auf, die nun in der Hierarchie der Tiichtig-
keiten nach der phronesis und vor der Gerechtigkeit den zweiten Rang einnimmt.%”

Dass er wie Aristoteles die Tuchtigkeit als den relevanten Anspruchsgrund bei der
Amtervergabe ansieht, verdeutlicht Platon auch bei seiner Unterscheidung von sieben
konkurrierenden Anspriichen auf Herrschaft. Unter diesen, die »ihrer Natur nach« zu-
einander im Widerspruch stehen, zeichnet Platon einen als den gewichtigsten aus. Er
besagt, dass »der Unwissende gehorchen, der Einsichtige (phronounta) dagegen fithren
und herrschen soll«.’® Es ist merkwiirdig, dass Platon in diesem Zusammenhang nicht
auch die Tuchtigkeiten Besonnenheit und Gerechtigkeit als Anspruchsgrinde auf Herr-
schaft erwihnt. Er macht jedoch in spiteren Passagen deutlich, dass die vier zentralen
Tuchtigkeiten zusammenhingen und eine Einheit bilden.>

Obwohl Platon und Aristoteles eine sehr dhnliche Auffassung von der distributiven
Gerechtigkeit haben und verwandte Konzeptionen vertreten, unterscheiden sich diese in
einer wichtigen Hinsicht. Zwar erachten beide die Tiichtigkeit als den relevanten An-

55 Ebenda, S. 168, 183; 744 b/c, 757 c. Fiir Aristoteles ist die Ehre nach der Tuchtigkeit das zweit-
hochste »Ziel des politischen Lebens« und das »grofite der dufleren Gliter« (Aristoteles, Die
Nikomachische Ethik, 2a0O., S. 1091., 187; 1095 b 22{f., 1123 b 17 {f.). Ehre kénnen die Biirger
thm zufolge vor allem durch die erfolgreiche Austibung von politischen Amtern erwerben:
»Solche Amter nennen wir ja Ehren« (Aristoteles, Politik, 2aO., S. 119, 1281 a 31; vgl. hierzu
Anmerkung 15).

56 Platon, Gesetze, aaO., S. 130, 715 b-c.

57 Ebenda, S. 11,93, 95,511-513; 631 c, 688 ¢, 690 b, 963 c-963 b. Die Aufwertung der Besonnen-
heit (sophrosyne) in den Nomoi diirfte sich durch Platons spite Einsicht erkliren, dass nahezu
alle Menschen, die zu unumschrinkten Herrschern werden, mit der Vernunft ihre Leiden-
schaften und Begierden nicht ziigeln konnen (vgl. hierzu Anmerkung 52). Bereits in der Poli-
teia bestimmt er die Besonnenheit als die Herrschaft der Vernunft tiber die Begierden (Platon,
Der Staat, aaO., S. 150, 430 d-431 a.). Im Einklang damit bezeichnet er es in den Nomoz als die
»grofite Unwissenheit«, wenn bei einem Menschen eine »Unstimmigkeit zwischen verstan-
desmifligem Urteil einerseits und Schmerz und Lust« andererseits besteht, und wenn sich die
Seele »in Widerstreit setzt mit dem, was Wissen, Urteil und Verstand, diese ihre natiirlichen
Leiter, anraten« (Platon, Gesetze, aaO., S. 93, 689 a/b; vgl. hierzu S. 12, 631 ¢).

58 Ebenda, S. 95, 690 b-d (In Klammern eingefuigtes Wort aus dem Originaltext von M.K.).

59 Ebenda, S. 104 1., 5101f.; 696 b-e, 963 a ff.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 17

spruchsgrund bei der Verteilung der politischen Amter. Im Gegensatz zu Aristoteles
sieht Platon jedoch unter den Ttchtigkeiten die Weisheit oder die Einsicht als die weitaus
bedeutendste an. Denn ihm zufolge erfordert politisches Handeln und insbesondere die
gute Regierung einer Polis Wissen, das nur die wenigen Weisen oder Einsichtigen erlan-
gen konnen. Uber dieses verfiigen in der Verfassung der Politeia die Philosophenherr-
scher und in derjenigen der Nomoi die Mitglieder der frihmorgendlichen Versammlung,
von der noch zu sprechen sein wird. Im Gegensatz zu Platon halt Aristoteles theoreti-
sches oder philosophisches Wissen nicht fiir erforderlich, um die Regierung oder ein
politisches Amt austiben zu konnen. Entscheidend ist fir ihn die politische Tiichtigkeit,
die er als Verkniipfung von Klugheit (phronesis) mit ethischen Tichtigkeiten wie Ge-
rechtigkeit, Besonnenheit und Tapferkeit versteht. Aristoteles exemplifiziert die Klug-
heit, die Erfahrung und folglich ein fortgeschrittenes Lebensalter voraussetzt, durch
»Perikles und dhnliche«, die zu erkennen vermogen, »was fiir sie selbst und fiir die Men-
schen gut ist«. Der Kluge ist zu guten Abwigungen und Uberlegungen fihig und weif}
insbesondere Gber die richtigen Mittel und Wege zu einem guten und gelingenden Leben
Bescheid.®®

Platon spricht die Verteilungsgerechtigkeit auch im Zusammenhang mit den vier Ver-
mogensklassen an, in die er die Birger der neuen Polis einteilt. Das Vorbild dieser Ein-
teilung, die er in Buch V vornimmt, ist die Verfassung, die von Solon in Athen eingefiihrt
wurde. Uber die Griinde, aus denen die vier Vermogensklassen geschaffen werden miis-
sen, duflert Platon:

»Schon wire es nun, wenn auch im Ubrigen beim Eintritt in die Kolonie jeder dem
anderen an Vermégen durchaus gleichstiinde. Da dies aber nicht moglich ist, sondern
der eine mit grofierem, der andere mit geringerem Vermaigen in die Gemeinschaft
eintreten wird, so mufS wie aus vielen anderen Griinden so besonders zum Zwecke der
Ausgleichung und Verteilung der staatlichen Vorteile eine Anzahl ungleicher Schat-
zungsklassen geschaffen werden, damit Amter, Steuern und Verteilungen nach dem
fiir alle abgeschétzten Vermégen und nicht blofS nach der eigenen oder der Vorfahren
Tiichtigkeit, oder nach Korperkraft und Schonbeit, sondern auch nach Mafigabe des
zur Verfiigung stehenden Reichtums und der Armut vergeben werden, so dafS alle
ihren Anteil an Ebren (timas) und Amtern (archas) so gleichmdifig wie moglich, nim-
lich bei aller Ungleichheit, dochverhdltnismd fSig gleich erhalten und dadurch
vor Zwietracht bewahrt bleiben. «%!

Platon teilt die Biirger vor allem deshalb in vier Vermogensklassen ein, damit die neue
Polis stabil und frei von Aufruhr und Birgerkrieg bleibt.6> Die reichen Biirger bean-

60 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, aaO., S.2351., 1140a 24 ff,; vgl. zur Klugheit Anmer-
kung 47.

61 Platon: Gesezze, 2a0., S. 1681., 744 b-¢ (In Klammern eingefiigte Worter aus dem Originaltext
und geringfigige Modifizierung der Ubersetzung von M.K.; Hervorhebungen im Original-
text).

62 Dies zeigt sich auch daran, dass Platon kurz nach der angefiihrten Textpassage nochmals er-
klart, Aufruhr, Spaltung und Zwietracht seien die »schwersten aller Krankheiten« der Polis

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

18 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

spruchen niamlich, an der Verteilung der politischen Amter und der Ehren proportional
zu ihrem Reichtum teilhaben zu koénnen. Um den Zweck eines eintriglichen Zusam-
menlebens der reichen und der armen Biirger verwirklichen zu konnen, hilt es Platon
fir erforderlich, diesen Anspruch auf ungleiche politische Partizipation teilweise zu be-
friedigen. Wie noch darzulegen sein wird, kommt er aus demselben Grund auch den
Ansprichen der Volksmenge auf gleiche politische Partizipation entgegen. Dennoch er-
achtet er wie Aristoteles nicht den Reichtum, sondern die Tiichtigkeit als den entschei-
denden Anspruchsgrund bei der Verteilung der Herrschafts- und Regierungsgewalt. Be-
merkenswert ist, dass Platon hier bereits die proportionale oder geometrische Gleichheit
erwihnt und die Konzeption der Verteilungsgerechtigkeit thematisiert, die Aristoteles
als die oligarchische auf den Begriff bringt.®?

Die Gerechtigkeitslehre des Aristoteles verdankt Platon sowohl die Entgegensetzung
von geometrischer und arithmetischer Gleichheit als auch von einer aristokratischen und
einer demokratischen Konzeption der Verteilungsgerechtigkeit. Das verdeutlicht eine
duflerst bedeutende Textpassage, die in Buch VI enthalten ist:

»Denn es gibt zwei Arten von Gleichheit, die zwar den gleichen Namen fiibren, tat-
sdchlich aber in vielen Beziehungen sich nabezu entgegengesetzt sind; die eine von
ihnen, namlich die Gleichheit nach MafS, Gewicht und Zahl, kann jeder Staat und jeder
Gesetzgeber leicht fiir Verteilung von Ebren und Auszeichnungen einfiibren, indem
er die Entscheidung fiir Verteilungen dem Los iiberlifSt. Die allein wabrbafte und beste
Gleichheit dagegen ist nicht so leicht fiir jedermann erkennbar. [...]. Denn dem Gré-
Seren erteilt sie mebr, dem Geringeren weniger, jedem von beiden dasjenige gewdib-
rend, was ihm seiner natiirlichen Anlage nach zukommt, also dem an Tiichtigkeit hoher
Stehenden immer auch gréfSere Ebren, denen dagegen, die an Tiichtigkeit und Bildung
das Gegenteil von jenen sind, nur so viel als ihnen gerade zustebt, eine Verteilung, die
jedem von beiden nach Verbdltnis gerecht wird. Denn eben darin besteht ja gerade
unsere staatsmannische Weisheit, inder Gerechtighk eit. [...]. Diese aber besteht
eben, wie gesagt, darin, dafS bei ungleicher Naturanlage jeder stets das verhiltnismaiflig
Gleiche erbdlt. Gleichwobl ist es unvermeidlich fiir jeden Staat, daneben auch jene
Abart, jene sogenannte Gleichheit ab und zu in Anwendung zu bringen, wenn er sich
von jeder inneren Zwietracht frei halten will. [...] So ist es denn auch notwendig von
der Gleichheit des Loses Gebranch zu machen zur Beschwichtigung der Unzufrieden-
heit der Menge, [...]. So sind denn unvermeidlich beide Arten von Gleichheit in An-

(ebenda, S. 169, 744 d). Aristoteles und andere Interpreten unterstellen dagegen, dass die ge-
samte Verfassung der Nomoi eine oligarchische Neigung hat. Eine gute Darstellung und Kritik
der oligarchischen Deutung der Verfassung der Nomoz, der sich auch Ernest Barker und Hen-
ning Ottmann anschliefen, gibt R.F. Stalley, An Introduction to Plato’s Laws, Oxford 1983,
S. 117-120; Ernest Barker, Greek Political Theory, London 1960, S. 388 ff.; Henning Ottmann:
Geschichte des politischen Denkens, Bd. 1/2, aaO., S. 92.

63 Obwohl Platon den Reichtum im Kontext seiner Ausfithrungen tiber die vier Vermogensklas-
sen eindeutig als Anspruchsgrund auf Herrschaft auffasst, lasst er ihn bei seiner Auflistung der
sieben Anspriiche auf Herrschaft unerwahnt (Platon, Gesetze, 2a0O., S. 941., 690 a-d).

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 19

wendung zu bringen, aber so selten als méglich die zweite, namlich diejenige, die vom
Gliicke abhingt.«%*

Ein kluger und weiser Staatsmann, der eine neue Polis griindet und ihr eine Verfassung
und Gesetze gibt, muss Platon zufolge insbesondere auf die Verwirklichung der Ge-
rechtigkeit abzielen. Deren primire Rolle besteht darin, dass sie in der Verfassung die
Verteilung der verschiedenen politischen Amter und damit der Ehre und der Anerken-
nung regelt, die die Biirger durch ihre Austibung erwerben konnen. Bei dieser Verteilung
muss nach der eigentlichen und besten Konzeption der Gerechtigkeit verfahren werden,
die gemafd der proportionalen oder geometrischen® Gleichheit zuteilt. Eine Verteilung
gemifl der proportionalen Gleichheit impliziert, dass lediglich Gleiche Gleiches und
Ungleiche auch nur Ungleiches erhalten diirfen. Platon konkretisiert diesen formalen
Grundsatz inhaltlich wie Aristoteles durch »Tiichtigkeit und Bildung«,%¢ die er als die
entscheidenden Verteilungskriterien ansieht. Demzufolge konnen die Burger die politi-
schen Amter nur im Verhiltnis zu dem Grad beanspruchen, in dem sie diese Qualititen
besitzen. Weil die verschiedenen Biirger ungleiche natiirliche Anlagen haben, konnen sie
die Tuchtigkeit und die Bildung auch nur in ungleichem Grad erlangen. Folglich werden
sie auch nur in ungleichem Grad an den politischen Amtern und insbesondere an der
Regierung der Polis beteiligt. Wie Aristoteles erklirt Platon, dass die Amter »in Riick-
sicht auf die personliche Wiirdigkeit (axious)« zu verteilen sind.” Das verdeutlicht, dass
eine gerechte Verteilung fiir Platon wie fir Aristoteles nach dem Grundsatz »Jedem ge-
mifl seinem Wert« zu erfolgen hat.

Als Gegensatz zur besten Konzeption der Gleichheit und der Gerechtigkeit erwihnt
Platon eine weitere Konzeption, die er nur als »sogenannte Gleichheit« und als Abart
der Gerechtigkeit gelten lisst. Letztere Konzeption begreift er nicht als Selbstzweck,
sondern nur als unvermeidliches Mittel, um die Polis vor Zwietracht und Unruhe zu
bewahren. Dieses Ziel befordert die »Gleichheit nach Maff, Gewicht und Zahl« dadurch,
dass ihre partielle Anwendung bei der Amterverteilung den Partizipationswiinschen der
Volksmenge entgegenkommt und so fiir Ruhe und Eintracht sorgt. Politisch umsetzen
lisst sich die arithmetische bzw. numerische Gleichheit dadurch, dass die politischen
Amter auch durch ein Losverfahren vergeben werden. Der Erfolg beim Losverfahren,
durch das in der Athener Demokratie die meisten politischen Amter vergeben wurden,

64 Platon, Gesetze, aaO., S. 182-184, 757 b-758a (Hervorhebungen im Originaltext); vgl. dazu
Aristoteles, Politik, aaO., S. 168, 1302a 2 ff.

65 Platon betont bereits im Gorgias die Bedeutung der Gerechtigkeit und der Besonnenheit fir
ein richtiges und gliickliches Leben. In diesem Kontext bemerkt er, dass die »geometrische
Gleichheit« bei »Gottern und Menschen eine wichtige Rolle spielt« (Platon, Gorgias, Gbers.
und erl. von Otto Apelt, Hamburg 1988, S. 134 1., 508 a; vgl. Platons vorangehende Themati-
sierung der geometrischen bzw. proportionalen Gleichheit und der Probleme einer angemes-
senen Verteilung [ebenda, S. 101 1., 490 b-e] und Apelts Kommentar S. 176 und 179).

66 Bemerkenswert ist, dass Aristoteles mit »Bildung (paideia) und Tugend (arete)« dieselben Ter-
mini verwendet wie Platon (vgl. hierzu Anmerkung 49).

67 Platon, Gesetze, aa0O.,S. 175, 751d.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

20 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

hingt vom Gliick ab und gewihrt jedem Vollburger die genau gleiche Chance, ein Amt
auszuiiben.®

Wihrend die arithmetische Gleichheit durch das Losverfahren institutionalisiert wer-
den kann, konzipiert Platon die politische Umsetzung der wahrhaften und besten Gleich-
heit so, dass die politischen Amter durch ein Wahlverfahren vergeben werden, nach des-
sen Abschluss sich die Bewerber einer Priifung unterziehen mussen. Eine derartige Pri-
fung erwihnt er explizit nach der Wahl der 37 Gesetzeswichter, der Mitglieder des Rats
der 360, der Priester, der Markt- und Stadtaufseher, der Behorden fur Musik und Gym-
nastik und des Leiters des gesamten Erziehungswesens.®” Das Wahlverfahren, an dem
das Volk partiell mitwirken kann, lasst erwarten, dass in der Regel die besten und ttch-
tigsten Bewerber fiir die politischen Amter ausgewihlt werden. Tritt diese Erwartung
allerdings nicht ein, so kann die Priifung immer noch verhindern, dass unqualifizierte
Bewerber ein Amt tatsichlich austiben. Die Kombination von Wahl und Prifung soll
sicherstellen, dass die politischen Amter tatsichlich proportional zur Tiichtigkeit und
Bildung der Burger zugeteilt werden. Daher muss die Kombination von Wahl- und Pri-
fungsverfahren letztlich als aristokratisches Verfahren begriffen werden, das die Herr-
schaft der besten und tiichtigsten Biirger gewahrleisten soll.”°

Wie bei der Vergabe der politischen Amter das Wahl- und Priifungsverfahren mit dem
demokratischen Losverfahren verkniipft werden soll, macht Platon insbesondere durch
seine Konzeption des komplizierten Berufungsverfahrens der 360 Mitglieder des Rats
deutlich. Dessen zentrale Aufgaben bestehen darin, die Polis zu bewachen und zu be-
schiitzen, ihre tiglichen Geschifte zu fithren sowie die Volksversammlung einzuberu-
fen.”! Im Berufungsverfahren der Ratsmitglieder kommt dem Losverfahren lediglich eine

68 Platon versteht das Losverfahren, durch das sich die demokratische Gleichheit politisch um-
setzen lisst, als einen der sieben konkurrierenden Anspriiche auf Herrschaft. Nach diesem
Anspruch, der auf »der Gunst der Gotter und auf dem Glick« beruht, ist es das Gerechteste,
»daf} der gliicklich Losende herrsche, der unglicklich Losende dagegen sich bescheide und sich
beherrschen lasse« (ebenda, S. 95, 690 ¢c).

69 Ebenda, S.1761f., 752 cff. Grundsitzlich ist Platon jedoch der Auffassung, dass »diejenigen,
die einer amtlichen Titigkeit zustreben, wenn es recht bestellt sein soll, sowohl personlich wie
auch in Beziehung auf ihre Familie eine ausreichende Priifung von der Knabenzeit ab bis zur
Wahl bestanden haben miissen, und daf§ andererseits diejenigen, denen die Wahl obliegen soll,
in einer gesetzlich bestimmten sittlichen Zucht aufgewachsen sein und sich die Bildung ange-
eignet haben missen, um im Stande zu sein bei der Frage nach Abweisung oder Zulassung in
Ricksicht auf die personliche Wiirdigkeit (axious) nach beiden Seiten hin die richtige Ent-
scheidung zu treffen« (ebenda, S. 1741., 751 c-d. In Klammern eingefiigtes Wort aus dem Ori-
ginaltext und geringfiigige Modifizierung der Ubersetzung von M.K.). Otto Apelt weist darauf
hin, dass es in Athen ublich war, dass sich die Beamten einer Prifung unterwerfen mussten,
bevor sie ithr Amt antraten (ebenda, S. 255). .

70 Vgl. hierzu Klaus Schépsdau, Platon. Nomoi (Gesetze). Ubersetzung und Kommentar, (Buch
I-III), Gottingen 1994, S. 123, und R.F. Stalley, An Introduction to Plato’s Laws, aaO., S. 119.
Aristoteles begreift die Wahl in der Regel als oligarchisches oder als aristokratisches Verfahren,
wobei »die Wahl auf Grund des Reichtums oligarchisch ist und diejenige auf Grund der Ttiich-
tigkeit aristokratisch« (Aristoteles, Politik, aaO., S. 98f., 149, 163; 1273a 17ff.,, 1294b 61f.,
1300b 4£).

71 Platon, Gesetze, aaO., S. 184, 758 a-d.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 21

marginale Rolle zu, die dessen niedrigem Rang und dessen polisstabilisierender Funktion
entspricht. So werden von den Biirgern der vier Vermogensklassen je Klasse 180 Kan-
didaten gewihlt. Platon kommt mit diesem Wahlverfahren dem Anspruch der reichen
Biirger auf ungleiche politische Partizipation entgegen, weil er es so konzipiert, dass sie
im Rat mehr Einfluss besitzen.”? Aus den gewihlten Kandidaten werden dann je Ver-
mogensklasse 90 ausgelost, die sich sodann der Prifung zu unterwerfen haben. Das Los-
verfahren wird also nicht wie in Athen auf alle Vollbiirger angewendet, sondern dient
lediglich dazu, aus einem bereits ausgelesenen kleinen Kreis die Hilfte der Kandidaten
auszuwiahlen.

Die Verfassung der Nomoi ist in verschiedenen Hinsichten als Mischverfassung kon-
zipiert, weist allerdings einen ausgeprigt aristokratischen Charakter auf.”* Dieser ist
nicht bloff dadurch bedingt, dass die Regierungsimter durch ein kombiniertes Wahl- und
Prifungsverfahren an die besten und tiichtigsten Biirger vergeben werden sollen. Der
aristokratische Charakter ist auch die Folge der hohen Wertschitzung, die den morali-
schen und intellektuellen Tiichtigkeiten in der neuen Polis zukommt. Der institutionelle
Ausdruck dieser Wertschitzung ist die frihmorgendliche Versammlung, die eine »Elite
der sittlich und geistig hervorragendsten ilteren Minner« darstellt.”* Die Hauptaufgabe
der Versammlung, die Platon als die »Seele« und den »Kopf« der Polis bezeichnet, ist die
Erhaltung der politischen Gemeinschaft und die oberste Aufsicht tiber ihre Gesetze.”>
Thre Mitglieder verfiigen {iber wissenschaftliche Kenntnisse und sind des philosophi-
schen Verfahrens der Dialektik michtig, das es thnen erlaubt, die Einheit aller Tiichtig-
keiten zu erkennen. Deshalb ist die frihmorgendliche Versammlung zurecht als »das

72 Vgl. dazu die ausfiihrliche Darlegung und Interpretation des Wahlverfahrens der 360 Mitglie-
der des Rates im 3. Kapitel der Einleitung von Manuel Knoll, Aristokratische oder demokrati-
sche Gerechtigkeit?, aaO.

73 Klaus Schopsdau erklirt in seinem Kommentar iiber die Verfassung der Nomoi: »Da Platon
bei fast allen Amtern das Losverfahren zurtickdringt (s.o.) und statt dessen oder zusitzlich
zum Los eine Wahl vorsieht, kann die Regierungsform Magnesias als eine demokratisch legi-
timierte Aristo-kratie ((Herrschaft der Besten«) interpretiert werden« (Klaus Schopsdau, Pla-
ton. Nomoi (Gesetze). Ubersetzung und Kommentar, (Buch I — III), aaO., S. 123). Nach

Schopsdau bietet Menexenos die priziseste Formel fiir die Mischverfassung der Nomao: »Herr-
schaft der Besten mit Einwilligung der Volksmenge« (ebenda). Auch Dolf Sternberger spricht
im Hinblick auf die neue Polis der Nomoi und die in ihr verwirklichte proportionale Gleichheit
von einer »aristokratischen Ordnung, in der »eine Auslese der Besten« regiert (Dolf Stern-
berger, Drei Wurzeln der Politik, Frankfurt am Main 1984, S. 135). Henning Ottmann bemerkt
iiber die Mischverfassung der Gesetzesstadt: »Was Platon mischt, sind einmal Verfahren und
Personen, zum anderen Institutionen der Demokratie und solche der >Aristokratie« (letztere
verstanden als eine der Einsicht und der Kompetenz)« (Henning Ottmann, Geschichte des po-
litischen Denkens, Bd. 1/2, 2a0., S. 92).

74 Diese treffende Charakterlslerung der frithmorgendlichen Versammlung stammt aus der In-
haltsiibersicht, die Otto Apelt seiner Ubersetzung der Nomoi voranstellt (Platon, Gesetze,
220., S. XXIX). In der Literatur hat sich der Name »nichtliche Versammlung« etabliert. Weil
sie jedoch vom ersten Morgengrauen bis zum Sonnenaufgang dauert, sollte sie besser als friih-
morgendliche Versammlung bezeichnet werden.

75 Platon, Gesetze, aaO., S. 493 f., 506 tf., 519; 951 d ff., 960 b ff., 961 d, 968 a.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

22 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

eindeutigste Erbstiick der Philosophenherrschaft in der Gesetzesstadt« verstanden wor-
den.”®

Die meisten Mitglieder der Versammlung sind zugleich Mitglieder der obersten Be-
horden der neuen Polis, was die herausragende Bedeutung und Macht dieser Institution
verdeutlicht. So gehoren ihr aus dem Kollegium der Gesetzeswichter die zehn iltesten
an. Dieses bedeutende Kollegium besteht aus 37 besonders begabten und tiichtigen Biir-
gern, die bei Amtsantritt mindestens 50 Jahre alt sein mussen und durch drei Wahlginge
und eine Prifung ausgelesen werden. Die Gesetzeswichter haben neben einer Reihe von
Befugnissen vor allem die Aufsicht iiber die Gesetze und das Vermogensregister zu fiih-
ren.”” Der Versammlung gehort ferner der oberste Leiter und Aufseher des gesamten
Erziehungswesens an sowie alle seine noch lebenden Vorginger. Wie das Amt der Ge-
setzeswachter wird dieses Amt nach dem aristokratischen Prinzip der Ttchtigkeit ver-
geben. Weil Platon dem Erziehungswesen durchweg eine herausragende Bedeutung fiir
eine gedeihende Polis beimisst, erachtet er dessen Leitung als das weitaus wichtigste aller
Amter. Deshalb muss alles daran gesetzt werden, »von allen Biirgern denjenigen, der in
jeder Beziehung der Trefflichste ist, zum Inhaber dieses Amtes zu machen und ihn der
Jugend als Vorgesetzten tiberzuordnen«.”® Der Leiter des Erziehungswesens muss ferner
mindestens fiinfzig Jahre alt und Vater von rechtmifligen Kindern sein.

Bedeutende Mitglieder der Versammlung sind auch die Euthynen.”” Die Euthynen
sind die hohe Behérde, vor der alle Inhaber von politischen Amtern Rechenschaft ablegen
missen. Weil die Euthynen alle Amtsinhaber an Gerechtigkeit und jeder Art von Ttch-
tigkeit iiberragen sollen, miissen sie »unbedingt Manner von ganz aulerordentlicher
Tuchtigkeit in jeder Beziehung sein«.8? Die Euthynen werden in mehreren Wahlgingen
als die Besten ausgelesen und miissen mindestens 50 Jahre alt sein. Durch die Aufsicht
uber alle Amtsinhaber, die »sie mit einer Strenge fiithren, die ihre Grenze nur findet an
der Wiirde eines freien Mannes«, kommt den Euthynen in der Verfassung eine hochst
bedeutsame Rolle zu.8!

76 Ebenda,S.510ff., 963 ff.; Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens, Bd. 1/2, 2a0.,
S.98.

77 Platon, Gesetze, aaO., S. 177 ff., 753 bff. Eine genaue Zusammenstellung der Befugnisse der
Gesetzeswachter prisentiert Klaus Schépsdau, Platon. Nomoi (Gesetze). Ubersetzung und
Kommentar, (Buch I-III), 2aO., S. 114 1.

78 Platon, Gesetze, aaO., S. 194 1., 765 d-766c.

79 Ebenda, S.493, 507; 951d, 961 a. Platons Formulierungen tber die Zusammensetzung der
friihmorgendlichen Versammlung sind nicht durchweg prizise. Offen bleibt etwa, ob aufler
den Euthynen auch andere verdiente und geehrte Biirger Mitglieder der Versammlung sind
(vgl. hierzu Klaus Schépsdau, Platon. Nomoi (Gesetze). Ubersetzung und Kommentar, (Buch
I-1II), aaO., S. 118 1.).

80 Platon, Gesetze, 2a0., S. 485, 945 ¢.

81 Ebenda, S. 486, 946 c. In der Verfassung der neuen Polis soll die Macht der einzelnen Amtsin-
haber nicht nur beschrankt, sondern auch einer standigen Kontrolle unterworfen werden. In
dem Kapitel Checks and balances fiihrt R.F. Stalley sechs Einfille auf, durch die Platon die
Macht der einzelnen Politiker beschrainken mochte (R.F. Stalley, An Introduction to Plato’s
Laws, 2a0., S. 1151.).

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 23

Die vorangehenden Ausfihrungen zeigen, dass in der Verfassung der neuen Polis die
oligarchische und die demokratische Konzeption der Verteilungsgerechtigkeit zwar be-
riicksichtigt ist. Die wichtigsten Amter werden jedoch proportional zur Tiichtigkeit und
zur Bildung vergeben. Somit kann die Verfassung der Nomoi im Kern als eine Mischung
aus drei Konzeptionen der Verteilungsgerechtigkeit begriffen werden, bei der Platon der
aristokratischen Konzeption eindeutig den Vorrang einrdumt.

I1I. Die distributive Gerechtigkeit in Platons Politeia

Die Frage nach dem Wesen der Gerechtigkeit ist das zentrale Thema von Platons Poli-
teta. Um sie beantworten zu konnen, kommt Platon iiberhaupt erst auf den Aufbau und
die Struktur der Polis zu sprechen. So entwirft er gemaf} seiner methodischen Grund-
entscheidung in Buch II zuerst eine vollkommen gute Polis, versucht dann die ihr inne-
wohnende Gerechtigkeit in den Blick zu bekommen, um daraufhin den derart gewon-
nenen Gerechtigkeitsbegriff auf den einzelnen Menschen zu tibertragen.?? Diese Vorge-
hensweise ist jedoch primir fiir die Gesprachsfiihrung und damit fiir die Darlegung seiner
Gedanken relevant. Tatsichlich hat Platons Entwurf einer vollkommen guten Polis von
Anbeginn an einen psychologischen Ausgangspunkt, den er erst in Buch IV ausdriicklich
benennt.33 Diesen bildet seine Lehre, dass die Seele aus drei verschiedenen Teilen besteht:
der Vernunft, dem Mut und der Begierde. Die gute und gerechte Polis begreift er analog
zur wohlgeordneten Seele als dreigliedrigen Menschen im Grofien. Die Verntinftigsten
regieren sie, die Mutigsten verteidigen sie und die Begehrlichen sorgen fiir das Lebens-
notwendige. Dass Platon seinen Entwurf der guten Polis auf der Grundlage seiner Psy-
chologie entwickelt, macht verstindlich, warum in ihr lediglich drei Stinde und dem-
entsprechend drei zentrale Aufgaben vorhanden sind.

Wie Platon zu Beginn seiner Darlegungen deutlich macht, hat sein Verfassungsentwurf
auch einen anthropologischen Ausgangspunkt. Dieser besteht in der fundamentalen Un-
gleichheit der Menschen, die fiir ihn von Natur aus gegeben ist.3* Die natiirliche Un-
gleichheit ist die Grundlage fir die Arbeitsteilung und die Kooperation in der Polis,
durch die die Menschen ihre Bedtrfnisse befriedigen konnen. Als entscheidend erachtet
Platon dabei, dass jeder seinen ungleichen Anlagen und Fihigkeiten entsprechend das
tut, was er am besten kann. Die soziale Konsequenz dieser Maxime ist fiir ihn eine Polis,
die sich aus drei Stinden zusammensetzt: Die Bauern und die Handwerker sorgen fiir
die Grundbediirfnisse, ein Wichterstand fiir die innere Sicherheit und die Verteidigung,
und ein Herrscherstand regiert. In der vollkommen guten Polis existieren lediglich drei
Stinde. Das verdeutlicht, dass es fiir Platon primir drei Arten von Menschen gibt und

82 Platon, Der Staat, ibers. und erl. von Otto Apelt, Hamburg 1988, S. 63, 368 e-369 a.

83 Ebenda, S.157f., 435 ¢; vgl. zu Platons Psychologie und zu seinem Beweis der Dreiteilung der
Seele (ebenda, S. 157 ff., 435 a ff.).

84 So betont Platon, dass »von Natur keiner dem anderen vollig gleich ist, sondern jeder ver-

schiedene Anlagen hat, der eine fiir dieses, der andere fiir jenes Geschift« (ebenda, S. 65, 370
a/b).

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

24 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

dass seine Psychologie nicht bloff die Grundlage seiner Polislehre, sondern auch seiner
Anthropologie darstellt.?>

Platon zufolge muss eine vollkommen gute Polis notwendig auch eine weise, tapfere,
besonnene und gerechte Polis sein.8 Um die ihr innewohnende Gerechtigkeit in den
Blick zu bekommen, schligt er vor, zuerst die anderen drei Ttchtigkeiten zu bestimmen.
Danach sollte die Gerechtigkeit leicht zu erkennen sein, weil sie notwendig tibrig bleiben
muss. Dieses Eliminationsverfahren fithrt jedoch nicht zum Ziel.%” Fur Platon ist auch
gar kein besonderes Verfahren erforderlich, um die Gerechtigkeit in den Blick zu be-
kommen. Denn sie war bei der Griindung der guten Polisordnung von Anbeginn an als
Voraussetzung prasent. Sie besteht nimlich in der Forderung, dass jeder Einzelne nur
der einen Tatigkeit nachgehen darf, zu der ihn seine natiirlichen Anlagen befihigen. Diese
Forderung, anfinglich nur fiir die Tatigkeiten im Bereich der Okonomie und der Arbeit
erhoben, wird jetzt von Platon verallgemeinert. Die Gerechtigkeit besteht darin, dass
»man das Seinige tut«.3% Nachdem Platon drei Argumente zugunsten dieser Definition
vorgebracht hat, bestimmt er eine gerechte Polis dadurch, dass in ihr jeder Biirger als Teil
eines der drei Stinde seine spezifische Fahigkeit ausiibt und damit das Seinige tut.®

Henning Ottmann wendet gegen diese Bestimmung der Gerechtigkeit zurecht ein, sie
sei »eigenwillig«, »eigenartig« und »kiinstlich«.?” Warum sollte es gerecht sein, wenn
jeder das tut, was er am besten tun kann? Eine Spezialisierung ist gewiss effizient und
rational, aber gerecht? Platons Bestimmung der Gerechtigkeit steht weitgehend quer zu
dem, was man gewohnlich oder intuitiv unter Gerechtigkeit versteht.”! Zudem entspricht

85 Platons Analogie von Seele, Mensch und Polis zeigt, dass er die Menschen nicht blof§ als un-
gleich, sondern als fundamental ungleich ansieht. Denn gemif§ dieser Analogie sind die Men-
schen des untersten und des obersten Standes so radikal verschieden, wie sich die Begierde, der
unterste Seelenteil, von der Vernunft, dem obersten Seelenteil, unterscheidet.

86 Ebenda, S. 145, 427 e.

87 Ebenda, S. 1521f., 432 b-e. Das Eliminationsverfahren, das Platon seinen Sokrates anfangs zur
Bestimmung der Gerechtigkeit ins Gesprach bringen lasst, dirfte kaum ein ernsthafter me-
thodischer Vorschlag sein. Vermutlich fithrt es Platon als Mittel der Darstellung ein, das es thm
erlaubt, die anderen drei Tiichtigkeiten der Polis abzuhandeln, bevor er auf die Gerechtigkeit
zu sprechen kommt. Vgl. zu einer treffenden Kritik des Eliminationsverfahrens R. C. Cross/
A. D. Woozley, Plato’s Republic. A Philosophical Commentary, London/New York 1964,
S. 104f.

88 Ebenda, S. 153, 433 b. Mit der Definition »das Seinige tun« wird im Charmides nicht die Ge-
rechtigkeit, sondern die Besonnenheit bestimmt (Platon, Charmides, iibers. und erl. von Otto
Apelt, Hamburg 1988, S. 31 ff., 161 b ff.).

89 Platon, Der Staat, aaO., S. 156, 167; 434 d, 441 d.

90 Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens, Bd. 1/2, aa0O., S. 37.

91 Allerdings zeigt Gregory Vlastos mit seiner treffenden Interpretation des zweiten Arguments,
das Platon fiir seine Definition der Gerechtigkeit vorbringt, dass sie zumindest im Einklang
mitder zu Platons Zeiten tiblichen Verwendung des Begriffs steht. Nach einem damals gingigen
Verstindnis bedeutet Gerechtigkeit, sich der Pleonexie, des Mehr-Haben-Wollens oder der
Habsucht, zu enthalten. Platons Argument zufolge werden die Regierenden, denen auch die
Rechtsprechung zukommen soll, primar darauf achten, »daff niemand einerseits sich fremdes
Gut aneigne, andererseits des eigenen beraubt werde«. Das angefiihrte Ziel der Rechtspre-
chung, das die Pleonexie verhindern soll, wird allgemein als gerecht angesehen. Erkennt man
diese Pramissen an, dann wird damit fiir Platon auch »in gewisser Beziehung anerkannt, Ge-

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 25

sie nicht dem Sprachgebrauch, wie Hans Nef zutreffend konstatiert. Dementsprechend
lautet Nefs Einwand: »Als g e r e ¢ h t wird es niemand bezeichnen, dass jeder die seiner
Berufung entsprechende Titigkeit ausiibt, sondern vielleicht als sinnvoll, als zweckma-
Rig, als richtig. Und wenn auch alles Gerechte gleichzeitig >richtig« ist, so ist doch nicht
alles Richtige umgekehrt auch gerecht. «<*2 Dennoch geht Nef zu weit, wenn er im Hin-
blick auf Platons Gerechtigkeitslehre behauptet: » Aber um das, was wir Gerechtigkeit
nennen, handelt es sich dabei nicht.«%> Denn obwohl Platons Bestimmung unzureichend
ist, zielt sie der Sache nach sehr wohl auf die Gerechtigkeit. So gelingt es Platon zwar,
wie mit seiner methodischen Grundentscheidung angestrebt, eine in seinen Augen voll-
kommen gute Polis zu entwerfen, der die Gerechtigkeit innewohnt. Er scheitert aber bei
dem Versuch, die Art von Gerechtigkeit, die die Ordnung seiner guten Polis bestimmt,
auf den Begriff zu bringen.

Die Gerechtigkeit, die in Platons vollkommen guter Polis enthalten ist, lisst sich als
eine aristokratische Konzeption der Verteilungsgerechtigkeit verstehen. Diese These
wird plausibel, wenn man sich vergegenwirtigt, dass Fragen der gerechten Verteilung in
der Politeia ein zentrales Thema sind. Verteilt werden die fiir die Gemeinschaft erfor-
derlichen wirtschaftlichen und politischen Titigkeiten an die Biirger der Polis. Diese
Verteilung vollzieht sich in der Form, dass die Biirger den vorgegebenen drei Stinden
und den ihnen entsprechenden Titigkeiten zugeteilt werden. Um zu bestimmen, wer
welcher Art von Tatigkeit zugeteilt wird, konzipiert Platon fiir seine gute Polis ein
mehrstufiges Erziehungs- und Bildungssystem. Die Biirger erhalten erst eine breite mu-
sische Erziehung und Unterricht in Gymnastik, studieren danach primiar Arithmetik und
Mathematik, werden daraufhin in philosophischer Dialektik geschult, sammeln schliefi-
lich noch fiinfzehn Jahre Erfahrung in militirischen und politischen Amtern und erlan-
gen abschlieflend das hochste Wissen durch die Schau der Idee des Guten.”* Den kom-
pletten Bildungsgang, den Platon in aller Ausfithrlichkeit darlegt, konnen jedoch nur sehr
wenige Burger durchlaufen. So werden sie auf allen Ebenen beobachtet und gepriift, und
nur den jeweils Besten wird es gestattet, auf der nichst hoheren Stufe fortzufahren. Auf
diese Weise werden im Verlaufe der Erziehung und der hoheren Bildung die tiichtigsten
Biirger selektiert. Dieser Auslese der Besten kommt es dann zu, die Polis zu regieren,
deren Verfassung Platon wiederholt als Aristokratie bezeichnet.”> Die von Platon ent-
worfene Aristokratie hat jedoch nichts mit Herkunft oder Abstammung zu tun, sondern
ist als eine Aristokratie der moralisch und intellektuell Tiichtigsten zu verstehen.

rechtigkeit sei, daf} jeder das Eigene und Seinige hat und tut« (Platon, Der Staat, aaO., S. 155,
433 e; Ubersetzung geringfiigig modifiziert von M.K.). Vlastos erklirt, dass das Argument el-
liptisch ist, weil es eine unterdriickte Pramisse enthilt: Jeder wird dann und nur dann das Eigene
haben, wenn jeder das Seinige tut. Wird diese in das Argument einbezogen, dann folgt, das es
auch nach dem gingigen Verstindnis gerecht ist, wenn jeder das Seinige tut (Gregory Vlastos,
»Justice and Happiness in the Republic« in: Gregory Vlastos: Platonic Studies, Princeton 1981,
S.111-139, 119-121).

92 Hans Nef, Gleichheit und Gerechtigkeit, aaO., S. 85 (Hervorhebungen von Nef).

93 Ebenda.

94 Platon, Der Staat, aaO., S. 76 ff., 281 1f., 295 1f., 307 {.; 376 e ff., 522 cff., 532 a ff., 539 a ff.

95 Ebenda, S. 174, 3121.;445d, 544 ¢, 545 c.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

26 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

Das Erziehungssystem von Platons guter Polis funktioniert nicht blof als Bildungs-
system, sondern auch als Verteilungssystem. So ermoglichen es die stindigen Beobach-
tungen und Priifungen der Birger, diese im Verhiltnis zu ithrer moralischen und intel-
lektuellen Tiichtigkeit den drei Stinden und den ithnen entsprechenden Titigkeiten zu-
zuteilen. Die formalen Grundsitze dieser Verteilung lauten »Jedem das Seinige« und
»Gleichen Gleiches, Ungleichen Ungleiches«. Letztlich ist die gerechte Ordnung der
Stinde und damit der vollkommen guten Polis genau nach den genannten Grundsitzen
und nach der mit ihnen einhergehenden proportionalen Gleichheit gebildet. Der bei der
Verteilung relevante Anspruchsgrund besteht in dem aristokratischen Kriterium der
Tuchtigkeit: eine besonnene und gerechte Seelenverfassung rechtfertigt die Zuteilung
zum dritten Stand, eine besonnene, gerechte und tapfere Seelenverfassung berechtigt da-
zu, dem Wichterstand anzugehoren, und eine Seelenverfassung, die zudem noch die
Weisheit und das durch sie erlangte Wissen einbegreift, legitimiert die Zugehorigkeit zum
Herrscherstand.? Die Verteilung ist genau dann gerecht, wenn die durch Bildung der
natlirlichen Anlagen entstandenen Ttichtigkeiten der Menschen den sozialen Positionen
und den mit thnen verbundenen Aufgaben entsprechen, die an sie verteilt werden. Ist
eine vollkommen gerechte Verteilung erreicht, dann tut jeder das Seinige.””

Nachdem Platon seine Bestimmung der Gerechtigkeit anhand der vollkommen guten
Polis gewonnen hat, wendet er sie auf den einzelnen Menschen an. Diese Vorgehensweise
dient auch dazu, die Definition zu tiberpriifen.”® Sie setzt voraus, dass die Seele des Men-

96 Uber diese Interpretation der Verteilung der vier Tiichtigkeiten auf die drei Stinde besteht in
der Literatur kein Konsens. So behauptet Otfried Hoffe, der »weit grofiere Bevolkerungsteil«
bleibe »von der Gerechtigkeitsforderung entlastet«: »Das Gemeinwesen ist nicht gerecht, weil
es alle Biirger, wohl aber, weil es die Regenten sind. Indem sie dafiir sorgen, daff jeder Stand
nur der ihm eigenen Titigkeit nachgeht, verhelfen sie dem Idiopragie-Kriterium der Gerech-
tigkeit zur Anerkennung« (Otfried Hoffe, »Zur Analogie von Individuum und Polis« in: Ot-
fried Hoffe (Hg.), Platon, Politeia, Reihe: Klassiker Auslegen, Bd. 7, Berlin 1997, S. 69-93, 92).
Dagegen lasst sich mit Gregory Vlastos treffend dafiir argumentieren, dass alle Biirger der guten
Polis eine gerechte Seelenverfassung haben mussen. Diese besteht nach Platons Definition dar-
in, dass jeder Seelenteil das Seinige tut, so dass die Vernunft im Biindnis mit dem Mut tiber die
Begierden herrscht. Gegen die Auffassung, dass dies nur den Philosophen méglich sei, lassen
sich verschiedene Argumente vorbringen. So benennt Platon den verniinftigen Seelenteil mit
dem Terminus logistikor und nicht etwa mit dianoia oder nous, was zeigt, das dieser nicht blof}
den Philosophen, sondern allen Menschen zukommt. Die musische Erziehung und die Gym-
nastik, die die richtige Harmonie der oberen Seelenteile und damit die Gerechtigkeit hervor-
bringen sollen, richten sich an alle Biirger. Deshalb unterscheidet sich ihre Seelenverfassung
von derjenigen der Biirger einer realen Polis. Wiren die unteren Stinde nicht gerecht, hitte dies
zudem fatale Konsequenzen fiir die Gerechtigkeit der guten Polis (Platon, Der Staat, aaO.,
S. 167 ff., 441 c ff.; Gregory Vlastos, »Justice and Happiness in the Republic«, 220O., S. 136-138).

97 Klaus Schopsdau erklart tiber den Zusammenhang zwischen den Gerechtigkeitsbegriffen in
Platons beiden grofien politischen Dialogen, in den Nomoi verstehe er »unter dem Gerechten
die Verteilungsgerechtigkeit [...], die jedem die Funktion zuweist, die seinem Wert entspricht.
Im Ergebnis berthrt sich dieses Gerechte mit dem Gerechtigkeitsbegriff der Politeia: wenn
jeder die ihm gemifle Stellung erhilt, tut jeder das Seine und verwirklicht so die Einheit der
Polis« (Klaus Schopsdau, Platon. Nomoi (Gesetze). Ubersetzung und Kommentar, (Buch IV-
VII), Goéttingen 2003, S. 387).

98 Platon, Der Staat, aaO., S. 156, 434 d/e.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 27

schen und die Polis dhnlich strukturiert sind. Um dies zu demonstrieren, prisentiert
Platon einen Beweis dafiir, dass die Seele analog zur Polis aus drei verschiedenen Teilen
besteht. Das Resultat seines Vorgehens ist, dass die Gerechtigkeit genau dann in der Seele
ausgebildet ist, wenn jeder Seelenteil das Seinige tut, so dass die Vernunft im Biindnis mit
dem Mut tiber die Begierden herrscht. Demzufolge versteht Platon die psychische Ge-
rechtigkeit als innere Ordnung und Harmonie.””

Wie Platon die wohlgeordnete Seele als Vorbild der guten Polisordnung begreift,
raumt er der Gerechtigkeit in der Seele den Vorrang vor derjenigen in der Polis ein. Er
erklart ausdriicklich, die politische Gerechtigkeit und »das duflere Wirken« seien ledig-
lich »eine Art Bild« der seelischen Gerechtigkeit, die sich auf die »innere Titigkeit« eines
Menschen bezieht, »die ja doch sein wahres Selbst und wahrhaft das Seinige ist«.!% Der
Vorrang der psychischen Gerechtigkeit konnte Zweifel hervorrufen, ob sich die Ge-
rechtigkeitskonzeption der Politeia in sinnvoller Weise als eine Konzeption der Vertei-
lungsgerechtigkeit verstehen lisst. So seien Fragen der gerechten Verteilung doch keine
seelischen, sondern soziale oder politische Fragen.

Auch wenn der angefihrte Einwand nicht unplausibel ist, richtet er sich letztlich gegen
Platons Denken und nicht gegen die hier gegebene Interpretation. Denn ein Charakte-
ristikum dieses Denkens besteht darin, dass es in der gesamten Wirklichkeit dhnliche
Strukturen zu erkennen vermeint. So existiert fiir Platon eine Analogie, die nicht blof}
die Seele, den Menschen und die Polis, sondern auch den Kosmos umfasst.!%! Platons
Analogie von Seele und Polis wurde hiufig kritisiert. Dagegen muss betont werden, dass
zwischen Seele und Polis tatsichlich bemerkenswerte Ahnlichkeiten bestehen. So ist die
menschliche Seele wie die politische Gemeinschaft aus einer Vielheit von Teilen oder
Kriften zusammengesetzt. Dass es zwischen ihnen wie zwischen politischen Parteien
zum Kampf um die Vorherrschaft kommen kann, ist eine verbreitete Erfahrung. Auch
der von Platon geschilderte ungliickliche und tyrannische Mann, dessen Vernunft von
seinen Begierden unterjocht ist, lisst sich in der Wirklichkeit nicht selten antreffen.!%? In
Anbetracht dessen ist es keineswegs abwegig, von einem inneren Konflikt um die Ver-
teilung der verschiedenen Titigkeiten und Aufgaben zu sprechen. In diesem geht es vor
allem um die Frage, welchem Seelenteil die Herrschaft zukommen soll. Die Auffassung,
es sei nicht nur angemessen, sondern auch gerecht, sie der Vernunft zuzuteilen, ist zwar
ungewohnlich, aber gewiss nicht unsinnig. Denn die Vernunft nimmt unter den unglei-

99 Ebenda, S. 167-171, 441 c-444 a. Die innere Harmonie der menschlichen Seele, die vor allem
die Folge der Herrschaft der Vernunft iiber die Begierden ist, bestimmt Platon auch als die
Tichtigkeit der Besonnenheit (ebenda, S. 150-152, 430 e-432 a).

100 Ebenda, S. 170, 443 c/d.

101 Enno Rudolph (Hg.), Polis und Kosmos. Naturphilosophie und politische Philosophie bei Pla-
ton, Darmstadt 1996.

102 Platon, Der Staat, aaO., S.3521f., 571 aff,; vgl. zu einer Verteidigung von Platons Analogie
von Seele und Polis Gregory Vlastos, »Justice and Happiness in the Republic, 2aO.,
S.1321.,und zu einem von Platon inspirierten Verstindnis der menschlichen Seele als Vielheit
von widerstreitenden Kriften etwa Friedrich Nietzsche, Die Frohliche Wissenschaft, KSA,
Bd. 3, Muinchen u.a. 1988, S. 5581{., § 333 und Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Bo-
se, KSA, Bd. 5, Miinchen u.a. 1988, S. 26 1., 31 ff.; § 12 und 19.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

28 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

chen Seelenteilen den hochsten Rang ein und zeichnet sich durch Qualititen aus, die thren
Anspruch auf die Herrschaft rechtfertigen. Insofern gilt fiir Platon auch in der Seele das
aristokratische Prinzip, dass es gerecht ist, wenn die Herrschaft an den besten und ttch-
tigsten Seelenteil als das Seinige vergeben wird.1%

IV. Schluss

Die vorangehenden Untersuchungen zu Platon zeigen, dass es unzutreffend ist, Aristo-
teles als den »Entdecker« der partikularen und insbesondere der distributiven Gerech-
tigkeit anzusehen. Besonders deutlich wurde das daran, dass die distributive Gerechtig-
keit in der Verfassung der Nomoi die Vergabe der politischen Amter regelt. In der Poli-
teia bringt Platon seine Gerechtigkeitsvorstellung zwar noch nicht als eine Konzeption
der Verteilungsgerechtigkeit auf den Begriff. Dennoch ist fiir ihn sowohl die gute Ord-
nung der Polis als auch diejenige der Seele nach ithren Prinzipien und der fiir sie charak-
teristischen proportionalen Gleichheit gebildet. Im Lichte der gewonnenen Resultate
kann Rawls” Auffassung, zwischen seinem gerechtigkeitstheoretischen Ansatz und der
Tradition des Aristoteles bestehe kein Konflikt, nicht aufrecht erhalten werden. Denn
die aristokratischen Konzeptionen der Verteilungsgerechtigkeit, die Platon und Aristo-
teles vertreten, sind mit seinen beiden Gerechtigkeitsgrundsitzen nicht zu vereinbaren.
Rawls versteht diese als »Spezialfall einer allgemeineren Gerechtigkeitsvorstellung«:
»Alle sozialen Werte — Freiheiten, Chancen, Einkommen, Vermogen und die sozialen
Grundlagen der Selbstachtung - sind gleichmiflig zu verteilen, soweit nicht eine unglei-
che Verteilung jedermann zum Vorteil gereicht.«'% Diese Gerechtigkeitskonzeption, die
den Kern der beiden besonderen Grundsitze bildet, ist eindeutig egalitaristisch. Denn
ihr zufolge ist es gerecht, dass bei der Verteilung aller sozialen Werte jeder das Gleiche
bekommt. Dieser Grundsatz entspricht der demokratischen Konzeption der Vertei-
lungsgerechtigkeit, die nicht nur von Aristoteles, sondern auch von Platon abgelehnt
wird. Die proportionale Gleichheit, auf die die beiden antiken Denker abzielen, steht im
Regelfall in unvereinbarem Gegensatz zur arithmetischen bzw. numerischen Gleichheit,
die der antike und moderne Egalitarismus herstellen will.'% So kann etwa die Verteilung

103 Platon erachtet die Herrschaft der Vernunft iber die anderen Seelenteile zudem als eine
Herrschaft, die der Natur entspricht: » Also andererseits besteht doch wohl das Bewirken der
Gerechtigkeit darin, daff man die Bestandteile der Seele in die Lage bringt naturgemaf (kata
physin) zu herrschen und sich voneinander beherrschen zu lassen, das Bewirken der Unge-
rechtigkeit aber darin, daf§ man naturwidriges (para physin) gegenseitiges Beherrschtwerden
in sie einfuhrt« (Platon, Der Staat, aaO., S. 172, 444 d; vgl. dazu Platon, Geserze, aaO., S. 93,
689 b und Aristoteles, Politik, 2aO., S. 53, 1254 a 34 {f.; in Klammern eingefligte Worter aus
dem Originaltext und geringfiigige Modifizierung der Ubersetzung von M.K.).

104 John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, aaO., S. 83.

105 Vgl. zu weiteren Erliuterungen und Belegen fiir die angefithrten Gegensitze Dagmar Herwig:
Gleichbehandlung und Egalisierung als konkurrierende Modelle von Gerechtigkeit. Eine
systematische Analyse, Miinchen 1984, sowie Manuel Knoll, Aristokratische oder demokra-
tische Gerechtigkeit?, aaO., Kapitel XV. Vgl. zu den entgegen gesetzten Menschenbildern,
die einer egalitaristischen und einer nicht egalitaristischen politischen Grundiiberzeugung

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles 29

von Macht, Herrschaft und Einfluss in der politischen Gemeinschaft entweder nach der
aristokratischen Gerechtigkeitskonzeption proportional zur Tiichtigkeit erfolgen oder
nach der demokratischen Konzeption an jeden frei geborenen erwachsenen Biirger. Zu-
gleich und in derselben Hinsicht konnen die beiden Verteilungsprinzipien nicht wider-
spruchsfrei zur Anwendung gebracht werden. In Anbetracht dessen ist nicht zu erwarten,
dass sich Menschen in einer wahrhaft fairen und konsensfibigen Entscheidungssituati-
on auf zwei Gerechtigkeitsprinzipien fiir die Institutionen ihrer Gesellschaft einigen
konnten, wie Rawls behauptet.!% So sind auf der Liste der Gerechtigkeitsauffassungen,
die thm zufolge den Personen zur Wahl vorgelegt werden sollen, die proportionalen
Gerechtigkeitskonzeptionen von Platon und Aristoteles genauso wenig enthalten wie
vergleichbare moderne Konzeptionen.!” Die Konsequenz besteht darin, dass die zeit-
genossische Vorherrschaft von Rawls” Gerechtigkeitstheorie einen neuen Schleier des
Nichtwissens verbreitet: die Unwissenheit dariiber, dass von der Antike bis heute nicht
blof§ ein unaufhebbarer Pluralismus des Guten, sondern auch des Gerechten existiert.

Zusammenfassung

In der deutschsprachigen Forschungsliteratur herrscht die Auffassung vor, dass Aristo-
teles als der »Entdecker«der partikularen Gerechtigkeit anzusehen ist. Der Aufsatz zeigt,
dass diese Ansicht vor allem deshalb unzutreffend ist, weil Platon in der Politeia und den
Nomoi bereits die Lehre von der distributiven Gerechtigkeit und der fiir sie charakte-
ristischen geometrischen oder proportionalen Gleichheit entwickelt.

zugrunde liegen: ebenda und Norberto Bobbio, Rechts und Links. Griinde und Bedentungen
einer politischen Entscheidung, Berlin 2006, S. 77 ff.

106 Die Beschreibung der urspriinglichen und fairen Entscheidungssituation fiir die Wahl der
Gerechtigkeitsgrundsitze, die Rawls gibt, ist keineswegs konsensfihig. So kann etwa unter
den Menschen oder Parteien keine Einigung tiber die Annahme erzielt werden, »daf} die
Menschen im Urzustand gleich seien« (John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, aaO.,
S.36; vgl. 548 {.; vgl. hierzu die vorangehende Anmerkung). Nach Rawls Auffassung sind alle
Menschen als moralische Personen gleich, weil sie alle als Kreaturen (»as creatures«) zu einem
Gerechtigkeitssinn befihigt sind und eine Vorstellung davon haben, was fiir sie gut ist (eben-
da, S.361.). Dagegen sind die Menschen fiir Aristoteles von auf8erst ungleichem moralischen
Wert, je nach dem Grad, in dem sie die ethischen Tiichtigkeiten und die Klugheit (phronesis)
ausbilden und so ihren Charakter und ihre praktische Vernunft vervollkommnen kénnen
(vgl. dazu Manuel Knoll, Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit?, aaO., Kapitel
VI. 1). Weil unterschiedliche anthropologische Grundiiberzeugungen existieren, kann es
kaum zu einem Konsens iiber eine Entscheidungssituation fiir die Wahl von Gerechtigkeits-
grundsitzen kommen. Weil es in fast jeder Gesellschaft unvereinbare wohliiberlegte Uber-
zeugungen und Urteile iber Gerechtigkeit gibt, ist ein Konsens uiber Gerechtigkeitsgrund-
sitze nahezu unmoglich.

107 Solche werden etwa von John Kekes und Friedrich Nietzsche vertreten (John Kekes, Facing
Ewil, Princeton 1990; Manuel Knoll, »Nietzsches Begriff der sozialen Gerechtigkeit« in: Ir-
ternationales Jahrbuch fiir die Nietzsche-Forschung. Nietzsche-Studien 38 (2009), S. 156-181.
Vgl. zu Rawls’ Liste der Gerechtigkeitsauffassungen: John Rawls, Eine Theorie der Gerech-
tigkeit, 2a0., S. 146 {.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

30 Manuel Knoll - Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles

According to the prevailing opinion in German-speaking research Aristotle is to be un-
derstood as the »discoverer« of particular justice. The essay demonstrates that this view
is incorrect, especially given that Plato had previously developed the doctrine of distri-
butive justice and its principle of geometric proportion in the Republic and the Laws.

Summary

Manuel Knoll, Plato and Aristotle on distributive justice

o
i}
o

N
N
v
Vi
v
o
o
£
<
-
Y)

u
3
P
3
q
Ll

Y
hd

Gramm | Pieper

Grundgeset

Bilrgerkommentar

2. Auflage
ntywarten der Verfassing
:u.f Feﬁsmﬂmemgﬂ

05
y Y Nomo
hd

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder

Der Burgerkommentar

Grundgesetz
Biirgerkommentar

Von Christof Gramm und
Stefan Ulrich Pieper

2. Auflage 2010, ca. 350 S.,
brosch., ca. 19,90 €,

ISBN 978-3-8329-5303-4
Erscheint ca. April 2010

Das Grundgesetz ist die Verfassung
Deutschlands, die alle angeht. Der Biirger-
kommentar Grundgesetz richtet sich an
jedermann—ganz gleich obim politischen
Alltag, in der Schule oder zu Beginn des
Studiums. Leicht verstandlich und lber-
sichtlich erlautern die Autoren, was das
Grundgesetz fiir Sie als Biirger ganz prak-
tisch bedeutet und veranschaulichen ihre
Darstellung anhand von Beispielen aus
dem Alltag.

versandkostenfrei unter » www.nomos-shop.de {}

216.73.216.38, am 22.01.2026, 15:17:26. i 3
mit, far oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-3

