2. Das Bild als Lebensspur.
Grenzauflosung durch Imagination und Animation

2.1 Vom chinesischen Maler, der in seinem Bild verschwindet

Von Wu Daozi wird die Geschichte erzihlt, er habe ein groRes Landschaftsbild an
eine Wand des Palastes gemalt, es aber erst nach der Fertigstellung dem Kaiser
enthullt. Er deutete auf die Grotte [...] und klatschte in die Hande. Daraufhin 6ff-
nete sich eine Tiire, und der Maler trat in das von ihm geschaffene Bild ein und
verschwand zusammen mit diesem vor den Augen des Kaisers. (zit.n. Goepper
1962: 26)

Auf ihrer Wanderung von Ostasien in den Westen mutierte die chinesische Kiinst-
lerlegende vom verschwundenen Maler Wu Daozi zum Mythos. Der taiwanische
Germanist Shieh Jhy-Wey hat das Augenmerk auf diese transkulturelle Verschie-
bung gerichtet. Im chinesischen Kulturkreis habe die Legende nichts mit »kur-
zer, erbaulicher religiéser Erzihlung iiber Leben und Tod oder das Martyrium von
Heiligen« gemein, vielmehr handle es sich um eine »wunderbare oder wunderli-
che Geschichte von einer historischen Person« (Shieh 1999: 203), wie in diesem Fall
von Wu Daozi, einem Hofmaler, der nachweislich im 8. Jahrhundert n. Chr. lebte
und fiir seine schwungvolle Pinselfithrung bekannt war. Um eine wunderliche Ge-
schichte also, betont Shieh, in der man »etwas Wunderliches sehe [...] ohne sich zu
wundern« (Shieh 1999: 201). Bereits an diesem Punkt, an dem das Selbstverstind-
liche am Wunderlichen hervorgehoben wird, tut sich eine kulturelle Differenz im
rezeptiven Verstindnishorizont zwischen China und Europa auf.

Seit Ernst Bloch die wunderliche Geschichte vom chinesischen Maler, der in
seinem Bild verschwand, mit seinem Buch Spuren (Ersterscheinung 1930), einer
Sammlung von Parabeln, kurzen Essays, Anekdoten und Aphorismen, bekannt ge-
macht und diese als Vor-Schein einer Utopie im Hier-und-Jetzt, als Ankunfts- und
Gliickssymbol gedeutet hat (Bloch 1969: 154-156), geistert sie auf Um- und Irrwegen
durch die deutschsprachige Literaturlandschaft. Bemerkenswert ist, dass der Ma-
ler zwar in der kunsthistorischen Rezeption, nicht jedoch in den literarischen Ad-
aptionen mit Namen genannt wird. Seine Ausweisung als historische Figur hitte

- am 15.02.2028, 00:11:06.


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Uber die Grenzen des Bildes

der itberhohenden Deutung der Malerlegende als Kiinstlermythos, ihrer Verban-
nung ins Reich des Irrealen und Fiktiven, des Blendwerks und der Illusion, nur im
Wege gestanden.

Bernhard Greiner ist den Spuren des Mythos vom chinesischen Maler in der
deutschen Literatur nachgegangen und hat sie — neben Ernst Bloch — vor allem
bei Walter Benjamin, Dieter Wellershoff, Peter Handke und Eva Meyer dingfest
gemacht (Greiner 1999). An der Rezeption der Kiinstlerlegende vom chinesischen
Maler in den Werken der genannten Autoren lassen sich vor allem die Bedeutungs-
metamorphosen ablesen, die eine Erzihlung oder ein Bild durchwandert, wenn sie
bzw. es aus seinem kulturellen Herkunftskontext, hier dem chinesischen, heraus-
gelost und in einen neuen kulturellen Rahmen, hier den westeuropdischen, gesetzt
wird. Betrachtet man die Aneignungslesarten im Einzelnen, so zeigt sich, dass die
Geschichte vom chinesischen Maler, der in seinem Werk und mit diesem zusam-
men verschwindet, als ein adiquates Bild und eine probate Vermittlungsinstanz
fungiert, um die moderne Krise der Reprisentation einzufangen, die als Abbild-
bzw. Darstellungskrise in Erscheinung tritt und mit dem Verschwinden des Au-
tors und dem Tod des Subjekts in Verbindung gebracht wird. In Dieter Wellers-
hoffs Erzahlung Das Verschwinden im Bild (1980) wird der Topos von der Verlebendi-
gung des Bildes als Kulminationspunkt einer vom Kiinstler auf die Spitze getrie-
benen und daher sich selbst negierenden Reprisentation vorgefithrt. Dem Maler,
der in seinem Bild verschwindet, wirft Wellershoft »triumphale Selbsterh6hung«
vor (Wellershoff 1980: 236f.). Das Verschwinden des Kiinstlers in seinem Bild habe
»etwas vom Blendwerk an sich, mit dem es den anderen seine Allmacht beweisen
will« (ebd.). Auch bei dem Kunsthistoriker Wilhelm Waetzold taucht der Begriff des
Blendwerks und der Tiuschung auf, wenn er auf die Geschichte vom verschwun-
denen Maler Bezug nimmt: »Der Unitarismus des ostasiatischen Menschen sieht
in der Kunst eine schopferische Macht, die sich iiber tiuschende Naturnihe zum
Einswerden mit der Natur erhebt. Davon erzihlt die Legende vom Ende des groflen
Malers Wu Tao-Tze« (Waetzold 1947: 177). In beiden Fillen, bei Wellershoff wie bei
Waetzold, wird das Verschwinden des Kiinstlers mit der schopferischen Allmacht
des Kinstlers begriindet, die Natur tiuschend echt nachahmen zu kénnen. Mime-
sis wird in letzter Konsequenz fiir den Grenziibertritt, den Eintritt in die Natur des
Bildes und das Entschwinden des Malers verantwortlich gemacht. Inwiefern die-
se Vorstellung dem ostasiatischen Bildverstindnis, wie es sich in der chinesischen
Legende vom verschwundenen Maler artikuliert, zuwiderlduft, soll zu einem spi-
teren Zeitpunkt in Gegeniiberstellung zum Zeuxis-Topos veranschaulicht werden.

Neben der gottgleichen Allmacht als der einen, am Mimesis-Prinzip orientier-
ten Interpretation, die Animation als Schépfungsakt versteht, wird aber auch die
Ohnmacht des Kinstlers als die andere, auf die Briichigkeit der Reprisentation
verweisende Deutung mit der Legende vom entschwindenden Kiinstler in Verbin-
dung gebracht. Walter Benjamin sieht in der chinesischen Legende die Erfahrung

- am 15.02.2028, 00:11:06.


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Bild als Lebensspur. Grenzauflésung durch Imagination und Animation

einer gesteigerten Subjektkrise ausgedriickt, einer Schaffenskrise, in der Schop-
fung durch Erschopfung verdringt wird. Wenn der Autor in seiner Rezension zu
Adornos Kierkegaard-Studie von 1933 das Schwinden des Subjekts beklagt, dann
meint dieses Schwinden ein Zusammensinken, ein Diminuieren, ein Riickentwi-
ckeln - Prozesse, die mit Bedeutungs- und Sinnverlust konnotiert sind. Da die
Erfahrung negativ besetzt ist, taucht, um die Schwindsucht des Subjekts zu kom-
pensieren, der Gedanke der Erlésung und Rettung auf. Das Selbst wird als Ver-
schwindendes gerettet durch Verkleinerung. Das Eingehen ins Bild spende Trost,
»dessen Quelle die Phantasie ist als >Organon bruchlosen Ubergangs von Mythisch-
Historischem in Versdhnung« (Benjamin 1972a: 382f.). Der Zustand der Indifferenz
und der wechselseitigen Transgression zwischen Maler und Bild, Subjekt und Ob-
jekt, Selbst und Welt wird als Resultat eines Regressionsaktes, einer Riickentwick-
lung des Subjekts auf eine vor-bewusste, kindliche Stufe gelesen.

Wahrend Benjamin in seiner Interpretation auf den Prozess des Schwindens,
nicht aber den des Verschwindens abhebt — ein Rest-Ich muss angenommen wer-
den, wenn von Reduktion, von der Verkleinerung des Subjekts die Rede ist —, deutet
der Schriftsteller Peter Handke die Legende vor dem Horizont des von Roland Bar-
thes verkiindeten »Tod des Autors« (Barthes 2000)" und der Auflésung des Subjekt-
begriffs um einiges radikaler als einen Prozess der Entgrenzung und Entselbstung.
In Nachmittag eines Schriftstellers (1987) wird die Geschichte vom verschwundenen
Maler als kontemplatives Hiniibergleiten des kiinstlerischen Subjekts in die Welt
der Objekte und damit als Akt der Selbstauflésung geschildert (Handke 1987: 55).
Mit dieser Transgression nihert sich Handke im Wesentlichen jener Bedeutungs-
dimension an, die der Legende im ostasiatischen Kulturkontext eignet und mit
Shieh Jhy-Weys Sichtweise, dass wir »den Dingen viel zu nah« stehen, »als dafd wir
sie iiberblicken kénnten« (Shieh 1999: 202), klar benannt ist. Das Kiinstlersubjekt
unterwirft sich die Darstellungsobjekte nicht als Souverin und Autor/itit, es gleitet
zu ihnen hiniiber, kommuniziert und partizipiert. Die gegenstindliche Welt steht
dem Kiinstlersubjekt nicht in einem Machtverhiltnis entgegen, sie steht zu ihm in
einem Vertrauensverhiltnis: sie steht ihm nahe, 6ffnet sich.

1 Vgl. hierzu auch die Auseinandersetzung mit der schwindenden Rolle des Autors in Michel
Foucaults Abhandlung »Was ist ein Autor?« (Foucault 2007).

- am 15.02.2028, 00:11:06.

61


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Uber die Grenzen des Bildes

2.2 Von verschwundenen Bildern, Malern und Betrachtern:
Emanenz oder Immersion?

»Nichts und niemandem zu dhneln, das ist wirklich das Allerschwierigste!«?
Ni Yii

Anhand eines interkulturellen Vergleichs zwischen zwei berithmt gewordenen
Kiinstlerwettstreiten, die aus Griechenland und aus China iiberliefert sind, kann
vorgefiithrt werden, wie unterschiedlich das Verhiltnis zwischen Kunst und Le-
ben, Bild und Wirklichkeit in den genannten Kulturkreisen konfiguriert ist. Der
Wettstreit des Parrhasios mit Zeuxis, wie er von Plinius dem Alteren in seiner
Naturgeschichte beschrieben wird (Plinius 1882: 133), ruft einen gingigen Topos
der Malerei auf: ihre Mimesis-Konzeption. Der Maler Zeuxis von Heraklea habe
eine Rispe von Trauben so wirklichkeitsgetreu dargestellt, dass Vogel angeflogen
gekommen seien, um daran zu picken. Im Wettstreit mit Parrhasios glaubte sich
Zeuxis daher bereits als Sieger. Parrhasios jedoch habe einen leinenen Vorhang so
naturgetreu gemalt, dass Zeuxis den Vorhang vor dem Bild seines Konkurrenten
beiseite zu ziehen suchte. Daraufhin erkannte er Parrhasios den Sieg zu, mit dem
Argument, dass er selbst zwar die Vogel, Parrhasios aber ihn, einen Menschen und
dazu noch einen Kiinstler habe tiuschen kénnen.?

In beiden Fillen geht es um das Verschwinden des Bildes zugunsten einer Na-
turlichkeit, die Wirklichkeit, d.h. Realprisenz vermittelt. Je perfekter die Mimesis,
die Nachahmung der Natur ist, umso stirker tritt die Wahrnehmung des Bildes
als (Ab-)Bild in den Hintergrund, und umso hoher steigt der Kinstler in seinem
Ansehen als allmichtiger Schopfer. Das Kunstwerk als Blendwerk verwandelt iiber-
steigerte Reprisentation in Prisenz.* Trotz der vorgefithrten Auflésung der Grenze
zwischen Kunst und (Lebens-)Wirklichkeit mit den Mitteln der malerischen Illusi-
on bleibt jedoch die Scheidelinie bzw. die Subjekt-Objekt-Differenz zwischen dem
Kinstler und dem von ihm geschaffenen Werk bestehen. Ob Zeuxis oder Parrhasi-
os, beide Kiinstler versenken sich in die Natur, um ein Bild zu schaffen, das augen-
tiuschend echt ist und aufgrund seiner Ahnlichkeitsbeziehung zur Wirklichkeit
lebendig, d.h. nicht abbildhaft erscheint. Sie versinken in der Naturnachahmung,

2 Dieser Ausruf des Malers Ni Yiiist zitiert nach dem Malereitraktat des chinesischen Kiinstlers
Shen Hao (zit.n. Cheng 1989: 58). Ubersetzung der Autorin aus dem Franzosischen.

3 Zur kunsthistorischen Auseinandersetzung mit dem Zeuxis-Topos siehe Korner 1990, Mans-
field 2007 und Hollmann/Tesch 2010.

4 Dass Methexis immer auch eine Implikation der Mimesis ist, darauf hat Jean-Luc Nancy auf-
merksam gemacht: »Keine Mimesis ohne Methexis —so lautet das Prinzip, bei Strafe, sonst nur
Kopie oder Reproduktion zu sein. Und umgekehrt natiirlich: keine Methexis, die nicht auch
Mimesis implizieren wirde, das heifit genauer gesagt die Produktion (nicht Reproduktion)
der in der Teilhabe kommunizierten Kraft in einer Form.« (Nancy 2004: 173).

- am 15.02.2028, 00:11:06.


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Bild als Lebensspur. Grenzauflésung durch Imagination und Animation

um als Kiinstler im Kunstwerk wieder aufzuerstehen — aber sie versenken sich
nicht ins Bild, um in ihm zu versinken und mit ihm spurlos zu verschwinden, wie
es die chinesische Legende vom verschwundenen Maler erzihlt. Die Grenze zum
Bild und das Bild als Grenze bleiben bestehen. Das Bild 6ffnet sich nicht — obwohl
der lebensecht gemalte Vorhang des Parrhasios die Uberschreitung der Grenze und
den Eintritt ins Bild suggeriert.

Der Wettstreit um ein gemaltes Bild, der in der Erzihlung Cheng Liu (981
n. Chr.) aus der Zeit der Song-Dynastie geschildert wird, fithrt eben diese Trans-
gression vor: das Aufreiflen des Vorhangs, der das Bild als begehbaren Raum und
erfahrbare Wirklichkeit verhiillt, das NiederreiRen der Grenze zwischen Kunst
und Leben, Bild und Realprisenz sowie das Aufbrechen der Einheit von Schopfer
und geschaffenem Werk. Berichtet wird von einem Maler namens Cai Ning, der
vor den Augen einer groferen Gesellschaft im Hause des kunstliebenden Generals
Conchang Ran das Bild Geschichte von den sieben Weisen im Bambuswald malte. Als
das Tuschebild fertig war, gerieten zwei Gelehrte unter den Anwesenden, Xuan
Guo und Cheng Liu, itber den lebendigen Ausdruck desselben in Streit:

Liu betrachtete das Bild und sagte zu seinem Herrn: »Das Bild ist gewandt in sei-
ner Gestaltung, jedoch fehlt ihm ein gewisser Reiz. Ich mdchte lhnen jetzt eine
winzige Fertigkeit zeigen. Zwar werde ich nicht die fiinf Farben benutzen, aber
dennoch wird mein Bild an Reiz gewinnen.« Ran sagte erstaunt: »Ich wusste nicht,
dass Sie diese Fahigkeit besitzen. Aber wie kdnnen Sie das schaffen, ohne Farben
zu verwenden?« Liu antwortete: »Ich werde in das Bild hineingehen, mich einer
Figur anpassen und dann herauskommen.« Guo horte das Gesprich, schlug die
Hande zusammen und lachte: »Herr Liu, wollen Sie sich wie ein kleines Kind 13-
cherlich machen?« Liu wollte mit ihm wetten. Guo verlangte 5000 Goldmiinzen
als Wetteinsatz. Ran sollte den Schiedsrichter spielen. Auf einmal hob sich Lius
Kérper hoch zum Bild und war verschwunden. Alle Anwesenden waren entsetzt.
Sie betasteten das Bild, das an der Wand hing, fanden aber nichts. Nach einer
Weile ertdnte plotzlich die Stimme von Liu: »Herr Guo, haben Sie es geglaubt oder
nicht?« Die Stimme schien aus dem Bild gekommen zu sein. Bald danach sah man
Liu aus dem Bild herausfallen. Er zeigte auf die Figur namens Ji Ruan und sagte:
»lch besitze leider nur eine winzige Fertigkeit.« Die Anwesenden sahen sich die
Figur an, sie hatte sich verdndert: ihre Lippen schienen zum Pfeifen geformt zu
sein. Cai Ning betrachtete die Figur, konnte sie aber nicht erkennen. Ran dufierte,
dass Liu das Grundgesetz des Dao bereits in sich trage und bedankte sich mit Guo
bei ihm.>

5 Die Erzdhlung stammt aus Taiping guangji (Umfassende Aufzeichnungen aus der Regierungs-
periode Taiping), ein Konvolut, das 981 n. Chr. von Li Fang herausgegeben wurde. Die Text-
stelle in deutscher Ubersetzung ist zitiert nach Greiner 1999: 182f. Es handelt sich um eine
von der Autorin sprachlich leicht bearbeitete Fassung der Ubersetzung von Lansun Chen.

- am 15.02.2028, 00:11:06.

63


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Uber die Grenzen des Bildes

Transgression und Animation werden hier in ihrer engen Verflechtung vorgefiihrt:
Transgression meint nicht nur das Uberschreiten der Grenze zwischen Lebenswelt
und Kunstwerk, den Schritt ins Bild und — dies will bemerkt sein — auch wieder
den Schritt aus dem Bild heraus zuriick in die Wirklichkeit, sondern gleicherma-
en die Uberwindung der Grenze zwischen Vorstellung und Darstellung. Anima-
tion offenbart sich in ihrem eigentlichen, wortlichen Sinne: Der ins Bild getretene
Betrachter bringt Leben ins Bild, er haucht dem Bild seinen Atem ein, beseelt und
verlebendigt es. Gleich einem Geist, der unsichtbar bleibt, dessen Stimme man
jedoch vernehmen kann, wandert er durch das Bild, schliipft in Figuren hinein,
verwandelt sich ihnen an, formt, gestaltet, bewegt und animiert sie von innen, um
dann wieder aus ihnen herauszutreten und als Realkérper sichtbare Gestalt an-
zunehmen. Die Bewegung ins Bild hinein, das Wandeln im Bild, das Eindringen
in fremde Kérper und das Heraustreten aus ihnen erinnert stark an Geister- und
Seelenwanderungen, wie sie der Animismus bzw. Schamanismus kennt. Geister
konnen mithelos Grenzen iiberwinden, sie konnen sich iiber Gegensitze hinweg-
setzen, auch Unbelebtes zu Leben erwecken. Wenn Ran am Ende der Geschichte
die Meinung duflert, dass Liu das Gesetz des Dao bereits in sich trage, so bestitigt
er damit die spiritistische Lesart der vollzogenen Bildanimation.

Von grofRer Relevanz ist der daoistische Geisterglaube nicht nur fiir die Legen-
de Cheng Liu, die den Vorgang einer Bildanimation durch Imagination schildert,
sondern auch fir die Legende vom im Bild verschwindenden Maler, die hier im
Mittelpunkt der Untersuchung steht. Shieh hat die Bedeutung des daoistischen
Volksglaubens fiir die Malerlegende nachzuweisen versucht. Als mogliche Begriin-
dungsfolie fir das Verschwinden des Malers wird Ge Hong (283-363 n. Chr.), einer
der wichtigsten Theoretiker und Praktiker der daoistischen Philosophie und Volks-
religion, angefithrt. Ge Hong war davon iiberzeugt,

man kénne durch langjdhriges, konzentriertes Praktizieren bestimmter esoteri-
scher Ubungen den Zustand eines shenren, eines gottdhnlichen Menschen, errei-
chen, wie ihn Zhuangzi u.a. in seinem Kapitel Xiaoyaouyou beschreibt: Der shen-
ren lebtvon Wind und Tau und bereist die Welt auf Wolken und Drachen fliegend.
Dem Erlangen dieses Zustandes geht in der Regel voraus, dafd nach dem Tod der
Korper nicht verwest, sondern ganz verschwindet, die Hinterbliebenen finden nur
noch einen leeren Sarg vor. Der taoistische Terminus fir diese Erscheinung lau-
tet shijie und bedeutet wortlich das »Loslosen (des Geistes) von der Leibeshiille.
Durch diesen Vorgang des shijie soll der Verstorbene die Unsterblichkeit errei-
chen. (Shieh 1999: 210f)

Genau dieses Ganz-Geist- und dadurch Wandlungsfihigwerden des Korpers wird
in der Bildanimationsszene aus Cheng Liu vorgefithrt. Neben shijie gibt es jedoch
noch eine hohere Stufe des Eingehens in die Unsterblichkeit, nimlich das shanguxi-
an. Dabei steigt der Betreffende, ohne zu sterben, d.h. als lebendiger Mensch mit-

- am 15.02.2028, 00:11:06.


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Bild als Lebensspur. Grenzauflésung durch Imagination und Animation

ten am helllichten Tage in den Himmel, er »verschwindet einfach von der Erde«, das
blof3e Nichts zuriicklassend (Shieh 1999: 211). Genau dies geschieht in der Malerle-
gende von Wu Daozi: Der Maler tritt am helllichten Tage vor den Augen des Kaisers
in das von ihm geschaffene Bild ein und verschwindet spurlos. Nicht einmal sein
Bild bleibt zuriick, nur Leere. Indem er in sein Bild eingeht, in ihm und mit ihm
verloscht, geht der Maler in die Unsterblichkeit ein. Ein grofierer Gegensatz zum
Immortalititstopos der abendlindischen Kunst ist kaum vorstellbar: Wihrend in
der chinesischen Animationslegende (ewiges) Leben durch Imagination, Immer-
sion und Immanenz erreicht wird, geschieht dies im griechischen Mythos durch
Reprisentation, Emersion und Transzendenz. Das Prinzip des Dao ist ein Prinzip
gegenseitiger Durchdringung, keine Schépfungsmacht, daher gibt es keine dualis-
tische Spaltung in Geist und Materie: Die Materie kann vom menschlichen Geist
durchdrungen werden, ebenso kann sich der menschliche Geist auerhalb seiner
selbst sogar im Anorganischen materialisieren. Dies illlustriert die Legende von
Cheng Liu. Das Verhaltnis zwischen Geist und Materie ist ein absolut durchlissiges,
fluktuierendes. Daher besteht die Méglichkeit, den Geist ins Bild hinein und auch
wieder aus ihm heraus wandern zu lassen — eine spirituelle Praxis aktiver Imagina-
tion. Dasselbe gilt fir das Verhiltnis zwischen Mensch und Natur, Kiinstlersubjekt
und Wahrnehmungsobjekt. Der chinesische Maler geht durch Kontemplation, d.h.
innere Versenkung, in die Natur ein, er verschwindet in ihr.

Deutlich wird dieses IneinanderfliefSen von Mensch und Natur, schauendem
Subjekt und Anschauungsobjekt in Su Dongpos (1035-1101 n. Chr.) Lob eines Ma-
lers: »Wenn Wen Yii Ko Bambus malte, sah er nur Bambus vor sich und keine
Menschen, und nicht nur, dass er keine Menschen sah, er verlor dabei auch das
Gefiihl fiir seinen eigenen Korper, der auch zu Bambus wurde; so ist ein neues
Geschopf geworden.« (zit.n. Kris/Kurz 1934: 126). Der Maler versenkt sich ganz-
korperlich in sein Wahrnehmungsobjekt, um sich ihm anzuverwandeln. Diese as-
similative Inkorporation wurzelt im Daoismus und im Buddhismus, wo nicht we-
sentlich zwischen dem Menschen und anderen Wesen wie Tieren, Pflanzen und
sogar Gestein unterschieden wird. Die ganze Natur, auch die anorganische, wird
als von einem gemeinsamen Geist durchstromt wahrgenommen. Daher gelten im
Buddhismus Landschaftsbilder hiufig auch als Menschenbildnisse. Die Wahrneh-
mung des Auflen gleitet, wie im Fall des Malers Wen Yii Ko, in eine innerkorper-
liche Wahrnehmung iiber, die dulere Natur transformiert zur inneren, das Bild
als (Ab-)Bild schwindet, ebenso die Selbstwahrnehmung des Kinstlers als wahr-
nehmendes Subjekt. Animation vollzieht sich als ein Akt der Entselbstung durch
Imagination, durch ein Eingehen ins Bild. Nur so lisst sich der Bildhaftigkeit, den
von ihr eingezogenen Grenzen und Winden, entkommen.

Nichtsdestotrotz gilt es zu bedenken, dass in der Legende vom verschwinden-
den Maler eine Grenze eingezogen wird: Dem Kaiser bleibt der Eintritt ins Bild ver-
schlossen; ihm entschwindet das Bild zusammen mit seinem besten Hofmaler, so

- am 15.02.2028, 00:11:06.

65


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Uber die Grenzen des Bildes

dass er schlicht vor dem Nichts steht. Ein kurzer Blick in die Geschichte klirt, was
es mit dieser radikalen Grenzziehung auf sich hat. Tang-Kaiser Ming Huang, Auf-
traggeber von Wu Daozi, war dafiir bekannt, dass er »mittels daoistischer Zauberei
und Medizin Unsterblichkeit erlangen wollte« (Shieh 1999: 217f.). Fiir eben diesen
Versuch, Unsterblichkeit mittels weltlicher Macht erlangen zu wollen, wird er in
seine Schranken gewiesen. Willentliches Streben, insbesondere nach Unsterblich-
keit, ist zum Scheitern verurteilt. Nur wenn das Subjekt sich selbst verliert, zum
Beispiel durch Anverwandlung, kann es Unsterblichkeit erlangen — wie dies der
Maler Wu Daozi mit seinem Eingehen ins Bild und Verschwinden mit dem Bild
demonstriert. Es muss sich der selbsttitigen Kraft der Imagination iiberlassen,
um Animation leibhaftig erleben zu kénnen.

2.3 Atmende Malerei: Von Bildern die kommen und gehen

Aus der Analyse der Malerlegenden lassen sich zentrale Charakteristika der chine-
sischen Bildkonzeption ableiten: Transgressionen dominieren das Verhiltnis zwi-
schen Kunst und Leben, Bild, Realitit und Kérper. Die Schwelle zwischen Kiinst-
ler und Werk, Betrachter und Bild, Auflen- und Innenraum kann jederzeit tiber-
schritten werden. Das Bild besitzt Tiiren und Offnungen, durch die man ein- und
austreten kann, die aber auch geschlossen werden konnen; es ist aufnahmebereit
und austauschfihig wie eine Membran. Der Einstieg ins Bild ist ein Schritt in die
Wirklichkeit. Die Einheit der Welt duldet keine Mauer, die zuriickweist, und auch
kein Fenster, durch das man auf sie blickt. Das Bild ist nichts Begrenztes, kein
Ausschnitt, es ist ein offener Raum, ein Lebensraum, ein atmender Korper, der
empfingt und gibt, einsaugt und ausstromt. Weil das Bild offen und durchlissig
fiir Austauschprozesse ist, ist es nie fixiert, sondern immer in Bewegung. Es voll-
zieht und ereignet sich, und in diesem Vollzug wiederum ist es ein wandelbares,
verdnderliches.

Die Legende vom verschwindenden Maler fiihrt vor Augen, wie das Bild zum
Ereignis wird, wie es in die Zeitlichkeit und Riumlichkeit seines Vollzugs iiber-
fihrt wird. Ebenso die Erzdhlung Cheng Liu, in der die Wandlungsfihigkeit des
Bildes unter Beweis gestellt, das Bild als Umbildungsleistung manifest wird. Wie
hochgradig performativ das Bild aufgefasst wird, konnen Malerlegenden belegen,
in denen, nach dem Sprung ins Bild, in konzisen Handlungszusammenhingen wie
im Leben agiert und ganze Welten durchlebt werden. Ein reprisentatives Beispiel
hierfiir ist die Erzahlung Das Wandbild von Pu Sung-Ling aus der zweiten Hilfte
des 17. Jahrhunderts (Pu 1982). Aktive Imagination befordert die Aktivitit im Bild.
Damit gerinnen Bilder zu Vollzugsformen der Einbildungskraft. Welch eminent
wichtige Rolle die Imagination nicht nur als verlebendigende Bildwahrnehmungs-
kraft, sondern auch innerhalb des kiinstlerischen Schaffensprozesses fiir die Ver-

- am 15.02.2028, 00:11:06.


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Bild als Lebensspur. Grenzauflésung durch Imagination und Animation

bildlichung des Wahrgenommenen spielt, kann abermals eine Geschichte belegen,
die von Wu Daozi iiberliefert ist. Als er den Auftrag vom Kaiser erhielt, die Ufer des
Chia-ling, eines Nebenflusses des Yang-tse zu malen, reiste er zum angegebenen
Ort, kam jedoch ohne jede Skizze oder Studie zuriick. Nach dem Grund gefragt, ha-
be er erklirt, dass er die Landschaft in seinem Herzen trage. In nur einem einzigen
Tag hitte er dann ein riesiges Gemalde von Hunderten von Meilen auf die Wand
geworfen (Fischer 1923: 43). Diese Begebenheit verdeutlicht, dass das dufiere Bild
der Auenweltwahrnehmung verinnerlicht und memoriert, nicht jedoch (vor Ort)
imitiert, d.h. skizziert und abgemalt wird. Das duflere Bild pragt sich ins Herz ein,
das in der chinesischen Malereitheorie als eigentliches Wahrnehmungsorgan gilt,
es hinterldsst dort einen Eindruck, eine Bahnung, die nach auflen riickprojiziert
und als (Kérper-)Spur gezogen wird. Diese Spur erscheint dann als entiuferte,
materialisierte Ein-Bildung. (Abb. 1)

Die Lebendigkeitsvorstellungen, die in den chinesischen Malerlegenden zur
Sprache gelangen, finden sich auch in den Traktaten zur chinesischen Kunst wie-
der. Dort werden sie als bildliche Animationsstrategien reflektiert. Der wahrneh-
mende Korper des Kiinstlers wie auch der des Betrachters erweist sich dabei als at-
mender, im Austausch mit der Umwelt stehender Organismus. Er ist das Medium
schlechthin, das Animation zu leisten — und damit die Beseeltheit und Lebendig-
keit des Artefaktes zu erwirken vermag. Inkorporation und Inspiration sind dabei
aufs Engste miteinander verflochten. Da der Geist als wandernder in Erscheinung
tritt, da er sich vom Kérper, in dem er wohnt, zu 16sen und in andere Kérper ein-
zudringen vermag, kann die Auflenwahrnehmung (der Natur) in eine kérperlich-
geistige Innenwahrnehmung tberwechseln und dadurch Lebendigkeit unmittel-
bar erlebt und iibertragen werden. In Tang Chih-chis Kunsttraktat aus der Zeit
der Ming-Dynastie heif3t es: »Bevor man mit dem Landschaftsbild beginnt, muss
man sich die Natur und den Geist des Berges und des Wassers anverwandeln. [..]
Wenn der Maler in sich die Natur und den Geist des Berges besitzt, wird sein Pinsel
alle Bewegungen des Wasserlaufs mit Lebendigkeit wiedererstehen lassen« (Tang
zit.n. Cheng 1989: 31; dt. Ubersetzung der Autorin). Aufgrund der Beseeltheit, der
Spiritualitit allen Seins kann der Kiinstler mit den Dingen und Phinomenen der
Auflenwelt direkten Kontakt aufnehmen; sein Geist kann mit dem Geist der Natur
verschmelzen. Nach Teng Chun, einem Kunsttrakatautor aus der Sung-Dynastie,
besteht die Hauptaufgabe der Kunst gerade in dieser Aussendung, Ubertragung
und Weitergabe des Geistes.® Der bildkiinstlerische Schaffensprozess ist ein — in
seiner Bedeutung gedoppelter — Akt der In-Spiration: Der Maler atmet den Geist
der Dinge ein, um seiner Malerei — im Gegen(atem)zug — Atem einzuhauchen.
Anders formuliert: Das ganzkorperlich Wahrgenommene wird aus dem Geist und

6 »Transmettre 'esprit«ist nach Teng Chun die Hauptaufgabe der Kunst. Siehe Cheng 1989: 27.

- am 15.02.2028, 00:11:06.

67


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Uber die Grenzen des Bildes

im Geist wiedererschaffen. Dieses Ubergleiten zwischen AufRen- und Innenwahr-
nehmung, externer und interner Reprisentation hat Shih Tao (1641-1710 n. Chr.) in
seinem Malereitraktat besonders luzide beschrieben:

In dem Moment, in dem die Landschaft aus mir geboren ist und ich aus der Land-
schaft geboren bin, (iberldsst es mir jene, fiir sie zu sprechen. Ich habe ununter-
brochen versucht, bizarre Berggipfel darzustellen. Der Ceist der Landschaft und
mein eigener Geist sind sich begegnet und haben in der Weise eine Wandlung
erfahren, dass die Landschaft mitten in mir ist. (Shih zit.n. Cheng 1989: 30f; dt.
Ubersetzung der Autorin)

Durch die interne Geistwandlung, den Geistertausch, steigt das Bild zur Erschei-
nungsform des Lebendigen schlechthin auf, es gewinnt selbst Anteil am Schop-
fungsprozess.” (Abb. 2)

Abb. 1: Chen Xianzhang (1428-1500), »Gesang des Fischers«, Kur-
sivschrift, Tusche auf Papier, Hangerolle, Ming-Dynastie

Abb. 2: Kang Hui-An, »Uber dem Wasser meditierender Literatc,
15. Jh., indische Tusche auf Papier

7 Bei dem Traktaktautor Li Jih-hua heifst es : »[..] par le processus de transformation interne
[..] leurs ceuvres s'apparentent a la Création méme.« (zit.n. Cheng 1989: 33)

- am 15.02.2028, 00:11:06.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Bild als Lebensspur. Grenzauflésung durch Imagination und Animation

Das Gleiche gilt fiir den Betrachter, der am Eigenleben der Bildschopfung
durch Geistitbertragung partizipieren kann. Dieses Eingehen in die Fiille des
Lebens wird begleitet von Er-Schépfung, vom Versinken, Verloschen und Ver-
schwinden des Kérpers. Dass es sich hierbei um eines der Grundprinzipien des
Daoismus in seiner Ubertragung auf die Malerei handelt, bringt Chang Yen-yuan
in seinem Traktat zum Ausdruck:

[..] der Betrachter, der sich vor den Bildern befindet, konzentriert seinen Geist,
lasst seine Gedanken ins Unendliche schweifen [...], versinkt in diesem Zustand
des Selbst, in dem die Dinge und das Ich sich ineinander verlieren, in dem das
Bewusstsein und das Wissen vergehen. Wahrend der Kérper einem Trockenholz
und das Herz einer erloschenen Glut gleicht, fithIt man, wie man Teil der wunder-
baren Lebensessenz wird. Genau darin besteht das Dao der Malerei. (Chang zit.n.
Cheng 1989: 25; dt. Ubersetzung der Autorin)

Die Vereinigung der Geister vollzieht sich in der Regel als imaginire Leistung, d.h.
als Eingehen ins Bild, Verschwinden im Bild. Shen Hao, ein Malereitheoretiker aus
der Zeit der Ming-Dynastie, macht die Ein-Bildung als Schritt ins Herz des Bildes
zur Grundbedingung fir die Lebendigkeit des Kunstwerkes. So berichtet er von ei-
nem Maler, der die Gewohnbheit hatte, ein Bild iiber Tag zu beginnen, in der Nacht
davon zu triumen, dass er ins Herz des Bildes eindringe, und der schlieflich,
nach dem Wiedererwachen, das Bild auf der Grundlage seiner inneren Visionen
vollendet hitte. Dem Geist dieses Malers, so der Autor des Traktats, war es gelun-
gen, sich mit dem Geist des von ihm Geschaffenen zu einem Kérper zu vereini-
gen. Alles, was ihn umgab, wurde zu einem einzigen grenzenlosen und lebendigen
Universum. Die Schmetterlinge entschwebten dem Wandschirm, das Wasser lief
in sein Bett und die Drachen iiberquerten die Mauer (Cheng 1989: 56). Die Verle-
bendigung und Vergegenwirtigung des Bildes, sein ereignishafter Selbstvollzug,
findet in der Ein-Bildung, d.h. im Eingehen ins Bild, in der geistigen Vereinigung
mit dem Bild, statt.

Wiederholt wird in den Traktaten darauf hingewiesen, dass der Geist in seiner
Belebungsfunktion untrennbar mit dem Atem als Grundfunktion alles Lebendigen
verbunden ist. Tung Yu erwihnt, dass derjenige den Atem beherrscht, der Geist
besitzt. Atem und Geist bilden im Chinesischen eine Einheit, die sich auch be-
griffssprachlich im Wort shen-chi artikuliert, das Geistatem bedeutet (Cheng 1989:
28). Dieser Begriff ist ein Schliisselbegrift der chinesischen Malerei und Philoso-
phie. Daher hat der Autor, Ubersetzer und Kalligraf Frangois Cheng ihn als Titel
fiir die von ihm auf Franzgsisch herausgegebene chinesische Kunst- und Male-
reitraktatanthologie Souffle-Esprit (Cheng 1989) auserkoren. Der Atem kommt und
geht, ganz natiirlich, ganz unwillkiirlich, von selbst. Will die Kunst lebendig sein,
so muss sie das Atmen verinnerlichen, d.h. zur selbsttitigen Kraft werden. Der aus
der Qing-Dynastie stammende Traktatautor Tang Tai betont: »Der Kiinstler verin-

- am 15.02.2028, 00:11:06.

69


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Uber die Grenzen des Bildes

nerlicht die dulere Welt [...], bis der Akt des wahren und richtigen Malens ihm
selbst zur Atmung wird.« (zit.n. Cheng 1989: 50; dt. Ubersetzung der Autorin) Der
Pinselstrich folgt dem Atemzug, dessen Rhythmus.® Weil man damals davon aus-
ging, dass das Herz den Atem hervorbringt, atmet das Bild Lebendigkeit, wenn es
vom Herzen kommt. In Ching Haos Malereitraktat vom Anfang des 10. Jahrhun-
derts aus der Zeit der Finf Dynastien und Zehn Reiche heifit es: »Bewegt vom Atem
vermihlt sich das Herz (des Kiinstlers) mit dem Schwung des Pinsels und ergreift
ohne zu Zdgern das Bild der Dinge.« (zit.n. Cheng 1989: 26; dt. Ubersetzung der Au-
torin) Beim Atmen wechseln Diastole und Systole, Ausdehnung und Kontraktion,
Offnung und SchliefSung einander ab. Der Korper wird mit Atem gefiillt und wie-
der geleert. Bevor das Ein- bzw. Ausatmen jeweils neu einsetzt, kommt es zu einer
kurzen Unterbrechung, einem punktuellen Stillstand. Aus dieser Leere heraus wird
wieder Atem geschopft. Das Bild folgt diesem Wechsel zwischen Leere und Fiille:
»In einem Bild, das von wahrer Leere bewegt wird, im Inneren jedes Pinselzugs,
zwischen den Pinselziigen und sogar mitten im Herzen der hochsten Verdichtung
des Gesamtbildes kénnen und miissen die dynamischen Atemziige frei zirkulieren«
(zit.n. Cheng 1989: 39f.; dt. Ubersetzung der Autorin), schreibt Fan Chi, Kiinstler-
autor aus der Zeit der Qing-Dynastie. Das (Ver-)Schwinden des Atems ist Voraus-
setzung dafiir, dass er wieder neu geschopft werden kann. Bildanimation erfolgt
daher tiber Leerstellen, tiber Unterbrechungen des Pinselflusses. Atem kann nur
strémen, wo es Offnungen gibt. Oft verbindet er sich mit dem Atmosphirischen,
so dass das Bild stellenweise im Nebel, im Dunst verschwindet, sich gelegentlich
ins Nichts auflost, um in neuer Fiille und Lebendigkeit wiederzuerstehen.® »Ein
wirklicher Drache«, so Pu Yen-tu (18. Jh.), »verbirgt sich immer hinter den Wol-
ken. [...] Gerade durch sein Sichtbar-Unsichtbares erfihrt der Drache seine unbe-
grenzte Faszinationskraft.« (zit.n. Cheng 1989: 44; dt. Ubersetzung der Autorin)
Sich inspirieren zu lassen, kann auch konkret Ein-Gebung bedeuten: Der Kiinstler
versenkt sich ganz in Gegebenes, um es aufzunehmen und zu erweitern. So exis-
tieren bestimmte Praktiken, um den kiinstlerischen Animationsprozess in Gang

8 »Clest grace au souffle que I'univers, dans son perpétuel mouvement d’ouverture et de cl6-
ture, porte et fagonne toutes choses. [l en va de méme pour |a peinture.« Tang Tai zit.n. Cheng
1989: 50. Das Offnen und SchlieRen gilt als Kennzeichen alles Organischen, Lebendigen. Da-
her unterliegt die Lebendigkeit des Bildes gleichermaften dem Akt der Offnung und Schlie-
Rung.

9 »Dans la peinture, on fait grand cas de la notion de Vide-Plein. C'est par le Vide que le Plein
parvient & manifester sa vraie plénitude [..] Quel intérét présente ce vide s'il s’agit d’'un es-
paceinerte? Il faut en quelque sorte que le vrai Vide soit plus pleinement habité que le Plein.
Car cest lui qui, sous forme de fumées, de brumes, de nuages ou de souffles invisibles, porte
toutes choses, les entrainant dans le processus de secrétes mutations. Loin de >diluer< I'es-
pace, il confére au tableau cette unité ol toutes choses respirent comme dans une structure
organique.« Fan Chi zit.n. Cheng 1989: 39.

- am 15.02.2028, 00:11:06.


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Bild als Lebensspur. Grenzauflésung durch Imagination und Animation

zu setzen. Bekannt geworden ist vor allem die Methode des Malers Sung Ti, der
ein Stiick Seide auf einer verfallenen Mauer ausbreitete, um sich vom Relief und
den fremdartigen Gestalten, die durch den Stoff hindurchschienen, inspirieren zu
lassen (Cheng 1989: 55). Der zeitgendssische chinesische Kiinstler Xu Bing greift
auf diese Methode zuriick, wenn er fiir Ghosts Pounding the Wall (1990/1991) (Abb. 3)
eine Frottage der chinesischen Mauer nimmt: Auf einem Stiick der Grofien Mauer
befestigte er vorsichtig Reispapierbogen und driickte dann tuschegetrinkte Pads
dagegen, um einen Abdruck der Maueroberfliche zu erhalten.

ADbb. 3: Xu Bing, »Ghosts Pounding the Wall«, 1990/1991, Frottage
auf Papier, Installation

Diese Technik reflektiert nicht nur das Moment der In-Spiration, sondern
auch das Verhiltnis des Bildes zur Wirklichkeit: Die duflere materielle Welt
scheint durch das Bild hindurch. Das Bild fungiert als eine Membran, es nimmt
die Schwingungen der Auflenwelt auf, re-soniert und leitet sie weiter.

- am 15.02.2028, 00:11:06.

n


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Uber die Grenzen des Bildes

Eine andere Methode zur Animation der Einbildungskraft besteht darin, erste
unwillkiirliche Spuren auf den leeren Bildtriger zu setzen. Von Kuo Hsu-hsein ist
tiberliefert, dass er, um ein Bild zu beginnen, hiufig einen Flecken Tusche auf Seide
aufbrachte, ihn mit Wasser ausflief3en lief§ und dann, ausgehend von den Spuren,
die der Prozess des Zerflief3ens und der Auswaschungen hinterlief3, seine Land-
schaften entwarf.'® All dies sind Techniken, derer sich die westliche moderne und
abstrakte Kunst zu bedienen beginnt, um das Kiinstlersubjekt vom permanenten
Schopfungsdruck einer creatio ex nihilo zu entlasten und die Entstehung des Werks,
geleitet durch die Macht des Zufalls und Struktureigenschaften seiner Materialitit,
fiir sich sprechen zu lassen.

2.4 Die magischen Kandle: Imagination und Animation

Animation beruht auf An-Imitation: »Es geht nicht so sehr darum, die Natur zu
imitieren, sondern am Prozess ihrer Entstehung selbst teil zu haben.«!* Man kénn-
te die im ostasiatischen Kulturraum gehiuft anzutreffenden Bildanimationsvor-
stellungen, wie sie paradigmatisch in der chinesischen Legende vom verschwin-
denden Maler aufscheinen, durchaus mit Magie begriinden; denn, mit Régis De-
bray gesprochen, liegt es »nicht in der Macht des Bildes, jene Magie zu erzeugen,
von der es selbst erzeugt wurde, weil das Magische eine Eigenschaft des Blickes
und nicht des Bildes ist« (Debray 1999: 28). Der beseelende, verlebendigende Blick
ist jedoch kein unilateral nach aufien auf die Dinge gerichteter, magisch-fixieren-
der Blick, sondern ein imaginirer, der die Dinge in einem gleitenden Austausch
zwischen Wahrgenommenem und Wahrnehmendem aus dem Aufen nach Innen
und wieder zuriick wendet. Erstaunlich ist, dass jene Merkmale, die Debray in sei-
ner Darstellung der drei Zeitalter des Blickes'® der Epoche des Idols, also dem
magischen Bild zuordnet, nimlich die Lebendigkeit des Bildes und seine mediale
Durchlissigkeit fir den Blick, fir das Bildverstindnis im ostasiatischen Kultur-
raum so grundlegend sind, dass sie sich in dieser Hinsicht einer epochalen, und
gekoppelt daran vor allem einer mediologischen Zuordnung, wie sie Debray fiir die
Bildbetrachtung im Abendland erdffnet, verweigern. Die geschilderten Bildanima-
tionsvorstellungen ziehen sich durchgingig durch die verschiedenen Geschichts-

10  Diese kiinstlerische Einstellung geht aus dem Traktat von Fang Hsiin hervor (Cheng 1989: 55;
dt. Ubersetzung der Autorin).

11 Aussage des chinesischen Kiinstlers Tang Tai zit.n. Cheng 1989: 50; dt. Ubersetzung der Au-
torin.

12 Debray unterscheidet drei Zeitalter des Blickes — das Zeitalter der Idole, das Zeitalter der
Kunst und das Zeitalter des Visuellen — in Abhangigkeit von den drei mediologischen
Zasuren: der Erfindung der Schrift, des Buchdrucks und des Audiovisuellen. Vgl. Debray
1999: 211ff.

- am 15.02.2028, 00:11:06.


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Bild als Lebensspur. Grenzauflésung durch Imagination und Animation

epochen der Bildwerke und Kunsttraktate. Die hier als Argumentationsgrundlage
angefithrten Beispiele umfassen eine Zeitspanne, die von den ersten iberkomme-
nen Traktaten aus der Tang-Dynastie (618-907 n. Chr.) bis in die Mitte des 19. Jahr-
hunderts reicht.

Erst durch die Begegnung mit der westlichen Kunst, ihrem Kunstbegriff, der
sich zusammen mit der Autonomie des (Tafel-)Bildes entwickelt hat (Belting/Kru-
se 1994), kommt es zu ersten Einbriichen im bis dahin geltenden magisch-imagi-
niren Bildverstindnis. Dabei wird der Realismus der westlichen Malerei, ihr am
Mimetischen geschulter Blick, als animistisch motivierter Kulturschock erfahren.
Wiederholt wird in Berichten von koreanischen China-Gesandten iiber die westli-
che Malerei die Lebendigkeit des Dargestellten, die Nicht-Unterscheidbarkeit zwi-
schen gemalt/lebendig als Angst einfléflendes, quasi traumatisches Erlebnis ge-
schildert.”® Die Kunstbetrachter im diplomatischen Dienst fithlten sich von den
abgebildeten Figuren angeblickt und beobachtet, angesprungen und iiberwiltigt.™#
Das Bild scheint zu ihnen ins Leben iiberzutreten. Yi Kyu-Kyeung bringt als einer
der ersten Koreaner die Technik der Olmalerei mit dem schockierenden Detailrea-
lismus der Darstellung in Verbindung: »[...] die westliche Malerei, wie man sie in
Yangjing vorfindet, sieht so aus, als bewege sie sich, als lebe sie; sie dhnelt stark

13 Yi Deuk-Mu, Literat an der Chinesischen Akademie fiir Angewandte Wissenschaften, zeig-
te sich anldsslich eines Besuchs der Westkirche in Peking im Jahre 1778 schockiert von der
Darstellung eines Hundes: »Als ich durch das kleine Portal in den Kircheninnenraum blick-
te, sah ich an der Nordwand ein Gemalde, das einen grofien Hund darstellte, der mit einem
Eisenhalsband festgebunden war. Ich hatte groRe Angst, dass er mich angreifen und beifien
wiirde. Unter dem Gemalde gab es echte Hunde, die im Schatten lagen. Es war unmoglich,
einen Unterschied zu machen zwischen dem gemalten Hund und den letztgenannten, le-
benden Hunden.« (zit.n. Hong 1994: 80 f; dt. Ubersetzung der Autorin).

14 Park Ji-Won, koreanischer Botschafter in China, Literat der Chinesischen Akademie fiir An-
gewandte Wissenschaften und Romancier, hat seine Wahrnehmung der westlichen Male-
rei —vermutlich in der von den Jesuiten errichteten Pekinger Westkirche — in seinen Reise-
aufzeichnungen mit dem Titel Tagebuch von Yeulha (1783) festgehalten: »[...] Die Wolken und
die menschlichen Gesichter, die auf die Seitenwande und die Decke der katholischen Kirche
gemalt sind, haben fiir einen normalen Geist etwas Unbegreifliches, und zudem etwas, das
in Sprache und Schrift nicht auszudriicken ist. Als ich meinen Blick hob, um die Gemalde zu
betrachten, hatte ich den Eindruck, von einem Blitz getroffen zu sein, als wiirden mir die
Augen herausgerissen; es gefiel mir itberhaupt nicht, dass die menschlichen Figuren in den
Gemalden in das Innere meines Herzens blickten. Als ich sie belauschen wollte, schien es
mir, als wendeten sie ihren Blick hier- und dorthin, als fliisterten sie sich irgendetwas zu. Ich
schamte mich bei dem Gedanken, dass sie meine innersten Geheimnisse durchdringen. Als
ich sprechen wollte, schien es mir, als bewachten sie die Stille, und danach, ganz plétzlich,
brach Larm wie ein Donner die Stille. Ich ndherte mich ihnen. [..] Man sah sehr gut die Ab-
grenzungen zwischen den Augen, den Ohren, der Nase und dem Mund [...] und die Teilungen
der Haare in einzelne Partien, den Bart, die Haut, die Sehnen... Sie machten den Eindruck, als
bewegten sie sich beim Atmen.« Zitiert nach Hong 1994: 78f.; dt. Ubersetzung der Autorin.

- am 15.02.2028, 00:11:06.

13


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Uber die Grenzen des Bildes

der Realitit, dies vor allem wegen der vielen Farbschichten und der realistischen
Technik.« (zit.n. Hong 1994: 83; dt. Ubersetzung der Autorin). Uber ein dhnliches
Schockerlebnis, das Gefiihl der Unheimlichkeit, das koreanische Betrachter beim
Anblick realistisch gemalter Darstellungen iitberkommt, berichtet der hollindische
Maler Hubert Vos, der am koreanischen Hof titig war und Kaiser Gojong portri-
tierte: »Wahrend ich den Kaiser im Palast malte, war ich die ganze Zeit von einer
Schar von Eunuchen umgeben, die mich wohl fiir einen Dimon hielten [...]. Als
ich das zweite Portritbild mit mir herumtrug, muss es fiir sie so gewesen sein, als
fithrte ich einen Teil des heiligen Korpers ihres Kaisers mit mir.« (zit.n. Hong 1994:
83; dt. Ubersetzung der Autorin). (Abb. 4)

Abb. 4: Hubert Vos, »Portrit des korea-

nischen Konigs Gojong«, 1899, Ol auf
Leinwand

- am 15.02.2028, 00:11:06.


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Bild als Lebensspur. Grenzauflésung durch Imagination und Animation

Diese Erfahrungsberichte stiitzen die These, dass die Differenz zwischen Rea-
lismus und Abstraktion, Empirie und Magie, Emanenz und Immanenz auch ei-
ne bildkulturelle ist. Vor diesem Horizont wird verstindlich, warum die westliche
Kunst, insbesondere die europdische Malerei, zu jener Zeit leicht Eingang und In-
tegration in die ostasiatische Malerei findet, zu der sie sich von ihrer illusioniren
Abbildhaftigkeit 16st und auf das »Geistige in der Kunst« (Kandinsky 1912) zube-
wegt. Die Reprisentationskrise der westlichen Kunst wiederum wird in jenem his-
torischen Moment virulent, in dem die Fotografie — und spiter dann der Film - den
mit der Bildkunst geborenen Wunsch einléste, Wirklichkeit so festzuhalten und zu
verewigen, wie sie erscheint. Auf den Zusammenhang, der zwischen dem Aufkom-
men der neuen reproduktionstechnischen Bildmedien und der Verabschiedung des
klassischen, auf Mimesis beruhenden Reprisentationsmodells besteht, ist wieder-
holt hingewiesen worden, insbesondere auf die quasi zeitparallele Entwicklung von
Film und gegenstandsloser Kunst (vgl. Braun 2000; Neuburger 2007). Der Film in-
duziert ein fluktuierendes Verhiltnis zwischen Subjekt und Objekt. Auch andere
moderne Sehtechniken tragen durch Immersion zur Auflésung des traditionellen
Subjektbegriffs und Betrachterstandpunktes bei: »Der Versuch, ein Werk zu schaf-
fen, in dem der Betrachter vollig eingeht, um nicht zu sagen, auf- und untergeht,
stellt meiner Ansicht nach einen gemeinsamen Nenner unterschiedlicher Formen
moderner Kunst dar — ob es sich um Kino, Video, akustische, visuelle Installationen
oder digitale Techniken handelt.« (Braun 2000: 167)

Mit dieser Einsicht schliefdt sich das Band, das auf westlicher Seite zwischen
dem Verschwinden des auktorialen Subjekts und dem Verschwinden des Maler(be-
trachter)s in der chinesischen Legende gekniipft wurde. Walter Benjamin hat, wie
bereits angeklungen ist, diese Verbindung hergestellt, jedoch nicht den gleiten-
den Ubergang zwischen magisch-auratischen und technisch erzeugten, d.h. me-
chanisch reproduzierbaren Bildern erkannt, wie dies sein berithmter Kunstwerk-
Aufsatz von 1936 belegt. Vielmehr hat er zwischen die genannten Bildtypen einen
Keil getrieben, der vom unvereinbaren Gegensatz zwischen Individuum und Mas-
se kiindet: »Zerstreuung und Sammlung stehen in einem Gegensatz, der folgende
Formulierung erlaubt: Der vor dem Kunstwerk sich Sammelnde versenkt sich dar-
ein; er geht in dieses Werk ein, wie die Legende es von einem chinesischen Maler
beim Anblick seines vollendeten Bildes erzihlt. Dagegen versenkt die zerstreute
Masse ihrerseits das Kunstwerk in sich.« (Benjamin 1974: 504) Die Kritik richtet
sich vor allem gegen den Film als neues Massenmedium.’® Doch besitzt der Film
nicht gerade, weil er bewegtes Bild ist, weil er Bilder bewegt, eine neue Magie,

15 Inseinem berithmten Kunstwerk-Aufsatz begriindet Benjamin den Verlust der Aura wie folgt:
»Der Film drangt den Kultwert nicht nur dadurch zuriick, dass er das Publikum in eine begut-
achtende Haltung bringt, sondern auch dadurch, dass die begutachtende Haltung im Kino

- am 15.02.2028, 00:11:06.

75


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Uber die Grenzen des Bildes

einen neuen Kultwert? Belegt der als Griindungsleistung des Films firmierende
Animationsfilm, der statische Bilder und unbewegte Objekte zum Laufen bringt
und mit Leben erfillt, nicht die aktive Teilhabe am Prozess der Erschaffung, das
Eingehen ins Hier-und-Jetzt des Bildes? Man kénnte Benjamin vorwerfen, dass er
die Legende vom verschwindenden Maler falsch interpretiert hat, dass er sich der
interkulturellen Differenz nicht bewusst war. Prisenzerfahrung als Bildereignis,
wie sie in der chinesischen Legende zum Ausdruck gelangt, kennt keinen Verlust.
Das gilt insbesondere auch fir den Film, der das Individuum in einen Zustand der
permanenten Gegenwart, des Hier-und-Jetzt versetzt — auf das Bloch in seiner Ad-
aption der chinesischen Legende rekurriert. Benjamin verkennt eben dieses Hier-
und-Jetzt als neue mediale Erfahrung der Immersion und Wandlung, wohl weil er
dem westlichen Mythos vom Kinstler als Schépfergott aufsitzt.

Vor diesem Horizont klirt sich, warum der Animationsfilm in Ostasien so be-
liebt ist und eigenkulturelle Prigungen wie die Japanimation hervorgebracht hat.
Wenn Norman McLaren, der Begriinder des Animation Department am National
Film Board of Canada, den Begriff Animation definiert, tritt die Analogie zum ost-
asiatischen Bildverstindnis, der Definition des Bildes als lebendige Spur (einer
Bewegung und Bewegtheit), deutlich zu Tage: »Animation is not the art of draw-
ings that move but the art of movements that are drawn; what happens between
each frame is much more important than what exists on each frame; animation
is therefore the art of manipulating the invisible interstices that lie between the
frames.« (zit.n. Furniss 1998: 5) Es geht um das Aufzeichnen von Bewegungen, um
das Sichtbarmachen von Ubergingen und Wechseln, Transgressionen und Trans-
formationen, um die Bewegung von Bild zu Bild. In dieser Hinsicht ist der Schritt
der ostasiatischen Bildkultur ins Zeitalter der Reproduktions- und Bewegtbildme-
dien keine krisengeschiittelte Grenziiberschreitung, sondern ein flieRendes Hin-
tibergleiten.

Aufmerksamkeit nicht einschlieRt. Das Publikum ist ein Examinator, doch ein zerstreuter.«
(Benjamin 1974: 505).

- am 15.02.2028, 00:11:06.


https://doi.org/10.14361/9783839451472-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

