Die Geschichte vom lateinamerikanischen
Fenster im europaischen Haus.

Zur wechselseitigen Wahrnehmung

und Identitatskonstitution Europas

und Lateinamerikas

MICHAEL ROSSNER

Von Hiausern und Fenstern

Das im Titel verwendete Wort vom ,,lateinamerikanischen Fenster im
europdischen Haus* stammt aus der Zeit des ,,Quinto Centenario®, also
des fiinfhundertsten Jubildums der Fahrt des Kolumbus im Jahr 1992.
Spanien hatte fiir dieses Jahr die Olympischen Spiele nach Barcelona
und die Weltausstellung nach Sevilla bekommen, und im Vorfeld hatte
die Regierung Gonzilez geplant, ein grofes Fest unter dem Motto
,Encuentro de Dos Mundos* — ,,Begegnung zweier Welten* zu feiern.
Das kam in Lateinamerika nicht gut an. Die ,,Fiinfhundertjahrfeier
der Entdeckung® wurde von Autoren und Kulturtheoretikern von jenseits
des Atlantiks als ,Fiinfhundertjahrfeier des Genozids* gebrandmarkt.1
Im Vorfeld erschienen nicht nur polemische Artikel, sondern auch eine
Reihe ,,Neuer historischer Romane*, in denen ein magisch-riickstindiges
Europa einem hochentwickelten Amerika gegeniibergestellt wird, auf
dessen Eroberung Inkas und Azteken in einer Art Gipfelgesprich dan-

1 Vgl. etwa: Eduardo Galeano, El tigre azul y nuestra tierra prometida, in:
Nosotros decimos no, Mexico 1991 oder Gustavo Gutierrez, Vers la Seme
Centennaire, in: 1492—-1992. 500 Ans d’Evangelisation, 0.0. 1990.

157

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL ROSSNER

kend verzichten: ,,Einer unserer Fesselballons ist bis Diisseldorf gelangt.
Das sind bleiche, anscheinend ziemlich ungliickliche Menschen‘? (Abel
Posse, Die Paradieshunde). Andererseits wehrten sich die solcherart von
lateinamerikanischen Intellektuellen angegriffenen Spanier gerne mit
dem Satz: ,,.Den Genozid begangen haben deine Urahnen. Meine sind ja
offensichtlich zu Hause geblieben.” Das spricht wohl auch schon ein
erstes Mal die Besonderheit Lateinamerikas und der ,,post-kolonialen‘
Perspektive (wenn es denn eine solche gibt) auf diesen Kontinent an; die
Lateinamerikaner sind eben tatsdchlich aus dieser Conquista hervor-
gegangen, sind das Ergebnis einer wie auch immer gewaltsam zustande
gekommenen Verbindung von Rassen und Kulturen, bei der der europi-
sche Anteil dominant gewesen ist.

Rund um 1992, in diesem gerade einmal 15 Jahre zuriickliegenden
Jahr, sah die Welt freilich noch ziemlich anders aus. Spanien war Mit-
glied der EU, Osterreich noch nicht. Deutschland hatte vor erst zwei
Jahren seine ,,Wiedervereinigung* proklamiert und erkannte allméhlich
die damit verbundenen finanziellen Lasten. Das Wort vom ,,gemein-
samen europdischen Haus®, gepriigt in der Mitte der 1980er Jahre von
dem mittlerweile kaltgestellten ehemaligen sowjetischen Prisidenten
Michail Gorbatschow, war noch aktueller Bestandteil der kollektiven
Euphorie, mit der Europa auf das Ende des Kalten Krieges und der
Zweiteilung des Kontinents reagiert hatte.

Nehmen wir die Metapher einmal beim Wort: Was ist ein Haus? Ich
selbst habe den Begriff in Einfiihrungsproseminaren fiir Philologen ger-
ne verwendet, um den Unterschied zwischen Denotation und Konnotati-
on anschaulich zu machen: Das Denotat des Begriffs ,,Haus“ scheint
klar, aber die Konnotation wird gewaltig variieren, wenn man sich a) ei-
nen Obdachlosen vorstellt, fiir den ein Haus ein stabiler Ort ist, der
Schutz vor Wetterunbilden von draufen bietet, und b) eine eben befreite
Person, die wie die mittlerweile weltbekannte Frau Kampusch mehr als
zehn Jahre als Gefangene in einem solchen Haus zu leben gezwungen
war. Wihrend letztere Person wie die ehemaligen Satellitenstaaten der
ehemaligen Sowjetunion zunichst einmal nur daran denken wird, die
beengenden Mauern einzureilen, wird der Obdachlose sich wiinschen,
einen Platz in einem solchen moglichst stabilen Haus zu finden, um so
mehr, wenn der Winter sich ankiindigt; und das war wohl eher die Per-
spektive, die hinter dem Ausspruch von 1985 und seiner Verwendung
um 1992 stand. Man mag an Rilkes Herbstgedicht denken: ,,Wer jetzt

2 Abel Posse, Los perros del paraiso [1983], Caracas 1987, S. 35 (Uber—
setzung M.R.).

158

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE VOM LATEINAMERIKANISCHEN FENSTER IM EUROPAISCHEN HAUS

kein Haus hat, baut sich keines mehr. Wer jetzt allein ist, wird es lange
bleiben.

Allein bleiben wollte bald schon keiner mehr. Alle wollten hinein, in
das europdische Haus, das Gorbatschows Wort beschworen hatte, und
bei dem natiirlich auch die Geborgenheit des Bibelworts anklang (,,Im
Hause meines Vaters sind viele Wohnungen; wére es nicht so, hitte ich
euch sonst gesagt: Ich gehe hin, um euch eine Stitte zu bereiten?*; Joh.
14,24). In der Post-1989-Situation konnte man sich das ja als ein ausbau-
fahiges Haus vorstellen, in dem noch viele Wohnungen freistanden, die
fiir zukiinftige Mieter reserviert waren, die man MOEL (Mittel- und
Osteuropdische Linder) nannte. Erst kamen freilich die ,,Neutralen* an
die Reihe, Schweden, Finnland und Osterreich, danach in mehreren
Wellen bis zum Jahresbeginn 2007 mehr oder minder alle Staaten, die
einst zum sowjetischen Imperium gehort hatten.

Aus lateinamerikanischer Perspektive sah die Sache ganz anders aus.
Hatte man sich in den 1960er bis 80er Jahren der uneingeschrinkten
Aufmerksamkeit und der — auch wirtschaftlichen — Unterstiitzung Euro-
pas erfreuen konnen (sieche dazu weiter unten die Ausfithrungen zum
europdischen Aus-Blick), riickte man nun — just zum fiinfhundertsten
Jahrestag der Entdeckung, Eroberung, Begegnung oder des Genozids —
wieder an die Peripherie, da Europa mit sich selbst beschiftigt war, und
zugleich mit dem Sturz der meisten Diktaturen der unmittelbare Anlass
fiir politisches und humanitires Engagement wegfiel. Gleichzeitig brach
auch noch die utopische Perspektive einer wie auch immer marxisti-
schen ZukunftsverheifSung in sich zusammen, und die in zwar politisch
freiere, aber wirtschaftlich in einer schweren Krise steckende, politisch
von den USA gegingelte Linder aus dem — oft europédischen — Exil zu-
riickkehrenden Intellektuellen des Kontinents fiihlten sich als eine Art
verlorene Generation.

Angesichts dieser Enttduschung offerierte die europdische politische
Rhetorik den Lateinamerikanern also groBziigig — nun, keine Wohnung,
aber doch zumindest ein ,,Fenster* im europdischen Haus. Und was hatte
man sich unter einem Fenster vorzustellen? Ein Fenster ist keine Tiire,
kein Eingang, keine Moglichkeit zur korperlichen Pridsenz, wohl aber
zur Prisenz des Blicks, also so etwas wie eine privilegierte Ein- und
Ausschaumoglichkeit. Und das ldsst sich am ehesten als die Moglichkeit
der privilegierten Kommunikation deuten, des einander wechselseitig
Betrachtens, zur Kenntnis Nehmens, also eine besonders intensive geis-
tige Verbindung trotz der materiellen Trennung durch die Fenster-

3 Rainer Maria Rilke, ,,Herbsttag* aus Das Buch der Bilder (1902), in: Ders.,
Samtliche Werke, hg. von Ernst Zinn, Frankfurt a.M. 1975, Band 1, S. 398.
4 Fiir den Hinweis auf das Johannesevangelium danke ich Michael Bohler.

159

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL ROSSNER

scheibe. Es bedeutet aber vielleicht noch mehr, wenn man die Geschich-
te des Verhiltnisses der beiden Kontinente beriicksichtigt, wie wir gleich
sehen werden: der Blickkontakt bedeutet immer auch eine Art von
Selbstkonstitution im Blick des anderen’, im Spiegel seines Blicks und
seiner Reaktion — und so ergibt sich aus dem Bild des Fensters eine ganz
eigentiimliche Verdnderung des Bhabha’schen Hybridit'atsbegriffs6, der
Selbst- und Fremdidentitdt nicht mehr essentialistisch fiir sich selbst be-
stehen ldsst, sondern nur als Produkt der Beziehung zwischen dem Ich
und dem Anderen, im Konkreten also dem Subjekt und dem Objekt der
Kolonisation. In der Fenstermetapher sollte offenbar so etwas wie eine
geistige Verbindung zum Ausdruck kommen, die sich der kolonialen
Hierarchie entzieht und auf einer Gleichwertigkeit der Blickenden dies-
seits und jenseits des Fensters beruhen soll.

Das ist freilich weitgehend politische Rhetorik geblieben. Die Bilan-
zen im wirtschaftlichen, aber auch im kulturellen Bereich sprechen eine
deutliche Sprache7: Der Handel mit Lateinamerika, die politischen Be-
ziehungen, aber auch die kulturelle Prisenz des Kontinents in Europa ist
zuriickgegangen; die Ubersetzungen lateinamerikanischer Texte nehmen
ab, die Rezensionen derselben noch mehr. Das Schrumpfen des im wei-
testen Sinne ,literarischen® Sektors innerhalb der Wirtschaft der
deutschsprachigen Léander (von Medien bis Verlagen) hat sich vor allem
auf die Priasenz lateinamerikanischer Kultur ausgewirkt. Die neuen
Hoffnungsmirkte liegen in Asien, die neuen Angste konzentrieren sich
auf die islamische Welt, die fiir Lateinamerika wie Europa dominante
Kolonialmacht USA hat kein Interesse an direkten europdisch-latein-
amerikanischen Beziehungen. Wie zum Trotz hat die Osterreichi-
sche EU-Ratsprisidentschaft 2006 ein globales Treffen nie da gewese-
nen Ausmafles zwischen den Reprisentanten lateinamerikanischer und
europdischer Staaten zustande gebracht — mit dem Ergebnis, dass man

5 Der obligatorische Verweis auf Lacan und sein Spiegelstadium der Ent-
wicklung darf an dieser Stelle nicht fehlen: erstmals in Le stade du miroir.
Théorie d’'un moment structurant et génétique de la constitution de la réali-
té, congu en relation avec 1’expérience et la doctrine psychanal ytique,
Communication au 14e Congreés psychanalytique international, Marien-
bad, International Journal of Psychoanalysis, 1937; dann weiter entwickelt
in: Le stade du miroir comme formateur de la fonction du Je telle qu’elle
nous est révélée dans 1’expérience psychanalytique (Vortrag Ziirich 1949),
in: Revue Francaise de Psychanalyse 4, 13 (1949), S. 449-455.

6 Vgl. Homi Bhabha, Nation and Narration, London-New York 1990 und
Ders., The Location of Culture, London—New York 1994.

7 Vgl. dazu Giinther Maihold, Sonia Steckbauer (Hg.), Literatura — Historia
— Politica: Articulando las relaciones entre Europa y América Latina.
(Festschrift f. Karl Kohut), Frankfurt a.M. 2004.

160

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE VOM LATEINAMERIKANISCHEN FENSTER IM EUROPAISCHEN HAUS

die mangelnde Einigkeit der Lateinamerikaner feststellte und die Sache
wieder ad acta legte.

Was hat das alles fiir eine Bedeutung fiir das Thema unseres Sympo-
siums? Vielleicht gar keine. Es ist aber wohl die notwendige Bestands-
aufnahme der Triimmer, des Schutts, des Abbruchs — nicht eines Hauses,
aber einiger Briicken — oder Ausblicksmoglichkeiten, von denen hier
noch die Rede sein wird.

Europédische lIdentitatsprobleme

Gehen wir zu Europa iiber. Seit das Wort vom Gemeinsamen Euro-
pédischen Haus geprédgt wurde, in der unmittelbar auf das magische Jahr
1989 folgenden Zeit, haben wir alle Hoffnungen und Enttduschungen,
Begeisterungen und Mutlosigkeiten erlebt, die die Entwicklung eines eu-
ropdischen Geistes, eines europdischen Bewusstseins, oder, in der
Sprachregelung der amtlichen Dokumente, einer gemeinsamen Identitét,
begleiteten. Das europiische Projekt, geboren aus den Ruinen des Zwei-
ten Weltkriegs, gestiitzt vom wirtschaftlichen Erfolg und nun getrieben
von der Euphorie angesichts der ,,Wiedervereinigung® nicht nur
Deutschlands, sondern eines ganzen Kontinents nach 1989, schien eine
gemeinsame europdische Identitit greifbar nahe gebracht zu haben. Heu-
te, siebzehn Jahre und zwei Erweiterungsschritte spiter, nach dem ruhm-
losen Scheitern der europdischen Verfassung, scheint sie weiter denn je
von unserem Zugriff entfernt.

Vielleicht ist es jedoch kein Zufall, dass die Probleme fiir die ge-
meinsame Identitdt gerade in jenen Staaten aufgetreten sind, die eine
lange Tradition nationaler ldentitdt und/oder eine Tradition kolonialer
Beherrschung anderer Kontinente aufweisen. Wo Nationsbildungspro-
zesse frither und in stidrker vereinheitlichender Weise aufgetreten sind
(wie etwa in Frankreich, wo schon im Mittelalter und in der Renaissance
im Gefolge von Albigenserkreuzzug und Religionskriegen der erste
Schritt zur Vernichtung oder wenigstens Abwertung regionaler ,,Min-
derheits“-Identititen gesetzt wurde), und wo diese dann im 18. und
19. Jahrhundert durch die bekannten und etwa in Edward Saids Orien-
talism ausfiihrlich beschriebenen Identitéitsbildungsprozesse der kolonia-
len Situation (,,Wir und der Andere®) verstirkt wurden, scheint es
schwieriger als anderswo zu sein, sich auf eine neue Situation einzustel-
len, in der Europa offensichtlich nicht beim Status der Freihandelszone
mit biirokratischem Uberbau stehen bleiben kann, wenn es in einer glo-
balisierten Welt noch eine Rolle spielen will.

161

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL ROSSNER

Natiirlich ist die zentraleuropdische Erfahrung ganz anders geartet.
Eine Nationsbildung in diesem Sinne fand — wenn tiberhaupt — hier erst
im 19. und 20. Jahrhundert statt. Vorangehende Vereinheitlichungs-
schritte betrafen vor allem die Religionseinheit und hatten lediglich re-
gionale Bedeutung. Nicht einmal die Habsburger Monarchie selbst er-
reichte jemals eine religiose Einheit, von ethnischer oder sprachlicher
Einheit ganz zu schweigen, und das galt sogar auf regionaler Ebene.
Mehrsprachige Stidte wie Prag oder Preburg, aber sogar Budapest im
19. Jahrhundert sind gute Beispiele fiir diese Situation.

Im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts begann dann plétzlich eine
dramatische Beschleunigung der Nationsbildung im zentraleuropidischen
Raum. Was wihrend der Phase des Kalten Krieges durch den kommu-
nistischen Internationalismus (der freilich nur ein verkappter Kolonia-
lismus war) kurzfristig gestoppt wurde, liel sich nach dem Fall der
Mauer sehr erfolgreich zum Auffiillen des ideologischen Vakuums ver-
wenden. Seitdem haben wir viele Beispiele einer neuen Art von nation-
building erlebt, bei der am Anfang ein ,,Europagefiihl* und der dringen-
de Wunsch nach einer Mitgliedschaft in der Européischen Union steht,
was sich dann allméhlich in eine immer stirkere Betonung der eigenen
,hationalen Identitdt* gegeniiber der ,.kolonialistischen Biirokratie* aus
Briissel verwandelt.

Und dennoch kann man die lange Tradition des Miteinander in oft
chaotischen, sich iiberlappenden Umfeldern schwerlich leugnen, und
dieses Miteinander — das niemals harmonisch war, sondern stets ein
durchaus konfliktives Aushandeln der wechselseitigen Positionen —
konnte vielleicht auch wiedergewonnen und zum Ersatz fiir eine irrtiim-
lich nach dem Modell nationaler Identitit konzipierte européische Iden-
titdt werden.

Wenn wir uns heute fragen, wo Europa iiberhaupt ist, was Europa
ausmacht, welche Werte die Grundlage seiner Verfassung bilden sollen,
obwohl angeblich Europa seit 2000 Jahren eine Realitit ist, dann liegt
das vielleicht eben an dieser Situation des absoluten Zentrums, das Eu-
ropa — wenigstens in der Eigenwahrnehmung — die lidngste Zeit gewesen
ist. Wie fiir die Griechen jenseits ihrer Sprachgrenze die Barbarei be-
gann, wie fiir die Romer jenseits der Grenzen des Imperiums die Barba-
ren wohnten, so ist fiir Europa bis weit ins 19. Jahrhundert hinein eine
Diskussion des Europiischen iiberfliissig, weil das mit der Zivilisation
schlechthin zusammenfillt. Alles, was auBlerhalb liegt, ist Barbarei. Das
18. Jahrhundert hat eine FuBnote angefiigt, die lediglich territoriale Be-
deutung hat: Man kann gegen das Europa des Ancien Regime ein besse-
res, eigentlicheres Europa setzen, das in der Neuen Welt liegen kann,
weil man dort leichter einen Neuanfang setzen kann. An der Dominanz

162

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE VOM LATEINAMERIKANISCHEN FENSTER IM EUROPAISCHEN HAUS

europdischer Wertvorstellungen, europdischer Denkmuster dndert sich
dadurch nichts, und die Barbaren, die diesen im Weg stehen, werden
ausgerottet (USA, Argentinien) oder zumindest marginalisiert (im restli-
chen Lateinamerika). Der so genannte Imperialismus — oder der spite
bzw. reife Kolonialismus — Englands, Frankreichs, Hollands und einiger
anderer européischer Nationen, setzt bei allen notwendigen Abstufungen
denn auch, anders als zuvor die spanische Eroberung Lateinamerikas,
auf Distanzierung oder sogar Abschottung, Apartheid oder dergleichen
Phinomene, allerdings in einer nationalen und nicht europidischen Per-
spektive (sieche oben). Weder im Britischen Empire noch im franzosi-
schen Kolonialreich ist — bei allen Differenzen, die zwischen beiden be-
stehen — das koloniale Zentrum ,,europdisch®; es ist ein zivilisierter,
moderner Nationalstaat. Auch wenn Edward Said in beeindruckender
stilistischer Brillanz beschreibt, wie der britische und franzdsische Ori-
entalismus des 19. Jahrhunderts sich ,,den Orientalen* erschaffen, um
sich ihrer eigenen Identitét zu Vergewissern,8 dann geht es hier nicht um
eine europdische, sondern um eine britische oder franzosische Identitit.
Es ist ja auch kein Zufall, dass Said alle anderen Orientalismus-Ansétze
dieser Zeit — wie etwa die zentraleuropdischen in der Tradition eines Jo-
seph von Hammer-Purgstall — aufler Acht lisst’. Der aus dem Gegenbild
dieses Orientalen entstehende ,,Abendldnder ist also nicht Europier,
sondern allenfalls Westeuropéer, eigentlich aber der absolut gesetzte
Englidnder oder Franzose.

Das Thema Europa erhilt erst Bedeutung, als Europa nicht mehr die
Welt — und nicht einmal mehr das Zentrum dieser Welt — ist, sondern ein
Trimmerfeld, iiber das zwei neue Kolonialmichte — die USA und die
Sowjetunion — die politische und militdrische, zunehmend stirker aber
auch die kulturelle Kontrolle ausiiben.

Der Blick von auBen: Européische Identitats-
konstrukte auBereuropaischer Herkunft

Hat das ,,Europiische* als Kategorie tatsdchlich zuvor nirgends eine
Rolle gespielt? Nun, wenn ein Bewusstsein des ,,Europdischen‘ irgend-
wo entstehen konnte, dann wohl in den beiden Amerikas nach der Un-

8 Vgl. Edward Said, Orientalism, London u.a. 1978.

9 Siehe dazu: Veronika Bernard, Osterreicher im Orient: Eine Bestandsauf-
nahme Osterreichischer Reiseliteratur im 19. Jahrhundert, Wien 1996 und
Andre Gingrich, Grenzmythen des Orientalismus: Die islamische Welt in
Offentlichkeit und Volkskultur Mitteleuropas, in: Erika Mayr-Oehring,
Elke Doppler (Hg.), Orientalische Reise: Malerei und Exotik im spéten 19.
Jahrhundert, Wien 2003, S. 110-129.

163

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL ROSSNER

abhingigkeit, in denen die ortliche Bevolkerung trotz ihrer européischen
Herkunft nicht mehr einer einzelnen europdischen Kultur zuzurechnen
war. Das gilt in noch stirkerem Mafe fiir Lateinamerika, wo man sich
nach den Unabhingigkeitskriegen 1825 vom ,riickstindigen® Spanien
ab und dem ,fortschrittlichen* Frankreich und England zuwendete, und
wo man das Europiische erst beschworen konnte, um sich gegen die in-
digene Bevolkerung abzugrenzen, und danach (um die Jahrhundertwen-
de zum 20. Jahrhundert), um den wachsenden US-amerikanischen Kul-
tureinfluss abzuwehren.

So versucht man in der Epoche der Romantik um die Mitte des
19. Jahrhunderts die eigene Identitiit aus einer Alternative zwischen (eu-
ropdischer) civilizacion und (amerikanisch-indigener) barbarie abzulei-
ten. Diese Alternative, vor die der argentinische Essayist Domingo
Faustino Sarmiento den Kontinent gestellt sah, erforderte eine Entschei-
dung, und die musste im Geist der Romantiker fiir das Europiische fal-
len, wobei dieses fiir eine Mischung aus britischer (politischer und tech-
nischer) Modernitét und franzosischem kulturellem raffinement stand.

Zugleich aber erfolgt in Sarmientos brilliantem Essay auch eine —
nicht zuletzt durch die postkoloniale Situation geforderte - Differenzie-
rung des Europdischen: neben der amerikanischen ,.Barbarei* steht hier
eine zweite, die des mittelalterlich-inquisitorischen, von ,,afrikanischen‘
Einfliissen geprédgten Spanien (in seiner argentinischen Gegenwart ver-
bunden mit der im Landesinneren gelegenen alten Kolonial- und Uni-
versititsstadt Cérdoba) dem fortschrittsorientierten zivilisierten Europa
(Frankreich/England) gegeniiber (das in der Hauptstadt Buenos Aires zu
Hause ist).

Ein Wandel in dieser Perspektive, in der die Identitdt der hispano-
amerikanischen Linder als ein in die Zukunft projiziertes Projekt des
Sich-Befreiens von archaischen Formen der Gewalt und Anarchie unter
Eliminierung aller nicht zu einer europiisch-aufkldrerisch gepréigten
Form der Zivilisation passenden Bevolkerungsgruppen gefasst wird, ist
erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts moglich; einige Voraussetzungen
dafiir entstammen freilich dem spéten 19. Jahrhundert. Da ist zundchst
einmal — wieder vor allem in Argentinien und Uruguay — das zeitliche
Zusammenfallen des Abschlusses der Indianer-Ausrottungskampagnen
mit den ersten massiven Einwanderungswellen aus Europa. Der Indio
wird so vom Feind des nationalen Entwicklungsprojekts zum spétro-
mantisch-sentimental dem Tod geweihten letzten Erben einer natiirli-
chen Kultur, wie etwa in dem Epos Tabaré des Uruguayers Zorrilla de
San Martin (1888). Gleichzeitig wird der Europder vom Vorbild und
Lehrmeister zu einem Element, das das ,Eigene‘ bedroht: Eine gewisse
,Xenophobie‘, die man heute in Europa vielleicht besser verstehen kann,

164

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE VOM LATEINAMERIKANISCHEN FENSTER IM EUROPAISCHEN HAUS

kommt angesichts einer Situation auf, in der mehrere Jahrzehnte hin-
durch mehr als die Hilfte der Bevolkerung von Buenos Aires z.B. nicht
im Lande geboren waren. Dazu handelt es sich sozusagen um die ,fal-
schen Ausldnder* (auch das ist uns ja heute vertraut): Sarmiento und sei-
ne Freunde hatten gut ausgebildete, arbeitsame Fachkrifte — moglichst
Schweizer — erwartet; tatsdchlich kamen auf der Flucht vor dem Hunger
viele analphabetische Landarbeiter, ganz besonders viele aus dem Siiden
Italiens; sie werden nun allmihlich zu dem neuen Negativstereotyp (als
hinterlistige Betriiger wie in der Populédrversion der Martin Fierro-
Geschichte, dem Roman und Drama Juan Moreira von Eduardo Gutiér-
rez in den achtziger Jahren des 19. Jahrhunderts, als sprachunkundige
Tollpatsche oder mafiose Verbrecher wie im Theater der Jahrhundert-
wende).10

Damit schien Sarmientos Zukunftsprojekt einigermaflen in Frage ge-
stellt, und dennoch hat die Literatur dieser Zeit eine neue Moglichkeit
gefunden, ein dhnliches zivilisatorisches Identifikationsmuster zu entwi-
ckeln. Dieses ist mit dem ,,Modernismo* des Nicaraguaners Ruben Da-
rio verbunden, der sich in ganz Lateinamerika, besonders aber in den
Lindern, in denen Dario sich ldngere Zeit authielt wie Chile, Argenti-
nien und Uruguay, zu Ende des 19. Jahrhunderts entwickelte. Als von
der franzosischen Fin-de-siécle-Kultur geprégte &sthetizistische Rich-
tung verschob sich sozusagen der europidische ,Schwerpunkt® von einer
Zivilisation des Fortschritts, der Technik und Verwaltung im aufkléreri-
schen Geist, zu einer Zivilisation der intellektuellen Reife, ja Uberreife,
der Sensibilitit und Raffinesse, die man nun nicht mehr den einheimi-
schen Barbaren entgegensetzte (die es ja auch, wenigstens in Form der
Indios, in vielen Léndern gar nicht mehr gab), sondern den neuen Barba-
ren (und drohenden neuen Kolonialherren): den Nordamerikanern.

Hierfiir wiederum ist ein historisches Ereignis ausschlaggebend, das
um die Jahrhundertwende die spanische Gesellschaft in eine tiefe Krise
gestiirzt hatte: Die Niederlage Spaniens gegen die USA im Krieg von
1898, die zum Verlust der letzten Kolonien Kuba, Puerto Rico und der
Philippinen fiihrte. Dies war aber nun keine Unabhiingigkeit mehr, son-
dern eigentlich ein Wechsel des Kolonialherrn, denn sédmtliche Gebiete
fielen unverziiglich als Kolonien oder Semikolonien in das US-
amerikanische Imperium. Das ist der Moment, in dem man auch aufer-
halb Mexikos (das ja schon zuvor ein Gutteil seines Staatsgebiets an die

10 Vgl. dazu Michael Rossner, Tollpatsche (Versager), Heuchler, Menschen-
fresser. Zu einigen ernsten und unernsten Stereotypen von Immigranten in
Brasilien und Argentinien, in: Helmuth A. Niederle, Elke Mader (Hg.),
Die Wabhrheit reicht weiter als der Mond. Europa — Lateinamerika: Litera-
tur, Migration und Identitdt, Wien 2004, S. 149-160.

165

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL ROSSNER

Vereinigten Staaten verloren hatte) erstmals die Bedrohung durch den
michtigen Nachbarn im Norden erkennt und zu reagieren beginnt. In der
Literatur geschieht dies am eindrucks- und wirkungsvollsten wiederum
in einem Essay: Ariel von José Enrique Rod6 aus Uruguay.

Ariel nimmt zwar im Titel Bezug auf ein Stiick von Shakespeare
(The Tempest), dennoch ist der Essay nicht ohne den fiir die Modernis-
ten typischen franzosischen Einfluss denkbar. Es ist ein doppelter Ein-
fluss: Einerseits der einer franzosischen Kampagne fiir eine unter fran-
zosischem Primat stehende ,Latinitit‘, die gegen die Weltmachtstellung
der Briten und die kontinentale Macht des preuBischen Deutschland
nach der Niederlage von 1870 ausgespielt werden sollte; andererseits der
ganz konkrete eines Lesedramas von Ernest Renan, Calibdn, suite de La
Tempéte (1878). Renan hatte darin den Materialismus der egalitdren
Demokratie angeprangert, die er als perfekte Realisierung des primitiven
Erdgeists Caliban empfand. Rodds Text, der sich als Abschiedsrede des
Lehrers Prospero an seine Schiiler gibt, nimmt diese Idee auf und wen-
det sie auf die USA an, deren utilitaristischem Materialismus er die der
lateinamerikanischen Jugend eigene Liebe zum Schonen entgegensetzt,
die sich den Luftgeist Ariel zum Identifikationssymbol erwihlen soll.
Hier wird auch programmatisch die Bezeichnung América Latina ver-
wendet, die nicht zuletzt durch die kontinentale Strahlkraft von Rodds
Essay zur heute noch iiblichen Bezeichnung fiir Hispanoamerika und
Brasilien werden sollte.

In dieser — gemiBigten — Form war der modernistische Asthetizis-
mus offenbar auch mit dem noch immer herrschenden Positivismus
harmonisierbar. Jedenfalls verbreitete sich der ,,Arielismo* ab dem Er-
scheinungsjahr des Essays (1900) tiber den ganzen Kontinent und prigte
eine ganze Generation junger Intellektueller; jene Generation, die zwi-
schen 1910 und 1923 auch die diversen Hundertjahrfeiern der Unabhén-
gigkeit mit einer massiven Suche nach dem Eigenen erfiillen sollte.

Damit kam es im Rahmen der lateinamerikanischen Identitétsdebatte
daher zu einer weiteren Differenzierung des Europiischen in ein ,,latei-
nisches®, von kultureller GroBe und idealistischer GroBziigigkeit domi-
niertes Europa, dem das germanisch-angelsidchsische Europa des mate-
riellen Erfolgs und der technischen Stirke gegeniibergestellt wird,
wodurch sogar die einstige Kolonialmacht Spanien wieder Sympathien
gewinnt. Rod¢é fihrt als ,,Pilger nach Rom, um zu den Wurzeln dieser
,lateinischen Kultur Amerikas zu gelangen. Andererseits besteht kein
Zweifel daran, dass dieses ,,lateinische Europa“ eben das wahre Europa
ist und der angelsdchsische Materialismus seine wahre Vollendung in
den USA erreicht. Tatsdchlich stehen wir also hier am Beginn der Inan-
spruchnahme des Dreiecks USA-Europa-Lateinamerika zur Definition

166

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE VOM LATEINAMERIKANISCHEN FENSTER IM EUROPAISCHEN HAUS

der eigenen Identitit, und wiederum ist der privilegierte Blick auf Euro-
pa unverzichtbare Grundlage fiir eine solche.

Und auch als rund 20 Jahre spiter die Welle der Avantgarden La-
teinamerika erreicht und dort eine Distanzierung von europidischen
klassischen® Kunstnormen auslost, wird selbst diese Distanzierung
durch europdische Tendenzen angeregt und sozusagen ,,gerechtfertigt®.
Die Europamiidigkeit der Europier, die sich schon in der traditions-
zerstorerischen Geste der Futuristen, in den ,,chants negres* der Dadas
und besonders in der europakritischen Theorie der Surrealisten — etwa
bei Antonin Artaud'' geiuBert hat, wird zitiert und als Impuls dafiir
verwendet, den Schritt der Emanzipation und vor allem der Aufwertung
des Eigenen zu wagen, wofiir oft ein ,,symbolischer Indio* herhalten
muss, wie bei der brasilianischen Menschenfresserbewegung, deren
Vordenker Oswald de Andrade in einem Brief aus Europa schreibt: ,,Be-
achten Sie, wie Europa bestrebt ist, sich zu primjtivisieren“.12

Als dann der Zweite Weltkrieg und Hitlers Sieg iiber Frankreich die
lateinamerikanischen Intellektuellen aus Paris vertreiben, scheint die
Zeit gekommen, dieses Emanzipationsprogramm endgiiltig in die Tat
umzusetzen, als die in der Zwischenkriegszeit in Europa durch die Schu-
le des Surrealismus und der europdischen Anthropologie gegangenen
Autoren bei Ausbruch des Zweiten Weltkriegs in ihre lateinamerikani-
sche Heimat zuriickkehren. Vor allem Miguel Angel Asturias in Guate-
mala und Alejo Carpentier sind es, die nun eine neue Asthetik entwi-
ckeln, deren Grundlagen Alejo Carpentier wohl am besten in dem
Vorwort zu seinem 1949 erschienenen Roman El reino de este mundo
zusammengefasst hat. Er prigt dort, aufbauend auf dem surrealistischen
Begriff des ,,merveilleux quotidien*, des ,,Alltdglich-Wunderbaren®, das
ihm in der Dichtung der Surrealisten allzu artifiziell, allzu gewollt er-
scheint, den Begriff des ,,real maravilloso americano®, den man als
,,Wunderbares der amerikanischen Wirklichkeit* iibersetzen konnte. In
Amerika, so Carpentier, wire das Wunderbare tatsdchlich noch gelebte
Realitdt, eben wegen der — zuvor marginalisierten — indigenen und afro-

11 Siehe dazu Michael Rossner, Auf der Suche nach dem verlorenen Para-
dies. Zum mythischen Bewuftsein in der Literatur des 20. Jahrhunderts,
Frankfurt 1988 und ders., ,,La fable du Mexique“ oder vom Zusammen-
bruch der Utopien. Uber die Konfrontation europiischer Paradiesvorstel-
lungen mit dem Selbstverstdndnis des ,,indigenen” Mexiko in den 20er
und 30er Jahren, in: Karl Holz (Hg.), Literarische Vermittlungen. Ge-
schichte und Identitdt in der mexikanischen Literatur, Tiibingen 1988
(Beihefte zur Iberoromania 6), S. 47-60.

12 Oswald de Andrade, ,,Carta as Emboabas®, in: Minas Gerais, 13.5.1928
(,,Note vocé como a Europa procura se primitivisar.)

167

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL ROSSNER

amerikanischen Bevolkerung, die das besitzt, was den europiischen
Wunderinszenierern fehlt: den Glauben an das Ubernatiirliche. "

Was er hier entwirft und in dem oben genannten Roman auch durch
die teilweise Ubernahme der magiegliubigen Perspektive des haitiani-
schen Ex-Sklaven Ti Noél in die Erzihlerperspektive deutlich macht, re-
alisiert Miguel Angel Asturias in dem im selben Jahr erschienenen Ro-
man Hombres de maiz in exemplarischer Weise, bezogen auf die
indigene Kultur seines Heimatlandes. Spiter hat man dafiir die Erfolgs-
formel des ,,Magischen Realismus* geprigt, wobei ich mir erspare, hier
auf die Begriffsgeschichte und die moglichen Unterschiede zum ,,real
maravilloso* einzugehen. Sie sind gering, denn beide verdanken sich
den theoretischen Ansétzen des franzosischen Surrealismus, den Asturi-
as spiter als die ,,Befreiung des indigenen Unbewussten® in den latein-
amerikanischen Autoren klassifizierte. Sie sind so gering, dass die brasi-
lianische Literaturwissenschaftlerin Irlemar Chiampi zu Recht die
Verbindung der beiden in dem von ihr geprigten Begriff des ,,realismo
maravilhoso* vorgeschlagen hat."*

Entscheidend fiir das Verhiltnis zwischen Europa und Lateinamerika
der darauf folgenden Jahrzehnte, die fiinfziger, sechziger und siebziger
Jahre des vergangenen Jahrhunderts, ist die Formel des ,,Magischen
Realismus® geworden, die als Etikett den ungeheuren Exporterfolg der
lateinamerikanischen Literatur in der so genannten ,,Boom‘-Periode be-
griindet hat. Mit diesem Etikett versehen, wurden in Europa und in den
USA die unterschiedlichsten Autoren sozusagen ,marktgédngig‘ gemacht,
andererseits préigte es auch mehr und mehr das Selbstverstdndnis Latein-
amerikas als ,continente mestizo*; das bedeutet nicht, dass in Lateiname-
rika flachendeckend ein echtes Interesse an den noch vorhandenen indi-
genen und afroamerikanischen Kulturen zu verzeichnen gewesen wire,
sieht man von Ausnahmen wie Kuba ab, wo im Gefolge der Ethnologie
von Fernando Ortiz schon seit den 1920er Jahren die afrokubanische
Kultur mehr und mehr zum Gegenstand des Interesses geworden war;
aber es bedeutet doch, dass die Wertschitzung fiir die indigenen Ele-
mente des kulturellen Erbes, des kulturellen Gedachtnisses in den latein-

13 Y es que, por la virginidad del paisaje, por la formacién, por la ontologia,
por la presencia faustica del indio y del negro, por la revelacién que cons-
tituy6 su reciente descubrimiento, por los fecundos mestizajes que propi-
ci6, América estd muy lejos de haber agotado su caudal de mitologias.
(Pero qué es la historia de América toda sino una crénica de lo real mara-
villoso? (Carpentiers Text findet sich in deutscher Ubersetzung von A.
Botond in Alejo Carpentier, Stegreif und Kunstgriffe. Essays zur Literatur,
Musik und Architektur in Lateinamerika, Frankfurt a.M. 1980, S. 134f.).

14 Irlemar Chiampi, O realismo maravilhoso. Forma e ideologia no Romance
hispanoamericano, S. Paulo 1980.

168

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE VOM LATEINAMERIKANISCHEN FENSTER IM EUROPAISCHEN HAUS

amerikanischen Kulturen einen gewaltigen Aufschwung nahm, auch
wenn die in der ,,Mestizaje*-Formulierung implizite Ontologisierung des
,,Gemischt-Kulturellen* eine Illusion bleiben musste, wie manche Auto-
ren der ersten Generation (etwa Alejo Carpentier in seinem Roman Los
pasos perdidos) auch durchaus erkannten. Dieses neue Selbstverstindnis
festigt sich mit dem Welterfolg von Gabriel Garcia Marquez’ Roman
Cien aiios de soledad, der — anders als viele ,,Boom“-Erfolgswerke —
auch in ganz Lateinamerika einen begeisterten Leserkreis fand. Der
~Boom* hat somit tatsdchlich identitétsstiftend gewirkt, obwohl viele
bedeutende Werke dieser Zeit — etwa die Romane von Mario Vargas
Llosa aus Peru oder die meisten Romane von Carlos Fuentes aus Mexi-
ko — gar keine im strengen Sinn ,,magisch-realistischen” Elemente ent-
halten; und doch verdankt er sich letztlich der Orientierung an einer
europdischen Erwartungshaltung — also dem Blick durch das latein-
amerikanische Fenster in das europdische Haus.

Der Blick nach auBen: Européaische Identitéats-
projektionen nach Lateinamerika

Wenn der Boom, auf europidische Lesererwartungen antwortend, am En-
de zu einem lateinamerikanischen Identitidtsgefiihl beigetragen hat, so
hat er auch eine wesentliche Funktion fiir die Europder der 1960er und
1970er Jahre erfiillt. Der Blick durch das Fenster ist eben in beide Rich-
tungen moglich. Ein Blick auf die lingst zu nostalgischen Souvenir-
objekten gewordenen Che Guevara-T-Shirts macht es deutlich: Latein-
amerika wurde rund um das mythische Jahr 1968 zum Projektions- und
Wunschraum der jiingeren Generation Europas. Die Revolution, die man
in dem vom Kalten Krieg in zwei Hélften gespaltenen Kontinent nicht
oder nur schlecht verwirklichen konnte, schien in Lateinamerika nicht
nur noch wesentlich mehr gerechtfertigt, sondern auch real erreichbar;
das Vorbild der kubanischen Revolution, die Offnung des Christentums
in der Befreiungstheologie, aber natiirlich auch ein gehoriges Mall an
Abenteuerlust und Exotismus fiihrten zu einem ,,Boom‘ des Interesses
an Lateinamerika, der sich in dem Studentenandrang zu Lateinamerika-
Studien ebenso zeigte wie in dem humanitdren und politischen Engage-
ment vieler Intellektueller.

Die Welle von Militdrputschen in den 1970er Jahren mit der nach-
folgenden Etablierung diktatorischer Regime tat ein Ubriges, und fiir die
eher esoterisch Interessierten trat im Gefolge der Begeisterung fiir Car-

169

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL ROSSNER

los Castanedas ,,Don Juan“"’-Geschichten noch das Bild des weisen In-

dios hinzu, der Reise nach Innen (sozusagen eine Sekundirversion des
damals iiblichen Indien-Trips) und der Drogenkonsum im rituellen Voll-
zug derselben.

Das mag in der notwendigen Kiirze allzu sarkastisch und allzu kri-
tisch klingen. Es ist allerdings letztlich nichts anderes als die verinderte
Neuauflage des immer wieder mit der ,Neuen Welt“ verbundenen
Traums eines besseren Neubeginns, einer noch gestaltbaren — und nach
humanitiren Prinzipien gestaltbaren — Welt. Diese Rolle hat Lateiname-
rika fiir die durch den Eisernen Vorhang eingeschrinkten Westeuropéer
tatsédchlich sehr erfolgreich gespielt und damit auch eine nicht zu unter-
schitzende Bedeutung fiir die Identititskonstruktion der Westhilfte des
Kontinents gehabt — zweifelsohne in Deutschland, Osterreich, Italien
und Spanien in noch hoherem Mafle als in den ehemaligen Kolonial-
michten England, Frankreich und Holland, die in diesen Jahren auch mit
der Aufarbeitung des Verlustes ihrer Kolonialreiche beschéftigt waren.
Dennoch — und das beweisen Grofereignisse wie Ausstellungen und
Symposien, die Vergabe internationaler Literaturpreise, das Interesse
des Kinos und der Musikindustrie — war das Fenster nach Lateinamerika
in diesen Jahren ein bevorzugter Aussichtsplatz fiir das gesamte europii-
sche Haus.

Man kann diese Beziehung nicht ganz zu Unrecht auch in kolonialen
Termini definieren: Lateinamerika wurden vor allem in der Literatur die
Tugenden der ,,urspriinglichen Erzidhlkraft“ (so Marcel Reich-Ranicki
im Literarischen Quartett) zugeschrieben, die in Europa, vor allem in
Deutschland, verloren gegangen zu sein schienen. So importierte man
diese erzdhlerische Urkraft in Form die Vorurteile bedienender, besserer
oder schlechterer Literatur und Musik aus dem lateinamerikanischen
Raum und maBte sich zugleich an, die ,,Verarbeitung®, sprich: die Deu-
tung und theoretische Einordnung, im Zentrum vorzunehmen. Tatséich-
lich gelangte zu Boom-Zeiten kaum ein ernstzunehmender philosophi-
scher oder kulturtheoretischer Ansatz aus Lateinamerika nach Europa
und in die USA, allenfalls die Befreiungstheologie; aber schon ihr philo-
sophisches Pendant, Enrique Dussels Befreiungsphilosophiem, und erst
recht die neuere Kulturtheorie musste bis zum Ende der 1980er Jahre
warten, ehe man sie in Europa zur Kenntnis nahm.

15 Vgl. Carlos Castaneda, Die Lehren des Don Juan. Ein Yaqui-Weg des
Wissens, Frankfurt a.M. 1968 und Eine andere Wirklichkeit. Neue Ge-
spriache mit Don Juan, Frankfurt a.M. 1971.

16 Vgl. Enrique Dussel, Philosophie der Befreiung, Hamburg 1989.

170

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE VOM LATEINAMERIKANISCHEN FENSTER IM EUROPAISCHEN HAUS

Das Fenster als Spiegel: Lateinamerikanische
Identitatserfahrungen und Europaische Identitat

Dabei ist gerade diese Kulturtheorie fiir die européische Identitdtsdebatte
von besonderem Interesse, denn sie nimmt zunehmend Abstand von den
europdische Exotismen bedienenden Modellen des ,,Autochthonen® wie
des zum essentialistischen Schliisselkonzept erhobenen ,,Mestizischen*
und sucht nach Wegen der Identitétsfindung, die mehr mit Begriffen der
poststrukturalen und postkolonialen Theorie zu tun haben — auch wenn
die meisten Lateinamerikaner der Anwendung der ,,US-amerikanischen
Post-colonial studies* auf ihre Heimatlédnder sehr reserviert gegeniiber-
stehen. Einig sind sich dabei Theoretiker wie Schriftsteller vor allem in
der Ablehnung des oktroyierten Identitdtskonzepts, das mit dem fiktiven
Dorf Macondo aus Gabriel Garcia Marquez’ Roman Hundert Jahre Ein-
samkeit verbunden wird."”

Die Absetzbewegung von den Schemata der ,,Boom“-Literatur be-
ginnt mit der Aufarbeitung der eigenen Geschichte aus intertextuell-
ironischer, spielerisch entmythisierender Perspektive wie in der ,,nueva
novela historica*, die schon lange vor dem Quinto Centenario, dem 500.
Jahrestag der Landung des Kolumbus, im Jahr 1992 ihren Anfang nahm.
In diesem ,,Neuen Historischen Roman* erscheinen, wie zu Beginn er-
wihnt, die Rollen zwischen Europdern und Amerikanern vertauscht: in
dem Kolumbus-Roman des Argentiniers Abel Posse Los perros del pa-
raiso (1987) etwa, wo die verniinftigen Inkas und Azteken bei einem
Gipfeltreffen beschlielen, auf eine ,,Entdeckung® Europas zu verzichten,
weil dort ohnedies nur ungliickliche Leute herumlaufen, oder in dem
Maximilian-Roman des Mexikaners Fernando del Paso, wo den verriickt
erscheinenden, sich in magisch wirkenden Hofritualen ergehenden Eu-
ropdern der niichtern-rationale Indio Benito Juarez entgegengestellt
wird, der iiber den irrationalen ,,Austriaco® (Osterreicher) Maximilian
nur den Kopf schiitteln kann.

Zugleich aber wirkt dieses neue Interesse fiir die eigene Geschichte
auch insofern identitétsbildend, als gerade in diesen achtziger und neun-
ziger Jahren die lateinamerikanischen Gesellschaften mit jenem Phéno-
men zu tun haben, das man hierzulande in uniibersetzbarer Weise ,,Ver-
gangenheitsbewiltigung* genannt hat. Die Militdrdiktaturen, die in den
achtziger Jahren eine nach der anderen demokratisch gewihlten Regie-
rungen Platz machten, hatten zuvor durch eine selbst in der lateinameri-
kanischen Geschichte beispiellosen Intensitidt an Gewalt, Folter und Re-
pression traumatisierend gewirkt, sodass die neuen Zivilgesellschaften

17 Vgl. Diana von Romer, Friedhelm Schmidt-Welle (Hg.), Lateinamerikani-
sche Literatur im deutschsprachigen Raum, Frankfurt a.M. 2007.

171

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL ROSSNER

zunichst mit dieser Erinnerung fertig werden mussten. Daraus resultiert
tatséchlich ein neues, gebrochenes Selbstbewusstsein, in dem es gilt, die
durch die Amnestiegesetze verordnete Amnésie gerade im Bereich der
Literatur zum Ansatz fiir eine neue Suche nach dem kulturellen Ge-
dichtnis zu machen, eine Suche, die freilich wesentlich weniger ,,ma-
gisch-realistisch* als vielmehr intertextuell auftritt. Die Thematisierung
des Schreibvorgangs, Geschichten-Erzihlen als Erzidhlen von Geschich-
te, das wird — wie etwa bei dem Argentinier Ricardo Piglia18 — zu einem
neuen Selbstverstindnis des lateinamerikanischen Intellektuellen, das
mit dem ,Engagement‘ der ,,Boom‘-Literatur nur mehr peripher zu tun
hat.

In den neunziger Jahren erfolgt schlieBlich — mit einer neuen Gene-
ration von Autoren — endgiiltig die Rebellion gegen die iiberkommenen
Identitdtsmuster. Paradigmatisch dafiir ist die Anthologie McOndo, im
Jahr 1996 herausgegeben von den Chilenen Alberto Fuguet und Santia-
go Goémez, hinter deren Namen sich natiirlich eine spottische Anspie-
lung auf Garcfa Marquez’ Macondo verbirgt. In dem Prolog zu dersel-
ben erzdhlt Fuguet eine angeblich wahre Geschichte: Bei einer
Schreibwerkstatt in Iowa werden drei junge lateinamerikanische Auto-
ren aufgefordert, eine Kurzgeschichte fiir eine Zeitschrift zu verfassen.
Zwei Geschichten werden dann jedoch abgelehnt, und zwar mit der selt-
samen Begriindung: ,.Diese Texte konnten in jedem Land der Ersten
Welt geschrieben worden sein®. Diese entlarvend offene Zuriickweisung
der Lateinamerikaner auf ihren angestammten Platz als ,Exoten‘ wird
zum Ausgangspunkt fiir ein neues Selbstverstindnis; bei der Formulie-
rung dieses neuen kontinentalen Selbstverstindnisses sind Fuguet und
seine Freunde allerdings offensichtlich auf altbekannte Kommunikati-
onsprobleme gestolen — der Weg in andere lateinamerikanische Kultu-
ren verlduft nicht direkt, sondern iiber eine (doppelte) Atlantikiiberque-
rung — dank des wiedererstarkten spanischen Verlagswesens {iiber
Madrid oder direkt iiber das neue Zentrum USA.

Und doch: Trotz der Negation der ,,esencialismos reduccionistas® ist
im Prolog von einem gemeinsamen ,,gran pais McOndo* die Rede, das
aus der Perspektive der US-amerikanisierten Riesenstddte des Konti-
nents gesehen wird:

,Unser McOndo ist so lateinamerikanisch und magisch (exotistisch) wie das
reale Macondo (das natiirlich nicht real, sondern virtuell ist). In McOndo gibt
es McDonald’s, Mac-Computer und Condos [Eigentumswohnanlagen, condo-

18 Vgl. Ricardo Piglia, Kiinstliche Atmung, Berlin 2002 (span. Original:
Respiracién artificial, 1980).

172

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE VOM LATEINAMERIKANISCHEN FENSTER IM EUROPAISCHEN HAUS

minios], und natiirlich auch mit wei3gewaschenem Drogengeld gebaute Fiinf-
Sterne-Hotels und riesige Einkaufszentren.*'’

Und in der Folge wird das alte exotistische Paradigma erneut als ein
Produkt der Rezeption — diesmal der akademischen Rezeption und der
Selbstdarstellung der verdchtlich als ,.intelligentsia ambulante* bezeich-
neten Intellektuellen der ,,Boom*-Generation — dargestellt, durch das ein
gewichtiger Teil der lateinamerikanischen Kultur — eben der durch
(,,bastardisierte”) Populdrkultur, Medien, globalisierte Fernseh- und
Film-Bilder geprigte Teil — verdringt worden sei; und gerade diesen
Teil nennt Fuguet ,,hibrido*. Diese ,,cultura bastarda“ und ,,hibrida® wird
zur Definition einer lateinamerikanischen Gemeinsamkeit der jungen
Generation verwendet. Als solche unterscheidet sie sich freilich be-
trichtlich von der nicht ohne Spott in einem Zitat des chilenischen Lyri-
kers Oscar Hahn als ,,Rache fiir die Glasperlen des Kolumbus* darge-
stellten ,,Literatur des magischen Realismus fiir den Export (bei dem viel
Berechnung ist)*. Worin aber besteht sie nun tatsdchlich, aufer in der
Teilhabe an einer bereitwillig akzeptierten Globalisierung? Als Elemen-
te der ,,bastardisierten, hybriden* Kultur Lateinamerikas werden bewusst
nicht nur die verdringten Elemente der internationalen Populdrkultur
genannt, sondern auch die Folklore, der Fernsehsender MTV latina
ebenso wie Jorge Luis Borges und die Auslandsschuld, also ein bewusst
integrativer Ansatz, der theoretisch sogar fiir ,macondistische® Elemente
Platz lassen miisste. Da dieser ,,hybride* Kulturbegriff nun spezifisch fiir
die lateinamerikanische Literatur seiner Generation in Anspruch ge-
nommen wird, konnte man davon sprechen, dass der ehemalige ,conti-
nente mestizo‘ in dieser ,,McOndo*-Vision zu dem privilegierten Terri-
torium der globalisierenden Tendenz zur Begegnung des Eigenen und
des Fremden, zur Hybridisierung durch stindige De- und Re-Terri-
torialisierung der kulturellen Elemente wiirde, zu einem Paradies der
Dekonstruktion und des kulturellen Nomadentums.

Wird dies tatsédchlich als neue Identitdt empfunden? Das wird wohl
erst die Zukunft zeigen. Das neue Selbstbewusstsein hat Alberto Fuguet
und den ,,McOndo“-Leuten zu einer internationalen Medienprisenz ver-
holfen, wie sie in den letzten zwanzig Jahren fiir lateinamerikanische
Autoren eher die Ausnahme war. Fuguet prangte im Mai 1998 auf dem
Titelbild von Newsweek mit der Unterschrift: ,,Latin Literature’s New
Look“, wobei in zwei Artikeln dem Newsweek-Leser erkliart wurde, der
»Magische Realismus* wire nun endgiiltig tot, und ,,McOndo* sei der
neue Weg fiir die lateinamerikanische Literatur,20 und 1999 wihlten die

19 Alberto Fuguet, Santiago Gémez (Hg.), McOndo, Mailand 1996, S. 15.
20 Vgl. Newsweek, International Edition, 6.05.2002.

173

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL ROSSNER

Zeitschrift Time und der Sender CNN den Autor gar zu einem der fiinf-
zig ,Leader des Kontinents im neuen Jahrhundert”. Alberto Fuguets
Verinderung des Paradigmas weist allerdings in eine fiir den Europa-
Blick bedenkliche Richtung: auf ein im Gegensatz zum ,,Arielismo* sich
nicht mehr von den USA abgrenzendes Selbstverstindnis, sondern eines,
welches das sich neu formierende hispanische Kultursegment der einzi-
gen verbliebenen Supermacht programmatisch einschlief3t.

Dies ist jedoch nicht die einzige Moglichkeit der Reaktion gegen das
Diktat des Export-,,Macondismo‘: Anders positioniert sich die zweite,
rein mexikanische Gruppe dieser Generation, die Gruppe ,,Crack®, die
1996 ihr Manifest veroffentlicht hat und deren Mitglieder 1999, 2000
und 2001 die bedeutendsten Literaturpreise des spanischen Sprachraums
gewonnen haben. Von dem besonders in Mexiko (durch das Studenten-
massaker in Tlatelolco) mythisierten Jahr 1968 wollen diese jungen Leu-
te nichts mehr wissen: In diesem Jahr sind ihre bedeutendsten Vertreter,
Jorge Volpi und Ignacio Padilla, gerade erst geboren. Dagegen ist das
Jahr 1989, diese ,,vorweggenommene Zeitenwende®, fiir sie zum wich-
tigsten Erlebnis der Generation geworden. Auch schon deshalb interes-
sieren sich diese Autoren fiir Themen der européischen Kultur und Ge-
schichte, nicht mehr — wie noch in der ,,nueva novela histérica® — im
Sinne einer ironisch-postkolonialen Umkehr der Perspektive, sondern
durchaus in dem Sinne, den der Mentor dieser Generation, der 1986 ver-
storbene Argentinier Jorge Luis Borges, schon 1932 definiert hatte, als
er liber die argentinischen Schriftsteller sagte: ,,Ich glaube, dal unsere
Tradition die gesamte abendldndische Kultur ist, und ich glaube auch,
daB wir auf diese Tradition ein Recht haben, ein groferes Recht, als es
die Angehorigen dieser oder jener abendldndischen Nation haben kon-
nen.**!

Bei Ignacio Padilla wird das im Interview wiederum zu der Haltung
der Globalisierungsgeneration schlechthin:

,»Mein Werk ist ziemlich ortlos (,dislocada‘) in der Zeit und im Raum, ich
pflege keine Werke zu schaffen, die an konkreten Orten und zu konkreten Zei-
ten spielen. Es ist normal, dass es auffillt, wenn ein mexikanischer Autor iiber
das Europa von 1914 schreibt, ich habe freilich den Vorteil, zu einer Generati-
on lateinamerikanischer Schriftsteller zu gehoren, die die ganze Welt als ihr
Eigen empfindet, wir sind nicht mehr gezwungen, nur die lateinamerikanische

21 José Luis Borges, Der argentinische Schriftsteller und die Tradition, in:
Essays 1932-1936, Miinchen 1981, S. 150.

174

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE VOM LATEINAMERIKANISCHEN FENSTER IM EUROPAISCHEN HAUS

oder mexikanische Welt abzubilden, wir sind eine Generation, die in einer

mediatisierten Welt lebt, zu der sie Zugang hat. <%

Das fiihrt dazu, dass die beiden grofiten Erfolge der Crack-Generation
um 2000, Volpis Klingsor und Padillas Amphytrion eben in dieser Welt
angesiedelt sind: in Deutschland, Osterreich und der Schweiz sowie in
Mittel- und Osteuropa, und zeitlich in den Jahren zwischen 1914 und
1989. Das Fenster wird also nun von der anderen Seite her zum Einblick
benutzt, und was sich dabei ergibt, ist die Funktion eines Spiegels, wie
er sich innerhalb Europas kaum herstellen lieBe. Roberto Bolafios nach-
gelassener letzter Teil der Mammut-Romanserie 2666 (2004) ist eine
Auseinandersetzung mit der Geschichte von Mord, Vertreibung, Wahn-
sinn und Poesie wihrend des Zweiten Weltkriegs in Mitteleuropa, wie
man sie sich in dieser Intensitdt von einem europdischen Autor kaum
vorstellen konnte. Lisst sich ein solches neues Selbstbewusstsein mit
Begriffen der Post-colonial studies fassen? Die Autoren tun es ja selbst,
wenn sie auf dieser ,,Dislocacién®, auf der Diaspora, den Zwischenriu-
men, insistieren. Dennoch: Es wird kaum moglich sein, wenn man die
fiir ein ganz konkretes Umfeld entwickelten Theorien tel quel tibertrigt
und iiberall, wo es unterschiedliche Machtrelationen zwischen Zentren
und Peripherien in der kulturellen Kommunikation gibt, gleich von Ko-
lonialismus im Sinne des imperialistischen Kolonialismus des 19. Jahr-
hunderts spricht. Die zeitgendssische lateinamerikanische Kulturtheorie
hat freilich — ob sie sich nun der Begriffe Bhabhas bedient oder nicht —
gezeigt, dass ,,Hybriditdten* wesentlich komplexer aussehen konnen, als
die Verkniipfung zwischen einer (dienenden) ,,autochthonen und einer
(herrschenden) ,,globalen* Kultur; damit wiirden diese Begriffe viel-
leicht eines Tages fiir die europdische Situation selbst fruchtbar; denn
auch die Européder haben mit der neuen Heterogenitit im Inneren und
mit der globalisierenden Uniformierung im AuBeren ihre liebe Not.

Die europidischen Antworten auf diese Situation sind — wie die trau-
rige Farce des gescheiterten Verfassungsentwurfs zeigt — nicht eben
iiberzeugend ausgefallen. Ob man sich auf eine durch ,.europdische

22 Padilla, Ignacio, Interview (vermutlich 2001) im Internet, Ubersetzung:
M.R., http://www.terra.es/diadellibro/pprimavera/biograf.htm; Zugriffsda-
tum: 3.11.2006: ,Mi obra es bastante dislocada en el tiempo y en el
espacio, no suelo producir obras que se ubiquen en lugares y tiempos
concretos. Es normal que llame la atencién que un escritor mexicano
escriba sobre la Europa de 1914, la ventaja es que pertenezco a una
generacion de escritores latinoamericanos que sentimos el mundo entero
como propio, ya no estamos obligados a retratar el mundo latinoamericano
0 mexicano, somos una generacién que vive en un mundo mediatizado al
que tenemos alcance.*

175

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL ROSSNER

Grundwerte* definierte einheitliche Identitdt einigen kann, ob diese
Identitit eine einheitliche oder eine gemischte (multikulturelle) sein soll,
oder ob man es einfach beim Status quo einer Friedens- und Wirtschafts-
gemeinschaft unterschiedlicher und sich immer mehr gegeneinander ab-
schottender ,,Nationen* (was immer das im Europa der 27 und vielleicht
demnichst 30 bedeuten kann) belassen will, ist offensichtlich unent-
schieden und bietet rechts- und linkspopulistischen Kriften in Politik
und Medien jede nur mogliche Angriffsfliche fiir ihr gefdhrliches Spiel.
Und auch eine nach (fritherem) lateinamerikanischem Modell gestaltete
essentialistische ,,Mischungs-Identitidt“ — sozusagen ein europiischer
,Mestizaje* — kann wohl keine Basis fiir eine solche gemeinsame Identi-
tat bilden — abgesehen davon, dass gerade diese Mischung auf den grof3-
ten Widerstand in der Bevolkerung trifft.

Bleibt es bei dem privilegierten Ausblicks-Fenster, dann konnten in
naher Zukunft daher nicht nur die zeitgenossischen Autoren Latein-
amerikas wegweisende Funktion haben, sondern auch die lateinamerika-
nischen Theoretiker, die der poststrukturalen Theorie entsprechende
Identititskonzepte fiir ihren Kulturraum erdacht haben, von denen hier
drei kurz vorgestellt seien:

1) Das Konzept der ,,Heterogenitit* der lateinamerikanischen Kultur
des chilenischen Kultursoziologen José Joaquin Brunner: Brunner wen-
det sich dabei gegen den Mythos von der verlorenen ,,urspriinglichen
Identitit und Reinheit und stellt die lateinamerikanische Kultur mit
dem Bild des ,,gesprungenen/zerbrochenen Spiegels* vor, der ein Durch-
einander verschiedenster Facetten populdrer und hoher, Massen- und
Folklorekultur reflektiert, die durch keine ,,Ordnung®“ mehr auf irgend
einen Fortschritt, ein Ziel oder eine Richtung fokussiert werden;

2) Das Konzept des spanisch-kolumbianischen Kommunikations-
theoretikers Jesus Martin-Barbero, der in #dhnlicher Weise eine Identi-
tatsbildung durch ,,Ent-Totalisierung vorsieht; dabei tritt an die Stelle
der Suche nach nationaler oder kontinentaler ,,Identitdt” ein ungelostes
Spannungsverhiltnis von Historischem und Gegenwirtigem in einem
,,dritten Raum®, einem ,,Dazwischen®, das fiir eine ,,Entterritorialisie-
rung* des Volkstiimlich-Urspriinglichen der Peripherie und seine ,,Re-
territorialisierung* im Zentrum sorgen soll;

3) Das Konzept der ,Hybridisierung des argentinisch-mexika-
nischen Kultursoziologen Néstor Garcia Canclini (1991), das eine dy-
namische Interaktion zwischen ,,Massen-, Volks- und Hochkultur®, zwi-
schen ,,Lokalem und Kosmopolitischem* vorsieht.

Drei Konzepte also, die in dem Verzicht auf Ursprung, Reinheit, Zent-
rum, ,,Authentizitit®, tibereinstimmen und Wege zu einem prozesshaf-

176

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE VOM LATEINAMERIKANISCHEN FENSTER IM EUROPAISCHEN HAUS

ten, in konfliktiven Verhandlungen stets aufs Neue zu erarbeitenden
Selbstverstindnis weisen. Noch viele weitere Theoretiker wiren zu nen-
nen, aber vielleicht sollten wir zum Abschluss den Blick wieder zuriick
auf das Eigene richten, denn so ganz neu sind diese europdischen Identi-
tiatsprobleme zu Beginn des 21. Jahrhunderts ja nicht. Einer der von den
neueren Lateinamerikanern am meisten geschétzten europdischen Auto-
ren — Robert Musil — beschreibt bekanntlich im Kakanien-Kapitel (I,8)
seines Romans Der Mann ohne Eigenschaften die kollektive Identitét
mit folgenden Worten:

»-.. €s ist immer falsch, die Erscheinungen in einem Land einfach mit dem
Charakter seiner Bewohner zu erkldren. Denn ein Landesbewohner hat min-
destens neun Charaktere, einen Berufs-, einen National-, einen Staats-, einen
Klassen-, einen geographischen, einen Geschlechts-, einen bewuften, einen
unbewulBten und vielleicht auch noch einen privaten Charakter; er vereinigt sie
in sich, aber sie 16sen ihn auf, und er ist eigentlich nichts als eine kleine, von
diesen vielen Rinnsalen ausgewaschene Mulde, in die sie hineinsickern und
aus der sie wieder austreten, um mit anderen Bichlein eine andere Mulde zu
fiillen. Deshalb hat jeder Erdbewohner auch noch einen zehnten Charakter,
und dieser ist nichts als die passive Phantasie unausgefiillter Rdume; er gestat-
tet dem Menschen alles, nur nicht das eine: das ernst zu nehmen, was seine
mindestens neun anderen Charaktere tun und was mit ihnen geschieht; also mit
anderen Worten, gerade das nicht, was ihn ausfiillen sollte. Dieser, wie man
zugeben muB, schwer zu beschreibende Raum ist in Italien anders geférbt und
geformt als in England, weil das, was sich von ihm abhebt, andere Farbe und
Form hat, und ist doch da und dort der gleiche, eben ein leerer, unsichtbarer
Raum, in dem die Wirklichkeit darinsteht wie eine von der Phantasie verlasse-
ne kleine Steinbaukastenstadt.“*

Was Robert Musil da beschreibt — die Identitit im alten Osterreich —
klingt seltsam vertraut im Kontext der neuen lateinamerikanischen Kul-
turtheorie; was vielleicht doch ein Hinweis darauf ist, dass das latein-
amerikanische Fenster im europdischen Haus nichts so ganz Fremdes
wire, wie es auf den ersten Blick scheinen mag — und schon gar nicht in
Zeiten wie diesen, in denen die Lateinamerikaner zunehmend neben
Spanien, Portugal, Frankreich und England die zentraleuropdischen Kul-
turen entdecken.

Die lateinamerikanische Kultur hat — wie unser Kkleiner tour
d’horizon gezeigt hat — in den letzten Jahrzehnten damit eine Position
erreicht, in der sie weder als servil europidische Modelle empfangende
noch als exotistische Modelle fiir eine zivilisationsmiide ,,Erste Welt*

23 Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften I, hg. von Adolf Frisé, Rein-
bek b. Hamburg 1978, S. 34

177

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL ROSSNER

liefernde Kultur auftritt, sondern als ein gleichwertiger Widerpart, von
dem die Europder bei ihrer in den letzten Jahren fieberhaft unternomme-
nen Identitdtssuche in einer zunehmend globalisierten (und damit zuse-
hends US-amerikanisierten) Welt einiges lernen konnten. Wir werden
das lateinamerikanische Fenster im europdischen Haus noch gut brau-
chen konnen.

178

13.02.2026, 13:43:19. -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

