
Thorsten Bonacker / André Brodocz

Im Namen der Menschenrechte
Zur symbolischen Integration der internationalen Gemeinschaft 
durch Normen

Theorien normativer Integration waren sich bislang darin einig, daß die Integration
der internationalen Gemeinschaft dadurch gewährleistet ist, daß sich inner- oder
zwischenstaatlich handelnde Akteure an einem gemeinsam geteilten Verständnis, ei-
ner Idee oder einer Norm orientieren. Die Identität der internationalen Gemeinschaft
wurde dabei immer schon vorausgesetzt. Vor diesem Hintergrund ist auch die Dis-
kussion um die Transformation des Völkerrechts und die (des-) integrierende Kraft
der Menschenrechte geführt worden. Diese Diskussion aufgreifend versucht der Auf-
satz, eine neue integrationstheoretische Perspektive zu entwickeln, die Integration als
Unterschiedslosigkeit von Normen gegenüber unterschiedlichen Deutungen versteht
und die die internationale Gemeinschaft als etwas betrachtet, das sich erst durch eine
symbolische Konstruktion von Identität konstituiert. Wodurch die Gemeinschaft sym-
bolisiert wird, ist im Prinzip eine empirische Frage. Am Beispiel der Rechtferti-
gungsdiskussion humanitärer Interventionen – besonders der Kosovo-Intervention –
wird gezeigt, inwiefern Menschenrechte zunehmend die Funktion dieser Symbolisie-
rung übernehmen. 

1. Von der normativen Integration zur symbolischen Integration durch Normen1

Die weltgesellschaftliche Entwicklung nach dem Ende des Ost-West-Konflikts und
vor allem seit dem Beginn der Diskussion und der Praxis humanitärer Interventionen
hat die Frage aufgeworfen, wie eine normative Integration auf internationaler Ebene
angesichts der Widersprüchlichkeit von Staatenrecht und Menschenrecht gelingen
kann. Gerade die Debatte um die Legitimität und Legalität humanitärer Interventio-
nen ist davon gekennzeichnet, daß einerseits vor den desintegrativen Folgen des Aus-
einandertretens von Menschenrecht und dem Prinzip staatlicher Souveränität gewarnt
wird. Eine aktive Menschenrechtspolitik, die auch vor dem nicht-legalen, aber durch
den Verweis auf die Durchsetzung von Menschenrechten begründeten Instrument der
Intervention nicht zurückschreckt, zerstöre den normativen Konsens der Staatenge-

179

1 Für Hinweise, Anregungen und Kritik zu einer ersten Fassung des Textes danken wir den
anonymen Gutachter/-innen der ZIB und Christoph Weller.

Zeitschrift für Internationale Beziehungen
8. Jg. (2001) Heft 2, S. 179-208

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


meinschaft, der auf dem Völkerrecht beruhe (vgl. dazu Jahn 1993; Charvet 1997;
Ryan 1997) und habe unweigerlich einen Rückfall in den Naturzustand zwi-
schenstaatlicher Machtpolitik zur Konsequenz.2 Diese Position folgt einem Ver-
ständnis von Völkerrecht, wie es paradigmatisch etwa von Hedley Bull (1995) ver-
treten wird. Danach liegt die primäre Funktion des Völkerrechts darin, ein
grundlegendes Prinzip der internationalen Gesellschaft zu repräsentieren und dessen
Vorrang vor konkurrierenden Prinzipien zu behaupten: »the idea of a society of so-
vereign states« (Bull 1995: 134). Unter diesen Voraussetzungen, so bereits Bull, ist
deshalb auch die Verknüpfung von völkerrechtlich garantierter staatlicher Souverä-
nität und individuellen Menschenrechten eher »a symptom of disorder than of order«
(Bull 1995: 147). Andererseits wird die Emanzipation des Menschenrechts vom Prin-
zip nationalstaatlicher Souveränität und dem balance of power des UN-Sicherheits-
rats als Schritt in die richtige Richtung einer zukünftigen normativen Integration im
Sinne eines preemptorischen Rechtszustands begrüßt (vgl. etwa Brunkhorst 1996).
Das Völkerrecht sei ein Zwischenstadium auf dem Weg zur menschenrechtlich be-
gründeten normativen Integration in einem weltbürgerlichen Zustand bzw. einer
»wohlgeordneten Staatengemeinschaft« (Rinderle 1994). Humanitäre Interventionen
könnten diesen Weg – bei aller Problematik – beschleunigen. 

Zwischen diesen beiden Konzepten normativer Integration scheint eine Position zu
liegen, die darauf hinweist, daß Menschenrechte und Staatenrechte sich nicht
zwangsläufig ausschließen. So hat zuletzt vor allem Mervyn Frost (1996) die Ge-
genüberstellung von staatlichen Souveränitätsrechten und Menschenrechten in Frage
gestellt: Sowohl der Rechte garantierende Staat als auch das Rechte besitzende Indi-
viduum implizierten sich wechselseitig.3 Insofern enthalte die im Völkerrecht ge-
schützte staatliche Souveränität immer schon die Anerkennung des Individuums als
Rechtssubjekt.

»The basic idea here is that the concept of sovereignty and what we now see as the corre-
lative notions of freedom and individuality makes no sense in relation to autocratic states.
If, Frost reasons, we were not product of democratic states we would not have the voca-
bulary to insist on rights« (Sutch 2000: 223).

Stehen also Menschenrechte und staatliche Souveränitätsrechte in einem wechselsei-
tigen Konstitutionsverhältnis, dann kommt es darauf an, die Ausgestaltung des staat-
lichen Rechts auf Souveränität zur Durchsetzung menschenrechtlicher Normen zu
verändern. Lothar Brock (1999) zufolge besteht damit der Sinn normativer, über das
Recht verlaufender Integration darin, staatliche Handlungskompetenz sowohl nach
innen als auch nach außen einzuschränken. Normative Integration gelingt dann, wenn
bestimmte Leitideen handlungsstrukturierend wirken. »Diese normative Integration
spiegelt ideelle Orientierungen (Idee des Rechts, universalistische Umschreibungen

180

Aufsätze

2 Daß die internationale Gemeinschaft nicht in einer Ansammlung von Staaten bestehen
kann, scheint dabei Konsens zu sein. Siehe etwa die Beiträge in Heintze (1997).

3 Frost (1996: 138f) gewinnt diese gegenseitige Angewiesenheit aus einer Zusammen-
führung von Hegel und Dworkin, die nicht unumstritten ist. Siehe hierzu die Kritik von
Sutch (2000) und die Replik von Frost (2000).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


individueller Weltansichten)« (Brock 1999: 333). Solche Ideen haben sich im Zuge
der materiellen gesellschaftlichen Entwicklung – der zunehmenden Interdependenz
der Staatenwelt – herausgebildet. Die Vereinbarkeit von Staatenrecht und Men-
schenrecht zu einer gelingenden normativen Integration ist dann eine Frage, die sich
empirisch an der Etablierung entsprechender Institutionen und Verfahren, d.h. durch
die Herstellung einer kollektiven Handlungskompetenz entscheidet. 

Für alle drei Positionen gibt es gute Gründe. Aber allen Positionen ist gemeinsam,
daß sie unter normativer Integration etwas verstehen, was sich auf einen Konsens, auf
einen gemeinsam geteilten Glauben an etwas bezieht. Normative Integration wird da-
durch erreicht, daß sich inner- oder zwischenstaatlich Handelnde an einem gemein-
sam geteilten Verständnis, einer Idee oder einer Norm orientieren.4 Der Konflikt zwi-
schen Verteidigern des Prinzips staatlicher Souveränität im Völkerrecht und den
Befürwortern einer Stärkung der Menschenrechte zuungunsten des Souveränitäts-
prinzips besteht in erster Linie darin, daß das Normative der Integration anders aus-
gelegt wird. Die einen sehen normative Integration nur dann gewährleistet, wenn
Menschenrechte im Rahmen nationalstaatlicher Grenzen gewahrt und durchgesetzt
werden, die anderen sehen in der unbedingten Geltung dieser Grenzen eine Gefahr
für die Menschenrechte. Und Dritte bemühen sich um eine Vereinbarung. Einig ist
man sich also darin, daß integriert werden soll und wie Integration verläuft. Wodurch
aber integriert werden soll, ist umstritten. 

Dieser Konflikt, der vor allem im Streit um die Rechtmäßigkeit humanitärer Inter-
ventionen und besonders der im Kosovo aufflammte, ist häufig als ein Konflikt um
das richtige Völkerrecht interpretiert worden. In diesem Zusammenhang wurde im-
mer wieder auf den »Geburtsfehler« des Völkerrechts verwiesen, das scheinbar Un-
vereinbares, nämlich Menschenrechte und Staatenrechte, miteinander zu vereinbaren
versuchte. Während das klassische Völkerrecht mit dem liberum ius ad bellum den
Krieg als mögliches Mittel der Politik akzeptierte, ist das in der Charta der Verein-
ten Nationen zum Ausdruck kommende moderne Völkerrecht insofern ein Friedens-
recht, als es zur Aufrechterhaltung des zwischenstaatlichen, freilich negativen Frie-
dens dient. Allerdings haben die Völkermordkonvention von 1948 und die
Menschenrechtspakte von 1966 zu einer völkerrechtlichen Positivierung der Men-
schenrechte geführt, so daß de jure das Recht auf staatliche Autonomie nicht mehr ein
Freibrief für Menschenrechtsverletzungen sein durfte. Die Frage um das richtige Völ-
kerrecht entzündete sich in dem Moment, als es aufgrund der internationalen politi-
schen Lage möglich wurde, die faktischen Menschenrechtsverletzungen diesem völ-
kerrechtlichen Prinzip zugängig zu machen. 

Aus sozialwissenschaftlicher Perspektive ist dieser Streit nicht zu entscheiden.5
Eine solche Perspektive interessiert sich nicht dafür, ob die eine oder die andere Deu-
tung des Völkerrechts mehr Plausibilität für sich in Anspruch nehmen kann. Im Mit-

181ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

4 Vgl. dazu auch den Versuch von Michael Müller (1996), das Habermassche Verständnis
von normativer Integration für eine Theorie internationaler Beziehungen fruchtbar zu ma-
chen und unter normativer Integration mehr als nur Kooperation zu verstehen. 

5 Siehe dagegen die rechtswissenschaftlichen Arbeiten von Gading (1996) und Trautner
(1999).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


telpunkt steht dagegen eine Frage, auf die im folgenden eine Antwort gefunden wer-
den soll. Sie betrifft die Art und Weise, wie die normative Integration der Weltge-
sellschaft zu einer internationalen Gemeinschaft möglich ist: Wie integrieren Nor-
men? Dabei scheint es zunächst sinnvoll zu sein, einen nicht-normativen Blick auf
das Problem normativer Integration zu werfen. Ein solcher Blick sieht in dem Streit
um das richtige Völkerrecht zunächst kein desintegratives Phänomen, denn – so un-
sere These – Integration wird nicht durch die identische Orientierung an gemeinsam
geteilten Normen, sondern durch die Unterschiedslosigkeit dieser Normen gegenüber
unterschiedlichen Deutungen erreicht. Wenn die Beobachtung zutrifft, daß sich in der
Debatte um normative Integration oder um das richtige Völkerrecht alle Kontrahen-
ten auf dasselbe Menschenrecht beziehen, ohne daß sie dabei in der Frage überein-
stimmen, was darunter genau zu verstehen sei, dann ist dieser gemeinsame Bezug ein
Anzeichen für die integrative Kraft dieser Normen – und zwar für eine Integration,
die dadurch zustande kommt, daß sich alle auf Dasselbe beziehen. Integration findet
dann gewissermaßen hinter dem Rücken der Akteure durch einen unterschiedlichen
Bezug auf Dasselbe statt. Was allerdings die Funktion dieses Selben erfüllt, bleibt da-
bei zunächst offen und ist vor allem eine empirische Frage. Denn der unterschiedli-
che Bezug auf Dasselbe stiftet erst Identität. Daraus folgt zweierlei: Zum einen setzt
diese Bezugnahme Identität nicht schon voraus; und zum anderen liegt die Identität
nicht schon im identitätsstiftenden etwas. Jede Übernahme der identitätsstiftenden
Funktion ist deshalb auch immer nur symbolisch. Integration, so die These, vollzieht
sich also durch die symbolische Konstruktion einer Identität – hier: der internationa-
len Gemeinschaft –, die dadurch entsteht, daß sich alle auf etwas Identisches bezie-
hen, ohne daß sie darunter etwas Identisches verstehen. So entsteht etwas Unbe-
streitbares, etwas, auf das alle Positionen trotz ihrer jeweiligen Unterschiede Bezug
nehmen und dessen Sinngehalt damit deutungsoffen wird. Diese Deutungsoffenheit
und nicht die genaue Fixierung der Bedeutung normativer Konzepte ist es, was inte-
griert. Der Streit zwischen dem Prinzip staatlicher Souveränität und dem der Men-
schenrechte wird in diesem Zusammenhang ein Streit um die »richtige« Symbolisie-
rung der internationalen Gemeinschaft. Und die Verteidigung des Souveränitätsprin-
zips mit dem in der Interventionsdebatte häufig zu hörenden Argument, dieses
schütze die Menschenrechte, gibt einen ersten Hinweis darauf, daß sich die Men-
schenrechte als Kandidat für die identitätsstiftende Symbolisierung durchsetzen. Nor-
mative Integration ist darum genau genommen immer »nur« eine symbolische Inte-
gration durch Normen.

Vor diesem Hintergrund ist die Diskussion um das richtige Völkerrecht von zen-
traler Bedeutung, weil sie sich im Medium der symbolischen Konstruktion einer
Identität abspielt, die eine internationale Gemeinschaft als symbolische Integration
der Weltgesellschaft durch Menschenrechtsnormen erst hervorbringt.6 Wenn im
Zuge dieser Diskussion die Befürchtung geäußert wurde, daß die Menschenrechts-

182

Aufsätze

6 Siehe zu dieser Unterscheidung von Gemeinschaft und Gesellschaft – allerdings unter
handlungstheoretischen Vorzeichen – auch Forschungsgruppe Weltgesellschaft (1996: 12-
21) sowie jetzt auch Albert et al. (2000).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


idee die »normative Integration« gefährde, oder daß die Ausweitung der Menschen-
rechtsidee deren Bedeutungskern auflöse und damit unklar werde, was unter Men-
schenrechten genau zu verstehen sei, dann soll im folgenden gezeigt werden, inwie-
fern das Menschenrecht vor allem seit der Debatte um die Rechtfertigung
humanitärer Interventionen nicht trotz, sondern wegen seiner Deutungsoffenheit in
zunehmendem Maße zur Symbolisierung der Identität der internationalen Gemein-
schaft dient. Es ist das Unbestreitbare, um das gestritten wird. Zudem kann auf diese
Weise deutlich werden, daß die symbolische Konstruktion von Identität für die in-
ternationale Gemeinschaft von konstitutiver Bedeutung ist. Anders als die klassi-
schen Annahmen, wonach eine symbolisierende Norm die Existenz der zu symboli-
sierenden Gemeinschaft voraussetzen muß,7 wird hier eine Perspektive eröffnet, die
die konstitutive Funktion von Symbolisierung theoretisch fassen kann.

Dazu werden vier Argumentationsschritte durchlaufen: Zunächst soll daran erinnert
werden, welche Rolle die Menschenrechte bei der Symbolisierung der Identität einer
internationalen Gemeinschaft gespielt haben (Kap. 2). Die Karriere des Signifikanten
»Menschenrechte« als Symbolisierung einer solchen Identität hat vor allem zwei
Gründe: Einerseits verdankt sie sich, wie Hannah Arendt (1955, 1967) nachgewiesen
hat, der inneren systematischen Spannung im Menschenrechtskonzept; andererseits,
so unsere These, dem gesellschaftsstrukturellen Prozeß der Globalisierung, in dem
nach Ende des Ost-West-Konflikts die für das Recht paradoxe Erfahrung gemacht
wird, daß aus Recht Unrecht entstehen kann (Kap. 3). Als empirische Illustration der
These einer Integration durch Stiftung einer unbestimmten symbolischen Identität
dient deshalb der Diskurs um die Rechtfertigung humanitärer Interventionen. Hier
zeigt sich eine Deutungsöffnung dessen, was mit Menschenrechten verbunden wird –
eine Deutungsöffnung, die zugleich eine Voraussetzung für die Übernahme der Funk-
tion der Symbolisierung von Identität ist (Kap. 4). Dieser Prozeß der Deutungsöffnung
soll abschließend gesellschaftstheoretisch so erklärt werden, daß deutlich wird, war-
um sich diese Deutungsöffnung als symbolische Integration durch Normen verstehen
läßt. Dazu dient die Theorie des deutungsoffenen Signifikanten (Kap. 5). Ab-
schließend soll noch in aller Kürze angedeutet werden, welche Perspektiven eine sol-
che Theorie der symbolischen Integration durch Normen eröffnet (Kap. 6).

2. Von der Funktion der Menschenrechte in der internationalen Gemeinschaft

Seit dem Ende des Ost-West-Konflikts zeichnet sich in der Weltgesellschaft eine
grundlegende Veränderung ab, die durch den Kosovo-Konflikt eine dramatische Zu-
spitzung erfuhr. Anlässe für internationale Konflikte sind nicht so sehr die rücksichts-
lose Verfolgung nationaler Interessen verbunden mit dem Recht auf Selbstverteidi-

183ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

7 Vgl. etwa Bull (1995: 137) für das Verhältnis von Völkerrecht und internationaler Ge-
sellschaft: »International law cannot identify the idea of international society as the su-
preme normative principle unless an international society in some measures already exists
[...].« Siehe in diesem Sinn auch Dieter Grimms (1995) verneinende Antwort auf die Fra-
ge, ob Europa eine Verfassung braucht.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


gung im Angriffsfall, sondern die Verteidigung oder Wiederherstellung elementarer
Grundrechte in einem Staat, dessen Souveränitätsansprüche dadurch verletzt oder zu-
mindest in Frage gestellt werden. Die daraus resultierenden Kriege sind, wie Ulrich
Beck (2000) betont hat, nicht mehr umstandslos mit dem Clausewitzschen Vokabular
zu fassen, sondern es handelt sich um »postnationale Kriege«8 der zweiten Moderne,
in der das Menschenrecht das Völkerrecht brechen kann. »An die Stelle der Prinzipien
der ersten Moderne«, so Beck (2000: 235), »tritt ein Koordinatensystem, in dem Indi-
vidualisierung und Globalisierung direkt aufeinander bezogen werden. Die Träger der
Menschenrechte sind Individuen (und nicht Kollektiv-Subjekte wie ›Volk‹ oder
›Staat‹)«. Kennzeichen dieser zweiten Moderne ist es demzufolge, daß nicht mehr das
Recht auf Selbstverteidigung innerhalb einer internationalen Logik der Selbsterhal-
tung, sondern die Frage nach Möglichkeiten und Grenzen humanitärer Interventionen
im Zentrum der Diskussion steht.9

Die Vorgeschichte dieser neuen »postnationalen Konstellation« (Habermas 1998)
läßt sich aus zwei Perspektiven schildern: zum einen aus der internationalen Per-
spektive, aus der Menschenrechte zunächst im Rahmen des Völkerrechts zu positi-
ven Rechten werden; zum anderen aus der staatlichen Perspektive, aus der Men-
schenrechte in Verfassungen dazu dienen, die Paradoxie des positiven Rechts mit
rechtseigenen Mitteln zu bearbeiten.

2.1. Die internationale Perspektive

Aus der internationalen Perspektive beginnt die Vorgeschichte mit der Ablösung des
westfälischen Systems und seiner Doktrin des gerechten Krieges. Jene stellte keines-
wegs eine Rechtfertigung des Krieges an sich dar. Aus »gerechten« Gründen – wie
die Verteidigung gegen unmittelbar drohende Gefahr für Leben, Körper, Eigentum
oder andere Rechte, die Wiedergewinnung von Dingen, die ihm gehören oder ge-
schuldet werden, die Bestrafung und die Nothilfe – konnte jeder Staat legitim krie-
gerisch agieren. Insofern wird die befriedende Wirkung der Theorie des bellum ius-
tum vor allem darin gesehen, daß sie als eine Art Spielregelkatalog kriegerischer
Auseinandersetzungen zur Zivilisierung, nicht aber zur gänzlichen Illegitimierung

184

Aufsätze

8 Andere sehen in der heutigen Situation eine neuartige Form des Bürgerkriegs (vgl. En-
zensberger 1993) oder eine neue Variante des Nationalismus (vgl. Ignatieff 1994), viel-
leicht eines Nationalismus nach dem Ende der Idee der Nation. Auch Zygmunt Bauman
(1997: 255f) erkennt in der Postmoderne einen gewaltsamen Neotribalismus am Werk,
dessen Gewaltformen sich auf einen Zerfall alter identitätsstiftender Gemeinschaften stüt-
zen. Insofern können seiner Ansicht nach Individualisierung und eine Rekollektivierung
der Gewalt Hand in Hand gehen.

9 Für einen Überblick über das Konzept der humanitären Intervention vgl. Pape (1997) und
Hoffmann (1996) sowie über die Politik des »neuen Interventionismus« Debiel/Nuscheler
(1996). Darüber hinaus hat Eberwein (1997) die Auswirkungen der humanitären Inter-
vention auf die Idee nationalstaatlicher Souveränität untersucht und gezeigt, inwiefern die
Politik der humanitären Hilfe schon vor 1989 langsam in den Mittelpunkt der politischen
Öffentlichkeit gerückt ist. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


des Krieges beitrug (Senghaas 2000). Das moderne Völkerrecht gesteht dagegen nur
jenem kriegerischen Handeln Legitimität zu, das auf immer schon ungerechte Kriegs-
handlungen reagiert. Denn es ist als ein Friedensvölkerrecht konzipiert, das Inter-
ventionen in andere Staaten nur noch im Fall der Selbstverteidigung und zur Wah-
rung oder Wiederherstellung des internationalen Friedens oder mit ausdrücklicher
Zustimmung der betroffenen Staaten erlaubt.10 Mit anderen Worten: Interventionen
lassen sich nur dadurch rechtfertigen, daß sie im Namen der internationalen Ge-
meinschaft vollzogen werden, d.h. wenigstens unter Rückgriff auf völkerrechtlich ge-
setzte Normen, die als vertraglich fixierte Regeln der internationalen Beziehungen
allgemein anerkannt sind. Um also intervenieren zu dürfen, muß die Sprache der in-
ternationalen Gemeinschaft gesprochen werden. Und damit diese Sprache gespro-
chen werden kann, muß so etwas wie eine Symbolisierung der internationalen Ge-
meinschaft gelingen, auf die man sich auch im Fall der Intervention beziehen muß,
damit Interventionen als gerechtfertigt erscheinen. Erste Versuche der Stiftung einer
solchen Identität finden sich in der Kantischen Idee des Völkerbundes, die versucht,
das Souveränitätsprinzip menschenrechtlich, d.h. moralisch zu fundieren. Neben den
unzureichenden gesellschaftsstrukturellen Bedingungen scheiterte diese Idee daran,
daß sie auf die moralische Selbstbindung der Regierenden vertrauen muß. »Diese
Versicherung«, so Habermas (1996c: 198) in seiner Kritik an Kant, »läßt jedoch die
entscheidende Frage offen, wie denn die Permanenz der Selbstbindung von Staaten,
die als Souveräne fortbestehen, gesichert werden kann«. Das moderne Völkerrecht ist
demgegenüber insofern im Vorteil, als es schon in der Charta der Vereinten Nationen
positiv auf die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte von 1948 Bezug nimmt –
ein Bezug, der später dann durch weitere völkerrechtliche Vereinbarungen wie die
Menschenrechtspakte von 1966 noch verstärkt wird. Damit war – mehr aber auch
nicht – der Grundstein dafür gelegt, daß sich Menschenrechte zur Symbolisierung der
internationalen Gemeinschaft eignen, da sie etwas bezeichnen, das alle partikularen
politischen Gemeinschaften transzendiert. 

2.2. Die staatliche Perspektive

Vor der völkerrechtlichen Positivierung der Menschenrechte steht allerdings ihre Im-
plementierung in die Verfassungen der Nationalstaaten. Menschenrechte dienen
nämlich zunächst dazu, als verfassungsmäßig garantierte Grundrechte die Paradoxie
des modernen Rechts zu lösen. Diese Paradoxie besteht darin, daß das ausdifferen-
zierte Recht weder einen rechtmäßigen Grund hat, noch als Beseitigung des Unrechts
gedacht werden kann. »Am Anfang war kein Unrecht« (Luhmann 1993: 11-64). Die
moderne Unterscheidung zwischen Rechts- und Naturzustand zeigt diese Paradoxie
des Rechts sehr genau: Wenn der Beginn des Rechtszustands das Ende des Naturzu-

185ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

10 Dennoch gab es einige Versuche, die Legitimität der humanitären Intervention im Koso-
vo an die Meßlatte des Konzepts des gerechten Krieges von Thomas von Aquin bzw. der
daran anschließenden Tradition anzulegen (vgl. etwa Fixdal/Smith 1998; Mayer 1999).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


stands bedeutet, dann muß es das Recht immer schon vor dem Recht gegeben haben,
denn ansonsten wäre der Beginn des Rechts selbst unrecht. Recht setzt sich im Grun-
de immer selbst voraus und ist immer vor dem Anfang, »vor dem Gesetz« (Derrida
1992; vgl. Bonacker 1999) schon gewesen. Weil aber in der Moderne der Rückgriff
auf etwas außerhalb des Rechts zur Begründung des Rechts keine große Plausibilität
für sich beanspruchen kann, muß sich das Recht etwas anderes einfallen lassen. An-
sonsten sieht sich das Recht vor die paradoxe Frage gestellt, ob die praktizierte Un-
terscheidung von Recht und Unrecht selbst Recht oder Unrecht darstellt. Denn ist die
Unterscheidung von Recht und Unrecht selbst rechtens, dann wäre auch Unrecht
Recht, sowie umgekehrt Recht Unrecht wäre, wenn die Unterscheidung von Recht
und Unrecht selbst Unrecht ist. Damit sich diese paradoxe Frage erst gar nicht stellt,
erfindet das Recht eine Institution, die im Recht das Aufkommen dieser Frage
blockiert: die Verfassung (vgl. Luhmann 1990; vgl. dazu Brodocz 2000b: 210-243).
Denn die Verfassung bedeutet die Einführung einer weiteren Unterscheidung, und
zwar der Unterscheidung zwischen Verfassungsrecht und übrigem Recht. Die para-
doxieentzündende Frage, ob die praktizierte Unterscheidung von Recht und Unrecht
selbst Recht oder Unrecht ist, stellt sich fortan nicht mehr, weil sie durch die Frage
ersetzt wird, ob die Praxis von Recht und Unrecht verfassungskonform ist oder nicht.
Wann immer Zweifel entsteht, ob eine Rechtsentscheidung rechtmäßig ist, muß die
Verfassung gefragt werden. Menschenrechte sind aus der Sicht des Rechts nicht sein
moralischer Grund. Vielmehr benutzt das Recht Menschenrechte in Form der Ver-
fassung, um seine Paradoxie zu blockieren, wenn nach der Rechtmäßigkeit des
Rechts gefragt wird. Diese rechtsinterne Differenz zwischen verfassungsmäßigen, in
gewissem Sinn überpositiven Grundrechten und den übrigen positiven Rechtsnormen
ist auch als menschenrechtliche Legitimation des Rechts beschrieben worden (vgl.
etwa Kersting 2000a: 256-258).

Führt man beide Perspektiven – die internationale und die staatliche – zusammen,
so zeigt sich, daß es zunächst durchaus konsequent, zumindest aber funktional war,
Menschenrechte im Kontext staatlicher Souveränität zu interpretieren. Denn so konn-
te von internationaler Gemeinschaft gesprochen werden, ohne die staatliche Souverä-
nität in Frage zu stellen. Die Paradoxie, daß die Legitimität des Rechtsstaats aus der
Illegitimität seiner Gründung herrührt, konnte so nach innen einerseits mit dem Ver-
weise auf die Verpflichtung auf Menschenrechte verdeckt werden. Andererseits war
es nach außen möglich, das Gemeinsame im Verschiedenen zu entdecken und völker-
rechtlich festzuschreiben. Der Partikularismus des Nationalstaats war damit in eine Art
Universalismus gekleidet worden, denn mit dem Verweis auf Menschenrechte ließ
sich zeigen, daß allen nationalstaatlichen Besonderheiten etwas Gemeinsames zu-
grundelag. Daß dabei dieselben universalistischen Grundrechte unterschiedlichen
Lesarten unterworfen sind, resultiert aus dem Kontext der jeweiligen Geschichte und
Tradition eines Staats (vgl. Habermas 1996b: 143; 1996d: 330; vgl. dazu Brodocz
2000b: 172-210). Dieses Gemeinsame war solange in seiner Bedeutung relativ unum-
stritten, wie Menschenrechte als Legitimationsquelle des Staats galten. 

186

Aufsätze

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


3. Von Geltung und Genese der Menschenrechte

Um die Auflösung dieser »Legitimationskette« (Kersting 2000b: 193) zu verstehen, ist
es notwendig, in zwei Richtungen zu argumentieren: in Richtung der Geltungsbehaup-
tung der Menschenrechtsidee und in Richtung ihrer sozialen Genese.11 Zunächst muß
gezeigt werden, warum diese Verbindung von Menschenrechten und staatlicher Sou-
veränität nicht nur nicht zwingend, sondern warum sie weder zur einen noch zur ande-
ren Seite paradoxiefrei aufzulösen ist. Erst dann nämlich kann eine »ideologiekritische«
Sichtweise verabschiedet werden, die glaubt, den »eigentlichen« Bedeutungskern der
Menschenrechte zu kennen.12 Und zweitens müssen Menschenrechte infolgedessen erst
in einem bestimmten gesellschaftlichen Kontext gedeutet werden. Der erkenntniskri-
tisch erbrachte Nachweis, daß die Geltung der Menschenrechte nicht gesichert sein
kann, dient also der empirischen Analyse ihrer sozialen Genese.

3.1. Die Geltung der Menschenrechte

Wenn das, was wir unter Menschenrechten verstehen, also kontingent und eine Fra-
ge der gesellschaftlichen Praxis ist, und wenn dennoch nicht einem rückhaltlosen Re-
lativismus das Wort geredet werden soll,13 dann muß die Abhängigkeit der Deutung
von Menschenrechten von den gesellschaftlichen Deutungsprozessen so begründet
werden, daß klar wird, warum jede gesellschaftliche Deutung an der Idee der Men-
schenrechte grundsätzlich vorbei geht. Gleichzeitig kann diese Idee nur in gesell-
schaftlichen Deutungsprozessen zum Vorschein kommen. Ein solches erkenntniskri-
tisches Verständnis der Menschenrechte will demnach zeigen, warum wir den
Sinngehalt der Menschenrechte, der uns zu einem bestimmten Handeln normativ ver-
pflichten soll, überhaupt – beispielsweise in der Sprache des Nationalstaats als bür-
gerliche Grundrechte – deuten müssen und warum eine solche vielleicht historisch
überlieferte und gemeinsam geteilte Deutung dennoch keine vollständige Plausibilität
für sich in Anspruch nehmen kann. 

Hannah Arendt (1955) hat für eine solche Begründung der Kontingenz von Men-
schenrechten einige wichtige Anhaltspunkte geliefert. Ihr zufolge ersetzen Men-
schenrechte die leer gewordene Lücke des normativen Zentrums der Moderne, indem
sie zeigen, daß nach der Revolution allen Menschen die gleichen Rechte zustehen, so
daß sich alle Menschen als Mitglieder einer politischen Gemeinschaft und deshalb, mit

187ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

11 Zur zentralen Bedeutung der Unterscheidung von Geltung und Genese für das normative
Selbstverständnis der Moderne siehe Bonacker (2000a).

12 Siehe zur grundsätzlichen Kritik an einer essentialistischen Ideologietheorie Laclau
(1996).

13 Universalismus und Relativismus sind nur zwei Seiten derselben Medaille, die man Es-
sentialismus nennen könnte. Vgl. dazu Rortys (1997) Zurückweisung des Relativismus.
Vgl. auch Honneth (1996) und Bonacker (2000b). Für die Diskussion zwischen »founda-
tionalists« und »nonfoundationalists« in bezug auf die Rechtfertigung humanitärer Inter-
ventionen siehe Wheeler (1997).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


Habermas (1994) gesprochen, zugleich als Autoren und Adressaten des Rechts fühlen
können. Menschenrechte verkörpern somit die Einheit des Rechts. Der Idee nach, so
Arendt (1955), sind die Menschenrechte aber von Beginn an mit einer Hypothek be-
lastet. Denn einerseits gelten Menschenrechte unabhängig von jeder kontextuellen po-
litischen Gemeinschaft und vor jedem Recht, d.h. sie gelten unbedingt. Andererseits
müssen sie aber in einem bestimmten rechtlichen Rahmen institutionalisiert sein, um
gelten zu können. Damit sind sie aber immer schon in ihrer Geltung eingeschränkt.
Dieses Grundproblem der Menschenrechte verweist auf ihre paradoxe Selbstimplika-
tion, die Arendt (1967: 213) mit dem Begriff des »Faktums der Pluralität« bezeich-
net. Die Unbedingtheit der Menschenrechte impliziert nämlich, so läßt sich Arendt
verstehen, die unendliche Besonderheit eines jeden Menschen, denn nur wenn Men-
schen plural und demzufolge nicht aufeinander reduzierbar sind, ist es überhaupt not-
wendig, eine Menschheit über das Menschenrecht erst zu konstituieren. Wären alle
Menschen immer schon gleich, müßten sie nicht durch die Gleichheit der Rechte mit-
einander verbunden werden. Aber eine solche Verbindung durch egalitäre Rechte
nimmt jedem unendlich besonderen Menschen seine Besonderheit, indem er ihn auf
einen allgemeinen Aspekt, sein Menschsein, reduziert. Und dennoch ist diese Reduk-
tion notwendig, denn ansonsten könnten sich Menschen durch das Medium des Men-
schenrechts nicht als immer verschiedene Menschen anerkennen. Verläßt man den
subjektphilosophischen Rahmen der Interpretation Arendts, kann man hierin die sy-
stematische Aporie der Menschenrechte erkennen: Menschenrechte gelten ihrer Idee
nach unbedingt, also vor jeder gesellschaftlichen Institutionalisierung. Um aber als
Menschenrechte gelten zu können, müssen sie gesellschaftlich institutionalisiert sein.
Ihnen müssen ein bestimmtes Verständnis und eine bestimmte institutionelle Garan-
tie entsprechen. Ohne eine solche Garantie, die sich entweder auf das moralische
Selbstbewußtsein der Staatsbürger und -bürgerinnen oder auf rechtlich gesetzte und
im Zweifelsfall auch durchgesetzte Rechtsnormen stützen kann, wäre die Geltungs-
behauptung der Menschenrechte sinnlos. Die Bedingung der Möglichkeit der sozialen
Geltung von Menschenrechten impliziert also die Unmöglichkeit ihrer vollständig be-
gründeten Geltung. Versteht man die Institutionalisierung der Menschenrechte als eine
konkrete empirische Deutung der aufgrund ihrer inneren Spannung prinzipiell unter-
bestimmten Idee der Menschenrechte, dann zeigt sich, daß Menschenrechte erstens
immer gedeutet werden müssen, weil sich keine Deutung auf einen offenkundigen
Kern der Menschenrechte verlassen kann. Und zweitens treten damit an die Stelle der
Idee des Menschenrechts die unterschiedlichen Deutungen dessen, was in einem be-
stimmten sozialen Kontext unter der Idee der Menschenrechte verstanden wird. Jede
Deutung schiebt die Idee der Menschenrechte deshalb insofern auf, als sie deren Un-
erreichbarkeit voraussetzt, um als Deutung überhaupt Sinn zu machen.

3.2. Die Genese der Menschenrechte

Die Deutung der Menschenrechte als staatlich garantierte Grundrechte, die zugleich
den Grundstein des positiven Rechts bilden, kann vor diesem Hintergrund als kon-

188

Aufsätze

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


tingent bezeichnet werden. Dennoch stellt sie natürlich eine mögliche Deutung der
Idee der Menschenrechte dar, die darüber hinaus über lange Zeit Plausibilität für sich
in Anspruch nehmen konnte. Aber diese Plausibilität der sozialen Genese der Men-
schenrechte als bürgerliche Grundrechte hat Arendt (1955) zufolge kontraintuitive
Folgen gehabt. Denn während die Menschenrechte dazu dienen sollten, dem Recht
einen legitimen Boden zu bereiten und alle Mitglieder der Rechtsgemeinschaft mit
unveräußerlichen Rechten auszustatten, produzierte diese Verbindung zwischen der
Zugehörigkeit zu einem Staat und dem Anspruch auf Menschenrechte faktisch, so
Arendt (1955: 559f), einen Zustand der Rechtlosigkeit. Weil nach dem ersten Welt-
krieg zwischen einem Staatsvolk und ethnischen Minderheiten innerhalb einer Nati-
on unterschieden wurde, gab es Gruppen, denen zwar das Recht auf kulturelle Auto-
nomie zugestanden wurde, die aber zugleich von der politischen Selbstbestimmung
exkludiert waren. Jene Gruppen konnten dann ohne größere Umstände aus dem Staa-
tenverband ausgeschlossen werden, denn das Instrument des Ausschlusses war Mit-
tel zur Ausübung des Souveränitätsrechts. Damit entstand jene Figur, die das Schei-
tern der europäischen Konstruktion des Nationalstaats offenlegte: der Staatenlose
oder Flüchtling. So endete zunächst das Experiment des europäischen Nationalstaats,
das auf dem fragilen Gleichgewicht von Staat und Nation, von demos und ethnos, von
Gesetzesherrschaft und Volkswillen, von Menschenrechten und Volkssouveränität
aufbaute, infolge einer Transformation des Staats aus einer legalen in eine nationale
Institution mit Unterdrückung und Vertreibung. Das Dilemma, das sich hier offen-
barte, lag darin, daß jene, die aufgrund der Souveränitätspraxis der Staaten das Staats-
bürgerrecht verloren hatten, keine Instanz zum Einklagen der Menschenrechte mehr
hatten. Das menschenrechtlich begründete Recht auf Souveränität produzierte somit
einen rechtlosen Zustand. 

Die Institutionalisierung des modernen Völkerrechts nach Ende des zweiten Welt-
kriegs änderte nicht viel an dieser Konstellation. Menschenrechte wurden weiterhin
als Staatsbürgerrechte gedeutet, die nun allerdings zusätzlich völkerrechtlich veran-
kert waren. Diese Verankerung war zwar einerseits nur die Wiederholung der Span-
nung zwischen der Unbedingtheit der Menschenrechte und ihrer immer nur kontex-
tuellen Geltung. Aber andererseits machte sie, ohne dies zu wollen, den Weg dafür
frei, daß sich die Deutung der Menschenrechte als Legitimationsquelle des positiven
Rechts wandeln konnte. Was aber zunächst das Aufbrechen der Widersprüchlichkeit
dieser Deutung verhindern konnte, war die integrierende Kraft des Ost-West-Kon-
flikts (vgl. Czempiel 1993; Bonacker 1997). Zwar führte die Kopplung von Men-
schen- und Staatsbürgerrecht weiter dazu, daß derjenige, der seine Staatszugehörig-
keit verlor, sich faktisch auch nicht auf Menschenrechte stützen konnte. Aber er war
dennoch nicht mehr vogelfrei, denn nun wurden aus den verfolgten und rechtlich aus-
geschlossenen Staatsfeinden der einen Seite die Dissidenten der anderen Seite. Auf-
grund dieser inkludierend wirkenden Exklusion führte das Fehlen einer völkerrecht-
durchsetzenden Instanz nicht dazu, daß rechtlich Exkludierte ihre völkerrechtlich
festgeschriebenen Menschenrechte gänzlich verloren. Das vom Recht produzierte
Unrecht ließ sich politisch so nutzen, daß das Verschulden des Unrechts einer – näm-
lich immer der anderen – politischen Seite zugeschrieben werden konnte (vgl. Bro-

189ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


docz 1996). Auch wenn die Menschenrechte während der Zeit des Ost-West-Kon-
flikts zweifellos äußerst umstritten waren, so war es doch vor allem ein Streit um nur
zwei Deutungsangebote: eines des Ostens und eines des Westens. Andere, soge-
nannte »neutrale« Deutungen konnten sich letztlich ihrer Zuordnung zur einen oder
anderen Seite kaum entziehen. Geradezu symptomatisch für die Hegung einer mög-
lichen Deutungsvielfalt der Menschenrechte durch den Ost-West-Konflikt ist, daß
Amnesty International seine »Gefangenen des Monats« überwiegend so wählte, »daß
je ein westliches, ein östliches und ein neutrales Land betroffen waren« (Thränhardt
1992: 229).

Diese Konstellation änderte sich natürlich zum einen mit den Transformationspro-
zessen in Osteuropa. Zum anderen bekam die Paradoxie eines Unrechts, das aus dem
Recht geboren wird, ein anderes Gesicht – das der Globalisierung (vgl. überblicks-
artig Schaal/Brodocz 1998). Das Recht ist heute, gut zweihundert Jahre nach der Er-
findung der Verfassung, nicht einfach nationales Recht, sondern globales Recht. Das
heißt nicht, daß wir ein Weltrecht haben. Aber überall auf der Welt kann das Recht
von anderen Kontexten, von der Politik, der Wirtschaft und der Moral unterschieden
werden. Und Globalisierung des Rechts meint darüber hinaus, daß Rechtsnormen im-
mer stärker mit globalem Anspruch auftreten und auch nicht mehr unbedingt durch
den politischen Souverän, also selbstbestimmt erzeugt werden müssen. Im Zuge der
Globalisierung verliert »das ganze Netzwerk von politisch-verfassungsrechtlichen
Unterscheidungen drastisch an Plausibilität« (Teubner 1996b: 238; vgl. auch Teub-
ner 1996a sowie Schaal/Brodocz 2000), von dem die menschenrechtliche Entpara-
doxierung des Rechts durch die Verfassung ausging. 

Diese Weltgesellschaftlichkeit des Rechtssystems zeigt sich nicht zuletzt an der
verstärkten Aufmerksamkeit für Menschenrechtsverletzungen und dem Ruf nach hu-
manitären Interventionen. Aber genau an dieser Stelle bricht die jetzt globalisierte Pa-
radoxie des Rechts auf, die sich nicht mehr mit den herkömmlichen Mitteln der Ver-
fassung regeln läßt. Das globalisierte Recht blockiert sich selbst, indem es erfährt,
daß aus dem Recht auf Souveränität Unrecht werden kann, das rechtlich geahndet
werden muß. Bei dieser Ahndung würde aber wiederum das Recht auf Souveränität
mißachtet. Außerdem würde die Ahndung wie im Fall der humanitären Intervention
in Kauf nehmen, daß Normen bei ihrer Durchsetzung verletzt werden (vgl. Brock
1999). In dieser Situation des double-bind kommt das Recht nicht weiter, weil es
nicht mehr so tun kann, als gäbe es einen Text, in dem die Lösung steht. Konkurrie-
ren verschiedene Verfassungsartikel auf staatlicher Ebene um Vorrang, dann obliegt
es dem – soweit es vorhanden ist – Verfassungsgericht, diesen Konflikt zu entschei-
den. Auf globaler Ebene übernimmt der UN-Sicherheitsrat diese Funktion, insofern
dessen Entscheidungen für humanitäre Interventionen bzw. dessen Feststellung von
Menschenrechtsverletzungen14 dafür sorgen, daß Menschenrechte und Souverä-
nitätsrecht, die beide »provisorisch« (Brunkhorst 1996: 253) im Völkerrecht verbun-

190

Aufsätze

14 Siehe dazu die entsprechenden Resolutionen, beispielsweise zur Kurdenverfolgung im
Irak (Res. 688 vom 5.4.1991), zu Liberia (Res. 788 im November 1992), zu Bosnien (Res.
743 vom 21.2.1991) oder zu Somalia (Res. 794 vom 3.12.1992).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


den sind, auseinander treten können. Anders als die nationalstaatliche Verfassungs-
gerichtsbarkeit kann der UN-Sicherheitsrat seine richtenden Mitglieder nicht wegen
Befangenheit von einer Entscheidung ausschließen. In Verbindung mit dem Veto-
Recht, das jedem ständigen Mitglied des Sicherheitsrats bei dessen Entscheidungen
zusteht, bedeutet dies eine Politisierung der Institution. Denn den richtenden Mit-
gliedstaaten fehlt es in dieser Konstruktion an jener Abhängigkeit vom Gesetz, aus
der sich die richterliche Unabhängigkeit speist (vgl. Schmitt 1928: 274). Folglich er-
scheint es häufig als eine Frage der Macht und keine Frage des Rechts, wenn der UN-
Sicherheitsrat entscheidet – und zwar vor allem dann, wenn er entscheidet, nicht zu
entscheiden. Als Garant des Rechts verliert die Deutung der Menschenrechte auf die-
se Weise an Evidenz. Gleichzeitig gewinnt sie jedoch die Chance, die Symbolisie-
rung der internationalen Gemeinschaft und damit die Funktion symbolischer Inte-
gration zu übernehmen.

4. Vom deutungsoffenen Sinn der Menschenrechte 

Das Auseinandertreten des Souveränitätsprinzips und der Menschenrechte führt nun
nicht, wie häufig behauptet, dazu, daß sich Menschenrechte gegen das Recht auf staat-
liche Souveränität stellen und allein deshalb an die Stelle der Symbolisierung treten.
Eine solche Interpretation könnte nicht erklären, was genau die Menschenrechte dazu
in die Lage versetzt. Die Behauptung, »der Siegeszug der Menschenrechtsidee im Völ-
kerrecht hat tiefe Löcher in den Souveränitätspanzer geschlagen« (Oeter 1998: 40), läßt
im Unklaren, wie sie dies getan hat und was daraus folgt. Wenn es richtig ist, daß kei-
ne Deutung der Menschenrechte sich auf einen Bedeutungskern verlassen kann, dann
macht es wenig Sinn, den Siegeszug damit zu erklären, daß sich im Prozeß der Globa-
lisierung gleichsam der Weltgeist in Gestalt der Menschenrechte durchgesetzt hat. Das
scheint allein deshalb schon unangemessen, weil in diesem Prozeß nicht nur eine neue
gegen eine alte Deutung der Menschenrechte ausgewechselt wurde, sondern weil – und
darin besteht der Witz der Emanzipation des Menschenrechts vom Souveränitätsrecht
– eine Vielzahl von unterschiedlichen Deutungen der Menschenrechte an die Stelle der
bisher evidenten Deutung tritt. Und erst diese Deutungsdifferenzierung ermöglicht den
Menschenrechten, so unsere These, die Aufgabe der Symbolisierung der internationa-
len Gemeinschaft zu übernehmen. Gleichsam als empirische Illustration des konsta-
tierten Prozesses der Deutungsdifferenzierung soll deshalb ein kurzer Blick auf die
Deutung der Menschenrechte im Kontext des Diskurses um die Rechtfertigung unila-
teraler humanitärer Interventionen – vor allem im Kosovo-Konflikt15 – geworfen wer-
den. Abschließend soll theoretisch erläutert werden, inwiefern dieser Prozeß einen Hin-

191ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

15 Zur normativen Diskussion um die Legitimität der Kosovo-Intervention siehe auch spe-
ziell Lutz (2000) und Pradetto (1999) sowie – etwas allgemeiner – Buchanan (1999) und
Bonacker (1999), des weiteren und über die Frage der Legitimation hinausgehend u.a.
Reuter/Clewing (2000), Krause (2000) und Loquai (2000). Einen Überblick über die mas-
senmediale Berichterstattung zum Kosovo-Konflikt in Deutschland geben Eilders/Lüter
(2000).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


weis darauf gibt, daß Menschenrechte zunehmend zur Symbolisierung der internatio-
nalen Gemeinschaft dienen und damit integrierend wirken – und zwar nicht trotz, son-
dern wegen dieses Differenzierungsprozesses.

Die Einengung der Überprüfung der Deutungsdifferenzierung auf den Diskurs über
die Rechtfertigung humanitärer Interventionen ließe zunächst vermuten, daß sich ge-
nau hier eine relative Deutungskonstanz finden müßte. Schließlich präformiert der
Kontext die Deutungsvarianz insofern, als es hier nur darum geht, ob und inwiefern
Menschenrechte zur Begründung der Intervention oder zur Begründung der Nicht-In-
tervention dienen können. Es geht also in erster Linie nur um grundlegende Men-
schenrechte, die erga omnes gelten, und nicht um jenen ausgeweiteten Menschen-
rechtskatalog, der auch den bezahlten Urlaub noch als Menschenrecht definiert. Die
allgemeine Debatte darum, was unter Menschenrecht zu verstehen sei, welche Rech-
te in den Katalog der Menschenrechte aufzunehmen seien, wie dieser Katalog zu dif-
ferenzieren ist, würde demgegenüber eine noch viel größere Deutungspluralität zei-
gen.16 Aber allein die in diesem Diskurs zu beobachtende Differenzierung zeigt
schon, daß es zunehmend offener wird, was Menschenrechte bedeuten und was mit
ihnen verbunden wird.

Was ist also der Sinngehalt von Menschenrechten, oder anders gefragt: Was wird
als Sinngehalt von Menschenrechten bezeichnet?17 Folgt man dem Sinnbegriff Niklas
Luhmanns (1971: 46-61; 1984: 111-135), dann lassen sich drei Dimensionen von Sinn
unterscheiden: die sachliche Dimension unterschiedlicher Bedeutungszuschreibun-
gen, die in sozialer Hinsicht unterschiedlich verarbeitet werden, um in zeitlicher Hin-
sicht andere Zeithorizonte zu ermöglichen. Die Deutungen von Menschenrechten im
Rechtfertigungsdiskurs können dementsprechend danach unterschieden werden, in-
wiefern sie sachlich differieren, inwiefern unterschiedliche Adressaten Menschen-
rechte unterschiedlich erleben und inwiefern Menschenrechten eine unterschiedliche
Vergangenheit oder Zukunft in der Gegenwart zugeschrieben wird. Zusammenge-
nommen ergibt sich daraus das Panorama der Deutungsvielfalt im Rechtfertigungs-
diskurs. Darüber hinaus können diese Deutungsdifferenzen aber immer zur Begrün-
dung der beiden sich gegenüberstehenden Positionen dienen. Eine bestimmte
sachliche Zuschreibung, ein bestimmtes Erlebnis oder eine bestimmte Zukunftsaus-

192

Aufsätze

16 Diese allgemeine Ebene des Menschenrechtsdiskurses wird hier also unberücksichtigt ge-
lassen; vgl. dazu Gosepath/Lohmann (1998), Brunkhorst et al. 1999 und für den Zusam-
menhang von Menschenrechten und positivem Frieden Sommer et al. (1999). Sie wäre
aber unter dem gesellschaftstheoretischen Aspekt der Möglichkeit der Symbolisierung ei-
ner (Welt-) Gemeinschaft ein sehr lohnendes Forschungsobjekt. Die hier vorgenommene
Einengung auf den Rechtfertigungsdiskurs und dann noch einmal auf den besonderen Fall
des Kosovo-Konflikts kann deshalb einerseits als Vorarbeit und andererseits als Überprü-
fung der generellen These unter besonders restriktiven Bedingungen verstanden werden. 

17 An dieser Stelle wird offenkundig, daß eine sozialwissenschaftliche Beschäftigung mit
Menschenrechten deren Geltungsebene, also die Frage danach, was der normative Sinn-
gehalt von Menschenrechten ist, verlassen muß. Statt dessen wird jetzt gefragt, was eine
Gesellschaft als Sinngehalt beobachtet. Vgl. zu einem anderen Vorschlag einer sozialwis-
senschaftlichen Beobachtung der Menschenrechte unter Rückgriff auf Weber und Durk-
heim König (1997) sowie Loeffler (1995).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


sicht kann humanitäre Interventionen rechtfertigen oder ihre Legitimität zurückwei-
sen. Eine erste Analyse des Rechtfertigungsdiskurses zur NATO-Intervention im Ko-
sovo ergibt vor dem Hintergrund dieser Unterscheidungen folgendes Bild.

4.1. Die Deutungsoffenheit der Menschenrechte in ihrer sachlichen Sinndimension

Der sachliche Sinn der Menschenrechte ist stets auf Gleichzeitigkeit angewiesen. So
können die Menschenrechte immer nur dann garantiert anders als etwas sein, wenn
sie dieses etwas zur selben Zeit nicht sind. An einem anderen Zeitpunkt muß dieser
sachliche Unterschied schon nicht mehr zwingend genauso sein. Die Menschenrech-
te unterscheiden sich beispielsweise bis zur Kosovo-Intervention unter anderem da-
durch von anderem, daß sie dem Recht auf staatliche Souveränität Vorrang ge-
währen. Damit sind die Menschenrechte zu diesem Zeitpunkt anders als etwas, das
diesen Vorrang nicht kennt. Nach der Kosovo-Intervention dreht sich der sachliche
Sinn quasi um: Fortan sind die Menschenrechte dadurch anders als anderes, als sie
keinen Vorrang der staatlichen Souveränität bedeuten. Der sachliche Sinn der Men-
schenrechte setzt also Gleichzeitigkeit voraus. Die sachliche Deutung der Men-
schenrechte geht jedoch im Rahmen des Rechtfertigungsdiskurses über diese
Bestimmung hinaus. So werden auf der Seite der Interventionsbefürworter Men-
schenrechte als Recht auf bloßes Überleben und als Schutz vor Vertreibung gedeutet,
der notfalls mit militärischer Gewalt gewährleistet werden muß (vgl. Kersting 2000b:
218; Ladwig 1999). Menschenrechte werden deshalb auch explizit als Minderheiten-
schutz verstanden (vgl. Schrader 1999). Die Gewaltanwendung wurde daneben auch
mit dem Notwehr-Argument gestützt, demzufolge das Menschenrecht ein alle ande-
ren Rechtsgüter überragendes Gut ist, das nicht nur einen Rechtsbruch erlaubt, son-
dern sogar Recht auf aktive Hilfe darstellt, das über den Schutz vor Vertreibung of-
fensichtlich hinausgeht (vgl. Senghaas 2000; Meggle 2000; Laubach 1999). Während
sich dieses Recht auf Hilfe – wie der Schutz vor Vertreibung – auch auf Gruppen be-
zieht, beschränkt eine andere Deutung das Menschenrecht auf subjektive Rechte.
Menschenrechte sind insofern subjektive Rechte, als sie Kollektivrechte überschrei-
ten und nur in Verbindung mit dem Prinzip der Volkssouveränität als Ausübung öf-
fentlicher Autonomie in einem noch nicht erreichten weltbürgerlichen Zustand voll-
ständig zur Geltung kommen (Habermas 1996c). Humanitäre Interventionen
befördern einen solchen Zustand zwar, sind aber dennoch angesichts der zu schwa-
chen Institutionalisierung der Menschenrechte nur ein Hilfsinstrument. Menschen-
rechte unterscheiden sich zudem durch die Erfüllung von verschiedenen spezifischen
Aufgabe von anderem: Zum einen dienen sie dem Schutz vor staatlicher Willkür und
sind infolgedessen im klassisch liberalen Sinn Abwehrrechte (vgl. Hölscher 1999);
zum anderen verschaffen sie einem Staat erst sein Recht auf Souveränität, indem er
sich zur Erhaltung der Menschenrechte verpflichtet.18 Menschenrechte bekommen

193ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

18 Vgl. die Argumentation des europäischen Grünen-Abgeordneten Ozan Ceyhun in der
Frankfurter Rundschau vom 7.4.1999: 4.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


ihren sachlichen Sinn somit dadurch, daß sie eine zentrale und legitimitätsstiftende
Aufgabe des Staats – und nichts anderes – sind. Die Verletzung grundlegender Men-
schenrechte signalisiert dann, daß der Staat seinem zivilisatorischen Auftrag nicht
nachgekommen ist (vgl. Preuß 1999). Daß Menschenrechte dem Souveränitätsrecht
vorausgehen, wird darauf zurückgeführt, daß die Menschenrechte eine Vorstellung
aller Kulturen sind. Dadurch sei gesichert, so Simon Caney (1997) unter Rückgriff
auf die kosmopolitische Position von John Rawls, daß sich eine humanitäre Inter-
vention nicht auf einen partikularen Wert stützen muß. Michael Walzer (1995) zu-
folge sind die Menschenrechte ein besonderer gemeinschaftsstiftender Wert der euro-
päischen Tradition, der es erlaubt, das Leben von Soldaten zu gefährden. Sind diese
Deutungen bei aller Differenz noch darin einig, daß sie Menschenrechte im Kontext
des Rechts deuten, geben andere Deutungen diese Interpretation auf. Für den deut-
schen Bundeskanzler Gerhard Schröder bestand die Verpflichtung zur militärischen
Verteidigung der Menschenrechte vor allem vor dem Hintergrund der deutschen Ge-
schichte. Sie erfolgt als eine Art Wiedergutmachung der NS-Verbrechen. Men-
schenrechte sind zudem etwas, das die Aufgabe übernimmt, geopolitische Stabilität
herzustellen oder zu wahren. Im Rahmen der Rechtfertigung der Intervention werden
Menschenrechte demnach als ganz unterschiedliches gedeutet: als Gruppenrecht, als
subjektives Recht, als Notwehrrecht, als Schutzrecht, als staatliche Verpflichtung, als
Wiedergutmachung oder als Aufrechterhaltung politischer Stabilität. 

Auch auf der Seite der Interventionsgegner findet sich eine solche Deutungsplura-
lität. So sind die Menschenrechte hier gerade kein Recht auf den Schutz vor staatli-
cher Willkür, sondern ein Recht auf Staat – ein Recht, welches das Gewaltverbot un-
mittelbar zur Folge hat. Dieses kantianische Argument stärkt das Souveränitätsrecht
mit dem expliziten Verweis auf dessen menschenrechtliche Fundierung (Kersting
2000b; Maus 1998). Menschenrechte und das Prinzip der Volkssouveränität verbin-
den sich in einem solchen Recht auf Staat. Menschenrechte können aber in erster Li-
nie auch Freiheitsrechte sein, die ebenfalls das Verbot der Einmischung fordern.
Michael Walzer (1982, in Anlehnung an Mill 1873) zufolge ist das Menschenrecht
jenes fundamentale Recht auf Freiheit, das allen selbstbestimmten Gemeinschaften
zugrundeliegt. Allerdings kann dieses Argument auch zur Rechtfertigung humanitä-
rer Interventionen dienen, die die Freiheit wiederherstellen (Mario Vargas Llosa; vgl.
Mahlberg 1999) – freilich mit der Paradoxie belastet, daß Freiheit aus Unfreiheit ge-
boren wurde. Menschenrechte können aber auch – statt sie mit Freiheitsrechten zu
identifizieren – mit dem Bedürfnis nach Sicherheit gleichgesetzt werden. Humanitä-
re Interventionen erscheinen dann als repressive Einschränkung und nicht als Vertei-
digung der Freiheit (vgl. Tolmein 2000). Während die Befürworter der Intervention
Menschenrechte auch als individuelle oder als Freiheitsrechte gedeutet haben, kann
die andere Seite mit der gleichen Deutung die Legitimität der Intervention bezwei-
feln. Gerade weil Menschenrechte individuelle Rechte sind, verstößt die Anwendung
militärischer Gewalt gegen den individuellen Geltungssinn. Humanitäre Intervention
ist dann eine Art Kollektivstrafe, die den Menschenrechten im Kern widerspricht
(Bogavac 1999). Eine andere Deutung sieht in den Menschenrechten dagegen nicht
ein Freiheits- oder Selbstbestimmungsrecht, das eine Intervention verbietet, sondern

194

Aufsätze

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


ein unbedingtes Tötungsverbot. Demzufolge ist jede militärische Gewalt, die das Tö-
ten in Kauf nimmt, menschenrechtsverletzend.19 Aus dieser Perspektive erscheinen
dann schon Waffenlieferungen, wie die Generalsekretärin von Amnesty International
Barbara Lochbihler meint, als eine Form der Verletzung von Menschenrechten (vgl.
Baum 1999). Während diese Deutungen in verschiedener Weise versuchen, mit dem
Verweis auf Menschenrechte die Illegitimität humanitärer Interventionen zu begrün-
den, deutet beispielsweise die Europäische Vereinigung von Juristinnen und Juristen
für Demokratie und Menschenrecht in der Welt (EJDM) die Debatte um Menschen-
rechte als eine generelle Krise des internationalen Rechts (Frankfurter Rundschau,
1.4.1999: 4) bzw. als die Aushöhlung des Geltungsanspruchs des Völkerrechts. Die-
se Aushöhlung habe, so Stefan Wirth (1999), zur Konsequenz, daß Menschenrechts-
verletzungen nicht mehr international strafrechtlich verfolgt werden könnten. Der
Bruch des Völkerrechts bei der Kosovo-Intervention habe somit unmittelbare nega-
tive Folgen für die internationale Achtung und Verteidigung der Menschenrechte.
Bei aller Kritik ist das Menschenrecht immerhin noch durch sein Recht-Sein anders
als anderes. Menschenrechte sind aber zudem auch das Instrument zur Erfüllung wei-
terer, außerrechtlicher Aufgaben: einer unbotmäßigen Moralisierung der Politik, ei-
ner Fortsetzung der Gewaltrechtfertigung nach dem Ende des Ost-West-Konflikts
(Spieker 1997), einer Militarisierung der internationalen Beziehungen (Vinnai 1999;
Pieterse 1997) oder einer moralischen Kaschierung geopolitischer Interessen (so bei-
spielsweise der amerikanische Rechtstheoretiker Thomas Kendall; vgl. Grötker
1999). Auch die Kritik an der Berechtigung der Kosovo-Intervention zeigt, wie un-
terschiedlich der sachliche Sinn der Menschenrechte gedeutet wird: als Gruppen-
recht, als subjektives Recht, als Gewaltverbot, als Gewaltrechtfertigung, als Frei-
heitsrecht, als Schutzrecht, als Tötungsverbot, als Militarisierung, als unbotmäßige
Moralisierung oder als moralische Kaschierung.

4.2. Die Deutungsoffenheit der Menschenrechte in ihrer sozialen Sinndimension

Genauso wie ihr sachlicher Sinn baut auch der soziale Sinn der Menschenrechte auf
Gleichzeitigkeit auf. Es ist aber nicht die Gleichzeitigkeit der Menschenrechte mit et-
was, was anders als sie ist. Vielmehr ist es die Gleichzeitigkeit derjenigen, die die
Menschenrechte anders erleben können. Denn daß dieselben Menschenrechte nicht
von allen gleich erlebt werden, kann nur dann erfahren werden, wenn das Erleben des
einen gleichzeitig mit dem Erleben des anderen verglichen werden kann. Insofern er-
leben die Adressaten der Menschenrechte, also alle Menschen als solche, den Ver-
weis auf Menschenrechte im Kontext der Rechtfertigungsdiskussion durchaus unter-
schiedlich. Einerseits bedeuten Menschenrechte – beispielsweise für die NATO oder
UN-Blauhelm-Truppen – hier die Möglichkeit, politisch und militärisch handeln zu
können. Nur weil Menschenrechte verteidigt werden müssen, ist eine militärische In-

195ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

19 Vgl. Walther (1999), Merkel (2000b) sowie die NRW-Umweltministerin Bärbel Höhn
(Gaserow 1999).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


tervention möglich und gerechtfertigt. Außerdem erleben die bis dato durch den rest-
jugoslawischen Staat Verfolgten Menschenrechte als Schutz, der ihnen im Zuge mi-
litärischen Handels geboten wird. Die Menschenrechte werden von ihnen als Ende je-
ner politischen und militärischen Handlungen erlebt, denen sie bisher ausgesetzt
waren. Gleichzeitig können Menschenrechte aber auch als Angriff auf das eigene Le-
ben erfahren werden. Von der rest-jugoslawischen Armee, den Para-Militärs und an-
deren Sympathisanten werden die Menschenrechte als etwas erlebt, das für sie der
Anfang politischer und militärischer Behandlung bedeutet: die Intervention. Der Ver-
weis auf Menschenrechte bei der Rechtfertigung und Durchführung humanitärer In-
terventionen wird dann als illegitimer Angriffskrieg oder als Akt des westlichen
Imperialismus verstanden. Nicht nur der sachliche Sinn der Menschenrechte ist dem-
nach durch eine Vielzahl ganz unterschiedlicher Deutungen gekennzeichnet, sondern
auch der soziale Sinn. Menschenrechte können als Anfang und als Ende militärischer
Handlungen, als Schutz und als Bedrohung, als Verteidigung und als Angriff erlebt
werden. Menschenrechte können also aus ganz unterschiedlicher Perspektive sowohl
zur Begründung als auch zur Zurückweisung der Intervention verwendet werden.
Daß sich Menschenrechte für beide Positionen eignen, belegt schließlich der Leitan-
trag des Bundesvorstandes der Grünen zum Sonderparteitag anläßlich des Kosovo-
Konflikts. Hier finden sich in einem Text sowohl die mögliche als auch die unmög-
liche Vereinbarkeit von Menschenrecht und Intervention (vgl. Gaserow 1999).

4.3. Die Deutungsoffenheit der Menschenrechte in ihrer zeitlichen Sinndimension

Anders als der sachliche und der soziale Sinn beruht der zeitliche Sinn der Men-
schenrechte auf der Ungleichzeitigkeit, die jede Gegenwart der Menschenrechte von
Vergangenheit und Zukunft unterscheidet. Dieser Unterschied ist dann immer wieder
als neu zu betrachten, wenn die Ereignishaftigkeit des Sozialen eine angemessene
Berücksichtigung finden will. »Jede menschliche Organisation besteht, indem sie im-
mer von neuem entsteht. Sie hat ihre aktuelle Wirklichkeit in der augenblicklichen
Wirksamkeit des zur einheitlichen Aktion geordneten Verhaltens der Beteiligten«
(Heller 1983: 282, unsere Hervorh.).20 Mit jedem neuen Moment wird den Men-
schenrechten nicht nur eine neue Gegenwart beschert, sondern auch eine neue Ver-
gangenheit und eine neue Zukunft. Vor der Kosovo-Intervention bedeuten die Men-
schenrechte ein Recht, dem das Recht staatlicher Souveränität vorangeht. Ihre
Vergangenheit bedeutet den Beweis dieses ausschließlichen Vorrangs, und ihre Zu-
kunft bedeutet die Möglichkeit eines Präzedenzfalls, in dem die Menschenrechte dem
Recht staatlicher Souveränität vorangehen. Nach der Kosovo-Intervention bedeuten
die Menschenrechte, daß der mögliche Präzedenzfall Wirklichkeit geworden ist. Für
die Menschenrechte ergeben sich damit aber nicht nur eine neue Gegenwart, sondern
auch eine neue Vergangenheit und eine neue Zukunft. Sie bedeuten eine neue Ver-

196

Aufsätze

20 Zuletzt hat insbesondere Luhmann (1984) sich um eine angemessene gesellschaftstheore-
tische Berücksichtigung dieser Ereignishaftigkeit bemüht.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


gangenheit, die den ausschließlichen Vorrang staatlicher Souveränität nicht mehr be-
weist. Ebenso bedeuten sie eine neue Zukunft, die die Wirklichkeit eines Präzedenz-
falls für den Vorrang der Menschenrechte kennt. Im Rechtfertigungsdiskurs zu die-
ser Intervention wird das damit verbundene Deutungspotential in der Zeitdimension
vielfältig genutzt. So wird die humanitäre Intervention damit gerechtfertigt, daß sie
gegenwärtig der Beförderung eines zukünftigen weltbürgerlichen Zustandes dient, in
dem Menschenrechte mit dem Recht auf kollektive Selbstbestimmung versöhnt sind.
Humanitäre Interventionen können also den Menschenrechten nicht nur eine bessere
Zukunft bescheren, sondern eine, in der die gegenwärtige Intervention auch völker-
rechtlich gerechtfertigt gewesen sein wird (vgl. dazu Blanke 1999; Habermas 1999).
Humanitäre Interventionen sind dann vielleicht unter bestimmten Bedingungen ge-
rechtfertigt, sie stellen aber nur dann eine legitime politische Handlung dar, wenn sie
eingebunden sind in das »larger project of creating a just and nonstatist global order«
(Parekh 1997: 49; ähnlich auch Heinz 1993). Die Intervention ist nicht aufgrund ih-
rer Gegenwärtigkeit gerechtfertigt, sondern aufgrund ihres Beitrags zur Ausbildung
einer zukünftigen, besseren Gegenwart. Das heißt, sie gewinnt ihre Berechtigung aus
ihrer zukünftigen Vergangenheit. Gleichzeitig wird aber auch sowohl vor der Aus-
dehnung der Menschenrechte gewarnt als auch deren Zukunft angesichts ihrer mi-
litärischen Durchsetzung weniger günstig beurteilt. Gerade die gegenwärtige ge-
waltsame Erzwingung der Einhaltung der Menschenrechte werde in der Zukunft dazu
führen, daß die universelle Geltung und die Beachtung der Menschenrechte schwin-
de (vgl. Wirth 1999). Vergangenheit und Zukunft der Menschenrechte können auf-
grund der Kosovo-Intervention demnach auch anders gedeutet werden. Bis zur Ko-
sovo-Intervention bedeuten die Menschenrechte eine Vergangenheit, in der sie nicht
für Verletzungen des Rechts auf staatliche Souveränität hergehalten haben, und eine
Zukunft, die ihre gewalttätige Vereinnahmung dafür nicht kennt. Nach der Interven-
tion bedeuten die Menschenrechte eine Vergangenheit, in der auch die Menschen-
rechte nur noch einen Grund neben anderen im Kanon der Motive zur Gewaltausü-
bung darstellen, und eine Zukunft, in der die staatliche Souveränität – und damit die
in ihr aufgehobenen Menschenrechte – durch die Menschenrechte selbst bedroht ist.
Neben der Sach- und Sozialdimension können die Menschenrechte offenbar auch in
der Zeitdimension ganz unterschiedlich gedeutet werden: als etwas, dessen Vergan-
genheit einen oder keinen Vorrang staatlicher Souveränität beweist, dessen Vergan-
genheit keine oder eine Verletzung staatlicher Souveränität kennt, dessen Zukunft die
Möglichkeit oder die Wirklichkeit eines Präzedenzfalls für den Vorrang der Men-
schenrechte kennt, dessen Zukunft keine oder eine Bedrohung der staatlichen Sou-
veränität durch die Menschenrechte selbst beinhaltet, und schließlich auch als etwas,
dessen zukünftige Vergangenheit als Aufbruch in eine bessere oder schlechtere Zu-
kunft erscheint. 

197ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


5. Von der symbolischen Integration durch deutungsoffene Menschenrechte

So wie der Rechtfertigungsdiskurs zur Kosovo-Intervention über die Deutungsplu-
ralität der Menschenrechte in allen drei Sinndimensionen Auskunft gibt, liegt es
nahe, die Menschenrechte als deutungsoffen zu begreifen. Weder in sachlicher noch
in sozialer oder zeitlicher Hinsicht kann ein identisches Verstehen dessen, was als
»Menschenrechte« kommuniziert wird, festgestellt werden. Wie läßt sich die Deu-
tungsoffenheit des Signifikanten »Menschenrechte« erklären? Findet sich auf der
Ebene der Menschenrechte schließlich nur jene Deutungsoffenheit »im kleinen« wie-
der, die Verfassungen im ganzen immer wieder attestiert wird? Ist die Deutungsof-
fenheit also im Fall der Menschenrechte wie auch schon im Fall der Verfassung ein-
fach eine »Natur der Sache« (Bryde 1982: 82)? Die Deutungsoffenheit des
Signifikanten »Menschenrechte« beruhte danach also auf der Deutungsoffenheit des
als »Menschenrechte« gedeuteten Gegenstands. Oder muß die Deutungsoffenheit der
Menschenrechte auf jene »chameleonlike quality« (Leedes 1986: 11) zurückgeführt
werden, die schon die Deutungsoffenheit der Verfassung erklären soll? Weil sich die
Bedeutung der Menschenrechte wie ein Chamäleon immer wieder neu an ihre Um-
welt anpaßt, erlangen sie jene Deutungspluralität, die sie insgesamt als deutungsof-
fen erscheinen läßt. Es wäre dann gerade nicht die Deutungsoffenheit des Gegen-
standes, aus der die Deutungsoffenheit der Menschenrechte resultiert. Statt dessen
läge es in ihrem Wesen, ihre Bedeutung immer erst aus dem Kontext zu gewinnen.
Deshalb kann ihre Bedeutung auch von Kontext zu Kontext differieren. Deutungsof-
fen erscheinen die Menschenrechte schließlich nur über die Zeit oder quer zu ver-
schiedenen Kontexten – im konkreten Kontext sind sie es jedoch keinesfalls. Oder
aber besitzen die Menschenrechte wie die Verfassung einfach die Eigenschaft unter-
schiedlicher »rhetorical resonance« (Durham 1993: 893), weil sie eine menschliche
Angelegenheit sind und deshalb in ihrer Bedeutung von den Meinungen und Hand-
lungen der Menschen abhängen? Alle drei Varianten versuchen die Deutungsoffen-
heit also essentialistisch einzufangen: Entweder ist das Wesen selbst deutungsoffen
oder in ihm liegt die Möglichkeitsbedingung für die Deutungsoffenheit in Form
zwingender Kontextualität oder Menschlichkeit. Essentialistische Begründungen
sind allerdings an sich bereits höchst problematisch, denn sie können das nicht be-
gründen, was sie begründen wollen (Bonacker 2000b: 21-49; Noetzel/Brodocz
1996).21 Deutungsoffenheit wird auf etwas zurückgeführt, das selbst der Deutungs-
offenheit vorausgeht und ihr deshalb entzogen bleibt. Ein letzter unbestreitbarer Kern
von Bedeutung – wie beispielsweise die Endlichkeit des Menschen oder die Be-
grenztheit des Kontextes – soll demzufolge die Bedingung der Möglichkeit von Deu-
tungsoffenheit sein. Aber warum soll Deutungsoffenheit aus einer feststehenden Be-
deutung folgen?

198

Aufsätze

21 Siehe zur Debatte um die Relevanz antiessentialistischer Ansätze für die Internationalen
Beziehungen u.a. Albert (1994), Diez (1996, 1998), Jaeger (1996) und Merlingen (1999)
sowie kritisch dazu Börzel (1997).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


5.1. Die diskursive Deutungsöffnung der Menschenrechte

Unter einer nichtessentialistischen Perspektive kann die Deutungsoffenheit des Sig-
nifikanten »Menschenrechte« also nicht auf das Wesen des damit Bezeichneten
zurückgeführt werden. Denn jede Deutung kann nur selbst als eine spezifische Form
der Bezeichnung von Relevanz sein. Ihre Bedeutung gewinnt sie, indem mit jeder Be-
zeichnung eine Unterscheidung gegenüber einer anderen Bezeichnung getroffen wird
(vgl. Spencer Brown 1979: 1). Aber auch diese Bezeichnung kann wiederum nur von
einer weiteren Bezeichnung unterschieden werden, um Bedeutung zu erlangen. Auf
diese Weise wird eine endgültige Fixierung der Bedeutung stets aufgeschoben. Da-
mit wird schon deutlich, daß die hier anvisierte Deutungsoffenheit selbst keine Deu-
tung als offen oder unbestimmt im Blick hat. Denn auch mit einer solchen Deutung
der Deutungsoffenheit wird wieder nur ein weiterer Unterschied gezogen: zwischen
offen und geschlossen oder zwischen bestimmt und unbestimmt. Die Deutungsof-
fenheit eines Signifikanten meint vielmehr seine Unterschiedslosigkeit gegenüber an-
deren Signifikanten, die sich selbst wechselseitig voneinander unterscheiden. Deu-
tungsoffenheit ist also die Unterschiedslosigkeit gegenüber Unterschiedlichem.22 Der
hier vorgestellte Fall des Signifikanten »Menschenrechte« kann dies in jeder seiner
drei Sinndimensionen illustrieren. So wurden Menschenrechte beispielsweise in zeit-
licher Hinsicht als etwas gedeutet, dessen Vergangenheit einen oder keinen Vorrang
staatlicher Souveränität beweist, dessen Vergangenheit keine oder eine Verletzung
staatlicher Souveränität kennt etc. Unterschiedslos werden die Menschenrechte dabei
z.B. gegenüber etwas, dessen Vergangenheit keinen Vorrang staatlicher Souveränität
beweist, indem sie als genau so etwas gedeutet werden. Dieses Etwas, das in seiner
Vergangenheit keinen Beweis für den Vorrang staatlicher Souveränität enthält, ge-
winnt seine Bedeutung aus der Unterscheidung gegenüber etwas Anderem, dessen
Vergangenheit sehr wohl einen Vorrang vor der staatlichen Souveränität bezeugen
kann. Indem die Menschenrechte aber auch als dieses andere Etwas gedeutet werden
können, werden sie unterschiedslos gegenüber Unterschiedlichem. Weil beide Deu-
tungen der Menschenrechte ihre Bedeutung jedoch genau aus dem Unterschied er-
halten, den sie zueinander ziehen, wird die Deutung der Menschenrechte in diesem
Punkt offen. Aufgrund ihrer Unterschiedslosigkeit gegenüber diesen zwei sich un-
terscheidenden Deutungen kann der Signifikant »Menschenrechte« auch nicht mehr
von den Bedeutungszuschreibungen beider Deutungen profitieren. Denn jede der bei-
den Bedeutungen konstituiert sich durch den Unterschied, der die eine von der ande-
ren Deutung trennt. Indem die Menschenrechte unterschiedslos gegenüber sich un-
terscheidenden Deutungen werden, wird ihre Bedeutung geöffnet: Sie werden
deutungsoffen. Sicherlich reicht eine einzige Unterschiedslosigkeit gegenüber Un-
terschiedlichem allein noch nicht aus, um von einem deutungsoffenen Signifikanten

199ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

22 Vgl. grundsätzlich zu diesem Begriff von Deutungsoffenheit Laclau (1994b) sowie am
Beispiel der Verfassung gerade auch in bezug auf die Differenzierung nach drei Sinndi-
mensionen weiterführend Brodocz (2000b: 285-348). Zur philosophischen Positionierung
Laclaus siehe auch Brodocz (2000a). 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


zu sprechen. Aber bereits unsere erste, zweifellos noch sehr grobe Analyse des
Rechtfertigungsdiskurses hat gezeigt, daß die Menschenrechte nicht nur in zeitlicher,
sondern auch in sachlicher und sozialer Hinsicht gegenüber einer ganzen Reihe von
sich unterscheidenden Deutungen unterschiedslos geworden sind: Menschenrechte
werden u.a. als Aufbruch in eine bessere und in eine schlechtere Zukunft, als Grup-
penrecht und als subjektives Recht, als Gewaltverbot und als Gewaltrechtfertigung,
als Freiheitsrecht und als Schutzrecht, als unbotmäßige Moralisierung und als mora-
lische Kaschierung, als Anfang und als Ende militärischer Handlungen, als Schutz
und als Bedrohung sowie als Verteidigung und als Angriff gedeutet. Wegen dieser
vielfältigen Unterschiedslosigkeit gegenüber Unterschiedlichem sehen wir den Sig-
nifikanten »Menschenrechte« auf dem Wege seiner Deutungsöffnung wenigstens
weit fortgeschritten. 

5.2. Symbolische Integration und diskursive Deutungsöffnung

Für die Frage nach der symbolischen Integration der internationalen Gemeinschaft
durch Normen hat die Deutungsoffenheit der Menschenrechte weitreichende Konse-
quenzen. Denn deutungsoffene Signifikanten nehmen im Prozeß politischer Iden-
titätsstiftung eine entscheidende Rolle ein. Zunächst muß bedacht werden, daß die
Stiftung einer politischen Identität unter nichtessentialistischen Annahmen kaum als
die Abbildung einer außerdiskursiv bereits vorhandenen Identität im Diskurs ver-
standen werden kann. Auch Identität kann nur kommunikativ, d.h. durch einen Dis-
kurs hergestellt werden. Wird Identität erst im Diskurs gestiftet, dann thematisiert
dies den Diskurs gleich doppelt: als Objekt und als Subjekt der Identitätsstiftung.
Aber wie kann ein Diskurs sich selbst identifizieren? Wie kann er sich selbst be-
zeichnen? 

Unter einem Diskurs wird eine Einheit verketteter, aber unterschiedlicher Deutun-
gen verstanden (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 155). Das impliziert, daß die einzelnen
diskurszugehörigen Deutungen sich trotz aller Unterschiede zumindest in einer Hin-
sicht nicht unterscheiden, sondern etwas gemeinsam habe. Ihre Gemeinsamkeit ist
folglich zugleich die Grenze, die einen Diskurs von seinem nichtdiskursiven Außen
unterscheidet. Wenn jede Deutung nicht mehr als eine sich von anderen Bezeich-
nungen unterscheidende Bezeichnung ist, dann ist es nur die Bezeichenbarkeit selbst,
die alle Deutungen gemeinsam haben. Für die Frage nach der Identität, nach der
Selbstbezeichnung eines Diskurses folgt daraus, daß sie als Frage nach der Bezeich-
nung der »Grenze der Bezeichenbarkeit« (Marchart 1998: 9) gestellt werden muß. Es
muß also die Grenze des Diskurses im Diskurs gedeutet werden, damit dieser sich als
Diskurs identifizieren kann. Diese Bezeichnung ist allerdings nicht mit einer »ge-
wöhnlichen« Bezeichnung zu vergleichen, denn »if what we are trying to signify is
not a difference but on the contrary a radical exclusion which is the ground and con-
stitution of all differences, in that case no production of one more difference can do
that trick« (Laclau 1994b: 39, Hervorh. dort). Eine Bezeichnung der Grenze zur Un-
bezeichenbarkeit ist also insofern prinzipiell unmöglich, als jede Bezeichnung der

200

Aufsätze

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


Unbezeichenbarkeit selbst wieder eine Bezeichnung ist, die einen Unterschied macht
zu einer weiteren Bezeichnung, für die wieder dasselbe gilt. Die Grenze der Bezei-
chenbarkeit bleibt auf dem Wege der Bezeichnung insofern stets unerreichbar, als
jede Bezeichnung wieder nur an die Grenze einer anderen Bezeichnung stößt, so daß
sich die Deutung der Grenze aufgrund ihres differentiellen Charakters faktisch selbst
unterläuft. Daraus folgt zweierlei: Erstens bedeutet die prinzipielle Unerreichbarkeit
der Grenze, daß eine politische Identität wie die internationale Gemeinschaft sich
nicht selbst zur Darstellung bringen und darum immer nur symbolisch gestiftet wer-
den kann. Um sich dabei faktisch nicht selbst zu blockieren, ist zweitens eine Deu-
tung der Grenze notwendig, die selbst keinen Unterschied mehr zu anderen Deutun-
gen macht (vgl. Laclau 1994a: 53; 1998: 277). Erforderlich ist also eine Deutung, die
selbst nicht mehr von anderen, sich unterscheidenden Deutungen unterschieden wer-
den kann. Mit anderen Worten: Die symbolische Deutung der Grenze muß selbst un-
terschiedslos gegenüber Unterschiedlichem, sie muß deutungsoffen sein.

Mit diesen theoretischen Annahmen kann die Deutungsoffenheit des Signifikanten
»Menschenrechte« als Hinweis darauf gesehen werden, daß die »Menschenrechte«
genau diese Funktion des identitätsstiftenden deutungsoffenen Signifikanten für die
internationale Gemeinschaft übernommen haben. Dabei muß allerdings immer be-
dacht werden, daß es nicht die Menschenrechte selbst sind, die diese Deutungsoffen-
heit mit sich bringen, sondern daß sie erst im Diskurs geöffnet werden. Nur wenn im
Namen der Menschenrechte ganz verschiedene Deutungen mit denselben Men-
schenrechten identifiziert werden, können die Menschenrechte unterschiedslos ge-
genüber den anderen, sich weiterhin unterscheidenden Deutungen werden. Die Men-
schenrechte verdanken ihre Deutungsöffnung also einer ganzen Fülle
unterschiedlicher Deutungen, die sich alle mit ihnen identifizieren. Die gemeinsame
Bezugnahme ganz unterschiedlicher Deutungen auf dieselben Menschenrechte stif-
tet demnach nicht nur faktisch die Integration der internationalen Gemeinschaft, son-
dern sie verleiht den Menschenrechten zudem jene Deutungsoffenheit, mit der die
Grenze dieses Diskurses symbolisch bezeichnet und die Identität der internationalen
Gemeinschaft gestiftet werden kann. Die symbolische Integration durch Menschen-
rechte vollzieht sich also in der diskursiven Deutungsöffnung von Menschenrechten.
Integrativ ist die symbolische Integration durch Menschenrechte nicht nur im Hin-
blick auf eine Bündelung unterschiedlicher kommunikativer Deutungen durch ihren
Zusammenschluß zu einem Diskurs. Die Symbolisierung von Gemeinschaft durch
deutungsoffene Signifikanten schafft darüber hinaus soziale Adressen und konstru-
iert damit Akteure, an die Forderungen und Verpflichtungen gerichtet, mit denen
Rechte verbunden, die organisations- und politikfähig oder denen spezifische Ratio-
nalitäten zugeschrieben werden (vgl. Meyer et al. 1994).

In einem Diskurs führt allerdings die Frage, welcher Signifikant innerhalb eines
Diskurses dessen Identität symbolisch herstellt, in eine Situation der Unentscheid-
barkeit. Denn es fehlt aus identitätsstiftender Sicht an einer allgemeingültigen Norm,
aus der eine Präferenz für eine bestimmte Besetzung des deutungsoffenen Signifi-
kanten abgeleitet werden kann (vgl. Laclau 1990: 31-33; Laclau/Zac 1994: 17-23).
Aufgrund dieser Unentscheidbarkeit ist allerdings nur kontingent, durch wessen Deu-

201ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


tungsöffnung ein Diskurs seine Identität stiftet. Daß es zu einer Deutungsöffnung
kommt, bleibt trotz dieser Unentscheidbarkeit dennoch notwendig. Ansonsten könn-
te sich ein Diskurs überhaupt nicht konstituieren. Die Beziehung des jeweiligen deu-
tungsoffenen Signifikanten »Menschenrechte« zu den anderen zum Diskurs gehören-
den Deutungen muß aufgrund der Notwendigkeit, die Unentscheidbarkeit zu
entscheiden, als hegemonial betrachtet werden (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 194;
Laclau 1994a: 53; Marchart 1998: 9). Schließlich sind unter mehreren, miteinander
konkurrierenden Deutungen die Menschenrechte in identitätsstiftender Hinsicht in-
sofern dominant, als sie die Stelle des deutungsoffenen Signifikanten übernommen
haben.23 Die Deutungsöffnung der Menschenrechte ist also bereits Ausweis ihrer he-
gemonialen Stellung.

6. Perspektiven einer Theorie symbolischer Integration durch Normen

Die Ausführungen haben gezeigt, daß »normative Integration« nicht durch die Gel-
tung bestimmter substantieller Normen erreicht wird, von denen einige geeigneter als
andere sind, integrativ zu wirken. Gesellschaftliche Evolution wäre unter dieser Per-
spektive dann nichts anderes als ein Entwicklungsprozeß hin zu abstrakteren Nor-
men. Der Grund für diese Entwicklung kann damit aber nicht hinreichend expliziert
werden. Nimmt man dagegen an, Integration stellt sich durch die Symbolisierung von
Identität mittels deutungsoffener Signifikanten ein, dann wird deutlich, warum die
Frage, welcher Signifikant diese Integrationsfunktion übernimmt, nicht theoretisch
entschieden werden kann und warum ein Konsens über den Gehalt dieser Signifi-
kanten deren integrative Kraft eher schwächt. Vor diesem Hintergrund nimmt auch
der Gegenbegriff von Integration – Desintegration – eine andere Gestalt an. Desinte-
gration läßt sich vor allem dann beobachten, wenn die Chancen zur Deutungsöffnung
reduziert werden. Nicht Konflikte um die Deutung von Signifikanten sind dann schon
desintegrativ, sondern ihre spezifische, nämlich gewaltsame Austragung. Gewalt ten-
diert dazu, den Anderen als Bedingung der Möglichkeit einer Deutungsöffnung in der
Sozialdimension zu vernichten und Eindeutigkeit an die Stelle der Möglichkeit von
Deutungsöffnung treten zu lassen. Wenn sich aber Integration gerade durch den Pro-
zeß der Öffnung einstellt, dann bezeichnet Gewalt die andere Seite dieses nie abge-
schlossenen Integrationsprozesses durch die Symbolisierung von Gemeinschaft.
Pointiert ließe sich deshalb sagen: Gemeinschaft und Gewalt schließen sich aus.

Darüber hinaus eröffnet ein solches Verständnis von Integration für die Frage, wel-
che Rolle Menschenrechte in der Integration der internationalen Gemeinschaft spie-
len (können), vor allem noch zwei weitere neue Perspektiven. Zum einen kann das
klassische Konzept der normativen Integration als Konzept einer symbolischen Inte-
gration durch Normen weiter präzisiert werden. Zum anderen kann die Deutungs-
offenheit der Menschenrechte als Zeichen ihrer integrativen Kraft erkannt werden.

202

Aufsätze

23 Siehe zu diesem Verständnis von Hegemonie als Dominanz unter Konkurrenten Vorlän-
der (1997: 67).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


Menschenrechte integrieren gerade nicht, weil sie alle Menschen inkludieren, son-
dern weil offen (geworden) ist, was sie bedeuten und wie sie gedeutet werden. Von
selbst sagen sie uns und verpflichten uns zu nichts. Und deshalb muß die symbolische
Integration durch deutungsoffene Menschenrechte auch nicht zu mehr Sittlichkeit in
den internationalen Beziehungen führen. 

Literatur

Albert, Mathias 1994: »Postmoderne« und Theorie der internationalen Beziehungen, in: Zeit-
schrift für Internationale Beziehungen 1: 1, 45-63.

Albert, Mathias/Brock, Lothar/Wolf, Klaus Dieter (Hrsg.) 2000: Civilizing World Politics. So-
ciety and Community Beyond the State, Lanham, Md.

Arendt, Hannah 1955: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München.
Arendt, Hannah 1967: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München.
Baum, Karl-Heinz 1999: Eintreten für die Schwachen, in: Frankfurter Rundschau, 17.9.1999, 4.
Bauman, Zygmunt 1997: Flaneure, Spieler und Touristen, Hamburg.
Beck, Ulrich 2000: Über den postnationalen Krieg, in: Merkel 2000a, 232-241.
Blanke, Thomas 1999: Das Dilemma zwischen Menschenrecht und Völkerrecht, in: Frankfur-

ter Rundschau, 29.3.1999, 8.
Börzel, Tanja A. 1997: Zur (Ir-) Relevanz der »Postmoderne« für die Integrationsforschung.

Eine Replik auf Thomas Diez‘ Beitrag »Postmoderne und europäische Integration«, in:
Zeitschrift für Internationale Beziehungen 4: 1, 125-137.

Bogavac, Suezana 1999: Kinder ohne Brot, Städte ohne Strom, Patienten ohne Versorgung, in:
Frankfurter Rundschau, 27.5.1999, 7.

Bonacker, Thorsten 1997: Die Idee der (Un-) Entscheidbarkeit – Zum Paradigmenwechsel in
der Konflikttheorie nach dem Ende des Ost-West-Konflikts, in: Vogt, Wolfgang R.
(Hrsg.): Gewalt und Konfliktbearbeitung, Baden-Baden, 94-107.

Bonacker, Thorsten 1999: Die Einwanderung des Moralischen. Anmerkungen zu Krieg heute,
in: Berliner Debatte Initial 10: 3, 98-104.

Bonacker, Thorsten 2000a: Das normative Selbstverständnis der Moderne. Philosophische und
soziologische Perspektiven, in: Funken, Christiane (Hrsg.): Soziologischer Eigensinn. Zur
Disziplinierung der Sozialwissenschaften, Opladen, 145-163.

Bonacker, Thorsten 2000b: Die normative Kraft der Kontingenz. Nichtessentialistische Gesell-
schaftskritik nach Weber und Adorno, Frankfurt a.M.

Brock, Lothar 1999: Normative Integration und kollektive Handlungskompetenz auf internatio-
naler Ebene, in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 6: 2, 323-347.

Brodocz, André 1996: The Problem of Exclusion After the End of the East West Conflict, prä-
sentiert auf der V. Konferenz der European Research Group On Military And Society
»The Military and the Challenge of Globalization« an der ETH Zürich, 3.-6. Oktober
1996, unv. Ms.

Brodocz, André 2000a: Zwischen Dekonstruktion und Pragmatismus. Die philosophische Posi-
tion von Ernesto Laclau, in: Information Philosophie 28: 2, 36-39.

Brodocz, André 2000b: Die symbolische Dimension der Verfassung. Ein Beitrag zur Institutio-
nentheorie (TU Dresden: Dissertation), Dresden.

Brunkhorst, Hauke 1996: Paradigmenwechsel im Völkerrecht? Lehren aus Bosnien, in: Lutz-
Bachmann, Matthias/Bohman, James (Hrsg.): Frieden durch Recht, Frankfurt a.M., 251-271.

203ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


Brunkhorst, Hauke/Köhler, Wolfgang R./Lutz-Bachmann, Matthias (Hrsg.) 1999: Recht auf
Menschenrechte, Frankfurt a.M.

Bryde, Brun-Otto 1982: Verfassungsentwicklung. Stabilität und Dynamik im Verfassungsrecht
der Bundesrepublik Deutschland, Baden-Baden.

Buchanan, Allen 1999: The Internal Legitimacy of Humanitarian Intervention, in: Journal of Po-
litical Philosophy 7: 1, 71-87.

Bull, Hedley 1995: The Anarchical Society: A Study of Order in World Politics, Second Edition
With a New Foreword by Stanley Hoffmann, London.

Caney, Simon 1997: Human Rights and the Right of States: Terry Nardin On Nonintervention,
in: International Political Science Review 18: 1, 27-37.

Charvet, John 1997: The Idea of State Sovereignty and the Right of Humanitarian Interventi-
on, in: International Political Science Review 18: 1, 39-48.

Czempiel, Ernst-Otto 1993: Weltpolitik im Umbruch. Das internationale System nach dem Ende
des Ost-West-Konflikts, München.

Debiel, Thomas/Nuscheler, Franz (Hrsg.) 1996: Der neue Interventionismus. Humanitäre Ein-
mischung zwischen Anspruch und Wirklichkeit, Bonn.

Derrida, Jacques 1992: Préjugés. Vor dem Gesetz, Wien.
Diez, Thomas 1996: Postmoderne und europäische Integration. Die Dominanz des Staatsmo-

dells, die Verantwortung gegenüber dem Anderen und die Konstruktion eines alternativen
Horizonts, in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 3: 2, 255-281.

Diez, Thomas 1998: Perspektivenwechsel. Warum ein »postmoderner« Ansatz für die Integrati-
onsforschung doch relevant ist, in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 5: 1, 139-149.

Durham, W. Cole, Jr. 1993: Rhetorical Resonance and Constitutional Vision, in: Cardozo Law
Review 14: 3-4, 893-906.

Eberwein, Wolf-Dieter 1997: Die Politik humanitärer Hilfe im Spannungsfeld von Macht und
Moral (WZB-Paper 97, 301), Berlin.

Eilders, Christiane/Lüter, Albrecht 2000: Germany at War – Competing Framing Strategies in
German Public Discourse, in: European Journal of Communication 15: 3, 415-428.

Enzensberger, Hans Magnus 1993: Aussichten auf den Bürgerkrieg, Frankfurt a.M.
Fixdal, Mona/Smith, Dan 1998: Humanitarian Intervention and Just War, in: Mershon Interna-

tional Studies Review 42: 2, 283-312.
Forschungsgruppe Menschenrechte 1998: Internationale Menschenrechtsnormen, transnationa-

le Netzwerke und politischer Wandel in den Ländern des Südens, in: Zeitschrift für Inter-
nationale Beziehungen 5: 1, 5-41.

Forschungsgruppe Weltgesellschaft 1996: Weltgesellschaft: Identifizierung eines »Phantoms«,
in: Politische Vierteljahresschrift 37: 1, 5-26.

Frost, Mervyn 1996: Ethics in International Relations. A Constitutive Theory, Cambridge.
Frost, Mervyn 2000: Reply to Peter Sutch’s »Human Rights as Settled Norms: Mervyn Frost and

the Limits of Hegelian Human Rights Theory«, in: Review of International Studies 26: 3,
477-483.

Gading, Heike 1996: Der Schutz grundlegender Menschenrechte durch militärische Maßnah-
men des Sicherheitsrates – das Ende staatlicher Souveränität?, Berlin.

Gaserow, Vera 1999: Zeitreise in die eigene Vergangenheit, in: Frankfurter Rundschau,
14.5.1999, 3.

Gosepath, Stefan/Lohmann, Georg (Hrsg.) 1998: Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt a.M.
Greenwood, Christopher 1998: Gibt es ein Recht auf humanitäre Intervention?, in: Brunkhorst,

Hauke (Hrsg.): Einmischung erwünscht?, Frankfurt a.M., 15-36.
Grimm, Dieter 1995: Braucht Europa eine Verfassung?, in: Kimmel, Adolf (Hrsg.): Verfassun-

gen als Fundament und Instrument der Politik, Baden-Baden, 103-128.

204

Aufsätze

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


Grötker, Ralf 1999: Ohne Kaffee und Kuchen. Der polnische Politologe Wiktor Osiatynski im
Disput mit Kendall Thomas über die Zukunft der Menschenrechte, in: Frankfurter Rund-
schau, 11.6.1999, 10.

Habermas, Jürgen 1994: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des demokrati-
schen Rechtsstaats, Frankfurt a.M.

Habermas, Jürgen 1996a: Die Einbeziehung des Anderen, Frankfurt a.M.
Habermas, Jürgen 1996b: Der europäische Nationalstaat. Zu Vergangenheit und Zukunft von

Souveränität und Staatsbürgerschaft, in: Habermas 1996a, 128-153.
Habermas, Jürgen 1996c: Kants Idee des ewigen Friedens – aus dem historischen Abstand von

200 Jahren, in: Habermas 1996a, 192-236.
Habermas, Jürgen 1996d: Replik auf Beiträge zu einem Symposium der Cardozo Law School,

in: Habermas 1996a, 309-398.
Habermas, Jürgen 1998: Die Postnationale Konstellation, Frankfurt a.M.
Habermas, Jürgen 1999: Bestialität und Humanität, in: Die Zeit, 29.4.1999, 1 & 6-7.
Heintze, Hans-Joachim (Hrsg.) 1997: Selbstbestimmungsrecht der Völker – Herausforderungen

der Staatenwelt, Berlin.
Heinz, Wolfgang S. 1993: Schutz der Menschenrechte durch humanitäre Intervention?, in: Aus

Politik und Zeitgeschichte 43: 12/13, 3-11.
Heller, Hermann 1983: Staatslehre, in der Bearbeitung von Gerhart Niemeyer, 6. Auflage, Tü-

bingen.
Hoffmann, Stanley 1996: The Ethics and Politics of Humanitarian Intervention, New York.
Hölscher, Astrid 1999: Völkerrechtssubjekt Mensch, in: Frankfurter Rundschau, 7.4.1999, 3.
Honneth, Axel 1996: Universalismus als moralische Falle? Bedingungen und Grenzen einer Po-

litik der Menschenrechte, in: Lutz-Bachmann, Matthias/Bohman, James (Hrsg.): Frieden
durch Recht, Frankfurt a.M., 272-299.

Ignatieff, Michael 1994: Reisen in den neuen Nationalismus, Frankfurt a.M.
Jaeger, Hans-Martin 1996: Konstruktionsfehler des Konstruktivismus in den Internationalen

Beziehungen, in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 3: 2, 313-340.
Jahn, Beate 1993: Humanitäre Intervention und Selbstbestimmungsrecht der Völker. Eine theo-

retische Diskussion und ihre historischen Hintergründe, in: Politische Vierteljahresschrift
34: 4, 567-587.

Kersting, Wolfgang 2000a: Politik und Recht. Abhandlungen zur politischen Philosophie der
Gegenwart und zur neuzeitlichen Rechtsphilosophie, Weilerswist.

Kersting, Wolfgang 2000b: Bewaffnete Intervention als Menschenrechtsschutz?, in: Merkel
2000a, 187-231.

König, Matthias 1997: Die Partikularisierung der Kultur und die Universalisierung ethischer
Normen in klassischen Soziologien der Moderne. Soziologie und Menschenrechte bei
Durkheim und Weber (Universität Marburg: Magisterarbeit), Marburg.

Krause, Joachim (Hrsg.) 2000: Kosovo. Humanitäre Intervention und kooperative Sicherheit in
Europa, Opladen.

Laclau, Ernesto 1990: New Reflections on the Revolution of Our Time, in: Ders.: New Reflec-
tions on the Revolution of Our Time, London, 3-85.

Laclau, Ernesto 1994a: Subject of Politics, Politics of the Subject, in: Ders.: Emancipation(s),
London 1996, 47-65.

Laclau, Ernesto 1994b: Why do Empty Signifiers Matter to Politics?, in: Ders.: Emancipa-
tion(s), London 1996, 36-46.

Laclau, Ernesto 1996: The Death and Resurrection of the Theory of Ideology, in: Journal of Po-
litical Ideologies 1: 3, 201-220.

205ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


Laclau, Ernesto 1998: Von den Namen Gottes, in: Marchart, Oliver (Hrsg.): Das Undarstellba-
re der Politik. Zur Hegemonietheorie Ernesto Laclaus, Wien, 265-281.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal 1991: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruk-
tion des Marxismus, Wien.

Laclau, Ernesto/Zac, Lilian 1994: Minding the Gap. The Subject of Politics, in: Laclau, Erne-
sto (Hrsg.): The Making of Political Identities, London, 11-39.

Ladwig, Bernd 1999: Der Kosovokrieg im Spannungsfeld von Moral und Recht, in: antimilita-
rismus information 29: 7, 17-30.

Laubach, Birgit 1999: Angriffskrieg oder humanitäre Intervention?, in: Kommune 5/99, 29.
Leedes, Gary C. 1986: The Meaning of the Constitution. An Interdisciplinary Study of Legal

Theory, Millwood, N.Y.
Loeffler, Erika 1995: The Human Rights in the Social Science, in: Sociologia Internationalis 33:

1, 89-103. 
Loquai, Heinz 2000: Der Kosovo-Konflikt. Wege in einen vermeidbaren Krieg, Baden-Baden.
Luhmann, Niklas 1971: Sinn als Grundbegriff der Soziologie, in: Habermas, Jürgen/Luhmann,

Niklas: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie. Was leistet die Systemfor-
schung?, Frankfurt a.M., 25-100.

Luhmann, Niklas 1984: Soziale Systeme, Frankfurt a.M.
Luhmann, Niklas 1990: Verfassung als evolutionäre Errungenschaft, in: Rechtshistorisches

Journal 9: 1, 176-220.
Luhmann, Niklas 1993: Gesellschaftsstruktur und Semantik, Band 3, Frankfurt a.M.
Luhmann, Niklas 1995: Das Recht der Gesellschaft, Frankfurt a.M.
Luhmann, Niklas 1996: Die Realität der Massenmedien, Opladen.
Lutz, Dieter S. (Hrsg.) 2000: Der Kosovo-Krieg. Rechtliche und rechtsethische Aspekte, Baden-

Baden.
Mahlberg, Gerhard 1999: Der Kopf der Hydra. Mario Vargas Llosa über Slobodan Milosevic

und die Nato, in: Frankfurter Rundschau, 14.4.1999, 8.
Marchart, Oliver 1998: Undarstellbarkeit und »ontologische Differenz«, in: Ders. (Hrsg.): Das

Undarstellbare der Politik. Zur Hegemonietheorie Ernesto Laclaus, Wien, 7-20.
Maus, Ingeborg 1998: Volkssouveränität und das Prinzip der Nichtintervention in der Frie-

densphilosophie Kants, in: Brunkhorst, Hauke (Hrsg.): Einmischung erwünscht?, Frank-
furt a.M., 88-116.

Mayer, Peter 1999: War der Krieg der NATO gegen Jugoslawien moralisch gerechtfertigt? Die
Operation »Allied Force« im Lichte der Lehre vom gerechten Krieg, in: Zeitschrift für In-
ternationale Beziehungen 6: 2, 287-321.

Meggle, Georg 2000: Ist dieser Krieg gut? Ein ethischer Kommentar, in: Merkel 2000a, 138-159.
Merkel, Reinhard (Hrsg.) 2000a: Der Kosovo-Krieg und das Völkerrecht, Frankfurt a.M.
Merkel, Reinhard 2000b: Das Elend der Beschützten. Rechtsethische Grundlagen und Grenzen

der sog. humanitären Intervention und die Verwerflichkeit der NATO-Aktion im Kosovo-
Krieg, in: Merkel 2000a, 66-98.

Merlingen, Michael 1999: Die Relativität von Wahrheit dargestellt am Beispiel der Entste-
hungsgeschichte der Wirtschafts- und Währungsunion. Ein Beitrag zur Integrationsfor-
schung aus der Sicht des epistemologischen Konstruktivismus, in: Zeitschrift für Interna-
tionale Beziehungen 6: 1, 93-128.

Meyer, John/Boli, John/Thomas, George M. 1994: Ontology and Rationalization in the Western
Cultural Account, in: Scott, Richard W./Meyer, John W. (Hrsg.): Institutional Environments
and Organizations. Structural Complexity and Individualism, Thousand Oaks, Cal., 9-26.

Mill, John St. 1873: A Few Words on Non-Intervention, in: Ders.: Dissertations and Discus-
sions, New York, 238-263.

206

Aufsätze

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


Müller, Michael 1996: Vom Dissensrisiko zur Ordnung der internationalen Staatenwelt. Zum
Projekt einer normativ gehaltvollen Theorie der internationalen Beziehungen, in: Zeit-
schrift für Internationale Beziehungen 3: 2, 367-379.

Noetzel, Thomas/Brodocz, André 1996: Konstruktivistische Epistemologie und politische Steue-
rung, in: Zeitschrift für Politik 43: 1, 49-66.

Oeter, Stefan 1998: Humanitäre Intervention und Gewaltverbot: Wie handlungsfähig ist die
Staatengemeinschaft?, in: Brunkhorst, Hauke (Hrsg.): Einmischung erwünscht?, Frankfurt
a.M., 37-60.

Pape, Matthias 1997: Humanitäre Intervention. Zur Bedeutung der Menschenrechte in den Ver-
einten Nationen, Baden-Baden.

Parekh, Bhikhu 1997: Rethinking Humanitarian Intervention, in: International Political Scien-
ce Review 18: 1, 49-69.

Pieterse, Jan N. 1997: Sociology of Humanitarian Intervention: Bosnia, Rwanda and Somalia
Compared, in: International Political Science Review 18: 1, 71-93.

Pradetto, August 1999: Die NATO, humanitäre Intervention und Völkerrecht, in: Aus Politik
und Zeitgeschichte 49: 11, 26-38.

Preuß, Ulrich K. 1999: Zwischen Legalität und Gerechtigkeit. Der Kosovo-Krieg, das Völker-
recht und die Moral, in: Blätter für deutsche und internationale Politik 44: 7, 816-828.

Reuter, Jens/Clewing, Konrad 2000: Der Kosovo Konflikt. Ursachen, Verlauf, Perspektiven,
Klagenfurt.

Rinderle, Peter 1994: Die Idee einer wohlgeordneten Staatengemeinschaft, in: Politische Vier-
teljahresschrift 35: 4, 658-698.

Rorty, Richard 1997: Relativismus. Finden und Machen, in: Gimmler, Antje/Sandbothe,
Mike/Zimmerli, Walter Ch. (Hrsg.): Die Wiederentdeckung der Zeit, Darmstadt, 9-26.

Ryan, Christopher M. 1997: Sovereignty, Intervention, and the Law: A Tennous Relationship of
Competing Principles, in: Millennium 26: 1, 77-93.

Schaal, Gary/Brodocz, André 1998: http://www.demokratie.ade? Zum Zusammenhang von In-
ternet, Globalisierung und Demokratie, in: Berliner Debatte Initial 9: 4, 49-58.

Schaal, Gary/Brodocz, André 2000: http://www.verfassung.ade? Drei Mutmaßungen zur Be-
deutung des Internet für institutionalisierte Verfassungen, in: Berliner Debatte Initial 11:
2, 100-108.

Schmitt, Carl 1928: Verfassungslehre, 8. Auflage 1993, Berlin.
Schrader, Lutz 1999: Die Zahl der Krisen stabilisiert sich auf niedrigem Niveau, in: Frankfur-

ter Rundschau, 8.1.1999, 9.
Senghaas, Dieter 2000: Recht auf Nothilfe, in: Merkel 2000a, 99-114.
Sommer, Gert/Stellmacher, Jost/Wagner, Ulrich (Hrsg.) 1999: Menschenrechte und Frieden,

Marburg.
Spencer Brown, George 1979: Laws of Form, New York.
Spieker, Manfred 1997: Von der nuklearen Abschreckung zur humanitären Intervention. Zur

Aktualität der bellum-justum-Lehre, in: Zeitschrift für Politik 44: 3, 310-323.
Sutch, Peter 2000: Human Rights as Settled Norms: Mervyn Frost and the Limits of Hegelian

Human Rights Theory, in: Review of International Studies 26: 2, 215-231.
Teubner, Gunther 1996a: Globale Bukowina. Zur Emergenz eines transnationalen Rechtsplu-

ralismus, in: Rechtshistorisches Journal 15: 3, 255-290.
Teubner, Gunther 1996b: Des Königs viele Leiber. Die Selbstdekonstruktion der Hierarchie des

Rechts, in: Soziale Systeme 2: 2, 229-255.
Thränhardt, Dietrich 1992: Globale Probleme, globale Normen, neue globale Akteure, in: Po-

litische Vierteljahresschrift 33: 2, 219-234.
Tolmein, Oliver 2000: Sicherheit statt Freiheit, in: Freitag, 31.3.2000, 1.

207ZIB 2/2001

Thorsten Bonacker / André Brodocz: Im Namen der Menschenrechte

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179


Trautner, Tobias 1999: Die Einmischung in innere Angelegenheiten und die Intervention als ei-
genständige Verbotstatbestände im Völkerrecht, Frankfurt a.M.

Vinnai, Gerhard 1999: Welche Gesellschaften können Friedfertigkeit stiften?, in: Frankfurter
Rundschau, 23.10.1999, 20.

Vorländer, Hans 1997: Hegemonialer Liberalismus. Politisches Denken und politische Kultur
in den USA 1776-1920, Frankfurt a.M.

Walther, Rudolf 1999: Ernstfall Frieden. Aufgeklärter Pazifismus und »humanitäre« Kriegsmo-
ral, in: Freitag: 7.5.1999, 6.

Walzer, Michael 1982: Gibt es den gerechten Krieg?, Stuttgart.
Walzer, Michael 1995: Die Politik der Rettung, in: Berliner Debatte Initial 6: 6, 47-54.
Wheeler, Nicholas J. 1997: Agency, Humanitarianism and Intervention, in: International Politi-

cal Science Review 18: 1, 9-25.
Wirth, Stefan 1999: Zurück zur Lehre des gerechten Krieges? Zur Völkerrechtswidrigkeit des

NATO-Einsatzes über Kosovo und zu den rechtlichen Kosten der Intervention, in: Frank-
furter Rundschau, 7.4.1999, 4.

208

Aufsätze

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2001-2-179

