
Andreas Fischer-Lescano

Radikale Rechtskritik*

Wegen der Verstrickungen des Rechts in Leid, Unfreiheit und Unterdrückung
hat radikale Gesellschaftskritik seit jeher ein kompliziertes Verhältnis zum Recht.
Recht verschleiere als Hochform kapitalistischer Rationalität die bestehenden
gesellschaftlichen Machtverhältnisse, gebe der Gewalt den Schein der Rationali-
tät. Die viel beschworene „Herrschaft des Rechts“ entpuppe sich allzu oft als
Herrschaft der Rechtsgewalt, als Gewaltherrschaft.
In seinem Gedicht „Ajax zum Beispiel“ – das sich auf eine Tragödie von Sopho-
kles bezieht, in deren Zentrum die Frage nach der Rechtskraft rechtswidriger
Urteile steht und auf die ich später noch einmal ausführlicher zu sprechen kom-
men möchte – bringt Heiner Müller diese Kritik an der Rechtsgewalt auf den
Punkt: Ajax, mit dem sich Heiner Müller identifiziert, ist ein Opfer moderner
Rechtsgewalt. Ein Gemisch aus Gewalt und Vergessen habe den Betrug des
Rechts am Menschen möglich gemacht. Das ist Müllers Anklage:

„Im Hotel in Berlin unwirklicher Hauptstadt
Mein Blick aus dem Fenster fällt
Auf den Mercedesstern
Der sich im Nachthimmel dreht melancholisch
Über dem Zahngold von Auschwitz und andere Filialen
Der Deutschen Bank auf dem Europacenter“.1

Die Rechtsgewalt gehe nicht vom Volke aus, wie es moderne Verfassungen pseu-
do-rationalistisch ausdrücken, sondern sie gehe eben auch vom Geld aus. Das
Recht sei Teil dieser polit-ökonomischen Gewalten. Kapitalismus sei ohne
Rechtsgewalt unmöglich: keine Produktionsmittel ohne rechtliches Eigentum,
keine Produktivkräfte ohne Arbeitsverträge, keine militärisch-polizeiliche In-
terventionspolitik ohne das Mäntelchen des Rechts und den Mantel des Verges-
sens. Wie, das ist die zentrale Frage, ist demokratisches Recht nach Auschwitz
möglich? Wie kann man eine Corporate Social Responsibility transnationaler
Unternehmen denken, ohne die Linie, die vom Kolonialismus zu Imperialismus,
Neokolonialismus, Transnationalität führt, zu bedenken? Müllers Gedicht legt
die Farce der Ordnung offen. Wie kann eine Deutsche Bank AG sich in ihren
Geschäftsberichten rühmen, die Menschenrechte nach dem Global Compact
einzuhalten, und zugleich an Unrecht weltweit beteiligt sein, mitverantwortlich
für verantwortungslose Nahrungsmittelspekulationen, die Nahrungsmittelprei-
se in die Höhe treiben und Menschen ins Verderben, für eine globale Finanz-
marktkrise, die Menschen in die Verzweiflung stürzt? Wenn das Recht schon
nicht erkennen kann, dass in der Praxis der Global Player Menschenrechte zu
Merchandisinginstrumenten verkommen, dann sollte es wenigstens einen Ekel
entwickeln können, einen Ekel gegen sich selbst.

* Vortrag, gehalten am 5. Dezember 2013 auf der Nachwuchstagung „Praktiken der Kritik“ im Frankfurter
Exzellenzcluster "Die Herausbildung normativer Ordnungen". Den Vortragsstil habe ich weitgehend
beibehalten. Der Text führt Argumentationen aus dem Aufsatz „Postmoderne Rechtstheorie als Kritische
Theorie“ (Deutsche Zeitschrift für Philosophie 61 (2013), S. 179-196) und dem Buch „Rechtskraft“ (Au-
gust Verlag 2013) zusammen. Ich habe nur die wörtlichen Zitate in den Fußnoten aufgeführt. Für weiter-
führende Hinweise, insbesondere zu den Arbeiten von Christoph Menke, sei auf die jeweiligen Apparate
in den genannten Texten verwiesen.

1 Müller, Ajax zum Beispiel, in: ders., Die Gedichte, Frankfurt a.M. 1998, S. 292 ff. (292).

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171


Ich will im Folgenden diese Kritiken an der Verstrickung des Rechts in Gewalt
zum Ausgang nehmen, um die Möglichkeit eines „Tertiums des Rechts“ jenseits
von Pseudorationalität und Gewalt zu ergründen. Das wendet sich zugleich ge-
gen die dichotomen Grundannahmen, die das Recht stets nur zwischen Gewalta-
pologie und Vernunftutopia oszillieren sehen und die Möglichkeit der „Rechts-
Kraft“ jenseits von Rechtsgewalt und Rechtsvernunft verkennen. Die Kraft steht
somit im Zentrum dieser Überlegungen. Das Potenzial einer an der Kraft anset-
zenden ästhetischen Reflexion des Rechts für eine emanzipatorische Theorie und
Praxis des Rechts ist unausgeschöpft. Eine die Kraft thematisierende, kritische
Theorie des Rechts verbindet Gewalt- und Vernunftkritiken am Recht und grün-
det die emanzipatorische Hoffnung auf diejenigen Rechts-Kräfte, die sich gegen
die Unterdrückung wenden.
Dieses normative Programm will ich unter Bezug auf die Autoren der Erstgene-
ration Kritischer Theorie skizzieren, vor allem im Anschluss an Theodor Adorno
und Walter Benjamin. In der Frankfurter Schule spielen normative Theorien des
Rechts spätestens seit den Arbeiten von Jürgen Habermas und Ingeborg Maus
eine zentrale Rolle. In der dritten Generation kritischer Theorie Frankfurter
Schule ist die Rechtstheorie auch außerhalb des juristischen Fachbereichs zu
einem zentralen Forschungsfeld avanciert. Seinen Ausdruck findet das in Axel
Honneths Hegelianischer Rechtsphilosophie, Rainer Forsts maßgeblich durch
den Liberalismus à la John Rawls geprägtem Rechtfertigungstheorem, Hauke
Brunkhorsts Komposition aus System- und Diskurstheorien des Rechts, Sonja
Buckels materialistisch inspirierter Rechtstheorie und Christoph Menkes ästhe-
tischer Theorie des Rechts. All diese Ansätze beziehen die Arbeiten der Erstge-
neration Kritischer Theorie Frankfurter Schule mehr oder weniger deutlich in
ihre Konzeption ein. Und auch Jacques Derridas poststrukturalistische Rechts-
kritik entwickelt ihre subversive Kraft erst durch den Anschluss an Walter Ben-
jamins „Kritik der Gewalt“.
Ich will versuchen, diese Kritiken der Erstgeneration Kritischer Theorie frucht-
bar zu machen für eine normative Theorie des Rechts der Weltgesellschaft jenseits
von Rechtsgewalt und Rechtsvernunft und möchte zu diesem Zweck vier not-
wendige Schritte einer radikalen Rechtskritik skizzieren:

Erster Schritt: Dissoziierung von Rechts- und Staatsgewalt

Recht muss mehr sein als Staatskritik. Recht wird klassischerweise vor allem in
der politischen Theorie als Produkt politischer Gemeinschaften konzipiert.
Staatlich organisiert hat das Recht Teil an der politischen Gewalt. Recht, so hat
das Otto Kirchheimer gefasst, garantiert den Bestand einer bestehenden Staats-
ordnung als Herrschaftsordnung.2 Es verschleiert, das war Franz Neumanns
Punkt, die Herrschaft des Bürgertums im Staat, „weil die Beschwörung der Ge-
setzesherrschaft es überflüssig macht, die tatsächlich Herrschenden in der Ge-
sellschaft direkt zu benennen.“3 Und für Eugen Paschukanis schafft die Einheit
von Recht und Staat „das Anwendungsgebiet und den Gegenstand der Ge-
walt“.4 Kritische Ansätze, die vom Marburger Neukantianismus eines Hermann
Cohen bis zu Franz Rosenzweig reichen, haben daher an der Funktionssynthese

2 Kirchheimer, Reichsgericht und Enteignung: Reichsverfassungswidrigkeit des Preußischen Fluchtlinien-
gesetzes? (1930), in: ders., Von der Weimarer Republik zum Faschismus: Die Auflösung der demokrati-
schen Rechtsordnung, Frankfurt a.M. 1976, S. 77 ff. (78).

3 Neumann, Die Herrschaft des Gesetzes (1936), Frankfurt a.M. 1980, S. 300.
4 Poulantzas, Staatstheorie (1978), 2. Aufl., Hamburg 2002, S. 104.

172

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171


von Staat und Recht angesetzt und die Rechtsgewalt als Teil der Staatsgewalt
kritisiert. In dieser Perspektive wird die „Abschaffung des Staates“ zu einer Op-
tion. Der Zirkel der Rechtsgewalt kann dann dadurch durchbrochen werden,
dass auf die Bereithaltung von Gewaltmaßnahmen zur Rechtsdurchsetzung ver-
zichtet wird. Schon ein Recht, das auf den Staat verzichtet, eine Ordnung ohne
Staat, kann in diesen Lesarten ein rechtsgewaltfreies Zeitalter begründen.
Jüngere Ansätze insistieren im Anschluss an diese kritischen Beiträge zur Iden-
tifikation von Recht und Staat darauf, dass gerade durch die Transnationalisie-
rung des Rechts neuartige Möglichkeitsräume für ein soziales Recht jenseits des
Staates entstehen, dessen jurisgenerative Kraft in der Weltgesellschaft selbst zu
verorten sei. So sieht beispielsweise Jacques Derrida die Verantwortung des in-
tellektuellen Engagements darin, „alles zu tun, um den bestehenden Rechtszu-
stand […] zu verändern, neue Rechte zu erfinden“. Derrida denkt diese Forde-
rung als eine „transnationale und nicht bloß kosmopolitische Forderung“:
„denn“, so schreibt er, „das Kosmopolitische setzt immer noch die Instanz des
Staates und des Bürgers voraus, selbst wenn er Weltbürger ist.“5 Derrida versteht
darum die Entfesselung der subversiven Wirkungsweise gesellschaftlicher
Rechtskraft als Ausdruck globaler Solidarität und Menschlichkeit. Der transna-
tionale Rechtsdiskurs solle „Fluchtstädte“ einrichten und juridisch absichern.
Diese „Fluchtstädte“ sind für Derrida die Mittel, in denen sich eine neue Form
gesellschaftlicher Solidarität und der Anspruch der Unvertretenen und Unver-
tretbaren auf Teilhabe Bahn brechen könne. Lokale Gesellschaftsdynamiken
vernetzen sich global zu einer neuen „Gastfreundschaft der Städte“, aus der ein
globales Gastrecht entstehen soll, das über Kants Hospitabilitäts- als Besuchs-
recht hinaus die Keimzelle globaler Bewegungsfreiheit darstellen könne, oder
zumindest eine „unmittelbare Antwort auf das Verbrechen, auf die Gewalt und
auf die Verfolgung“. Derrida erhofft sich durch das „[T]räumen von einem an-
deren Begriff, von einem anderen Recht“ die Etablierung eines universellen Mo-
bilitätsrechts. Das versucht einen Raum zu öffnen, „den das internationalstaat-
liche Recht nicht zu öffnen vermocht hat“. Die Emergenz dieses subversiven
Rechts auf globale Mobilität sei ein „Experiment eines künftigen Rechts und einer
künftigen Demokratie“. Es sei à venir, auf einem chaotischen Gang – „und dieser
chaotische Gang ist untrennbar von dem Wirbel, von dem in der langen Zeit eines
Prozesses die Axiome unseres internationalen Rechts betroffen sind.“6

Das subversive Potenzial dieses transnationalen Rechtfertigungsprozesses „from
below“, den Derrida vor Augen hat, ist bis heute unausgeschöpft. Aber diese
gegenhegemoniale Bewegung, die Recht und Politik dissoziiert, um ein weltge-
sellschaftliches Recht von unten zu etablieren, ist selbst nicht ohne Gewaltpo-
tenzial. Die Zivilgesellschaft – Antonio Gramsci hat sie deshalb als den Staat im
erweiterten Sinn bezeichnet7 – ist selbst machtförmig organisiert, ist selbst Teil
der Gewalt. Selbst Protestformen wie die Ausübung der öffentlichen Meinung
in escraches etc. können gewaltförmige Sanktionselemente beinhalten.8 Will man
die Gewalt des Rechts depotenzieren, ist es nicht ausreichend, das internationale
lediglich durch ein transnationales Rechtsparadigma zu ersetzen. Denn das Ge-
waltpotenzial gerade des transnationalen Rechts ist nicht zu unterschätzen. Auch
das transnationale Recht ist in gesellschaftliche Gewalten verstrickt.

5 Derrida, Nicht die Utopie, das Un-Mögliche, in: ders., Maschinen Papier, Wien 2006, S. 321 ff. (324).
6 Derrida, Weltbürger aller Länder, noch eine Anstrengung!, Berlin 2003, S. 1.
7 Gramsci, Gefängnishefte, Bd. 4, Heft 7, hrsg. v. Bochmann u.a., Hamburg 1994, § 16, S. 873 f.
8 Gramsci (Fn. 7), Bd. 7, Heft 13, § 11, S. 1549: „… man belohnt die lobenswerte, verdienstvolle Aktivität,

wie man die kriminelle Aktivität bestraft (und auf originelle Weisen bestraft, indem man die ›öffentliche
Meinung‹ als sanktionierendes Element auftreten läßt)“.

173

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171


Die Gewalt des Rechts wird man nicht los, wenn man Recht und nationalstaat-
liche Zwangsbewährtheit dissoziiert. Die Gewaltpotenz des Rechts ist funda-
mentaler, umfassender: Recht begründet, distribuiert, begrenzt politische Kom-
petenzen, wirtschaftliche Vermögen, technische Kompetenzen etc. Recht kon-
stituiert private und öffentliche Gewalten. Das Recht und seine Sanktionsinstru-
mente stabilisieren vielfältige gesellschaftliche Gewaltverhältnisse. Die Domi-
nanzlinien in der Weltgesellschaft laufen nicht nur zwischenstaatlich. Sie sind
intersektional, überlappen sich und führen gerade in ihren systemischen Ver-
stärkungen zu fundamentalen Exklusionslagen. – Diese Vielfalt der Gewaltfor-
men, die sich im Recht ausdrücken und durch Recht stabilisiert werden, kann
man nicht eindimensional auf die Politik zurückführen. D.h. die Gewalt des
Rechts erschöpft sich nicht in der Staatsgewalt. Das Recht ist gewaltförmig auch
dort, wo es nicht staatlich ist.
Erst wenn man den Begriff des Rechts von der Staatsgewalt löst, bekommt man
weltgesellschaftliche Gewaltphänomene in den Blick, die sich mit den Kategorien
politischer Einheit, zwangsbewährter Durchsetzbarkeit, kollektiver Bürgerge-
meinschaft nicht fassen lassen. Denn auch der gesellschaftliche Polytheismus der
Götter aus Wirtschaft, Politik, Recht, Religion, Wissenschaft, den Max Weber
beschrieben hat,9 bildet ein fortwirkendes Fundament der Gewalt. Diese gesell-
schaftlichen Gewalten schreiben sich ins Recht ein. Das Recht ist die Fortsetzung
politischer, wirtschaftlicher, technischer, militärischer etc. Gewalt – aber mit
rechtlichen Mitteln: in der Sprache des Rechts, den Programmen des Rechts, dem
Code des Rechts. Das Recht ist relational autonom von diesen Gewalten, mit
ihnen verwoben, aber selbst eine gesellschaftliche Gewalt: Es ist auch das Recht,
das In- und Exklusionslinien der Staatsangehörigkeit produziert, das Menschen
in die Illegalität und auf ihrer Flucht über das Mittelmeer in den Tod treibt. Es
ist auch das Recht, das es ermöglicht, dass der Weltsport seine Triumphhallen in
Katar in Sklavenarbeit errichten lässt. Es ist die rechtlich abgestützte Austeri-
tätspolitik, die in Griechenland dazu geführt hat, dass sich die Suizidzahlen seit
Ausbruch der Krise mehr als verdreifacht haben. Nach Schätzungen der Hilfs-
organisation Klimaka haben sich seit Anfang 2010 weit mehr als 2000 Griechen
das Leben genommen.10 Das Recht ist tief verstrickt in all diese Tragödien.
In den Koevolutionsverhältnissen von Recht und Sport, Recht und Wirtschaft,
Recht und Politik, Recht und Gesundheit etc. entstehen je spezifische Gefähr-
dungen für die menschliche Freiheit. Gerade die Gefährdungen der Menschen-
rechte durch transnationale Unternehmen machen nur allzu deutlich, dass es ein
Fehler wäre, das Gewaltpotenzial nur bei öffentlichen Akteuren zu lokalisieren.
Umweltverschmutzungen im Nigerdelta durch Shell, der weltweite Markt mit
Artikeln, die durch Kinderarbeit hergestellt wurden, private Militärunternehmen
wie Blackwater: Die privatisierten Formen der Gewaltausübung sind omniprä-
sent. Die Entwicklung einer Menschenrechtsbindung für Private reagiert auf
diese neuen Formen der Gewalt. Die Konzentration auf die „internationale Staa-
tengemeinschaft“ als politische Organisation mit dezentralen und über die UN-
Charta vermittelten, partiell auch zentralen Gewaltbefugnissen ist dabei nicht
hinreichend, weil sie nicht die Klammer aller transnationalen Rechtsphänomene

9 „Es ist wie in der alten, noch nicht von ihren Göttern und Dämonen entzauberten Welt, nur in einem
anderen Sinne: wie der Hellene einmal der Aphrodite opferte und dann dem Apollon und vor allem
jeder den Göttern seiner Stadt, so ist es entzaubert und entkleidet der mythischen, aber innerlich wahren
Plastik jenes Verhaltens, noch heute. Und über diesen Göttern waltet das Schicksal, aber ganz bestimmt
keine Wissenschaft“ (Weber, Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, 7. Aufl., Tübingen 1988,
S. 605).

10 Gatopoulos, Suicides in Greece Spike During Financial Crisis, in: Huffington Post v. 10.9.2013.

174

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171


und Rechtsprobleme darstellen kann. Die Dezentrierung der Gewalt in der
transnationalen Konstellation verlangt hier einen neuen Begriff des Rechts, der
den etatistischen Reduktionismus überwindet und dabei auf die neuen Gewalt-
phänomene reagiert. Entfesselte Partialrationalitäten schreiben sich ins Recht ein.
Gestützt auf weltumspannende Verträge bewegen sich transnationale Unterneh-
men auf den globalen Märkten. Sie haben feine Techniken entwickelt, um sich
das Recht zu Dienste zu machen, und eine Welt nach ihrem Bilde geschaffen:
Riesige globale Anwaltsfirmen bieten das juristische Know-How zur Interes-
sendurchsetzung. In der Welthandelsorganisation (WTO), bei der Weltbank
(ICSID) und mit den Schiedsgerichten der lex mercatoria wurden gerichtliche
Foren installiert, in denen das Recht des Freihandels und die Rechte privater
Investoren gerichtlich durchgesetzt werden. Der globale Trend der Verrechtli-
chung, der weltweit mehr als einhundert neue Gerichtsinstitutionen hat entste-
hen lassen, hat einen starken Bias: Die Institutionen des transnationalen Rechts
sind vornehmlich dem Schutz von Eigentumsrechten, Investorenrechten und
dem Recht des Welthandels verpflichtet.11 Es gibt eine evident ungleichzeitige
Juridifizierung in den einzelnen Sektoren der Weltgesellschaft, und es fällt auf:
Die sozialen und ökologischen Rechte sind nur mit unzureichenden gerichtlichen
Überwachungsmechanismen versehen. Sie sind dadurch bereits strukturell im
Hintertreffen. Gerade hier setzen gegenhegemoniale Impulse an, die diese so-
ziostrukturelle Konstellation transformieren wollen. Die Forderung nach „glo-
balen sozialen Rechten“ beispielsweise streitet für eine transnationale Rechtspo-
litik, die soziale und ökologische Gerechtigkeitsaspekte in den Vordergrund stellt
und auslotet, wie die Potenziale der Weltgesellschaft genutzt werden können, um
Alternativen zu den bestehenden sozio-ökonomischen Verhältnissen durchzu-
setzen.
Aber diese gegenhegemonialen Impulse haben es schwer, Ansatzpunkte zu fin-
den. Naivität ist darum fehl am Platz: Mit dem weltgesellschaftlichen Rechts-
pluralismus geht eine gewaltförmige Durchdringung des transnationalen Rechts
einher. Auch die weltgesellschaftliche Rechtsetzung bleibt im Schema der Gewalt
gefangen. Die Transnationalisierung des Rechts führt nicht von selbst zu einer
gewaltlosen Ordnung.

Zweiter Schritt: Eingedenken der Rechtsgewalt

Es bedarf, will man die Rechtsgewalt eindämmen, eines weiteren Schrittes: des
Eingedenkens der Rechtsgewalt. Rechtskritik muss mit der Lüge Schluss machen.
Recht ist nicht die Hochform der Rationalität, sondern hat, um es mit Adorno
zu sagen, als Urphänomen irrationaler Rationalität selbst immer Gewaltpoten-
zial.
Diese Gewaltpotenz zu reflektieren ist die Bedingung dafür, dass das Recht we-
niger schuldig wird. Einer solchen Reflexion der Gewalt spricht Adorno das Po-
tenzial zu, „entsühnend“ zu wirken. Adorno bezieht sich dabei auf Nietzsches
Moralkritik. Nietzsche habe zwar verkannt, dass die von ihm so scharf kritisierte
Sklavenmoral eigentlich die Herrenmoral, „nämlich die von Herrschaft den Un-

11 Das ist der Hintergrund der aktuellen Diskussionen um das geplante Freihandelsabkommen mit den
USA – hierzu Krätge, TAFTA: Das Kapital gegen den Rest der Welt, in: Blätter für deutsche und in-
ternationale Politik 2014, S. 5 ff.; zur aktuellen Kritik an den ICSID-Schiedsgerichten siehe auch Rein-
hardt, Vattenfall vs. Deutschland (II) und das Internationale Investitionsschutzregime in der Kritik, in:
KJ 2014, S. 86ff.

175

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171


terdrückten aufgezwungene“, ist. In den Brutalitäten der Nietzsche’schen Mo-
ralphilosophie läge aber eine wahre Einsicht, „daß“, so Adorno,

„in einer Gesellschaft, die auf Gewalt und Ausbeutung wesentlich gegründet ist, die
sich einbekennende und sich ins Gesicht schauende und, wenn Sie wollen, dadurch
‚entsühnende Gewalt‘ immer noch unschuldiger ist als die, die sich als das Gute
rationalisiert.“12

Die Schuld wird, so kann man Adorno hier lesen, nie Unschuld werden, nur
unschuldiger. Eine Auflösung des Gewaltmoments der kapitalistischen Ordnung
ist unmöglich, aber eine Reflexionsarbeit kann schuldmindernd wirken. Die
Voraussetzung ist freilich: keine Verlogenheiten mehr. Das Recht muss seine pa-
thologische Verdrängung der Gewalt und des Arationalen therapieren, die zur
Entfesselung der Gewalt in der Rechtsrationalität geführt hat. Es muss die Tra-
gödie seiner selbst anerkennen.
Die tragische Ironie der Rechtspraxis ist es, dass die Rechtsrationalität, die auf
das Gelingen aus ist, durch sich selbst, daher notwendig, ihr Misslingen, ihre
Rechtsgewalt, das Unglück hervorbringt. So fordert auch Walter Benjamin, dass
das Recht seine Gewalt erkennen soll. Wenn das Recht sich den Spiegel der Tra-
gödie vorhält, wenn das Recht sich als Tragödie begreift, ist Entsühnung möglich.
Dafür muss das Recht das Reflexionsniveau der Tragödie erreichen. Denn – so
Benjamin – „[n]icht das Recht, sondern die Tragödie war es, in der das Haupt
des Genius aus dem Nebel der Schuld sich zum ersten Male erhob, denn in der
Tragödie wird das dämonische Schicksal durchbrochen.“13 Wenn das Recht seine
tragische Situiertheit erkennt, kann etwas Neues entstehen, wird Emanzipation
denkbarer.
Spielen wir dem Recht also seine Tragödie vor: Sophokles’ Ajax. – Sophokles
berichtet uns vom Schicksal des Ajax, eines vertrauten Kampfgefährten von
Achilleus, der im Trojanischen Krieg gefallen ist. – Es ist eine rechtliche Ent-
scheidungsgewalt, die Ajax trifft und in den Selbstmord treibt. Sophokles‘ Tra-
gödie macht die Potenzialität der Gewalt des Rechts sichtbar. Sie visualisiert das
Invisible, zeigt schonungslos das Leiden am Recht. Ajax personalisiert dieses
Leiden. Er wird Opfer eines Fehlurteils, das Ajax entehrt, weil ihm nicht die
Waffen des Achilleus aus dem Kampf gegen Troja zugesprochen werden. Der
Wahnsinn des Ajax ist Folge dieser Fehlentscheidung. „Das Gericht“, so schildert
Deleuze die Szene, „bricht in die Welt herein, und zwar in der Form des Fehl-
urteils, das bis zu Wahn und Delirium führt, […] wenn die Form ein anderes Los
aufzwingt.“14 Sophokles, Nietzsche hebt das plastisch hervor, hat die Tragödie
nicht als ein Stück über Schuld und Unschuld angelegt, sondern schreibt über das
„Abenteuer, zu leben“, das „aus einer unruhigen und kraftvollen Zeit he-
raus[spricht], die von ihrer Überfülle an Blut und Energie halb trunken und be-
täubt ist.“15 Nicht die juristische Klärung der Schuldfrage stellt Sophokles ins
Zentrum des Stücks, sondern den Wahnsinn am Recht, durch Recht. Die „Kol-
lision zwischen mythischer Satzung und Subjektivität“,16 von der Adorno in der
Ästhetischen Theorie schreibt, ist für Ajax schicksalhaft.

12 Adorno, Probleme der Moralphilosophie, Frankfurt a.M. 2010, S. 258.
13 Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: Gesammelte Schriften [= GS] I.1, Frankfurt a.M.

1991, S. 245 ff. (288).
14 Deleuze, Schluß mit dem Gericht, in: ders., Kritik und Klinik, Frankfurt a.M.1993, S. 171 ff. (175).
15 „[S]o leicht es gewesen wäre, in den genannten Fällen die Schuld zum Hebel des Drama’s zu machen,

so bestimmt ist dies gerade vermieden“ (Nietzsche, Morgenröte, in: ders., Kritische Gesamtausgabe 3,
München 1988, S. 9–331 (§ 240, S. 201)).

16 Adorno, Ästhetische Theorie, in: AGS 7, Frankfurt a.M. 1970, S. 344 f.

176

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171


Zugrunde liegt der Fehlentscheidung kein Streit zwischen Macht und Recht, kein
Streit zwischen Göttern, sondern ein Konflikt im Recht, eine Kollision von
Rechtswelten. Hegel beschreibt das in der Phänomenologie mit Blick auf die
Orestie: Die Streitparteien haben „gleiches Recht“ und „gleiches Unrecht“.17 Aus
dieser Unentscheidbarkeit gibt es kein Entrinnen. Sophokles führt uns eine tra-
gödienförmige Reflexion der Rechtskraft vor, deren Sprengkraft nicht einfach
darin liegt, dass (positives) Recht wider (natürliches) Recht steht. Die Situation
ist für das Recht viel dramatischer: „Der Logos des Rechts insgesamt wird in der
Tragödie problematisch“.18 Der Diskurs der Tragödie, der ein ästhetischer Dis-
kurs ist, suspendiert den Rechtsdiskurs. Die tragische Selbsttötung des Ajax, sei-
ne Abschiedsrede, in der er sein Schicksal annimmt, entkräftet das dämonische
Recht selbst. Ajax’ Tod ist die Rettung aus dem Wahnsinn des Rechts. Benjamin
beschreibt diesen Moment im Trauerspielbuch als Todeskrisis. Benjamin:

„Der tragische Tod hat die Doppelbedeutung, das alte Recht der Olympischen zu
entkräften und als den Erstling einer neuen Menschheitsernte dem unbekannten
Gott den Helden hinzugeben. […] Tod wird dabei zur Rettung: Todeskrisis.“19

Ajax entzieht sich den Konsequenzen des rechtlichen Unrechts durch Selbsttö-
tung. Sein Selbstmord konfrontiert das Recht mit seiner Gewalt. Erst wenn das
Recht diese Gewalt reflektiert, ist Entsühnung möglich. Die Tragödie des Rechts
ist es, dass es nie reine Rationalität ist, dass sein Scheitern Teil des Gelingens ist,
weil das Irrationale in die Rechtsform eingeschrieben ist. Das Recht hat immer
und unwiderruflich Gewaltpotenzial. Es treibt Menschen in den Tod, in die Ver-
zweiflung und Hoffnungslosigkeit. Erst wenn das Recht sich als irrationale Ra-
tionalität begreift und diese Gewaltpotenzialität erkennt, kann es unschuldiger
werden.

Dritter Schritt: Transformation der Rechtsgewalt

Rechtskritik darf bei der Dissoziierung und einem Eingedenken der Gewalt nicht
stehen bleiben. Ein dritter Schritt radikaler Rechtskritik ist nötig. Rechtskritik
muss die Kraft, dieses Andere der Rationalität, in der Rechtsform zum Sprechen
und dadurch die gesellschaftlichen Verhältnisse zum Tanzen bringen.
Das Recht hat seine Durch-Setzung durch die Kraft bis heute tabuisiert. Es hat,
wie Jacques Derrida in seiner Kritik am Strukturalismus formuliert, „die Kraft
unter der Form zum Schweigen“20 gebracht und Recht auf ein Medium der Sinn-
übertragung reduziert. Wie die klassische Moralphilosophie versteht sich das
Recht vom Subjekt her. Das Recht bewegt sich damit im Wechselspiel von Ver-
nunft und Gefühl nur auf der Seite der Vernunft beziehungsweise der Vernünf-
tigkeit gesellschaftlicher Verhältnisse. Das Recht hat keinen Blick für das Andere
der Vernunft. Mit den Erscheinungsformen der Kraft, mit Gefühlen, Energien,
Trieben und all den Bedürftigkeiten menschlichen Lebens unterhält das Recht
keine Korrespondenz. Das Recht hat sich der Emotionalität verschlossen. Bis
heute definiert sich Recht als Verkörperung von Rationalität, Vernunft, Objek-
tivität.
Das verkennt den Zusammenhang von Kraft und Recht. Das Recht geht nicht
darin auf, gewaltfreie Interaktion sich als gleich anerkennender Rechtssubjekte

17 Hegel, Die Phänomenologie des Geistes, Frankfurt a.M. 1969, S. 539.
18 Ebd.
19 Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: GS I.1, S. 285 f.
20 Derrida, Kraft und Bedeutung, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1976, S. 9 ff. (47).

177

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171


zu sein. Das Recht konstituiert die Rechtssubjekte, die das Recht konstituieren.
Am Anfang steht eine Tautologie: „Die Unterschrift erfindet den Unterzeich-
ner“,21 das Rechtssubjekt erfindet das Recht. Dieser mystische Gründungsakt
des Rechts ist Ergebnis einer Kraftentfaltung. Diese Kraftentfaltung geht von
Menschen aus Fleisch und Blut, nicht von Rechtssubjekten aus. Sie kommt in den
Formen der Interaktion zum Ausdruck, die nicht nur bewusstes Handeln sind,
sondern auch unbewusstes Tun. Das Recht muss ein Sensorium für den Schrei,
der Schmerz ausdrückt, „das Weinen im Gerichtssaal“,22 das Leid vermittelt,
entwickeln. Arationalität ist als Energie, Emotion, Trieb, Affekt Teil des
Rechts.23 Wie die (gesellschaftliche) Ware die (individuelle) Arbeitskraft verkör-
pert, so wird durch eine Realabstraktion auch die (individuelle) Kraft ins Recht
überführt. Die Kraft des Rechts geht darum nicht vom Subjekt aus, sondern von
Menschen aus Fleisch und Blut. Die Normativität des Rechts entspringt nicht
der rationalen Überzeugung zum Recht, sondern der Gleichzeitigkeit von Ra-
tionalität und Arationalität des Rechts. Die Kraft drückt sich nicht im Konsens
der Vernunft, sondern im Dissens der Herzen aus. Nur die Einbeziehung des
Arationalen öffnet den Blick für die „Interaktionsformen, die sich gegen den
sozialen Konsens vom Unbewussten her regen“.24 Damit das Recht dem Leben
gerecht werden kann, darf es nicht auf einen Zusammenhang intersubjektiver
Beziehungen reduziert werden. Recht ist arationale Rationalität und rationale
Arationalität.
Die Kraft ist nichts dem Recht Fremdes. Recht ist von Kraft affiziert. Schon die
Digesten haben das Zusammenspiel von Recht und Kraft erkannt: Scire leges non
hoc est verba earum tenere, sed vim ac potestatem: „Die Gesetze kennen heißt
nicht etwa, sich an ihre Wörter, sondern an ihre Kraft und ihr Vermögen zu hal-
ten.“25 Und auch Derridas dekonstruktivistische Frage setzt im Anschluss an
Walter Benjamin an der Rechts-Kraft an und sucht sie von der Rechtsgewalt zu
scheiden. „How“ so schreibt er in „Force of Law“,

„are we to distinguish between this force of the law […] and the violence that one
always deems unjust? What difference is there between, on the one hand, the force
that can be just, or in any case deemed legitimate, not only an instrument in the
service of law but the practice and even the realization, the essence of droit, and on
the other hand the violence that one always deems unjust? What is a just force or a
non-violent force?”26

21 Derrida, Otobiographien, in: ders./Kittler, Nietzsche. Politik des Eigennamens, Berlin 2000, S. 9 ff. (14).
22 „Bleiben die Körper und die stoffliche Natur für das Recht unsichtbar, so kann aber ihr Klang gehört

werden. Bei Gunther Teubner klingt dies an, wenn er von dem im Recht vernommenen ‚Schrei‘ spricht,
und bei Christoph Menke, wenn er auf den schreienden Philoktet verweist. Benjamin hört die Klage der
Natur. Bei Luhmann ist dies angelegt, wenn er das Potential lärmender Proteste in der Peripherie des
Rechts anerkennt. Dies wäre auch die Chance für das Weinen im Gerichtssaal. Spätestens dann ist kein
Rückzug in die Distanz mehr möglich“ (Hensel, Klangpotentiale. Eine Annäherung an das Rauschen
im Recht, in: Joerges u.a. (Hrsg.), Politische Rechtstheorie Revisited: Rudolf Wiethölter als Lehrer,
Anstifter, Freund, Bremen: ZERP–DP 2013, S. 73 ff. (92f.)).

23 Opitz (ders., Zur Soziologie der Affekte: Resonanzen epidemischer Angst, in: Fischer u.a. (Hrg.), Kul-
tursoziologie im 21. Jahrhundert, Wiesbaden 2014, i.E.) formuliert die Wechselwirkungen zwischen
physischen und sozialen Systemen unter Rekurs auf Luhmann und Massumi als Kopplungsverhältnis:
„Das Resonanzkonzept erlaubt es dabei, die wechselseitigen Anregungen zwischen der gefühlten Rea-
lität des Affekts und der beobachteten Welt sozialer Systeme in Rechnung zu stellen, ohne dabei die
Eigendynamik der jeweiligen Bereiche zu unterschlagen.“

24 Lorenzer, Die Sprache, der Sinn, das Unbewußte, Stuttgart 2002, S. 157.
25 „Scire leges non est verba earum tenere, sed vim ac potestatem“ (D. 1.3.17 – Celsus).
26 Derrida, Force of Law, in: Cardozo Law Review 11 (1990), S. 920 ff. (927); die deutsche Übersetzung

nivelliert leider in den entscheidenden Passagen die Unterscheidung von force und violence. So wird die
Frage „What is a just force or a non-violent force?“ (in der französischen Fassung [Cardozo Law Review
11 (1990), S. 926]: „Qu‘est-ce qu’une force juste ou une force non-violente?“) beispielsweise übersetzt
als „Was ist eine gerechte Gewalt, eine Gewalt, die nicht gewalttätig ist?“ (Derrida, Gesetzeskraft,
Frankfurt a.M. 1996, S. 13).

178

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171


Derrida sucht also nach einer „nicht-gewaltförmigen Rechtskraft“, arbeitet den
Kraft-Begriff in der Folge aber nicht weiter aus. Er verbindet sein Konzept der
Rechts-Kraft weder mit Analysen gesellschaftlicher Kräfte-Verhältnisse noch
mit einer Ästhetik menschlicher Kraft, wie sie Christoph Menke vorgelegt
hat.27 Gerade hier aber, in der Kombination gesellschaftlicher und menschlicher
Kräfte, liegt unausgeschöpftes Potenzial für eine kritische Theorie des Rechts.
Eine solchermaßen kritische Theorie der Rechtskraft mündet in der Forderung,
ein Sensorium für die menschlichen und gesellschaftlichen Kräfte zu entwickeln
– und eine Spannung zwischen dionysischer Energie und apollinischer Form
aufzubauen.28 Das Recht muss ein Gefühl dafür bekommen, wann die Rechts-
kraft in Gewalt umschlägt, wann das Recht die menschlichen Kräfte überwältigt
und in ihrer Entfaltung gewaltsam behindert. „Das Recht“, so prangert Friedrich
Schiller in Die Räuber an, „wohnet beim Überwältiger, und die Schranken un-
serer Kraft sind unsere Gesetze“.29 Damit das Recht den Beitrag der Rechtsform
zur gewaltsamen Überwältigung dieser Kraft erkennen kann, muss es den Zu-
sammenhang von Rechtskraft und menschlicher Kraft in den Blick bekommen.
Nur so kann das Recht den Gewalten entgegentreten, die im Namen des Rechts
zum „Schneckengang verdorben [haben], was Adlerflug geworden wäre“.30

Um den Mechanismus, mit dem das Recht die Kraft unterdrückt, verstehen und
modifizieren zu können, muss sich das Recht zur Kraft responsiv verhalten. Erst
wenn das Recht die normativen Kräfte freisetzt und auf ihnen aufsetzt, hat die
Rechts-Kraft eine Chance. Rechtskraft kann nur in einem Recht entstehen, das
die Kraft nicht überwältigt, sondern ihre Entfaltung möglich macht.
Adorno hat diese Herausforderung der Verknüpfung von Irrationalität und Ra-
tionalität gesehen und im Konzept der Mimesis miteinander verbunden, über das
sich autonome gesellschaftliche Formen zur Kraft hin öffnen. In seinen musik-
theoretischen Schriften wird das besonders deutlich. So fordert er in einer Arbeit
über Alban Berg, dass man „dem verfemten, verketzerten Drang sein Menschen-
recht zurückgeben“ müsse.31 Und zu Arnolds Schönbergs Melodram „Ein Über-
lebender aus Warschau“, in dem durch die musikalische Form antisemitische
Bedrohung fühlbar wird, schreibt Adorno:

„Das eigentlich umstürzlerische Moment an ihm ist der Funktionswandel des mu-
sikalischen Ausdrucks. Es sind nicht Leidenschaften mehr fingiert, sondern im Me-
dium der Musik unverstellt leibhafte Regungen des Unbewussten, Schocks, Trau-
mata registriert. Sie greifen Tabus der Form an, weil diese solche Regungen ihrer
Zensur unterwerfen, sie rationalisieren […] Das reale Leid hat sie [die Blutspuren]
im Kunstwerk zurückgelassen zum Zeichen, dass es dessen Autonomie nicht länger
anerkennt.“32

Das fordert den selbstgenügsamen Schein der Autonomie heraus. In der Span-
nung von Mimesis und Rationalität sucht Adorno einen Prozess zu eröffnen, in
dem Mimesis zum „korrektiven Korrelat“33 der Rationalität wird. Emanzipato-
rische Mimesis bricht den Primat der zweckorientierten Rationalität und etabliert
eine Spannung im System.34 „Der Impuls, die nackte physische Angst und das
Gefühl mit den, nach Brechts Worten, quälbaren Körpern“35 wird zum Wider-

27 Menke, Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, Frankfurt a.M. 2008.
28 Gearey, Law and Aesthetics, Oxford 2001, S. 57.
29 Schiller, Die Räuber, Erster Akt. Erste Szene, in: ders., Werke, Bd. I, Darmstadt 1987, S. 481 ff. (500).
30 Ebd., Erster Akt. Zweite Szene, S. 504.
31 Adorno, Berg. Der Meister des kleinsten Übergangs, in: AGS XIII, S. 321 ff. (332).
32 Adorno, Philosophie der neuen Musik, in: AGS XII, S. 7 ff. (44).
33 Früchtl, Mimesis. Konstellation eines Zentralbegriffs bei Adorno, Würzburg 1986, S. 35.
34 Siehe Zimmermann, Der ästhetische Augenblick, Frankfurt a.M. 1989, S. 28.
35 Adorno, Negative Dialektik, in: AGS 6, Frankfurt a.M. 1970, S. 281.

179

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171


spruch der unmenschlichen Ordnung in sich selbst: Für Adorno lebt das Bild
von Freiheit gegen die Gesellschaft „im Zeitalter universaler gesellschaftlicher
Unterdrückung nur in den Zügen des geschundenen oder zermalmten Individu-
ums […] Wo jene [Freiheit] geschichtlich jeweils unterschlüpft, läßt nicht ein für
allemal sich dekretieren. Konkret wird Freiheit an den wechselnden Gestalten
der Repression: im Widerstand gegen diese.“36

Was aber macht diese Mimesis aus? Mimesis ist für Adorno gerade kein naives
„zurück zur Natur“,37 sondern ein historischer Prozess von konkreten Frei-
heitskämpfen. Eine archaische Mimesis, die die harmonistische Identität des
Nichtidentischen in der Nachahmung pseudo-natürlicher Gegebenheiten ver-
spricht, ist keine zeitgemäße Antwort auf die Herausforderungen ausdifferen-
zierter Gesellschaft. Es gibt kein Vorrecht wahrer natürlicher Ordnung vor
einem mimetischen „Doppel“. Im Simulacrum verschwimmen Vorbild und Ab-
bild.38 Sobald das gesellschaftliche „Artefakt die Illusion des Natürlichen“ zu
erwecken sucht, „scheitert es“. Dieses Scheitern der naiven Natürlichkeit ist der
Grund, weshalb Adorno in der Ästhetischen Theorie den monadologischen Cha-
rakter des Kunstwerks betont, das „Kraftzentrum und Ding in eins“ sei. Cha-
rakteristisch für die emanzipatorische Mimesis ist darum nicht ein Essentialismus
der Kraft, sondern ein Prozess geschlossener Offenheit autonomer gesellschaft-
licher Formen. Adorno geht es um die Etablierung „eines in sich stillgestellten,
kristallisierten, immanenten Prozesses.“39 Emanzipatorische Mimesis zielt auf
die Etablierung eines subversiven Prozesses, in dem die Möglichkeit „eines ver-
söhnten Lebens von Freien“40 eröffnet wird.41 Adorno schreibt dabei „jenen
Triebkräften, die eruptiv hervorbrechen und gegen das entsetzliche – wie das
Leiden anderer – rebellieren“, die Kraft zu, ein menschenwürdiges Zusammen-
leben zu schaffen.42 Er geht davon aus, dass die Etablierung einer menschenwür-
digen gesellschaftlichen Ordnung „nur möglich sei, wenn die Triebe der Men-
schen nicht länger unterdrückt sind, sondern erfüllt und freigegeben.“43 Die Be-
deutung emanzipatorischer Mimesis liegt also nicht in der Etablierung einer
theologischen Heilslehre, die Differenzen nivelliert. Es geht im Gegenteil gerade
um die Freisetzung und Radikalisierung der Differenz, um die Freisetzung di-
vergierender Kräfte.
In ähnlicher Weise hatte schon Immanuel Kant die Kernaufgabe von Demokratie
darin gesehen, es Menschen zu ermöglichen, „ihre Kräfte so gegeneinander zu
richten, daß eine die anderen in ihrer zerstörenden Wirkung aufhält“.44 Kant
sucht nach demokratischen Organisationsformen, die die Menschen selbst im
„Widerstreit ihrer unfriedlichen Gesinnungen“ dazu veranlassen, einen „Frie-
denszustand, in welchem die Gesetze Kraft haben, herbei[zu]führen“.45 Auch
wenn Kant im Ergebnis einen vernunftförmigen Umgang mit der Unvernunft
fordert, weitet auch diese Perspektive den Blick auf das Arationale in den gesell-
schaftlichen Institutionen.

36 Ebd., S. 262.
37 Im Gegenteil ist „Vorwärts zur Natur!” seine Parole (Adorno, Der dialektische Komponist, in: AGS

17, Frankfurt a.M. 1982, S. 198 ff. (202)).
38 Siehe Jay, Mimesis und Mimetologie, in: Koch (Hrsg.), Auge und Affekt, Frankfurt a.M. 1995,

S. 175 ff. (176).
39 Adorno, Ästhetische Theorie, in: AGS 7, Frankfurt a.M. 1970, S. 268.
40 Adorno, Negative Dialektik, in: AGS 6, Frankfurt a.M. 1970, S. 271.
41 Adorno, Noten zur Literatur III, in: AGS 11, Frankfurt a.M. 1974, S. 323 ff. (425).
42 Siehe Wischke, Eine negativ gewendete Ethik des richtigen Lebens?, in: Schweppenhäuser u.a. (Hrsg.),

Impuls und Negativität, Hamburg 1995, S. 29 ff. (34f.).
43 Adorno, Erziehung zur Mündigkeit, Frankfurt a.M. 1971, S. 102.
44 Kant, Zum ewigen Frieden, Werke XI, Frankfurt a.M. 1978, S. 224.
45 Ebd.

180

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171


Die gesellschaftlichen Formen sind Teil eines Prozesses von Kraft- und Trie-
bentfaltungen, die von Menschen ausgehen. Nur wenn die Vollzugsweise der
Selbstreflexivität des Rechts dafür ein Gespür entwickelt, kann das Recht der Idee
menschlicher und gesellschaftlicher Freiheit zu gesellschaftlicher Wirksamkeit
verhelfen. Erst dann macht das Recht mit der Marx’schen Emanzipationsforde-
rung ernst:

„Alle Emanzipation ist Zurückführung der menschlichen Welt, der Verhältnisse auf
den Menschen selbst. Die politische Emanzipation ist die Reduktion des Menschen,
einerseits auf das Mitglied der bürgerlichen Gesellschaft, auf das egoistische unab-
hängige Individuum, andererseits auf den Staatsbürger, auf die moralische Person
[...] erst wenn der Mensch seine ‚forces propres’ als gesellschaftliche Kräfte erkannt
und organisiert hat und daher die gesellschaftliche Kraft nicht mehr in der Gestalt
der politischen Kraft von sich trennt, erst dann ist die menschliche Emanzipation
vollbracht.“46

Die Hoffnung wäre also – um es mit Marx‘ Formulierung in der Kritik der He-
gelschen Rechtsphilosophie zu sagen –, dass es über diese Reflexion der Kraft im
Recht gelingen könnte, „die versteinerten Verhältnisse dadurch zum Tanzen
[zu]zwingen, daß man ihnen ihre eigene Melodie vorsingt“.47

Vierter Schritt: Transzendenz der Rechtsgewalt

Diese Konfrontation des Rechts mit seiner eigenen Melodie verlangt in der Kon-
sequenz einen letzten Schritt radikaler Rechtskritik: Rechtskritik muss auf die
Transzendenz des Rechts zielen. Nur die gerechte Rechtskraft transzendiert die
Rechtsgewalt. – Das ist eine paradoxe Forderung: Der Impuls der Gerechtigkeit
fordert in Ablösung der Rechtsgewalt das andere arational-rationale Recht – stellt
sich ihm aber sofort wieder entgegen, ohne rechtsnihilistisch zu sein.
Walter Benjamin hat diese Paradoxie gesehen. Er reduziert die Rechtskritik ge-
rade nicht auf das rechtsnihilistische Fehlverständnis, das sich gegen das Recht
wendet, ohne einen Begriff vom Recht zu haben, sondern sucht dem Recht mit
Mitteln des Rechts den Rechtsprozess zu machen. Bei Karl Kraus beobachtet
Benjamin genau diesen Zug:

„Das Bild der göttlichen Gerechtigkeit als Sprache — ja in der deutschen selber —
zu verehren, das ist der echt jüdische Salto mortale, mit dem er den Bann des Dämons
zu sprengen sucht. Denn dies ist die letzte Amtshandlung dieses Eiferers: die Rechts-
ordnung selbst in Anklagezustand zu versetzen. Und nicht mit kleinbürgerlichem
Aufbegehren wider die Knechtung des ‚freien Individuums‘ durch ‚tote Formeln‘.
Noch weniger mit der Haltung jener Radikalen, die Paragraphen stürmen, ohne je
sich einen Augenblick Rechenschaft von der Justiz gegeben zu haben. Kraus stellt
das Recht in seiner Substanz, nicht in seiner Wirkung unter Anklage. Sie lautet auf
Hochverrat des Rechtes an der Gerechtigkeit.“48

Im Gedanken des Hochverratsprozesses gegen das Recht im Namen der Ge-
rechtigkeit verdichtet sich ein messianisch-marxistischer Zug in Benjamins Ar-
beiten. Benjamin fordert eine neue Gesetzmäßigkeit. Diese neue Gesetzmäßig-
keit kann nur als Negation der alten Gesetzmäßigkeit realisiert werden. Sie wird
eine neue Ordnung, ein postdämonisches Zeitalter, instaurieren, das die kapita-

46 Marx, Zur Judenfrage, in: MEW Bd. 1, Berlin 1976, S. 347 ff. (370).
47 Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, in: MEW Bd. 1, Berlin 1976, S. 378 ff.

(381).
48 Benjamin, Karl Kraus, in: GS II.1, Frankfurt a.M. 1991, S. 334 ff. (349).

181

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171


listische Gewalt hinter sich lässt. Der Engel der Geschichte wird ihren Trümmern
nachblicken.
Eine Andeutung, wie dies realisiert werden kann, gibt Benjamin im Anschluss an
Sorel mit der Unterscheidung von politischem und proletarischem Generalstreik.
Benjamin insistiert darauf, dass der politische Generalstreik als Chiffre für einen
Kampf dient, der auf instrumentell-strategisches Handeln hinausläuft, der poli-
tisch-rechtliche Formen ausbildet und sich auf politisch-rechtliche Formen ein-
lassen muss, um erfolgreich zu sein. Der proletarische Generalstreik hingegen ist
als Ausdruck waltender Gewalt der Ausbruch aus dem Zirkel der Gewalt, von
Kalkulation und Gegen-Kalkulation, von Erfolg, Zugeständnis, Kompromiss,
Kampf etc. Er ist formlos und antizipiert den Kommunismus. Die Pointe von
Benjamin ist es, zu insistieren, dass bei der proletarischen Aneignung des Rechts
das Recht nicht vernichtet wird. Vielmehr ist in der gesellschaftlichen Aneignung
der Institutionen die Perspektive einer Transzendierung des Rechts offen zu hal-
ten.
Wenn Étienne Balibar im Historisch-kritischen Wörterbuch des Marxismus als
Reaktion auf das Verhältnis von Politik und Gewalt, das er als tragisch be-
schreibt,49 von der Notwendigkeit spricht, dass mit der „Zivilisierung der Poli-
tik“ eine „Zivilisierung der Revolution“ einher gehen müsse,50 artikuliert er den
parallelen Gedanken, dass der Kreislauf von Gewalt und Gegen-Gewalt unter-
brochen werden muss. Jedoch läuft dies bei Balibar letztlich auf ein Plädoyer für
eine Politik der Gewaltlosigkeit à la Mahatmar Ghandi hinaus. Balibar setzt auf
eine Zivilisierung der Politik durch eine Selbstzivilisierung der Zivilgesellschaft,
Benjamins Ansatz ist hier radikaler. Denn er setzt sowohl auf der Straße als auch
im Innern der problematischen Systeme an: mit Recht gegen das Recht. Man
muss, um es mit Rudolf Wiethölter zu sagen, „dem Recht den Prozess machen“,
um das System aus dem Inneren heraus zu pazifizieren, seine eigenen Ressourcen
emanzipatorisch umzudeuten. Das transzendiert letztlich das System selbst. Die
kalte Sphäre moderner Rechtsrationalität wird mit ihrem Anderen konfron-
tiert: “reine” Gerechtigkeit.51 Wie die Gabe in einer profit-orientierten Ökono-
mie, die Freundschaft in der Machtpolitik und das Verzeihen im Moraldiskurs
setzt, wie Gunther Teubner es unter Bezug auf Jacques Derrida betont, das Ver-
langen nach Gerechtigkeit im Recht innerhalb eines säkularisierten Diskurses
utopische Energien frei.52

Die Versuchung liegt nahe, dies als ‚messianisches Schwärmertum‘ abzutun. Aber
das würde der Komplexität des Benjamin’schen Gedankens nicht gerecht, dessen
Forderung der Überwindung des dämonischen Rechts als kapitalistisches Recht
ganz in der Tradition der Frankfurter Schule steht. Was die Überwindung der
dämonischen Ordnung, der kapitalistischen Ordnung, betrifft, waren sich Ben-
jamin und Adorno einig. Beide meinen, dass dann, wenn man die verlogenen

49 „Die Paradoxie im Verhältnis des Marxismus zur Frage der G[ewalt] liegt darin, dass er einen entschei-
denden und unverzichtbaren Beitrag zum Verständnis der ‚Rolle der G in der Geschichte‘ geleistet hat,
[…] dass er aber nichtsdestoweniger von Grund auf unfähig war, die ‚tragische‘ Beziehung zu denken,
[…] die Politik und G in einer selbst wiederum höchst ‚gewaltsamen‘ Einheit der Gegensätze innerlich
verbindet“ (Balibar, Gewalt, in: Haug (Hrsg.), Historisch-kritisches Wörterbuch des Marxismus, Band
5: Gegenöffentlichkeit bis Hegemonieapparat, Hamburg 2001, Spalte 694).

50 Ebd. Spalten 696 und 1306 f.
51 Dieser Verweisungsüberschuss in den Selbstbeschreibungen der Systeme ist nicht einfach eine säkulare

Anagogie, in der sich die westlich-christliche Heilslehre offenbare, wie Anton Schütz es konzipiert
(ders., Die Sinnfigur der Anagogie und die Kraft der kritischen Rechtstheorie, 2014, i.E.). Im Gegenteil:
Das „Messianische ohne Messias“ (Derrida, Marx‘ Gespenster, Frankfurt a.M. 1995, S. 101) setzt auf
utopische Energien in fragmentierten gesellschaftlichen Diskursen, die nicht durch eine unitaristisch-
christliche Heilslehre zusammengehalten werden können.

52 Teubner, Selbstsubversive Gerechtigkeit: Kontingenz- oder Transzendenzformel des Rechts?, in:
Amstutz u.a. (Hrsg.), Kritische Systemtheorie, Bielefeld 2013, S. 323 ff.

182

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171


Versprechen der dämonischen Ordnung beim Wort nimmt, in der Immanenz
dieser Ordnung die Transzendenz möglich werde. Wo Benjamin dem Recht den
Gerechtigkeitsprozess machen möchte, fordert Adorno die Einlösung des Ver-
sprechens der Tauschgerechtigkeit, um mit der Lüge Schluss zu machen:

„Annullierte man simpel die Maßkategorie der Vergleichbarkeit, so träten anstelle
der Rationalität, die ideologisch zwar, doch auch als Versprechen dem Tauschprin-
zip innewohnt, unmittelbare Aneignung, Gewalt, heutzutage: nacktes Privileg von
Monopolen und Cliquen. Kritik am Tauschprinzip […] will, daß das Ideal freien
und gerechten Tauschs, bis heute bloß Vorwand, verwirklicht werde. Das allein
transzendierte den Tausch.“53

Diese Formulierung Adornos findet ihre Entsprechung in Benjamins Vorstel-
lung, dass die systemische Gewalt von innen zu untergraben sei.
Die Kritik der Rechtsgewalten, um es abschließend zusammenzufassen, muss die
Rechtsgewalt und ihr Gerechtigkeitsversprechen beim Wort nehmen, um dieses
gegen sie zu verwenden. Erst die (unmögliche) Verwirklichung des gerechten
Rechts kann das Recht transzendieren. Das ist kein messianisches Schwärmer-
tum, sondern eine realistische Utopie gesellschaftlicher Emanzipation. Die Ge-
sellschaft wird nicht erlöst, sie befreit sich selbst. Die Aufgabe der Rechtskritik
als Kritik der Gewalten des Rechts ist es, einen Beitrag dafür zu leisten, die Mög-
lichkeitsräume für diese menschliche und gesellschaftliche Emanzipation offen
zu halten und dafür zu sorgen, dass auch in der transnationalen Konstellation die
Befreiung von den Rechtsgewalten „a venir“ bleibt.

Portofreie Buch-Bestellungen unter 
www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

Der Gerichtsprozess in der 
medialen Berichterstattung
Die Macht der mediengeprägten 
öffentlichen Meinung und die Rolle 
der Prozessbeteiligten in der heutigen 
Mediengesellschaft

Von Dr. Myrna Meyer

2014, 465 S., brosch., 119,– € 
ISBN 978-3-8487-0942-7
(Materialien zur rechtswissenschaft- 
lichen Medien- und Informations- 
forschung, Bd. 70)
www.nomos-shop.de/21865

Der Gerichtsprozess in der 
medialen Berichterstattung

Myrna Meyer

Die Macht der mediengeprägten öffentlichen Meinung und die 
Rolle der Prozessbeteiligten in der heutigen Mediengesellschaft

Materialien zur rechtswissenschaftlichen 
Medien- und Informationsforschung 70

Nomos

53 Adorno, Negative Dialektik, in: AGS 6, Frankfurt a.M. 1970, S. 150.

183

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

