Andreas Fischer-Lescano

Radikale Rechtskritik®

Wegen der Verstrickungen des Rechts in Leid, Unfreiheit und Unterdriickung
hatradikale Gesellschaftskritik seit jeher ein kompliziertes Verhiltnis zum Recht.
Recht verschleiere als Hochform kapitalistischer Rationalitit die bestehenden
gesellschaftlichen Machtverhiltnisse, gebe der Gewalt den Schein der Rationali-
tit. Die viel beschworene ,Herrschaft des Rechts“ entpuppe sich allzu oft als
Herrschaft der Rechtsgewalt, als Gewaltherrschaft.

In seinem Gedicht ,,Ajax zum Beispiel“ — das sich auf eine Tragodie von Sopho-
kles bezieht, in deren Zentrum die Frage nach der Rechtskraft rechtswidriger
Urteile steht und auf die ich spater noch einmal ausfihrlicher zu sprechen kom-
men mochte — bringt Heiner Miiller diese Kritik an der Rechtsgewalt auf den
Punkt: Ajax, mit dem sich Heiner Miiller identifiziert, ist ein Opfer moderner
Rechtsgewalt. Fin Gemisch aus Gewalt und Vergessen habe den Betrug des
Rechts am Menschen moglich gemacht. Das ist Miillers Anklage:

»Im Hotel in Berlin unwirklicher Hauptstadt

Mein Blick aus dem Fenster fallt

Auf den Mercedesstern

Der sich im Nachthimmel drebt melancholisch

Uber dem Zabhngold von Auschwitz und andere Filialen
Der Deutschen Bank auf dem Europacenter.!

Die Rechtsgewalt gehe nicht vom Volke aus, wie es moderne Verfassungen pseu-
do-rationalistisch ausdriicken, sondern sie gehe eben auch vom Geld aus. Das
Recht sei Teil dieser polit-ckonomischen Gewalten. Kapitalismus sei ohne
Rechtsgewalt unmoglich: keine Produktionsmittel ohne rechtliches Eigentum,
keine Produktivkrifte ohne Arbeitsvertriage, keine militirisch-polizeiliche In-
terventionspolitik ohne das Miantelchen des Rechts und den Mantel des Verges-
sens. Wie, das ist die zentrale Frage, ist demokratisches Recht nach Auschwitz
moglich? Wie kann man eine Corporate Social Responsibility transnationaler
Unternehmen denken, ohne die Linie, die vom Kolonialismus zu Imperialismus,
Neokolonialismus, Transnationalitit fihrt, zu bedenken? Miillers Gedicht legt
die Farce der Ordnung offen. Wie kann eine Deutsche Bank AG sich in ihren
Geschiftsberichten rihmen, die Menschenrechte nach dem Global Compact
einzuhalten, und zugleich an Unrecht weltweit beteiligt sein, mitverantwortlich
fir verantwortungslose Nahrungsmittelspekulationen, die Nahrungsmittelprei-
se in die Hohe treiben und Menschen ins Verderben, fiir eine globale Finanz-
marktkrise, die Menschen in die Verzweiflung stiirzt? Wenn das Recht schon
nicht erkennen kann, dass in der Praxis der Global Player Menschenrechte zu
Merchandisinginstrumenten verkommen, dann sollte es wenigstens einen Ekel
entwickeln konnen, einen Ekel gegen sich selbst.

Vortrag, gehalten am 5. Dezember 2013 auf der Nachwuchstagung ,,Praktiken der Kritik“ im Frankfurter
Exzellenzcluster "Die Herausbildung normativer Ordnungen". Den Vortragsstil habe ich weitgehend
beibehalten. Der Text fiihrt Argumentationen aus dem Aufsatz ,,Postmoderne Rechtstheorie als Kritische
Theorie“ (Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 61 (2013), S. 179-196) und dem Buch ,Rechtskraft“ (Au-
gust Verlag 2013) zusammen. Ich habe nur die wortlichen Zitate in den Fufinoten aufgefiihrt. Fiir weiter-
fiihrende Hinweise, insbesondere zu den Arbeiten von Christoph Menke, sei auf die jeweiligen Apparate
in den genannten Texten verwiesen.
1 Miiller, Ajax zum Beispiel, in: ders., Die Gedichte, Frankfurt a.M. 1998, S. 292 ff. (292).

73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

172

Ich will im Folgenden diese Kritiken an der Verstrickung des Rechts in Gewalt
zum Ausgang nehmen, um die Moglichkeit eines , Tertiums des Rechts® jenseits
von Pseudorationalitit und Gewalt zu ergriinden. Das wendet sich zugleich ge-
gen die dichotomen Grundannahmen, die das Recht stets nur zwischen Gewalta-
pologie und Vernunftutopia oszillieren sehen und die Moglichkeit der ,Rechts-
Kraft* jenseits von Rechtsgewalt und Rechtsvernunft verkennen. Die Kraft steht
somit im Zentrum dieser Uberlegungen. Das Potenzial einer an der Kraft anset-
zenden asthetischen Reflexion des Rechts fiir eine emanzipatorische Theorie und
Praxis des Rechts ist unausgeschopft. Eine die Kraft thematisierende, kritische
Theorie des Rechts verbindet Gewalt- und Vernunftkritiken am Recht und griin-
det die emanzipatorische Hoffnung auf diejenigen Rechts-Krifte, die sich gegen
die Unterdriickung wenden.

Dieses normative Programm will ich unter Bezug auf die Autoren der Erstgene-
ration Kritischer Theorie skizzieren, vor allem im Anschluss an Theodor Adorno
und Walter Benjamin. In der Frankfurter Schule spielen normative Theorien des
Rechts spitestens seit den Arbeiten von Jurgen Habermas und Ingeborg Maus
eine zentrale Rolle. In der dritten Generation kritischer Theorie Frankfurter
Schule ist die Rechtstheorie auch auferhalb des juristischen Fachbereichs zu
einem zentralen Forschungsfeld avanciert. Seinen Ausdruck findet das in Axel
Honneths Hegelianischer Rechtsphilosophie, Rainer Forsts mafigeblich durch
den Liberalismus 2 la John Rawls geprigtem Rechtfertigungstheorem, Hauke
Brunkhorsts Komposition aus System- und Diskurstheorien des Rechts, Sonja
Buckels materialistisch inspirierter Rechtstheorie und Christoph Menkes asthe-
tischer Theorie des Rechts. All diese Ansitze beziehen die Arbeiten der Erstge-
neration Kritischer Theorie Frankfurter Schule mehr oder weniger deutlich in
thre Konzeption ein. Und auch Jacques Derridas poststrukturalistische Rechts-
kritik entwickelt ihre subversive Kraft erst durch den Anschluss an Walter Ben-
jamins ,,Kritik der Gewalt*.

Ich will versuchen, diese Kritiken der Erstgeneration Kritischer Theorie frucht-
bar zu machen fiir eine normative Theorie des Rechts der Weltgesellschaft jenseits
von Rechtsgewalt und Rechtsvernunft und mochte zu diesem Zweck vier not-
wendige Schritte einer radikalen Rechtskritik skizzieren:

Erster Schritt: Dissoziierung von Rechts- und Staatsgewalt

Recht muss mehr sein als Staatskritik. Recht wird klassischerweise vor allem in
der politischen Theorie als Produkt politischer Gemeinschaften konzipiert.
Staatlich organisiert hat das Recht Teil an der politischen Gewalt. Recht, so hat
das Otto Kirchheimer gefasst, garantiert den Bestand einer bestehenden Staats-
ordnung als Herrschaftsordnung.? Es verschleiert, das war Franz Neumanns
Punkt, die Herrschaft des Biirgertums im Staat, ,,weil die Beschworung der Ge-
setzesherrschaft es Gberflissig macht, die tatsichlich Herrschenden in der Ge-
sellschaft direkt zu benennen.“? Und fiir Eugen Paschukanis schafft die Einheit
von Recht und Staat ,das Anwendungsgebiet und den Gegenstand der Ge-
walt“.* Kritische Ansitze, die vom Marburger Neukantianismus eines Hermann
Cohen bis zu Franz Rosenzweig reichen, haben daher an der Funktionssynthese

2 Kirchheimer, Reichsgericht und Enteignung: Reichsverfassungswidrigkeit des Preufiischen Fluchtlinien-
gesetzes? (1930), in: ders., Von der Weimarer Republik zum Faschismus: Die Auflosung der demokrati-
schen Rechtsordnung, Frankfurt a.M. 1976, S. 77 {f. (78).

3 Neumann, Die Herrschaft des Gesetzes (1936), Frankfurt a.M. 1980, S. 300.

4 Poulantzas, Staatstheorie (1978), 2. Aufl., Hamburg 2002, S. 104.

73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

von Staat und Recht angesetzt und die Rechtsgewalt als Teil der Staatsgewalt
kritisiert. In dieser Perspektive wird die ,,Abschaffung des Staates* zu einer Op-
tion. Der Zirkel der Rechtsgewalt kann dann dadurch durchbrochen werden,
dass auf die Bereithaltung von Gewaltmafinahmen zur Rechtsdurchsetzung ver-
zichtet wird. Schon ein Recht, das auf den Staat verzichtet, eine Ordnung ohne
Staat, kann in diesen Lesarten ein rechtsgewaltfreies Zeitalter begriinden.
Jingere Ansitze insistieren im Anschluss an diese kritischen Beitrage zur Iden-
tifikation von Recht und Staat darauf, dass gerade durch die Transnationalisie-
rung des Rechts neuartige Moglichkeitsraume fiir ein soziales Recht jenseits des
Staates entstehen, dessen jurisgenerative Kraft in der Weltgesellschaft selbst zu
verorten sei. So sieht beispielsweise Jacques Derrida die Verantwortung des in-
tellektuellen Engagements darin, ,.alles zu tun, um den bestehenden Rechtszu-
stand [...] zu verindern, neue Rechte zu erfinden“. Derrida denkt diese Forde-
rung als eine ,transnationale und nicht blof§ kosmopolitische Forderung®:
»denn®, so schreibt er, ,,das Kosmopolitische setzt immer noch die Instanz des
Staates und des Biirgers voraus, selbst wenn er Weltbiirger ist.“> Derrida versteht
darum die Entfesselung der subversiven Wirkungsweise gesellschaftlicher
Rechtskraft als Ausdruck globaler Solidaritit und Menschlichkeit. Der transna-
tionale Rechtsdiskurs solle ,,Fluchtstidte“ einrichten und juridisch absichern.
Diese ,,Fluchtstidte“ sind fiir Derrida die Mittel, in denen sich eine neue Form
gesellschaftlicher Solidaritit und der Anspruch der Unvertretenen und Unver-
tretbaren auf Teilhabe Bahn brechen konne. Lokale Gesellschaftsdynamiken
vernetzen sich global zu einer neuen ,,Gastfreundschaft der Stadte®, aus der ein
globales Gastrecht entstehen soll, das iiber Kants Hospitabilitits- als Besuchs-
recht hinaus die Keimzelle globaler Bewegungsfreiheit darstellen konne, oder
zumindest eine ,unmittelbare Antwort auf das Verbrechen, auf die Gewalt und
auf die Verfolgung®. Derrida erhofft sich durch das ,[T]riumen von einem an-
deren Begriff, von einem anderen Recht” die Etablierung eines universellen Mo-
bilititsrechts. Das versucht einen Raum zu 6ffnen, ,,den das internationalstaat-
liche Recht nicht zu 6ffnen vermocht hat“. Die Emergenz dieses subversiven
Rechts auf globale Mobilitit sei ein ,, Experiment eines kiinftigen Rechts und einer
kiinftigen Demokratie“. Es sei & venir, auf einem chaotischen Gang — ,,und dieser
chaotische Gang ist untrennbar von dem Wirbel, von dem in der langen Zeit eines
Prozesses die Axiome unseres internationalen Rechts betroffen sind.“®

Das subversive Potenzial dieses transnationalen Rechtfertigungsprozesses ,,from
below®, den Derrida vor Augen hat, ist bis heute unausgeschopft. Aber diese
gegenhegemoniale Bewegung, die Recht und Politik dissoziiert, um ein weltge-
sellschaftliches Recht von unten zu etablieren, ist selbst nicht ohne Gewaltpo-
tenzial. Die Zivilgesellschaft — Antonio Gramsci hat sie deshalb als den Staat im
erweiterten Sinn bezeichnet” — ist selbst machtférmig organisiert, ist selbst Teil
der Gewalt. Selbst Protestformen wie die Austibung der 6ffentlichen Meinung
in escraches etc. konnen gewaltformige Sanktionselemente beinhalten.® Will man
die Gewalt des Rechts depotenzieren, ist es nicht ausreichend, das internationale
lediglich durch ein transnationales Rechtsparadigma zu ersetzen. Denn das Ge-
waltpotenzial gerade des transnationalen Rechts ist nicht zu unterschitzen. Auch
das transnationale Recht ist in gesellschaftliche Gewalten verstrickt.

Derrida, Nicht die Utopie, das Un-Mégliche, in: ders., Maschinen Papier, Wien 2006, S. 321 ff. (324).
Derrida, Weltbiirger aller Linder, noch eine Anstrengung!, Berlin 2003, S. 1.

Gramsci, Gefingnishefte, Bd. 4, Heft 7, hrsg. v. Bochmann u.a., Hamburg 1994, § 16, S. 873 {.

Gramsci (Fn. 7), Bd. 7, Heft 13, § 11, S. 1549: ,,... man belohnt die lobenswerte, verdienstvolle Aktivitit,
wie man die kriminelle Aktivitit bestraft (und auf originelle Weisen bestraft, indem man die >6ffentliche
Meinungc als sanktionierendes Element auftreten lafit)“.

o« N N U

73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,

173


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

174

Die Gewalt des Rechts wird man nicht los, wenn man Recht und nationalstaat-
liche Zwangsbewihrtheit dissoziiert. Die Gewaltpotenz des Rechts ist funda-
mentaler, umfassender: Recht begriindet, distribuiert, begrenzt politische Kom-
petenzen, wirtschaftliche Vermdgen, technische Kompetenzen etc. Recht kon-
stituiert private und 6ffentliche Gewalten. Das Recht und seine Sanktionsinstru-
mente stabilisieren vielfiltige gesellschaftliche Gewaltverhiltnisse. Die Domi-
nanzlinien in der Weltgesellschaft laufen nicht nur zwischenstaatlich. Sie sind
intersektional, tiberlappen sich und fithren gerade in ihren systemischen Ver-
stairkungen zu fundamentalen Exklusionslagen. — Diese Vielfalt der Gewaltfor-
men, die sich im Recht ausdriicken und durch Recht stabilisiert werden, kann
man nicht eindimensional auf die Politik zurtickfithren. D.h. die Gewalt des
Rechts erschopft sich nicht in der Staatsgewalt. Das Recht ist gewaltformig auch
dort, wo es nicht staatlich ist.

Erst wenn man den Begriff des Rechts von der Staatsgewalt 16st, bekommt man
weltgesellschaftliche Gewaltphinomene in den Blick, die sich mit den Kategorien
politischer Einheit, zwangsbewihrter Durchsetzbarkeit, kollektiver Biirgerge-
meinschaft nicht fassen lassen. Denn auch der gesellschaftliche Polytheismus der
Gotter aus Wirtschaft, Politik, Recht, Religion, Wissenschaft, den Max Weber
beschrieben hat,’ bildet ein fortwirkendes Fundament der Gewalt. Diese gesell-
schaftlichen Gewalten schreiben sich ins Recht ein. Das Recht ist die Fortsetzung
politischer, wirtschaftlicher, technischer, militirischer etc. Gewalt — aber mit
rechtlichen Mitteln: in der Sprache des Rechts, den Programmen des Rechts, dem
Code des Rechts. Das Recht ist relational autonom von diesen Gewalten, mit
ithnen verwoben, aber selbst eine gesellschaftliche Gewalt: Es ist auch das Recht,
das In- und Exklusionslinien der Staatsangehorigkeit produziert, das Menschen
in die Illegalitit und auf ihrer Flucht tiber das Mittelmeer in den Tod treibt. Es
ist auch das Recht, das es ermdglicht, dass der Weltsport seine Triumphhallen in
Katar in Sklavenarbeit errichten lisst. Es ist die rechtlich abgestiitzte Austeri-
tatspolitik, die in Griechenland dazu gefiihrt hat, dass sich die Suizidzahlen seit
Ausbruch der Krise mehr als verdreifacht haben. Nach Schitzungen der Hilfs-
organisation Klimaka haben sich seit Anfang 2010 weit mehr als 2000 Griechen
das Leben genommen.!® Das Recht ist tief verstrickt in all diese Tragodien.

In den Koevolutionsverhiltnissen von Recht und Sport, Recht und Wirtschaft,
Recht und Politik, Recht und Gesundheit etc. entstehen je spezifische Gefihr-
dungen fir die menschliche Freiheit. Gerade die Gefdhrdungen der Menschen-
rechte durch transnationale Unternehmen machen nur allzu deutlich, dass es ein
Fehler wire, das Gewaltpotenzial nur bei 6ffentlichen Akteuren zu lokalisieren.
Umweltverschmutzungen im Nigerdelta durch Shell, der weltweite Markt mit
Artikeln, die durch Kinderarbeit hergestellt wurden, private Militarunternehmen
wie Blackwater: Die privatisierten Formen der Gewaltausiibung sind omnipra-
sent. Die Entwicklung einer Menschenrechtsbindung fiir Private reagiert auf
diese neuen Formen der Gewalt. Die Konzentration auf die ,internationale Staa-
tengemeinschaft® als politische Organisation mit dezentralen und tiber die UN-
Charta vermittelten, partiell auch zentralen Gewaltbefugnissen ist dabei nicht
hinreichend, weil sie nicht die Klammer aller transnationalen Rechtsphinomene

9 ,Es ist wie in der alten, noch nicht von ithren Géttern und Dimonen entzauberten Welt, nur in einem
anderen Sinne: wie der Hellene einmal der Aphrodite opferte und dann dem Apollon und vor allem
jeder den Gottern seiner Stadt, so ist es entzaubert und entkleidet der mythischen, aber innerlich wahren
Plastik jenes Verhaltens, noch heute. Und tiber diesen Gottern waltet das Schicksal, aber ganz bestimmt
keine Wissenschaft“ (Weber, Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre, 7. Aufl., Tibingen 1988,
S. 605).

10 Gatopoulos, Suicides in Greece Spike During Financial Crisis, in: Huffington Post v. 10.9.2013.

73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

und Rechtsprobleme darstellen kann. Die Dezentrierung der Gewalt in der
transnationalen Konstellation verlangt hier einen neuen Begriff des Rechts, der
den etatistischen Reduktionismus tiberwindet und dabei auf die neuen Gewalt-
phidnomene reagiert. Entfesselte Partialrationalititen schreiben sich ins Recht ein.
Gestlitzt auf weltumspannende Vertrige bewegen sich transnationale Unterneh-
men auf den globalen Mirkten. Sie haben feine Techniken entwickelt, um sich
das Recht zu Dienste zu machen, und eine Welt nach ihrem Bilde geschaffen:
Riesige globale Anwaltsfirmen bieten das juristische Know-How zur Interes-
sendurchsetzung. In der Welthandelsorganisation (WTO), bei der Weltbank
(ICSID) und mit den Schiedsgerichten der lex mercatoria wurden gerichtliche
Foren installiert, in denen das Recht des Freihandels und die Rechte privater
Investoren gerichtlich durchgesetzt werden. Der globale Trend der Verrechtli-
chung, der weltweit mehr als einhundert neue Gerichtsinstitutionen hat entste-
hen lassen, hat einen starken Bias: Die Institutionen des transnationalen Rechts
sind vornehmlich dem Schutz von Eigentumsrechten, Investorenrechten und
dem Recht des Welthandels verpflichtet.!! Es gibt eine evident ungleichzeitige
Juridifizierung in den einzelnen Sektoren der Weltgesellschaft, und es fallt auf:
Die sozialen und dkologischen Rechte sind nur mitunzureichenden gerichtlichen
Uberwachungsmechanismen versehen. Sie sind dadurch bereits strukturell im
Hintertreffen. Gerade hier setzen gegenhegemoniale Impulse an, die diese so-
ziostrukturelle Konstellation transformieren wollen. Die Forderung nach ,,glo-
balen sozialen Rechten® beispielsweise streitet fiir eine transnationale Rechtspo-
litik, die soziale und 6kologische Gerechtigkeitsaspekte in den Vordergrund stellt
und auslotet, wie die Potenziale der Weltgesellschaft genutzt werden kénnen, um
Alternativen zu den bestehenden sozio-6konomischen Verhaltnissen durchzu-
setzen.

Aber diese gegenhegemonialen Impulse haben es schwer, Ansatzpunkte zu fin-
den. Naivitit ist darum fehl am Platz: Mit dem weltgesellschaftlichen Rechts-
pluralismus geht eine gewaltformige Durchdringung des transnationalen Rechts
einher. Auch die weltgesellschaftliche Rechtsetzung bleibtim Schema der Gewalt
gefangen. Die Transnationalisierung des Rechts fithrt nicht von selbst zu einer
gewaltlosen Ordnung.

Zuweiter Schritt: Eingedenken der Rechtsgewalt

Es bedarf, will man die Rechtsgewalt eindimmen, eines weiteren Schrittes: des
Eingedenkens der Rechtsgewalt. Rechtskritik muss mit der Liige Schluss machen.
Recht ist nicht die Hochform der Rationalitit, sondern hat, um es mit Adorno
zu sagen, als Urphinomen irrationaler Rationalitit selbst immer Gewaltpoten-
zial.

Diese Gewaltpotenz zu reflektieren ist die Bedingung dafiir, dass das Recht we-
niger schuldig wird. Einer solchen Reflexion der Gewalt spricht Adorno das Po-
tenzial zu, ,entsithnend“ zu wirken. Adorno bezieht sich dabei auf Nietzsches
Moralkritik. Nietzsche habe zwar verkannt, dass die von ihm so scharf kritisierte
Sklavenmoral eigentlich die Herrenmoral, ,,ndmlich die von Herrschaft den Un-

11 Das ist der Hintergrund der aktuellen Diskussionen um das geplante Freihandelsabkommen mit den
USA - hierzu Kritge, TAFTA: Das Kapital gegen den Rest der Welt, in: Blitter fiir deutsche und in-
ternationale Politik 2014, S. 5f.; zur aktuellen Kritik an den ICSID-Schiedsgerichten siehe auch Rein-
hardt, Vattenfall vs. Deutschland (II) und das Internationale Investitionsschutzregime in der Kritik, in:
KJ 2014, S. 86ff.

73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,

175


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

176

terdriickten aufgezwungene®, ist. In den Brutalititen der Nietzsche’schen Mo-
ralphilosophie lige aber eine wahre Einsicht, ,,dafl“, so Adorno,

win einer Gesellschaft, die auf Gewalt und Ausbeutung wesentlich gegriindet ist, die
sich einbekennende und sich ins Gesicht schanende und, wenn Sie wollen, dadurch
sentsiihnende Gewalt* immer noch unschuldiger ist als die, die sich als das Gute
rationalisiert. “I?

Die Schuld wird, so kann man Adorno hier lesen, nie Unschuld werden, nur
unschuldiger. Eine Auflosung des Gewaltmoments der kapitalistischen Ordnung
ist unmoglich, aber eine Reflexionsarbeit kann schuldmindernd wirken. Die
Voraussetzung ist freilich: keine Verlogenheiten mehr. Das Recht muss seine pa-
thologische Verdringung der Gewalt und des Arationalen therapieren, die zur
Entlesselung der Gewalt in der Rechtsrationalitdt gefithrt hat. Es muss die Tra-
godie seiner selbst anerkennen.

Die tragische Ironie der Rechtspraxis ist es, dass die Rechtsrationalitit, die auf
das Gelingen aus ist, durch sich selbst, daher notwendig, ihr Misslingen, ihre
Rechtsgewalt, das Ungliick hervorbringt. So fordert auch Walter Benjamin, dass
das Recht seine Gewalt erkennen soll. Wenn das Recht sich den Spiegel der Tra-
godie vorhalt, wenn das Rechtsich als Tragodie begreift, ist Entsithnung moglich.
Dafiir muss das Recht das Reflexionsniveau der Tragodie erreichen. Denn — so
Benjamin — ,[n]icht das Recht, sondern die Tragodie war es, in der das Haupt
des Genius aus dem Nebel der Schuld sich zum ersten Male erhob, denn in der
Tragodie wird das dimonische Schicksal durchbrochen.“!3 Wenn das Recht seine
tragische Situiertheit erkennt, kann etwas Neues entstehen, wird Emanzipation
denkbarer.

Spielen wir dem Recht also seine Tragodie vor: Sophokles’ Ajax. — Sophokles
berichtet uns vom Schicksal des Ajax, eines vertrauten Kampfgefihrten von
Achilleus, der im Trojanischen Krieg gefallen ist. — Es ist eine rechtliche Ent-
scheidungsgewalt, die Ajax trifft und in den Selbstmord treibt. Sophokles® Tra-
godie macht die Potenzialitit der Gewalt des Rechts sichtbar. Sie visualisiert das
Invisible, zeigt schonungslos das Leiden am Recht. Ajax personalisiert dieses
Leiden. Er wird Opfer eines Fehlurteils, das Ajax entehrt, weil ihm nicht die
Waffen des Achilleus aus dem Kampf gegen Troja zugesprochen werden. Der
Wahnsinn des Ajaxist Folge dieser Fehlentscheidung. ,,Das Gericht®, so schildert
Deleuze die Szene, ,,bricht in die Welt herein, und zwar in der Form des Fehl-
urteils, das bis zu Wahn und Delirium fiihrt, [...] wenn die Form ein anderes Los
aufzwingt.“!* Sophokles, Nietzsche hebt das plastisch hervor, hat die Tragodie
nicht als ein Stiick tiber Schuld und Unschuld angelegt, sondern schreibt tiber das
»Abenteuer, zu leben®, das ,aus einer unruhigen und kraftvollen Zeit he-
raus[spricht], die von ihrer Uberfiille an Blut und Energie halb trunken und be-
taubt ist.“!> Nicht die juristische Klarung der Schuldfrage stellt Sophokles ins
Zentrum des Stiicks, sondern den Wahnsinn am Recht, durch Recht. Die ,,Kol-
lision zwischen mythischer Satzung und Subjektivitit“,' von der Adorno in der
Asthetischen Theorie schreibt, ist fiir Ajax schicksalhaft.

12 Adorno, Probleme der Moralphilosophie, Frankfurt a.M. 2010, S. 258.

13 Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: Gesammelte Schriften [= GS] I.1, Frankfurt a.M.
1991, S. 245 ff. (288).

14 Deleuze, Schluff mit dem Gericht, in: ders., Kritik und Klinik, Frankfurt a.M.1993, S. 171 ff. (175).

15 ,[S]o leicht es gewesen wire, in den genannten Fillen die Schuld zum Hebel des Drama’s zu machen,
so bestimmt ist dies gerade vermieden® (Nietzsche, Morgenrote, in: ders., Kritische Gesamtausgabe 3,
Miinchen 1988, S.9-331 (§ 240, S. 201)).

16 Adorno, Asthetische Theorie, in: AGS 7, Frankfurt a.M. 1970, S. 344 f.

73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

Zugrunde liegt der Fehlentscheidung kein Streit zwischen Macht und Recht, kein
Streit zwischen Gottern, sondern ein Konflikt im Recht, eine Kollision von
Rechtswelten. Hegel beschreibt das in der Phinomenologie mit Blick auf die
Orestie: Die Streitparteien haben ,gleiches Recht“ und ,,gleiches Unrecht“.!” Aus
dieser Unentscheidbarkeit gibt es kein Entrinnen. Sophokles fiihrt uns eine tra-
godienformige Reflexion der Rechtskraft vor, deren Sprengkraft nicht einfach
darin liegt, dass (positives) Recht wider (nattrliches) Recht steht. Die Situation
ist fiir das Recht viel dramatischer: ,Der Logos des Rechts insgesamt wird in der
Tragddie problematisch®.!® Der Diskurs der Tragddie, der ein dsthetischer Dis-
kurs ist, suspendiert den Rechtsdiskurs. Die tragische Selbsttotung des Ajax, sei-
ne Abschiedsrede, in der er sein Schicksal annimmt, entkriftet das dimonische
Recht selbst. Ajax’ Tod ist die Rettung aus dem Wahnsinn des Rechts. Benjamin
beschreibt diesen Moment im Trauerspielbuch als Todeskrisis. Benjamin:

»Der tragische Tod hat die Doppelbedeutung, das alte Recht der Olympischen zu
entkriften und als den Erstling einer neuen Menschheitsernte dem unbekannten
Gott den Helden hinzugeben. [...] Tod wird dabei zur Rettung: Todeskrisis. <!’

Ajax entzieht sich den Konsequenzen des rechtlichen Unrechts durch Selbstto-
tung. Sein Selbstmord konfrontiert das Recht mit seiner Gewalt. Erst wenn das
Recht diese Gewalt reflektiert, ist Entsithnung moglich. Die Tragodie des Rechts
ist es, dass es nie reine Rationalitit ist, dass sein Scheitern Teil des Gelingens ist,
weil das Irrationale in die Rechtsform eingeschrieben ist. Das Recht hat immer
und unwiderruflich Gewaltpotenzial. Es treibt Menschen in den Tod, in die Ver-
zweiflung und Hoffnungslosigkeit. Erst wenn das Recht sich als irrationale Ra-
tionalitit begreift und diese Gewaltpotenzialitit erkennt, kann es unschuldiger
werden.

Dritter Schritt: Transformation der Rechtsgewalt

Rechtskritik darf bei der Dissoziierung und einem Eingedenken der Gewalt nicht
stehen bleiben. Ein dritter Schritt radikaler Rechtskritik ist notig. Rechtskritik
muss die Kraft, dieses Andere der Rationalitit, in der Rechtsform zum Sprechen
und dadurch die gesellschaftlichen Verhaltnisse zum Tanzen bringen.

Das Recht hat seine Durch-Setzung durch die Kraft bis heute tabuisiert. Es hat,
wie Jacques Derrida in seiner Kritik am Strukturalismus formuliert, ,,die Kraft
unter der Form zum Schweigen“?° gebracht und Recht auf ein Medium der Sinn-
tibertragung reduziert. Wie die klassische Moralphilosophie versteht sich das
Recht vom Subjekt her. Das Recht bewegt sich damit im Wechselspiel von Ver-
nunft und Gefiihl nur auf der Seite der Vernunft bezichungsweise der Verntinf-
tigkeit gesellschaftlicher Verhaltnisse. Das Recht hat keinen Blick fiir das Andere
der Vernunft. Mit den Erscheinungsformen der Kraft, mit Gefthlen, Energien,
Trieben und all den Bediirftigkeiten menschlichen Lebens unterhilt das Recht
keine Korrespondenz. Das Recht hat sich der Emotionalitit verschlossen. Bis
heute definiert sich Recht als Verkorperung von Rationalitdt, Vernunft, Objek-
tivitdt.

Das verkennt den Zusammenhang von Kraft und Recht. Das Recht geht nicht
darin auf, gewaltfreie Interaktion sich als gleich anerkennender Rechtssubjekte

17 Hegel, Die Phinomenologie des Geistes, Frankfurt a.M. 1969, S. 539.

18  Ebd.

19 Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: GS L1, S. 285f.

20  Derrida, Kraft und Bedeutung, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1976, S. 9 ff. (47).

73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,

177


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

178

zu sein. Das Recht konstituiert die Rechtssubjekte, die das Recht konstituieren.
Am Anfang steht eine Tautologie: ,,Die Unterschrift erfindet den Unterzeich-
ner“,?! das Rechtssubjekt erfindet das Recht. Dieser mystische Griindungsakt
des Rechts ist Ergebnis einer Kraftentfaltung. Diese Kraftentfaltung geht von
Menschen aus Fleisch und Blut, nicht von Rechtssubjekten aus. Sie kommt in den
Formen der Interaktion zum Ausdruck, die nicht nur bewusstes Handeln sind,
sondern auch unbewusstes Tun. Das Recht muss ein Sensorium fiir den Schrei,
der Schmerz ausdriickt, ,,das Weinen im Gerichtssaal“,?? das Leid vermittelt,
entwickeln. Arationalitdt ist als Energie, Emotion, Trieb, Affekt Teil des
Rechts.?> Wie die (gesellschaftliche) Ware die (individuelle) Arbeitskraft verkor-
pert, so wird durch eine Realabstraktion auch die (individuelle) Kraft ins Recht
uberfithrt. Die Kraft des Rechts geht darum nicht vom Subjekt aus, sondern von
Menschen aus Fleisch und Blut. Die Normativitit des Rechts entspringt nicht
der rationalen Uberzeugung zum Recht, sondern der Gleichzeitigkeit von Ra-
tionalitit und Arationalitit des Rechts. Die Kraft driickt sich nicht im Konsens
der Vernunft, sondern im Dissens der Herzen aus. Nur die Einbeziehung des
Arationalen offnet den Blick fiir die ,Interaktionsformen, die sich gegen den
sozialen Konsens vom Unbewussten her regen“.?* Damit das Recht dem Leben
gerecht werden kann, darf es nicht auf einen Zusammenhang intersubjektiver
Beziehungen reduziert werden. Recht ist arationale Rationalitit und rationale
Arationalitit.

Die Kraft ist nichts dem Recht Fremdes. Recht ist von Kraft affiziert. Schon die
Digesten haben das Zusammenspiel von Recht und Kraft erkannt: Scire leges non
hoc est verba earum tenere, sed vim ac potestatem: ,Die Gesetze kennen heifit
nicht etwa, sich an thre Worter, sondern an ibre Kraft und ibr Vermagen zu hal-
ten.“?> Und auch Derridas dekonstruktivistische Frage setzt im Anschluss an
Walter Benjamin an der Rechts-Kraft an und sucht sie von der Rechtsgewalt zu
scheiden. ,How* so schreibt er in ,Force of Law®,

ware we to distinguish between this force of the law [...] and the violence that one
always deems unjust? What difference is there between, on the one hand, the force
that can be just, or in any case deemed legitimate, not only an instrument in the
service of law but the practice and even the realization, the essence of droit, and on
the other hand the violence that one always deems unjust? What is a just force or a
non-violent force? %

21 Derrida, Otobiographien, in: ders./Kittler, Nietzsche. Politik des Eigennamens, Berlin 2000, S. 9 ff. (14).

22 ,Bleiben die Korper und die stoffliche Natur fiir das Recht unsichtbar, so kann aber ihr Klang gehort
werden. Bei Gunther Teubner klingt dies an, wenn er von dem im Recht vernommenen ,Schrei® spricht,
und bei Christoph Menke, wenn er auf den schreienden Philoktet verweist. Benjamin hort die Klage der
Natur. Bei Luhmann ist dies angelegt, wenn er das Potential lirmender Proteste in der Peripherie des
Rechts anerkennt. Dies wire auch die Chance fiir das Weinen im Gerichtssaal. Spitestens dann ist kein
Riickzug in die Distanz mehr méglich“ (Hensel, Klangpotentiale. Eine Anniherung an das Rauschen
im Recht, in: Joerges u.a. (Hrsg.), Politische Rechtstheorie Revisited: Rudolf Wietholter als Lehrer,
Anstifter, Freund, Bremen: ZERP-DP 2013, S. 73 ff. (921.)).

23 Opitz (ders., Zur Soziologie der Affekte: Resonanzen epidemischer Angst, in: Fischer u.a. (Hrg.), Kul-
tursoziologie im 21. Jahrhundert, Wiesbaden 2014, i.E.) formuliert die Wechselwirkungen zwischen
physischen und sozialen Systemen unter Rekurs auf Luhmann und Massumi als Kopplungsverhiltnis:
,Das Resonanzkonzept erlaubt es dabei, die wechselseitigen Anregungen zwischen der gefiihlten Rea-
litit des Affekts und der beobachteten Welt sozialer Systeme in Rechnung zu stellen, ohne dabei die
Eigendynamik der jeweiligen Bereiche zu unterschlagen.”

24  Lorenzer, Die Sprache, der Sinn, das Unbewuf3te, Stuttgart 2002, S. 157.

25 ,Scire leges non est verba earum tenere, sed vim ac potestatem® (D. 1.3.17 — Celsus).

26  Derrida, Force of Law, in: Cardozo Law Review 11 (1990), S. 920ff. (927); die deutsche Ubersetzung
nivelliert leider in den entscheidenden Passagen die Unterscheidung von force und violence. So wird die
Frage ,Whatis a justforce or a non-violent force?* (in der franzésischen Fassung [Cardozo Law Review
11 (1990), S. 926]: ,,Qu‘est-ce qu’une force juste ou une force non-violente?) beispielsweise tibersetzt
als ,Was ist eine gerechte Gewalt, eine Gewalt, die nicht gewalttitig ist?* (Derrida, Gesetzeskraft,
Frankfurt a.M. 1996, S. 13).

73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

Derrida sucht also nach einer ,nicht-gewaltformigen Rechtskraft®, arbeitet den
Kraft-Begriff in der Folge aber nicht weiter aus. Er verbindet sein Konzept der
Rechts-Kraft weder mit Analysen gesellschaftlicher Krifte-Verhiltnisse noch
mit einer Asthetik menschlicher Kraft, wie sie Christoph Menke vorgelegt
hat.?” Gerade hier aber, in der Kombination gesellschaftlicher und menschlicher
Krifte, liegt unausgeschopftes Potenzial fiir eine kritische Theorie des Rechts.
Eine solchermaflen kritische Theorie der Rechtskraft miindet in der Forderung,
ein Sensorium fiir die menschlichen und gesellschaftlichen Krifte zu entwickeln
— und eine Spannung zwischen dionysischer Energie und apollinischer Form
aufzubauen.?® Das Recht muss ein Gefiihl dafiir bekommen, wann die Rechts-
kraft in Gewalt umschlagt, wann das Recht die menschlichen Krafte iiberwiltigt
und in ithrer Entfaltung gewaltsam behindert. ,,Das Recht®, so prangert Friedrich
Schiller in Die Réiuber an, ,wohnet beim Uberwéiltiger, und die Schranken un-
serer Kraft sind unsere Gesetze“.?? Damit das Recht den Beitrag der Rechtsform
zur gewaltsamen Uberwiltigung dieser Kraft erkennen kann, muss es den Zu-
sammenhang von Rechtskraft und menschlicher Kraft in den Blick bekommen.
Nur so kann das Recht den Gewalten entgegentreten, die im Namen des Rechts
zum ,,Schneckengang verdorben [haben], was Adlerflug geworden wire®.3°
Um den Mechanismus, mit dem das Recht die Kraft unterdriickt, verstehen und
modifizieren zu kdnnen, muss sich das Recht zur Kraft responsiv verhalten. Erst
wenn das Recht die normativen Krifte freisetzt und auf ihnen aufsetzt, hat die
Rechts-Kraft eine Chance. Rechtskraft kann nur in einem Recht entstehen, das
die Kraft nicht iberwiltigt, sondern ihre Entfaltung moglich macht.

Adorno hat diese Herausforderung der Verkniipfung von Irrationalitdt und Ra-
tionalitdt gesehen und im Konzept der Mimesis miteinander verbunden, tiber das
sich autonome gesellschaftliche Formen zur Kraft hin 6ffnen. In seinen musik-
theoretischen Schriften wird das besonders deutlich. So fordert er in einer Arbeit
tiber Alban Berg, dass man ,,dem verfemten, verketzerten Drang sein Menschen-
recht zuriickgeben miisse.’! Und zu Arnolds Schénbergs Melodram ,,Ein Uber-
lebender aus Warschau®, in dem durch die musikalische Form antisemitische
Bedrohung fithlbar wird, schreibt Adorno:

»Das eigentlich umstiirzlerische Moment an thm ist der Funktionswandel des mu-
stkalischen Ausdrucks. Es sind nicht Leidenschaften mebr fingiert, sondern im Me-
dium der Musik unverstellt leibhafte Regungen des Unbewussten, Schocks, Tran-
mata registriert. Sie greifen Tabus der Form an, weil diese solche Regungen ihrer
Zensur unterwerfen, sie rationalisieren [...] Das reale Leid hat sie [die Blutspuren]
im Kunstwerk zuriickgelassen zum Zeichen, dass es dessen Autonomie nicht linger
anerkennt. “3?

Das fordert den selbstgentigsamen Schein der Autonomie heraus. In der Span-
nung von Mimesis und Rationalitit sucht Adorno einen Prozess zu erdffnen, in
dem Mimesis zum ,korrektiven Korrelat“>3 der Rationalitit wird. Emanzipato-
rische Mimesis bricht den Primat der zweckorientierten Rationalitit und etabliert
eine Spannung im System.** ,Der Impuls, die nackte physische Angst und das
Gefiihl mit den, nach Brechts Worten, quilbaren Kérpern“?® wird zum Wider-

27 Menke, Kraft. Ein Grundbegriff dsthetischer Anthropologie, Frankfurt a.M. 2008.

28  Gearey, Law and Aesthetics, Oxford 2001, S. 57.

29  Schiller, Die Riuber, Erster Akt. Erste Szene, in: ders., Werke, Bd. I, Darmstadt 1987, S. 481 ff. (500).
30 Ebd., Erster Akt. Zweite Szene, S. 504.

31 Adorno, Berg. Der Meister des kleinsten Ubergangs, in: AGS X111, S. 321 ff. (332).

32 Adorno, Philosophie der neuen Musik, in: AGS XTI, S. 7 f. (44).

33 Frichtl, Mimesis. Konstellation eines Zentralbegriffs bei Adorno, Wiirzburg 1986, S. 35.

34 Siehe Zimmermann, Der asthetische Augenblick, Frankfurt a.M. 1989, S. 28.

35  Adorno, Negative Dialektik, in: AGS 6, Frankfurt a.M. 1970, S. 281.

73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,

179


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

180

spruch der unmenschlichen Ordnung in sich selbst: Fiir Adorno lebt das Bild
von Freiheit gegen die Gesellschaft ,,im Zeitalter universaler gesellschaftlicher
Unterdriickung nur in den Ziigen des geschundenen oder zermalmten Individu-
ums [...] Wo jene [Freiheit] geschichtlich jeweils unterschliipft, lifit nicht ein fiir
allemal sich dekretieren. Konkret wird Freiheit an den wechselnden Gestalten
der Repression: im Widerstand gegen diese.“%¢

Was aber macht diese Mimesis aus? Mimesis ist fiir Adorno gerade kein naives
wzuriick zur Natur“,>” sondern ein historischer Prozess von konkreten Frei-
heitskimpfen. Eine archaische Mimesis, die die harmonistische Identitit des
Nichtidentischen in der Nachahmung pseudo-natiirlicher Gegebenheiten ver-
sprichg, ist keine zeitgemifle Antwort auf die Herausforderungen ausdifferen-
zierter Gesellschaft. Es gibt kein Vorrecht wahrer nattrlicher Ordnung vor
einem mimetischen ,,Doppel“. Im Simulacrum verschwimmen Vorbild und Ab-
bild.>® Sobald das gesellschaftliche ,,Artefakt die Illusion des Natiirlichen“ zu
erwecken sucht, ,scheitert es“. Dieses Scheitern der naiven Natiirlichkeit ist der
Grund, weshalb Adorno in der Asthetischen Theorie den monadologischen Cha-
rakter des Kunstwerks betont, das ,Kraftzentrum und Ding in eins“ sei. Cha-
rakteristisch fiir die emanzipatorische Mimesis ist darum nicht ein Essentialismus
der Kraft, sondern ein Prozess geschlossener Offenheit autonomer gesellschaft-
licher Formen. Adorno geht es um die Etablierung ,.eines in sich stillgestellten,
kristallisierten, immanenten Prozesses.“* Emanzipatorische Mimesis zielt auf
die Etablierung eines subversiven Prozesses, in dem die Moglichkeit ,eines ver-
sohnten Lebens von Freien“*® eroffnet wird.#' Adorno schreibt dabei ,jenen
Triebkriften, die eruptiv hervorbrechen und gegen das entsetzliche — wie das
Leiden anderer — rebellieren, die Kraft zu, ein menschenwiirdiges Zusammen-
leben zu schaffen.*? Er geht davon aus, dass die Etablierung einer menschenwiir-
digen gesellschaftlichen Ordnung ,nur moglich sei, wenn die Triebe der Men-
schen nicht linger unterdriickt sind, sondern erfiillt und freigegeben.“*3 Die Be-
deutung emanzipatorischer Mimesis liegt also nicht in der Etablierung einer
theologischen Heilslehre, die Differenzen nivelliert. Es geht im Gegenteil gerade
um die Freisetzung und Radikalisierung der Differenz, um die Freisetzung di-
vergierender Krifte.

In dhnlicher Weise hatte schon Immanuel Kant die Kernaufgabe von Demokratie
darin gesehen, es Menschen zu ermoglichen, ,ihre Krifte so gegeneinander zu
richten, daf§ eine die anderen in ihrer zerstérenden Wirkung aufhilt“.# Kant
sucht nach demokratischen Organisationsformen, die die Menschen selbst im
»Widerstreit ihrer unfriedlichen Gesinnungen® dazu veranlassen, einen ,,Frie-
denszustand, in welchem die Gesetze Kraft haben, herbei[zu]fithren“.*> Auch
wenn Kant im Ergebnis einen vernunftférmigen Umgang mit der Unvernunft
fordert, weitet auch diese Perspektive den Blick auf das Arationale in den gesell-
schaftlichen Institutionen.

36 Ebd.,S.262.

37  Im Gegenteil ist ,Vorwirts zur Natur!” seine Parole (Adorno, Der dialektische Komponist, in: AGS
17, Frankfurt a.M. 1982, S. 198 ff. (202)).

38  Siehe Jay, Mimesis und Mimetologie, in: Koch (Hrsg.), Auge und Affekt, Frankfurt a.M. 1995,
S. 175 ff. (176).

39  Adorno, Asthetische Theorie, in: AGS 7, Frankfurt a.M. 1970, S. 268.

40 Adorno, Negative Dialektik, in: AGS 6, Frankfurt a.M. 1970, S. 271.

41 Adorno, Noten zur Literatur ITI, in: AGS 11, Frankfurt a.M. 1974, S. 323 ff. (425).

42 Siehe Wischke, Eine negativ gewendete Ethik des richtigen Lebens?, in: Schweppenhiuser u.a. (Hrsg.),
Impuls und Negativitit, Hamburg 1995, S. 29 ff. (341f.).

43 Adorno, Erziehung zur Mindigkeit, Frankfurt a.M. 1971, S. 102.

44  Kant, Zum ewigen Frieden, Werke XI, Frankfurt a.M. 1978, S.224.

45  Ebd.

73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

Die gesellschaftlichen Formen sind Teil eines Prozesses von Kraft- und Trie-
bentfaltungen, die von Menschen ausgehen. Nur wenn die Vollzugsweise der
Selbstreflexivitit des Rechts dafiir ein Gespiir entwickelt, kann das Recht der Idee
menschlicher und gesellschaftlicher Freiheit zu gesellschaftlicher Wirksamkeit
verhelfen. Erst dann macht das Recht mit der Marx’schen Emanzipationsforde-
rung ernst:

»Alle Emanzipation ist Zuriickfiibrung der menschlichen Welt, der Verhéltnisse anf
den Menschen selbst. Die politische Emanzipation ist die Reduktion des Menschen,
einerseits auf das Mitglied der biirgerlichen Gesellschaft, anf das egoistische unab-
hingige Individuum, andererseits auf den Staatsbiirger, auf die moralische Person
[...] erst wenn der Mensch seine ,forces propres’ als gesellschaftliche Krifte erkannt
und organisiert hat und daber die gesellschaftliche Kraft nicht mebr in der Gestalt

der politischen Kraft von sich trennt, erst dann ist die menschliche Emanzipation
vollbracht. “#¢

Die Hoffnung wire also — um es mit Marx‘ Formulierung in der Kritik der He-
gelschen Rechtsphilosophie zu sagen —, dass es Uiber diese Reflexion der Kraft im
Recht gelingen konnte, ,,die versteinerten Verhiltnisse dadurch zum Tanzen
[zu]zwingen, daff man ihnen ihre eigene Melodie vorsingt*.#

Vierter Schritt: Transzendenz der Rechtsgewalt

Diese Konfrontation des Rechts mit seiner eigenen Melodie verlangt in der Kon-
sequenz einen letzten Schritt radikaler Rechtskritik: Rechtskritik muss auf die
Transzendenz des Rechts zielen. Nur die gerechte Rechtskraft transzendiert die
Rechtsgewalt. — Das ist eine paradoxe Forderung: Der Impuls der Gerechtigkeit
fordertin Ablosung der Rechtsgewalt das andere arational-rationale Recht - stellt
sich ihm aber sofort wieder entgegen, ohne rechtsnihilistisch zu sein.

Walter Benjamin hat diese Paradoxie gesehen. Er reduziert die Rechtskritik ge-
rade nicht auf das rechtsnihilistische Fehlverstindnis, das sich gegen das Recht
wendet, ohne einen Begriff vom Recht zu haben, sondern sucht dem Recht mit
Mitteln des Rechts den Rechtsprozess zu machen. Bei Karl Kraus beobachtet
Benjamin genau diesen Zug:

»Das Bild der gottlichen Gerechtigkeit als Sprache — ja in der deutschen selber —
zuverehren, dasist der echt jiidische Salto mortale, mit dem er den Bann des Dimons
zu sprengen sucht. Denn dies ist die letzte Amtshandlung dieses Eiferers: die Rechts-
ordnung selbst in Anklagezustand zu versetzen. Und nicht mit kleinbiirgerlichem
Aufbegebren wider die Knechtung des ,freien Individunms® durch ,tote Formeln©.
Noch weniger mit der Haltung jener Radikalen, die Paragraphen stiirmen, obne je
sich einen Augenblick Rechenschaft von der Justiz gegeben zu haben. Kraus stellt
das Recht in seiner Substanz, nicht in seiner Wirkung unter Anklage. Sie lantet auf
Hochverrat des Rechtes an der Gerechtigkeit. “*

Im Gedanken des Hochverratsprozesses gegen das Recht im Namen der Ge-
rechtigkeit verdichtet sich ein messianisch-marxistischer Zug in Benjamins Ar-
beiten. Benjamin fordert eine neue Gesetzmifigkeit. Diese neue Gesetzmifig-
keit kann nur als Negation der alten Gesetzmifigkeit realisiert werden. Sie wird
eine neue Ordnung, ein postdimonisches Zeitalter, instaurieren, das die kapita-

46 Marx, Zur Judenfrage, in: MEW Bd. 1, Berlin 1976, S. 347 ff. (370).

47 Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, in: MEW Bd. 1, Berlin 1976, S. 378 {f.
(381).

48  Benjamin, Karl Kraus, in: GS IL.1, Frankfurt a.M. 1991, S. 334 ff. (349).

73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,

181


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

182

listische Gewalt hinter sich ldsst. Der Engel der Geschichte wird ihren Trimmern
nachblicken.

Eine Andeutung, wie dies realisiert werden kann, gibt Benjamin im Anschluss an
Sorel mitder Unterscheidung von politischem und proletarischem Generalstreik.
Benjamin insistiert darauf, dass der politische Generalstreik als Chiffre fir einen
Kampf dient, der auf instrumentell-strategisches Handeln hinauslauft, der poli-
tisch-rechtliche Formen ausbildet und sich auf politisch-rechtliche Formen ein-
lassen muss, um erfolgreich zu sein. Der proletarische Generalstreik hingegen ist
als Ausdruck waltender Gewalt der Ausbruch aus dem Zirkel der Gewalt, von
Kalkulation und Gegen-Kalkulation, von Erfolg, Zugestindnis, Kompromiss,
Kampf etc. Er ist formlos und antizipiert den Kommunismus. Die Pointe von
Benjamin ist es, zu insistieren, dass bei der proletarischen Aneignung des Rechts
das Recht nicht vernichtet wird. Vielmehr ist in der gesellschaftlichen Aneignung
der Institutionen die Perspektive einer Transzendierung des Rechts offen zu hal-
ten.

Wenn Etienne Balibar im Historisch-kritischen Worterbuch des Marxismus als
Reaktion auf das Verhiltnis von Politik und Gewalt, das er als tragisch be-
schreibt,* von der Notwendigkeit spricht, dass mit der ,,Zivilisierung der Poli-
tik“ eine ,,Zivilisierung der Revolution® einher gehen misse,>® artikuliert er den
parallelen Gedanken, dass der Kreislauf von Gewalt und Gegen-Gewalt unter-
brochen werden muss. Jedoch lauft dies bei Balibar letztlich auf ein Plidoyer fir
eine Politik der Gewaltlosigkeit 4 la Mahatmar Ghandi hinaus. Balibar setzt auf
eine Zivilisierung der Politik durch eine Selbstzivilisierung der Zivilgesellschaft,
Benjamins Ansatz ist hier radikaler. Denn er setzt sowohl auf der Strafle als auch
im Innern der problematischen Systeme an: mit Recht gegen das Recht. Man
muss, um es mit Rudolf Wietholter zu sagen, ,dem Recht den Prozess machen®,
um das System aus dem Inneren heraus zu pazifizieren, seine eigenen Ressourcen
emanzipatorisch umzudeuten. Das transzendiert letztlich das System selbst. Die
kalte Sphire moderner Rechtsrationalitit wird mit threm Anderen konfron-
tiert: “reine” Gerechtigkeit.”! Wie die Gabe in einer profit-orientierten Okono-
mie, die Freundschaft in der Machtpolitik und das Verzeihen im Moraldiskurs
setzt, wie Gunther Teubner es unter Bezug auf Jacques Derrida betont, das Ver-
langen nach Gerechtigkeit im Recht innerhalb eines sikularisierten Diskurses
utopische Energien frei.>?

Die Versuchung liegt nahe, dies als ,messianisches Schwirmertum® abzutun. Aber
das wiirde der Komplexitit des Benjamin’schen Gedankens nicht gerecht, dessen
Forderung der Uberwindung des dimonischen Rechts als kapitalistisches Recht
ganz in der Tradition der Frankfurter Schule steht. Was die Uberwindung der
dimonischen Ordnung, der kapitalistischen Ordnung, betrifft, waren sich Ben-
jamin und Adorno einig. Beide meinen, dass dann, wenn man die verlogenen

49 ,Die Paradoxie im Verhiltnis des Marxismus zur Frage der G[ewalt] liegt darin, dass er einen entschei-
denden und unverzichtbaren Beitrag zum Verstindnis der ,Rolle der G in der Geschichte* geleistet hat,
[...] dass er aber nichtsdestoweniger von Grund auf unfihig war, die ,tragische‘ Beziehung zu denken,
[...] die Politik und G in einer selbst wiederum héchst ,gewaltsamen Einheit der Gegensitze innerlich
verbindet® (Balibar, Gewalt, in: Haug (Hrsg.), Historisch-kritisches Worterbuch des Marxismus, Band
5: Gegenoffentlichkeit bis Hegemonieapparat, Hamburg 2001, Spalte 694).

50  Ebd. Spalten 696 und 1306f.

51  Dieser Verweisungsiiberschuss in den Selbstbeschreibungen der Systeme ist nicht einfach eine sikulare
Anagogie, in der sich die westlich-christliche Heilslehre offenbare, wie Anton Schiitz es konzipiert
(ders., Die Sinnfigur der Anagogie und die Kraft der kritischen Rechtstheorie, 2014, i.E.). Im Gegenteil:
Das ,Messianische ohne Messias“ (Derrida, Marx‘ Gespenster, Frankfurt a.M. 1995, S. 101) setzt auf
utopische Energien in fragmentierten gesellschaftlichen Diskursen, die nicht durch eine unitaristisch-
christliche Heilslehre zusammengehalten werden kénnen.

52 Teubner, Selbstsubversive Gerechtigkeit: Kontingenz- oder Transzendenzformel des Rechts?, in:
Amstutz u.a. (Hrsg.), Kritische Systemtheorie, Bielefeld 2013, S. 323 ff.

73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

Versprechen der dimonischen Ordnung beim Wort nimmt, in der Immanenz
dieser Ordnung die Transzendenz moglich werde. Wo Benjamin dem Recht den
Gerechtigkeitsprozess machen mochte, fordert Adorno die Einlosung des Ver-
sprechens der Tauschgerechtigkeit, um mit der Liige Schluss zu machen:

»Annullierte man simpel die MafSkategorie der Vergleichbarkeit, so triten anstelle
der Rationalitit, die ideologisch zwar, doch anch als Versprechen dem Tauschprin-
zip innewohnt, unmittelbare Aneignung, Gewalt, hentzutage: nacktes Privileg von
Monopolen und Cliguen. Kritik am Tauschprinzip [...] will, daf$ das Ideal freien
und gerechten Tauschs, bis heute blofS Vorwand, verwirklicht werde. Das allein
transzendierte den Tausch. “>

Diese Formulierung Adornos findet ihre Entsprechung in Benjamins Vorstel-
lung, dass die systemische Gewalt von innen zu untergraben sei.

Die Kritik der Rechtsgewalten, um es abschlieffend zusammenzufassen, muss die
Rechtsgewalt und ihr Gerechtigkeitsversprechen beim Wort nehmen, um dieses
gegen sie zu verwenden. Erst die (unmogliche) Verwirklichung des gerechten
Rechts kann das Recht transzendieren. Das ist kein messianisches Schwirmer-
tum, sondern eine realistische Utopie gesellschaftlicher Emanzipation. Die Ge-
sellschaft wird nicht erlost, sie befreit sich selbst. Die Aufgabe der Rechtskritik
als Kritik der Gewalten des Rechts ist es, einen Beitrag dafiir zu leisten, die Mog-
lichkeitsriume fiir diese menschliche und gesellschaftliche Emanzipation offen
zu halten und dafiir zu sorgen, dass auch in der transnationalen Konstellation die
Befreiung von den Rechtsgewalten ,,a venir bleibt.

Der Gerichtsprozess in der
medialen Berichterstattung

Der G tsprozess in der . . -
medialen Berichterstattung Die Macht der medlengepragten

offentlichen Meinung und die Rolle
der Prozessbeteiligten in der heutigen
Mediengesellschaft

Von Dr. Myrna Meyer

2014, 465 S, brosch., 119—€
ISBN 978-3-8487-0942-7

(Materialien zur rechtswissenschaft-
lichen Medien- und Informations-
forschung, Bd. 70)

www.nomos-shop.de/21865

Portofreie Buch-Bestellungen unter
www.nomos-shop.de {} Nomos

Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

53  Adorno, Negative Dialektik, in: AGS 6, Frankfurt a.M. 1970, S. 150.

d 73.216.36, am 21.01.2026, 05:05:16. © Inhalt.
Erlaubnis untersagt, P ‘mit. far oder In Y

183


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2014-2-171

