
8 Coda, in der Narrative ineinander verwoben sind 

Im vorliegenden Projekt habe ich mich mit den Narrativen der iranischen Geflüch
teten beschäftigt, die von ihren Fluchterfahrungen handelten. Diese Narrative wei
sen einerseits auf die unterschiedlichen sozialen, kulturellen und psychologischen 
Funktionen des Erzählens hin und zentralisieren andererseits die körperlichen und 
affektiven Aspekte der Flucht und Migration. Außerdem habe ich den Versuch un
ternommen, die von Teilnehmenden erzählten Narrative in einen soziokulturellen 
und politischen Kontext einzuordnen, um nicht nur die Einflüsse dieser Dynamiken 
auf das Leben der iranischen Geflüchteten zu betrachten, sondern auch zu verste
hen, wie sie ihre Leben trotz der lokalen und globalen prekarisierenden Strukturen 
leben und wie sie mit solchen Strukturen umgehen. 

Daneben wurde ebenfalls berücksichtigt, wie diese Arbeit vom Feld und von den 
Teilnehmenden während all dieser Jahre berührt und konzeptionell, methodisch 
und theoretisch mit- und umgestaltet wurde. Ich habe dieses Forschungsprojekt 
mit »Trauma« als Begrifflichkeit und theoretischer Perspektive angefangen und 
bin bei Körpern, Narrativen und Erinnerungsbrüchen gelandet. Im zweiten Ka
pitel habe ich argumentiert, wie »Trauma« Narrative von Kampf und Freude in 
diesem Forschungsprojekt in einen toten Blickwinkel stellt und wie es die Narrative 
von suffering und Leid zentralisiert, universalisiert und depolitisiert. Im Gegen
satz zu Trauma fokussiert der Begriff »Erinnerungsbrüche« auf die Kontinuität 
und Diskontinuität der Erfahrungen, die kulturell generiert und sozial mitgeteilt 
werden. »Teilen« ist ein zentraler Punkt des Begriffs »Erinnerungsbrüche«. Diese 
Erinnerungen bleiben nicht ungesagt. Sie werden in unterschiedlichen Kontexten 
(wieder-)erinnert, bearbeitet und erzählt. Diese Erinnerungsbrüche werden in den 
alltäglichen Erzählungen materialisiert, um die herum Menschen ihre Narrative in 
einem kollektiven Prozess formulieren und ebenfalls reflektieren. Diese Form von 
Erinnerungsbrüchen habe ich zuerst dann im Feld bemerkt, wenn unsere alltägli
chen Gespräche um »Integration« gingen. Wie sehr sich unsere Gespräche auch um 
andere Themen drehten, wir kamen immer wieder auf die »Integration« zurück. 
Wir erzählten. Wir schwiegen. Wir beschwerten uns. Wir wurden wütend. Wir 
wurden laut und stritten uns. Wir scherzen, wir lachten und lachten und spielten 
Musik. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-010 - am 14.02.2026, 06:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Neben den kritischen Forschungen zum Begriff »Trauma« zeigt diese Arbeit, 
dass der Traumaforschung eine politisierende Theoretisierung der Agency fehlt. 
Das ist etwas, zu dem die kulturanthropologische Perspektive in der Traumafor
schung beitragen kann. Wie Didier Fassin betont, haben Trauma-Theorien im 
Verlauf der Geschichte die politisierenden Begriffe wie resistance mit depolitisieren
den Begriffen wie resilience ersetzt. Eine kulturanthropologische Traumaforschung 
soll darauf fokussieren, einen theoretischen Weg zurück zum »Widerstand« zu 
schaffen. 

»Integration« als Diskurs beeinflusste unsere Leben als Iraner in Deutschland, 
jedoch nicht bei jedem von uns auf die gleiche Weise. Die Dynamiken und Macht
positionen unter uns wurden durch solche Diskurse immer deutlicher sichtbar, und 
deswegen wurde immer mehr darüber gesprochen. »Integration« war in diesem 
Sinn nicht nur ein Thema für die Gespräche, sondern auch eine Einschreibung in 
den Körper, die die Körper voneinander unterschied und in einer hierarchischen 
Weise einordnete. »Integration« unterschied uns einerseits in Bezug auf den »Grad 
der Integration« und wer »gut« und wer »nicht gut« integriert ist. Die Sprache spiel
te eine wichtige Rolle in diesem System der Bewertung. In unseren Kommunika
tionen mit den Organisator:innen war nicht nur unser Aussehen auffällig, sondern 
auch unser accented Deutsch. Manche von uns waren aber auffälliger und wurden 
deshalb als »weniger integriert« bezeichnet. Dieses Bewertungssystem wurde in un
seren Leben präsent; so präsent, dass es sogar von uns selbst angenommen wurde, 
um uns und andere zu bewerten. Dieser Prozess wurde von den Teilnehmenden als 
eine Form des Drucks oder der Last auf den Schultern beschrieben; eine dauerhafte 
Last, die man nicht loswird. Diese Last erzeugte in manchen Situationen Abstand 
zwischen uns. Sie schrumpfte unsere Körperoberflächen in einer Weise, die es uns 
manchmal schwer machte, uns zu treffen und miteinander zu kommunizieren. Die
se Last materialisierte sich in unseren Erinnerungsbrüchen, die sich nach Kontinui
tät sehnten. In solchen Situationen war Musik jedoch die Heilung, die uns wieder 
zusammenbrachte und unsere Körperoberfläche wieder ausdehnte und es uns mög
lich machte, uns wieder zu Hause zu fühlen und to inhabit the world again. 

Andererseits verband uns »Integration« in der Weise, dass wir unsere Ge
schichten, Erfahrungen, Probleme, Wut, Schmerzen und Freuden miteinander 
teilten. Dieses Teilen fokussierte auf die Affekte und Emotionen, die von unseren 
Begegnungen mit »Integration« verursacht wurden, und die Narrative, die wir von 
unserem Alltag erzählten. Das hat sich vor allem in den Scherzen und Erzählungen 
gezeigt, die wir über »Integration« gebildet und erzählt haben. In diesen Scherzen 
wurde »Integration« meistens mit »Bier«, der »deutschen Bahn« und den deutschen 
Auto- und Modemarken in Verbindung gesetzt und auf diese Weise kritisiert. 

Diese Forschung hat gezeigt, dass die Grenzerfahrung bei den Geflüchteten im 
Zentrum der Narrativierung der Fluchterfahrungen steht. Die Antworten auf Fra
gen oder Aufforderungen wie »Wie war deine Fluchterfahrung?« oder »Erzähl mal 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-010 - am 14.02.2026, 06:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Coda, in der Narrative ineinander verwoben sind 211 

von deiner Fluchterfahrung!« näherten sich immer der Geschichte der Grenzüber
schreitung an. Diese Erzählungen haben gezeigt, dass die Grenzen, die von Wis
senschaft im Allgemeinen und von den Migrationsstudien im Besonderen als ima
ginäre Linien zwischen Ländern als selbstverständlich genommen werden, von den 
Körpern anders erfahren werden können; als ein Punkt; als eine Intensität; eine in
tensive Zeitdauer, die der Körper affiziert; als Noghte. 

Ab Noghte steht der Körper außerhalb der Territorien des Rechts. Aber ob das 
Leben von Menschen in dieser Situation auf »das nackte Leben« reduziert werden 
kann, ist umstritten. Die Grenzerfahrungen waren ein wichtiger Teil der Erinne
rungsbrüche, die wegen ihrer Intensität intensiver und häufiger erzählt wurden. 
Diese Erfahrungen sind sehr unterschiedlich. Es gab jedoch Ähnlichkeiten und 
Überstimmungen, auf denen die Analyse im Kapitel 4 basiert. Noghte ist nicht nur 
ein Wort, das von verschiedenen Akteur:innen benutzt wird, um damit die Grenze 
zu beschreiben. Es zeigt vielmehr die Bewegung (Zeitlichkeit) und die Körperlich
keit der Grenzerfahrung. Diese Bewegung ist in Noghte versteckt. Noghte bezieht 
sich eher auf das Überschreiten der Grenze als auf die Grenze selbst. Balibar be
tont, dass Grenzen nicht mehr nur die einfachen Linien sind, die Nationalstaaten 
voneinander trennen. Sie sind überall und nirgends. In diesem Sinne werden die 
Menschen zu Grenzen, die wie ›colour bars‹ funktionieren.1 Sie markieren einen 
bestimmten Körper und machen ihn zur Grenze. Noghte bezieht sich auf diese 
Aspekte der Grenze; als würde man die Grenze nehmen und sie für immer mit sich 
tragen. 

Obwohl die Grenzerfahrung eine zentrale Rolle in den Narrativen der Beteilig
ten spielte, beginnt diese Arbeit mit Trauma und der »condition of deportability« 
als einem der realsten Aspekte im Leben der Geflüchteten, dessen Schatten in al
len anderen Aspekten des Lebens präsent war. In Kapitel 3 wurde mithilfe der Ge
schichten aus dem Feld gezeigt, wie und inwiefern die Gesetzesänderungen das Le
ben der Geflüchteten beeinflussen und ihre Körper nicht nur metaphorisch, son
dern auch wortwörtlich markieren. Leben in Angst, Ungewissheit und Prekarität ist 
einer der wichtigsten Eigenschaften dieser Situation. Meine Forschung hat gezeigt, 
dass diese Ängste, Ungewissheiten und Prekarität in den Narrativen der Beteiligten 
mit den Ängsten und der Illegalität in Verbindung gesetzt werden, die sie im Iran 
erlebten. Die Illegalität des Lebens der jungen Menschen im Iran und die Illegalität 
ihres Lebens in Europa wegen des aufenthaltsrechtlichen Status produzieren und 
bezeichnen ihre Körper als »ungewollte Körper«, die sowohl vom iranischen als auch 
vom europäischen politischen Diskurs exkludiert werden. Diese spezifische Situa
tion, in denen iranischen Geflüchteten leben, schließt nicht nur die Geschichten von 
Leid und Freude im Iran in den Fluchterfahrungen mit ein, sondern zeigt, wie viel 

1 Vgl. Balibar, Politics and the Other Scene, 75–85. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-010 - am 14.02.2026, 06:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

die Narrative und Erzählungen gemeinsam haben können. Ein gemeinsamer Stil ist 
humorvolle Erzählungen solcher Illegalität(en) und Prekarität(en) (vgl. Kapitel 5, 7). 

Prekarität, die vom Körper erfahren wird, schreibt sich in den Körper ein; sie 
bleibt im Körper; sie wird erinnert, bearbeitet und erzählt. Solche Erfahrungen be
stimmen ebenfalls mit, wie man mit den neuen Formen der Prekarität umgeht. Pre
karität ist akkumulativ. Das heißt, sie sollte nicht immer situativ definiert werden, 
sodass sie verschwinden wird, wenn man aus einer bestimmten prekären Situation 
herauskommt. Eine körperliche Perspektive auf Prekarität, wie sie in dieser Arbeit 
unter dem Begriff »Akkumulative Prekarität« theoretisiert wurde, kann dazu beitra
gen, die Prekarität der Menschen in einem historischen, politischen und kulturel
len Kontext zu verstehen. Mehr Fallstudien dieser Art und in diesem Bereich können 
uns zum Verständnis der globalen und lokalen prekarisierenden Prozesse verhelfen. 
Prozesse, die nicht nur ständig ungewollte Körper produzieren, sondern diese Kör
per auch zu einer Ware machen und in einer moralischen Ökonomie der Migration 
zirkulieren lassen. 

Das Wort »Aufenthalt« bezieht sich im Kontext der Flucht und Migration auf 
Stabilität und Prekarität gleichzeitig, und dieser Widerspruch beeinflusst das Leben 
der Geflüchteten in Deutschland. Aufenthalt als »bleiben« und »verweilen« weist ei
nerseits auf einen Ort hin, an dem man bleiben und wohnen kann; den man Zuhause 
nennt und an dem man sich geborgen fühlt; an dem man für ein Dam fāreq sein kann 
und an dem man die Körperoberfläche ausdehnen kann. »Aufenthalt« ist anderer
seits ein Titel, durch den Migrant:innen bezeichnet werden. Eine:r wird temporär 
und ein:e andere:r permanent. »Aufenthalt« in Kombination mit »Titel« bestimmt, 
wie prekär ein Körper ist oder wie gewollt. Diese Prekarität materialisiert sich im 
»Aufenthaltstitel« als eine Karte, auf der die Informationen dieser temporären (un
gewollten) Körper inskribiert ist; Name, Foto, Geburtsort, Geburtsdatum, Gültig
keitsdatum etc. 

Die Feldforschung dieser Arbeit ist bereits lange zu Ende und unsere Band gibt 
es seit dem ersten Corona-Lockdown nicht mehr. Die Kämpfe um Rechte und »Auf
enthalt«, die Scherze über »Integration«, Noghte, der an den Körpern hängt, die Be
mühung, die Körpergrenze zu Hause auszudehnen, die Musikinstrumente, die uns 
an die Band erinnern, und unsere accentedness bleiben jedoch bestehen. Sie beein
flussen unseren Alltag zusammen mit den Kämpfen und Prekaritäten unserer Fa
milien und Freund:innen im Iran. Sie akkumulieren sich und materialisieren sich 
immer wieder in unseren alltäglichen Erzählungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-010 - am 14.02.2026, 06:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

