8 Coda, in der Narrative ineinander verwoben sind

Im vorliegenden Projekt habe ich mich mit den Narrativen der iranischen Gefliich-
teten beschaftigt, die von ihren Fluchterfahrungen handelten. Diese Narrative wei-
sen einerseits auf die unterschiedlichen sozialen, kulturellen und psychologischen
Funktionen des Erzihlens hin und zentralisieren andererseits die korperlichen und
affektiven Aspekte der Flucht und Migration. Auflerdem habe ich den Versuch un-
ternommen, die von Teilnehmenden erzihlten Narrative in einen soziokulturellen
und politischen Kontext einzuordnen, um nicht nur die Einfliisse dieser Dynamiken
auf das Leben der iranischen Gefliichteten zu betrachten, sondern auch zu verste-
hen, wie sie ihre Leben trotz der lokalen und globalen prekarisierenden Strukturen
leben und wie sie mit solchen Strukturen umgehen.

Daneben wurde ebenfalls beriicksichtigt, wie diese Arbeit vom Feld und von den
Teilnehmenden wihrend all dieser Jahre berithrt und konzeptionell, methodisch
und theoretisch mit- und umgestaltet wurde. Ich habe dieses Forschungsprojekt
mit »Traumac als Begrifflichkeit und theoretischer Perspektive angefangen und
bin bei Korpern, Narrativen und Erinnerungsbriichen gelandet. Im zweiten Ka-
pitel habe ich argumentiert, wie »Trauma« Narrative von Kampf und Freude in
diesem Forschungsprojekt in einen toten Blickwinkel stellt und wie es die Narrative
von suffering und Leid zentralisiert, universalisiert und depolitisiert. Im Gegen-
satz zu Trauma fokussiert der Begrift »Erinnerungsbriiche« auf die Kontinuitit
und Diskontinuitit der Erfahrungen, die kulturell generiert und sozial mitgeteilt
werden. »Teilen« ist ein zentraler Punkt des Begriffs »Erinnerungsbriiche«. Diese
Erinnerungen bleiben nicht ungesagt. Sie werden in unterschiedlichen Kontexten
(wieder-)erinnert, bearbeitet und erzihlt. Diese Erinnerungsbriiche werden in den
alltaglichen Erzihlungen materialisiert, um die herum Menschen ihre Narrative in
einem kollektiven Prozess formulieren und ebenfalls reflektieren. Diese Form von
Erinnerungsbriichen habe ich zuerst dann im Feld bemerkt, wenn unsere alltigli-
chen Gespriche um »Integration« gingen. Wie sehr sich unsere Gesprache auch um
andere Themen drehten, wir kamen immer wieder auf die »Integration« zuriick.
Wir erzihlten. Wir schwiegen. Wir beschwerten uns. Wir wurden wiitend. Wir
wurden laut und stritten uns. Wir scherzen, wir lachten und lachten und spielten
Musik.

https:/idol. 14,02.2028, 06:08:10. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839474655-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Neben den kritischen Forschungen zum Begriff »Trauma« zeigt diese Arbeit,
dass der Traumaforschung eine politisierende Theoretisierung der Agency fehlt.
Das ist etwas, zu dem die kulturanthropologische Perspektive in der Traumafor-
schung beitragen kann. Wie Didier Fassin betont, haben Trauma-Theorien im
Verlauf der Geschichte die politisierenden Begriffe wie resistance mit depolitisieren-
den Begriffen wie resilience ersetzt. Eine kulturanthropologische Traumaforschung
soll darauf fokussieren, einen theoretischen Weg zuriick zum »Widerstand« zu
schaffen.

»Integration« als Diskurs beeinflusste unsere Leben als Iraner in Deutschland,
jedoch nicht bei jedem von uns auf die gleiche Weise. Die Dynamiken und Macht-
positionen unter uns wurden durch solche Diskurse immer deutlicher sichtbar, und
deswegen wurde immer mehr daritber gesprochen. »Integration« war in diesem
Sinn nicht nur ein Thema fiir die Gespriche, sondern auch eine Einschreibung in
den Korper, die die Korper voneinander unterschied und in einer hierarchischen
Weise einordnete. »Integration« unterschied uns einerseits in Bezug auf den »Grad
der Integration« und wer »gut« und wer »nicht gut« integriert ist. Die Sprache spiel-
te eine wichtige Rolle in diesem System der Bewertung. In unseren Kommunika-
tionen mit den Organisator:innen war nicht nur unser Aussehen auffillig, sondern
auch unser accented Deutsch. Manche von uns waren aber auffilliger und wurden
deshalb als »weniger integriert« bezeichnet. Dieses Bewertungssystem wurde in un-
seren Leben prisent; so prisent, dass es sogar von uns selbst angenommen wurde,
um uns und andere zu bewerten. Dieser Prozess wurde von den Teilnehmenden als
eine Form des Drucks oder der Last auf den Schultern beschrieben; eine dauerhafte
Last, die man nicht loswird. Diese Last erzeugte in manchen Situationen Abstand
zwischen uns. Sie schrumpfte unsere Korperoberflichen in einer Weise, die es uns
manchmal schwer machte, uns zu treffen und miteinander zu kommunizieren. Die-
se Last materialisierte sich in unseren Erinnerungsbriichen, die sich nach Kontinui-
tit sehnten. In solchen Situationen war Musik jedoch die Heilung, die uns wieder
zusammenbrachte und unsere Korperoberfliche wieder ausdehnte und es uns mog-
lich machte, uns wieder zu Hause zu fithlen und to inhabit the world again.

Andererseits verband uns »Integration« in der Weise, dass wir unsere Ge-
schichten, Erfahrungen, Probleme, Wut, Schmerzen und Freuden miteinander
teilten. Dieses Teilen fokussierte auf die Affekte und Emotionen, die von unseren
Begegnungen mit »Integration« verursacht wurden, und die Narrative, die wir von
unserem Alltag erzdhlten. Das hat sich vor allem in den Scherzen und Erzihlungen
gezeigt, die wir iiber »Integration« gebildet und erzahlt haben. In diesen Scherzen
wurde »Integration« meistens mit »Bier«, der »deutschen Bahn« und den deutschen
Auto- und Modemarken in Verbindung gesetzt und auf diese Weise kritisiert.

Diese Forschung hat gezeigt, dass die Grenzerfahrung bei den Gefliichteten im
Zentrum der Narrativierung der Fluchterfahrungen steht. Die Antworten auf Fra-
gen oder Aufforderungen wie »Wie war deine Fluchterfahrung?« oder »Erzahl mal

https:/idol. 14,02.2028, 06:08:10. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839474655-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8 Coda, in der Narrative ineinander verwoben sind

von deiner Fluchterfahrung!« niherten sich immer der Geschichte der Grenziiber-
schreitung an. Diese Erzdhlungen haben gezeigt, dass die Grenzen, die von Wis-
senschaft im Allgemeinen und von den Migrationsstudien im Besonderen als ima-
ginire Linien zwischen Lindern als selbstverstindlich genommen werden, von den
Korpern anders erfahren werden konnen; als ein Punkt; als eine Intensitit; eine in-
tensive Zeitdauer, die der Korper affiziert; als Noghte.

Ab Noghte steht der Korper aufierhalb der Territorien des Rechts. Aber ob das
Leben von Menschen in dieser Situation auf »das nackte Leben« reduziert werden
kann, ist umstritten. Die Grenzerfahrungen waren ein wichtiger Teil der Erinne-
rungsbriiche, die wegen ihrer Intensitit intensiver und hiufiger erzihlt wurden.
Diese Erfahrungen sind sehr unterschiedlich. Es gab jedoch Ahnlichkeiten und
Uberstimmungen, auf denen die Analyse im Kapitel 4 basiert. Noghte ist nicht nur
ein Wort, das von verschiedenen Akteur:innen benutzt wird, um damit die Grenze
zu beschreiben. Es zeigt vielmehr die Bewegung (Zeitlichkeit) und die Korperlich-
keit der Grenzerfahrung. Diese Bewegung ist in Noghte versteckt. Noghte bezieht
sich eher auf das Uberschreiten der Grenze als auf die Grenze selbst. Balibar be-
tont, dass Grenzen nicht mehr nur die einfachen Linien sind, die Nationalstaaten
voneinander trennen. Sie sind iiberall und nirgends. In diesem Sinne werden die
Menschen zu Grenzen, die wie >colour bars< funktionieren.' Sie markieren einen
bestimmten Korper und machen ihn zur Grenze. Noghte bezieht sich auf diese
Aspekte der Grenze; als wiirde man die Grenze nehmen und sie fiir immer mit sich
tragen.

Obwohl die Grenzerfahrung eine zentrale Rolle in den Narrativen der Beteilig-
ten spielte, beginnt diese Arbeit mit Trauma und der »condition of deportability«
als einem der realsten Aspekte im Leben der Gefliichteten, dessen Schatten in al-
len anderen Aspekten des Lebens prasent war. In Kapitel 3 wurde mithilfe der Ge-
schichten aus dem Feld gezeigt, wie und inwiefern die Gesetzesinderungen das Le-
ben der Gefliichteten beeinflussen und ihre Kérper nicht nur metaphorisch, son-
dern auch wortwortlich markieren. Leben in Angst, Ungewissheit und Prekaritit ist
einer der wichtigsten Eigenschaften dieser Situation. Meine Forschung hat gezeigt,
dass diese Angste, Ungewissheiten und Prekaritit in den Narrativen der Beteiligten
mit den Angsten und der Illegalitit in Verbindung gesetzt werden, die sie im Iran
erlebten. Die Illegalitit des Lebens der jungen Menschen im Iran und die Illegalitit
ihres Lebens in Europa wegen des aufenthaltsrechtlichen Status produzieren und
bezeichnen ihre Korper als »ungewollte Kdrper«, die sowohl vom iranischen als auch
vom europdischen politischen Diskurs exkludiert werden. Diese spezifische Situa-
tion, in denen iranischen Gefliichteten leben, schlieft nicht nur die Geschichten von
Leid und Freude im Iran in den Fluchterfahrungen mit ein, sondern zeigt, wie viel

1 Vgl. Balibar, Politics and the Other Scene, 75—85.

https:/idol. 14,02.2028, 06:08:10. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I

2Mm


https://doi.org/10.14361/9783839474655-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

die Narrative und Erzihlungen gemeinsam haben kénnen. Ein gemeinsamer Stil ist
humorvolle Erzihlungen solcher Illegalitit(en) und Prekaritit(en) (vgl. Kapitel 5, 7).

Prekaritit, die vom Korper erfahren wird, schreibt sich in den Korper ein; sie
bleibt im Kérper; sie wird erinnert, bearbeitet und erzihlt. Solche Erfahrungen be-
stimmen ebenfalls mit, wie man mit den neuen Formen der Prekaritit umgeht. Pre-
karitit ist akkumulativ. Das heif3t, sie sollte nicht immer situativ definiert werden,
sodass sie verschwinden wird, wenn man aus einer bestimmten prekiren Situation
herauskommt. Eine korperliche Perspektive auf Prekaritit, wie sie in dieser Arbeit
unter dem Begriff »Akkumulative Prekaritit« theoretisiert wurde, kann dazu beitra-
gen, die Prekaritit der Menschen in einem historischen, politischen und kulturel-
len Kontext zu verstehen. Mehr Fallstudien dieser Art und in diesem Bereich kénnen
uns zum Verstindnis der globalen und lokalen prekarisierenden Prozesse verhelfen.
Prozesse, die nicht nur stindig ungewollte Kérper produzieren, sondern diese Kor-
per auch zu einer Ware machen und in einer moralischen Okonomie der Migration
zirkulieren lassen.

Das Wort »Aufenthalt« bezieht sich im Kontext der Flucht und Migration auf
Stabilitit und Prekaritit gleichzeitig, und dieser Widerspruch beeinflusst das Leben
der Gefliichteten in Deutschland. Aufenthalt als »bleiben« und »verweilen« weist ei-
nerseits aufeinen Ort hin, an dem man bleiben und wohnen kann; den man Zuhause
nennt und an dem man sich geborgen fithlt; an dem man fiir ein Dam fareq sein kann
und an dem man die Krperoberfliche ausdehnen kann. »Aufenthalt« ist anderer-
seits ein Titel, durch den Migrant:innen bezeichnet werden. Eine:r wird temporir
und ein:e andere:r permanent. »Aufenthalt« in Kombination mit »Titel« bestimmt,
wie prekir ein Korper ist oder wie gewollt. Diese Prekaritit materialisiert sich im
»Aufenthaltstitel« als eine Karte, auf der die Informationen dieser temporiren (un-
gewollten) Korper inskribiert ist; Name, Foto, Geburtsort, Geburtsdatum, Giiltig-
keitsdatum etc.

Die Feldforschung dieser Arbeit ist bereits lange zu Ende und unsere Band gibt
es seit dem ersten Corona-Lockdown nicht mehr. Die Kimpfe um Rechte und »Auf-
enthalt«, die Scherze tiber »Integration«, Noghte, der an den Kérpern hingt, die Be-
mithung, die Kérpergrenze zu Hause auszudehnen, die Musikinstrumente, die uns
an die Band erinnern, und unsere accentedness bleiben jedoch bestehen. Sie beein-
flussen unseren Alltag zusammen mit den Kimpfen und Prekarititen unserer Fa-
milien und Freund:innen im Iran. Sie akkumulieren sich und materialisieren sich
immer wieder in unseren alltiglichen Erzihlungen.

https:/idol. 14,02.2028, 06:08:10. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839474655-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

