1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

1.1 Freiheit vor dem Liberalismus
11.1  Zwei Paradigmen der Freiheit

Das Nachdenken iiber die Freiheit setzte in der Ideengeschichte natiirlich
nicht mit dem Liberalismus ein. Vielmehr ist es bis in die Antike zuriickge-
hend tief mit der Geschichte des philosophischen und politischen Denkens
verwoben. Im Rahmen dieser Studie ist der Blick in die Ideengeschichte na-
tirlich nicht Ziel, sondern lediglich ein wichtiges Hilfsmittel, ein Instrument
zur klirenden und informierteren Erforschung des Freiheitsbegriffes. Es ist
mir darum zu tun, 1. die inhaltlichen Verkniipfungen zwischen dem Begriff
der Freiheit, dem Liberalismus und dem guten Leben scharf herauszuarbei-
ten, sowie 2. deren Implikationen zu skizzieren und kritisch zu diskutieren.

Daher geht es zunichst um ein geschichtsbegriffliches Verstindnis und
im Weiteren um eine schirfere inhaltliche Bestimmung des Freiheitsbegriffs.
Ein solch inhaltliches Verstindnis hat auch etwas mit der Ideengeschichte ge-
mein, denn als Menschen sind wir immer in einer je einzigartigen Zeit behei-
matet, und auch gewillt, diese theoretisch zu erfassen. Daher sind philoso-
phische Theorien auch Ausdruck ihrer Zeit. Das gilt insbesondere fiir die poli-
tischen Belange der Menschen, schliefllich erfahren gerade diese mit der Zeit
eine radikale Wandlung. Daher stehen theoretische Begriffe vielleicht auch in
einer engeren Verbindung mit der praktisch-politischen Realitit, als gemein-
hin angenommen wird.

Mit seiner berithmt gewordenen Rede aus dem Jahre 1819 »de la liberté
des anciens, comparé a celle des modernes« hat Benjamin Constant durch

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

die Gegeniiberstellung zweier Paradigmen des Freiheitsdenkens' - das »an-
tike« (frz. ancien) und das »moderne« — die inhaltliche Ausdifferenzierung
des politischen Freiheitsbegriffs philosophisch vorangetrieben.

Es erscheint aus mehreren Griinden wichtig und interessant zu sein die
Intention Constants zu verstehen und seine Idee zu erforschen: Zum einen,
weil es Anliegen dieser Studie ist, die Probleme und Schwichen des spezi-
fisch modernen (liberalen) Freiheitsverstindnisses herauszuarbeiten®; und
zum anderen, weil es dariiber hinaus gerade nicht darum geht, antikes Den-
ken und moderne Philosophie zu scheiden, sondern integrativ zusammenzu-
denken und einen Blick auf ein solch integratives Paradigma zu werfen.

1.1.2  Das antike Paradigma

Uber das antike Freiheitsverstindnis trifft Constant 1819 folgende Aussage:

So ist also bei den Alten der Einzelne fast durchwegs Herrscher in 6ffentli-
chen Angelegenheiten, jedoch Sklave in allen seinen privaten Beziehungen.
Als Biirger entscheidet er iiber Krieg und Frieden; als Privatmann ist er iiber-
wacht, eingeschrankt und unterdriickt in allen seinen Bewegungen 3

In anderen Worten heifSt das: Wenn wir Constant mit dem modernen Frei-
heitsverstindnis erkliren, dann sieht er im antiken Freiheitsverstindnis eine
Subordination des Einzelnen unter das Ganze der politischen Gemeinschaft.
Dabei verliert der Einzelne zwar seine private, erlangt dabei aber gerade eine
bestimmte Vorstellung von Freiheit.*

1 Mit dem Begriff des Paradigmas mochte ich mich an Thomas Kuhns Theorie der »Wis-
senschaftlichen Revolution«anlehnen. Vgl. Kuhn, Thomas S. (2012): The structure of sci-
entific revolution. University of Chicago Press: Chicago/London.

2 Ich denke hier mit Quentin Skinner, dass es notwendig ist, eine Art »Archadologie« der
Kategorien des politischen Denkens zu betreiben. Denn, wenn wir die Ideengeschichte
der Begriffe aufSer Acht lassen, so kann es sein, wie Skinner feinsinnig schreibt, dass wir
mit Konzepten umgehen, die wir eigentlich nicht mehr verstehen konnen. Vgl. Skinner
(1998): 110ff.

3 Constant (1946): 30.

4 Mit Bezug auf die Interpretation der Freiheit »bei den Alten« bleibe ich nah an Con-
stants Verstandnis. Ich mochte mich nicht mit der Frage beschéftigen, ob Constant
mit seinem Verstandnis der antiken Freiheit richtigliegt. Mir geht es an dieser Stel-
le um eine systematische, ideengeschichtliche Herangehensweise, die einen weiten
Blick einnimmt und nach strukturellen Besonderheiten der Entwicklung des Freiheits-
verstiandnisses und respektive der Entwicklung des Liberalismus fragt.

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Vor dem Hintergrund der fir das antike politische Denken mafRgeben-
den, aristotelischen Vorstellung des Menschen als zoon politikén® ist die In-
terpretation Constants zunichst plausibel, denn sie besagt die naturwiichsige
Kohirenz von Menschsein und Staatlichkeit. Der aristotelischen Philosophie
zufolge ist der Mensch demnach qua Natur durch und durch politisch - ein
politisches Tier.

Was mit dieser Bezeichnung zum Ausdruck gebracht werden soll, ist, dass
in der antiken Vorstellung einer politischen Gemeinschaft der Einzelne der
Zweck des politischen Lebens ist: Die Gemeinschaft ist nur dann gliicklich,
wenn der Einzelne gliicklich ist und das allgemeine Gut ist der Zustand, wo
alle glicklich sind und alle ihre Vermégen entwickeln kénnen.

Doch die Subordination, die Constant auszumachen scheint, ist natiir-
lich auch dem Blick der Neuzeit auf die Antike geschuldet, denn gerade
die angesprochene anthropologische Bestimmung des Menschen lisst dar-
auf schlieffen, dass es Aristoteles als logische Unmoglichkeit erschien, die
menschliche Freiheit unabhingig von der Dimension des Politischen zu
denken. Auch Aristoteles’ Selbstverstindnis wiirde hierfir sprechen. Ei-
ner selbstreflexiven Aussage entsprechend betrieb Aristoteles nimlich eine
»Philosophie der menschlichen Dinge.«® Dieses Zeugnis ist ein erster, inter-
essanter Zugang zum aristotelischen politischen Denken, denn es verweist
auf die Natiirlichkeit der Vorstellung einer Verschmelzung von Anthropologie
und Politik. Zusitzlich gilt gemif} der Idee der praktischen Philosophie des
Aristoteles, dass die menschlichen Dinge nicht rein deskriptiv, sondern auch
normativ zu verstehen sind. Schliefdlich mochte er die Menschen mithin
nicht nur iber sich selbst aufkliren, sondern auch normative Aussagen iiber
deren beste Entwicklung treffen. Es ist jene gute Entwicklung, die das Ziel
des aristotelischen praktischen Denkens darstellt; daher wird es auch nicht
als Selbstzweck, sondern um des hochsten Zweckes, um des guten Lebens
willen betrieben.” Daher birgt die Natiirlichkeit der menschlichen Dinge so-
gar eine Trias, bestehend aus Anthropologie, Politik und Moralphilosophie.®
Insoweit wird die anthropologische Bestimmung des Menschen (zoon politi-
kén) zugleich auch zu seiner normativen Zwecksetzung. Dem aristotelischen

5 Aristoteles (1990): 1253a 29 (Pol).

6 Aristoteles (2013): 1181b 15f. (NE).

7 Vgl. die Idee der praktischen Philosophie des Aristoteles; Aristoteles (2013): 1095 a 5f.
sowie 30ff. (NE) und 1098a 33 — b8 (NE).

8 Aristoteles (2013): 1094a 7 —1095b 13 (NE).

- 8 14,02.2028, 07:37:48.

19


https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Begriff des Natiirlichen kommen in diesem anthropologischen Zusammen-
hang zwei Bedeutungen zu: Zum einen steht die Natur fir die Ausstattung
des Menschen mit seinen je individuellen natiirlichen Anlagen, Fihigkeiten
und Talenten, zum anderen fungiert sie aber auch als Richtschnur der
menschlichen Bestimmung, bzw. der naturgemiflen, guten Entwicklung
des je einzelnen Menschen. Aus der Natur lisst sich demnach auch das
menschliche Ziel (Telos) ableiten. Aus dieser Deduktion folgt jedoch keine
eindeutige menschliche Teleologie, die wie eine Naturwissenschaft betrieben
werden und exakt iiberpriifbare Ergebnisse liefern konnte. Die aristotelische
Anthropologie ist komplizierter und komplexer. (Was wiederum auch die
Gefahr eines naturalistischen Fehlschlusses mindert, oder sogar ginzlich
tilgt, denn wenn es in einem aristotelisch inspirierten Naturalismus® im
Wesentlichen darum geht anzuerkennen, dass es bestimmte irreduzible
Bestandteile des guten Lebens gibt, bildet dieser noch keine Grundlage
fiir einen Sein-Sollens-Fehlschluss. Obgleich die Handhabe naturalistischer
Argumente fiir normative Aussagen iiber das menschliche Leben natiirlich
immer schwierig bleibt.)™®

Bei Pflanzen und Tieren ist die Teleologie weniger kompliziert. Sowohl
Tiere als auch Pflanzen haben jeweils ihr eigenes Ziel, welches sie determi-
niert. Wenn ich z.B. im Herbst eine Kastanie sammle, diese im Frithjahr zum
Keimen bringe und sie alsdann in nihrstoffreiche Erde pflanze, so wird aus
ihr eventuell ein prachtiger Baum wachsen. Sie kann aber nicht zu einer Lin-
de werden — wenn sie iiberhaupt heranwichst, dann nur zu einer Kastanie.
Dies ist ein Grundstrukturgesetz der Natur. Dementsprechend ist es im Sinne
ihres Telos, wenn die Kastanie auskeimt und in einem nihrstoffreichen Bo-
den mit entsprechend giinstigen klimatischen Bedingungen zu einem Baum
heranwichst.

9 Wie etwas durch John McDowell vertreten. Vgl. McDowell (1996).

10 Schliefilich geht es dem aristotelisch inspirierten Naturalismus nicht darum absolut

klaren deduktiv nomologischen naturwissenschaftlichen Gesetzmafiigkeiten aufzu-
stellen, sondern lediglich normative Aussagen iiber den Menschen generiert, die als
Magnetnadel fiir eine gedeihliche menschliche Entwicklung dienen.
»The ancient naturalism is a sort of anthropology — as a basis to derive ethical claims.
[..] Our nature is taken to be our potentialities to develop in certain ways. [..] Thus
ancienttheories are not open to the objection that they over simplify or trivialize ethics
by treating ethical issues as soluble by a quick examination of the facts.« Vgl. Annas
(1993):137f.

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Das menschliche Leben verhilt sich natiirlich nicht so wie das Leben der
gerade beschriebenen Kastanie, aber auch fiir den Menschen gelten Aristote-
les zufolge — und da wiirde ich ihm zustimmen - teleologische Naturgeset-
ze.!! Bereits die anthropologische Bezeichnung des zoon politikén beinhaltet
inhirente Gesetzmafligkeiten dieser Art.

Fir Aristoteles gilt die Polis als die beste Verfassung eines Staates. Daher
gilt es fir ihn auch, dass die natiirliche Kohirenz von Menschsein und Staat-
lichkeit idealerweise in die Realisierung der griechischen Polis miindet.™

Diese wiederum entstehe zwar gemifd der anthropologischen Bestim-
mung der Autarkie »um des Uberlebens willenc, sei in threm Kern aber »um
des guten Lebens willen«*? vorhanden. Das Ziel der Vergemeinschaftung ist
daher zentral mit der Vorstellung des Guten verbunden, ein Faktum, welches
die aristotelische Einheit von Anthropologie, Moralphilosophie und politi-
scher Philosophie abermals verdeutlicht.* Doch was genau bedeutet das Gute
fiir das Telos des Menschen? Die aristotelische Theorie des Guten begreift das
Gute anhand der Vorstellung einer gelungenen menschlichen Entwicklung.
Da es hierbei auch im Wesentlichen darum geht, die Wesenheit des Menschen
zu entwickeln, wird dieser Ansatz einer Theorie des Guten auch Perfektionis-
mus genannt. Es geht aber nicht um eine willkiirliche Entwicklung, sondern
auch um die Ausrichtung dieses Vollzugs auf das moralisch® Gute; denn nur

11 Inder Nachfolge derjiingeren aristotelischen Tugendethik (vgl. exemplarisch: Macln-
tyre (1995); Nussbaum (2012); Foot (2004); Thompson (2008); Annas (2011); McDowell
(2009)) gibt es eine intensiv gefiihrte Debatte tber die Interpretation des aristoteli-
schen Naturalismus mit verschiedenen Standpunkten und Interpretationen. An dieser
Stelle mochte ich die Debatte erst einmal zurlickstellen. In den Kapiteln vier und fiinf
werde ich spezifischer auf die Verbindung zwischen Naturalismus und Normativitat
eingehen und hierzu eine eigene Interpretation vorlegen. Prinzipiell stiitze ich mich
in meiner Version des aristotelischen Naturalismus auf Julia Annas. (1993) und (2011).

12 Otfried Hoffe zufolge wird die Frage nach der besten Verfassung bei Aristoteles ent-
sprechend des zu verfolgenden Ziels einer Staatsverfassung beantwortet. Das Ziel be-
stiinde fiir Aristoteles darin, in dem vorausgesetzten Willen der Biirger gemeinsam
den Lebensstil zu pflegen, der einem Leben gemaf des menschlichen Wesens eigen
ist. Vgl. Hoffe (2011): 174.

13 Aristoteles (1990): 1252b 26ff. (Pol).

14  Die systematische Auseinandersetzung mit der aristotelischen Metaphysik wird nicht
im Zentrum meines Denkens stehen. Fiir weiterfiihrende Literatur diesbeziiglich; sie-
he: De Anna (2012) und (2018).

15 Esgibtviele Interpretationen, die nahelegen, dass Aristoteles keinen Begriff von Moral
hat. Dies wird meist so begriindet, dass Aristoteles keine Vorstellung von Moral in Form

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

so kann der Mensch sein eigenes Leben, mit den je eigenen Anlagen und Ta-
lenten, zum Gedeihen bringen. Das Gute versteht sich also als bestmégliche
individuelle Entwicklung - seelisch, kognitiv, moralisch, psychisch. Und weil
der Mensch als unfertiges und politisches Wesen auf die Welt kommt, ist das
Leben in der Polis dem Telos des Guten zutraglich, da hier im idealen Falle
Menschen zugunsten der menschlich bestméglichen Entwicklung kooperie-
ren.’® Fiir den Begriff des Guten in der antiken Philosophie heift dies, dass
dieser nicht nur als normativer Maf3stab fiir das einzelne Leben (im Sinne des
Gedeihens), sondern auch fiir die gesamte politische Gemeinschaft gilt."”

Unter dieser Voraussetzung wird dem Staat auch gleichsam die Aufga-
be ibertragen, fiir die Rahmenbedingungen der Verwirklichung des guten
Lebens zu sorgen. Die praktisch-politischen Implikationen der normativen
Philosophie der menschlichen Dinge werden dadurch manifest.

Das Gute entspricht nun in diesem Zusammenhang einer Erweiterung
und Vertiefung der je individuellen menschlichen Anlagen und Fihigkeiten —
und dies natiirlich im moralischen Sinne.'® Jedoch gilt in der aristotelischen
Philosophie der menschlichen Dinge die Moral oder Tugend als Gut nicht als
das ganze Ziel. Die Tugend fithrt uns auf den richtigen Weg und stellt sicher,
dass der Mensch (den Pfad der Tugend folgend) iiber eine gelungene mensch-
liche Entwicklung seine hochste Entsprechung, die menschliche Selbsterfiil-
lung, findet. Das moralisch Gute, als tugendhaftes Leben und das héchste

von Prinzipien und Bewertungskriterien hatte. Ich mochte mich an dieser Stelle aus
diesem Diskurs enthalten und nutze »moralisch« in diesem Kontext im Sinne einer
Vorstellung von Normativitat.

16  Bees, ants, termites, and other »socially organized« animals also have to collaborate
in different functions; but these functions and capacities are fixed by nature: among
bees there is the queen, the drones [..] and the worker bees, that also have to defend
the hive if necessary. [..] But among human beings there is a much greater variety and
a much greater flexibility. There are human beings with outstanding talents and very
outspoken inclinations who are both happiest and most useful to their fellow human
beings when in following their inclinations they make full use of their talent. Von Fritz
(1983):78.

17 In Anlehnung an Aristoteles gebrauche ich in dieser Arbeit den Begriff des CGuten in
direkter Verbindung einer Vorstellung des gelungenen menschlichen Lebens.

18  [Es] »erweist sich das Gut fiir den Menschen (to anthropinon agathon) als Tatigkeit (en-
ergeia) der Seele im Sinn der Gutheit (kat<areten), und wenn es mehrere Arten der Gut-
heit gibt, im Sinn derjenigen, welche die beste und am meisten ein abschlieflendes
Ziel (teleios) ist. In: Aristoteles (2013): 1098a 15f. (NE).

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Gut, namlich die Eudaimonia (das gelingende Leben), sind somit unmittel-
bar verschrinkt, schlief3lich ist der Mensch dazu bestimmt seine Anlagen zur
moralischen Lebensfithrung zu entfalten — erst iiber jene Entfaltung riickt
das eigentliche Ziel, das gute Leben, niher. »Das vollendete, dem Menschen
mogliche Gliick ist eine Titigkeit gemdfR der hochsten menschlichen Fihig-
keit, d.h. aber gemif der Tugend, der obersten Kraft in uns.«*

Das heifdt auch, dass das hochste Gut (das gute Leben) selbst nichts mit
Gliuck, in der Bedeutung des giinstigen Zufalls, zu tun hat. Das héchste Gut
ist kein Spiel, denn es gilt, »dass das gliickliche Leben ein tugendhaftes Le-
ben ist. Ein solches ist aber ein Leben des Ernstes und nicht des Spiels.«*°
Das héchste Gut ist Selbstzweck®; es ist Ernst, Titigkeit, Anstrengung, Kon-
zentration, es ist sein eigenes Ziel. Zudem ist es nicht nur das Erreichen des
Ziels selbst, sondern es ist auch das aktive Streben danach, gemif? der prakti-
schen Rationalitit, die den Menschen dabei leitet. Das hochste Gut (als gutes
Leben) ist somit natiirlich nicht als das Erlangen verschiedener menschlicher
(ob materieller oder immaterieller) Giiter zu deuten (wie etwa Reichtum, Eh-
re, Ruhm...etc.) — denn, wie Aristoteles bemerkt, sind all diese Giiter dufSerli-
che Giiter, weil wir sie nicht selbst hervorbringen; selbst die Ehre nicht, denn
schliefdlich kommt die Ehre als Gut nicht demjenigen zu, dem die Ehre erwie-
t!/%2 Deshalb muss das hochste
Ziel auch mit Aktivitit und nicht mit Passivitit oder Stillstand einhergehen.??

sen wird, sondern demjenigen, der sie erweis

Vor diesem Hintergrund liegt es nahe, die tugendhafte Lebensfithrung, d.i.
eine Lebensfithrung, welcher der praktischen Vernunft (phronesis) die feder-
fithrende Rolle des Wollens und der Handlungsleitung zuspricht, als den In-
halt des guten Lebens zu verstehen.** Das gute Leben entspricht demnach
dem héchsten Gut — daher gibt es dariiber hinaus auch kein héheres Telos.
Vor diesem Hintergrund kann der deutsche Begrift des Gliickes, auf-
grund seiner Zweideutigkeit, kaum als eine angemessene Ubersetzung fiir
die aristotelische Eudaimonia gelten. Der Deutung des Gliickes als transitori-
sches, momentanes Empfinden liuft die aristotelische Eudaimonia zuwider.

19  Aristoteles (2013): 1177a 13f. (NE).

20 Aristoteles (2013): 1176b 27ff. (NE).

21 Aristoteles (2013): 57 (NE). (Erst die Eudaimonia ist autark)

22 Vgl. Annas (1995): 36. oder Aristoteles (2013): 1095b 25ff. (NE).

23 »Inseiner Benennung (des hochsten Gutes) stimmen fast alle (iberein. »Das Gliick« —
so sagen die Leute und die feineren Ceister, wobei gutes Leben und gutes Handeln in
eins gesetzt werden mit Gliicklichsein.« Vgl. Aristoteles (2013): 1095a 21ff. (NE).

24 Vgl. Annas (1995): 37.

- 8 14,02.2028, 07:37:48.

23


https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Ihr entspricht ein nachhaltiger Entwicklungsprozess, der das Ganze des
menschlichen Lebens umfasst — ein Gedeihen, bzw. Gelingen des mensch-
lichen Lebens. Daher mochte ich in dieser Arbeit eher vom guten Leben
sprechen, zumal ich denke, mit diesem Begriff niher an der urspriinglichen
Bedeutung zu liegen. Gemifd des Aristoteles heifdt diese Telos-Bestimmung
fiir das praktische Leben des Menschen, dass die vita contemplativa als
die grofte Entsprechung der irdischen Selbsterfiillung des Menschen zu
verstehen ist; denn schliefflich finde der Mensch die positiven Erfahrungen
vorzugsweise im stetigen Titigsein.”® Die Theoria ist somit fiir Aristoteles
die menschliche Titigkeit, welche am meisten Seligkeit verspricht, weil sie
am ndchsten mit der Géttlichkeit verwandt ist und der Mensch in ihr am
meisten Stetigkeit zu erreichen vermag. Auch der perfektionistische Zug der
Vorstellung des Guten wird hier abermals deutlich:

Doch darf man nicht denen folgen, die raten, man solle als Mensch an
menschliche Dinge denken und als Sterblicher an sterbliche. Vielmehr
missen wir uns, soweit wir es vermogen, unsterblich machen und alles
tun, um in Ubereinstimmung mit dem Hochsten in uns zu leben. Denn
auch wenn dies klein im Umfang ist, ilberragt es doch alles umso mehr an
Vermogen und Wert.26

Vor dem Hintergrund des Gesagten wird es ersichtlich, wie Constant zu sei-
ner Interpretation des antiken Paradigmas der Freiheit kommt. Denn die
Zentralitit der Freiheit — als politische Kategorie — ist im aristotelischen Den-
ken unmittelbar gegeben. Der Einzelne ist nur insoweit frei, als er ein Teil der
freien Polis?? ist. Und auch wenn, wie Otfried Hoffe klarstellt, die Freiheit bei
Aristoteles noch nicht als ein einheitliches Konzept verstanden wird, 28 lassen
sich anhand der aristotelischen Theorie dennoch substantielle Aussagen iiber
die antike Freiheitsvorstellung machen. Im politischen Denken des Aristoteles
existierte Freiheit nur im umfassend biirgerlichen Sinne — und damit waren
jene Biirger gemeint, die sich »selbst besaflenc, also keine Frauen, Metdken,
oder Sklaven. Der sittliche Mensch ist bei Aristoteles immer nur ein freier
Biirger, der in der ebenfalls freien (d.h. selbstgesetzgebenden) Polis lebt und

25  »Dennalles Menschliche ist unfahig, kontinuierlich in Tatigkeit zu sein: also, auch Lust
zu empfinden, welche ja das Tatigsein begleitet.« Aristoteles (2013): 1175a 4f. (NE).

26  Aristoteles (2013): 1177b 33f. (NE).

27 Vgl. Aristoteles (1990): 1279a 20-21 (Pol).

28  Vgl. Hoffe (2006): 261f.

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

handelt. Daher wire die Autonomia somit keineswegs als individuelle mora-
lische Freiheit oder gar als verniinftiger Geltungsgrund der Moral (wie etwa
bei Kant) zu verstehen. Die personliche Freiheit der Moderne (im Sinne der
umfassenden biirgerlichen Freiheiten) steht indes kaum im Mittelpunkt und
kommt, wenn tiberhaupt, bei Aristoteles nur iiber die Idee der Eleutheria zur
Sprache.?” Erst auf dieser Grundlage der Eleutheria konnte sich das demo-
kratische Ideal der Polis — als politische Herrschaft von Freien und Gleichen
(Politie)? entfalten. Die Idee der Eleutheria ist aber keine universale Verbiir-
gung individueller Freiheit; sie gilt nur als republikanisches Recht, welches
man als Staatsbiirger genief3t.

Doch auch wenn die biirgerliche, politische Freiheit nur in Verbindung
mit der Zugehorigkeit zur Polis besteht und auch wenn Aristoteles seine Phi-
losophie der menschlichen Dinge teleologisch entfaltet, ist der aristotelische
Naturalismus keinesfalls mit einem natiirlichen Determinismus gleichzuset-
zen. Sicher streben Aristoteles zufolge alle vernunft- und sprachbegabten Le-
bewesen (zoon logon echon)® nach dem héchsten Gut, dem guten Leben. Die
Ausrichtung der eigenen Seele auf das Gute obliegt aber der individuellen Tu-
gend und hierfir die guten Mittel zu finden, ist Sache der praktischen Ratio-
nalitit (phronesis). Hier verbinden sich praktische Vernunft und das ethische
Vermdgen der Seele, welche beide im Zentrum des aristotelischen Freiheits-
verstindnisses stehen. Der aristotelische Naturalismus ist daher auf anthro-
pologischer Ebene vielmehr als eine Funktionsbestimmung des Menschen zu
verstehen.3? Fiir Aristoteles heift dies, dass es vielmehr um die Beantwortung
der Frage geht, welche Lebensform dem Menschen, qua politisches Vernunft-
und Sprachwesen, am meisten entspricht. Die spezies-spezifische Ausstat-
tung ist damit auch der Grund der Freiheit: D.h. der Mensch ist dann frei,
wenn er durch die ethisch geleitete Vernunft gefithrt ist und seine Handlun-
gen durch vernunftgemifie Griinde sprachlich rechtfertigen kann. Folglich
besteht die praktische Uberlegung bzgl. der menschlichen Handlungsfreiheit

29  Mogens H. Hansen zufolge kann die Bedeutung des Begriffs des eleutheros (freier Bir-
ger) am besten durch dessen begrifflichen Gegenspieler, den doulos (Sklave), verdeut-
licht werden. Der Eleutheros gehort sich selbst und hat keinen Gebieter (despotes). (Vgl.
Hansen (2010): 2f))

30 Aristoteles (1990): 1255b 18-19 (Pol).

31 Aristoteles (1990): 1253a 7-10 (Pol).

32 Vgl. das ergon Argument: Aristoteles (2013): 1098a 17f. (NE).

Darauf werde ich in Kapitel fiinf noch en detail eingehen.

- 8 14,02.2028, 07:37:48.

25


https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

in der Verbindung von Klugheit (phronesis) und Vorsatz/bzw. einer intentio-
nalen Wahl (prohairesis).>® Der Mensch ist also Ursprung von Handlungen
und da er auf das hochste Gut hin ausgerichtet ist, kann er dann frei sein,
wenn er durch seine Vernunft das Gute erkennt. Wie wir gesehen haben, ist
die Philosophie der menschlichen Dinge des Aristoteles eine Verbindung aus
Anthropologie, Ethik, Moralphilosophie und Politik. Dem teleologischen As-
pekt kommt eine wichtige Bedeutung zu, denn das Telos dient als Ausrich-
tungspunkt fiir die naturgemifie menschliche Entwicklung und dieser Gege-
benheit des Lebens scheinen wir uns kaum entziehen zu kénnen, schliefdlich
haben wir als natiirliche Lebewesen ein Interesse daran ein gutes und erfiil-
lendes Leben zu leben. Diese Ausrichtung auf ein gutes Leben und gleichsam
die Vorstellung der Freiheit als einer dezidiert politischen und damit ethi-
schen Kategorie sollen demnach als zentrale Bausteine des antiken Paradig-
mas der Freiheit gelten.

11.3 Das moderne Paradigma

Mit der Moderne verandert sich das philosophisch-politische Denken radikal.
Obgleich das Politische weiterhin als zum Menschen dazugehorig betrach-
tet wird, ist die Politik nicht mehr wesentlicher Bestandteil der menschli-
chen Natur. Das Wesentliche der modernen, politisch-philosophischen Her-
angehensweise ist eine der Naturwissenschaft dhnliche Methodik, welche sich
durch ihren hohen Grad an Abstraktion und Rationalisierung auszeichnet.
Die Abstrahierung vom konkret Menschlichen, als einer Entfernung von der
stark anthropologisch und ethisch geprigten Denkungsart, bildet den sub-
stantiellen Bruch mit dem antiken Paradigma des aristotelisch bestimmten
Denkens. Mit der Moderne findet auch die bis zur gegenwartigen politischen
Philosophie wichtigste liberale Traditionslinie ihren Anfang, die sich, meiner
Interpretation zufolge durch eine spezifisch negative Form des Freiheitsden-
kens und die Reprisentation eines spezifisch liberalen Paradigmas auszeich-
net.

33 »Der Vorsatz ist nicht mit dem Wunsch identisch, obwohl er ihm dhnlich ist. Denn ein
Vorsatz bezieht sich nicht auf Unmégliches, und wenn jemand sagen wiirde, dass er
sich Unmaogliches vornimmt, wiirde man ihn fiir dumm halten. [...] Der Wunsch bezieht
sich mehraufdas Ziel, der Vorsatz mehrauf das, was zum Ziel fiihrt.« Aristoteles (2013):
1111b 19f. (NE).

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Zuvorderst beinhaltet dieses eine Setzung der Freiheit als kategorisches
Prinzip: Denn mit dem Anfang der Moderne wird Freiheit nicht mehr vorran-
gig als Gestaltungsmacht individuellen und kollektiven menschlichen Lebens
verstanden, sondern als abstraktes absolutes Prinzip menschlicher Existenz
gesetzt. Constant formuliert dies in seiner Diagnose folgendermafien:

Fragen Sie sich zuerst, meine Herren, was in unseren Tagen ein Englander,
ein Franzose, ein Bewohner der Vereinigten Staaten von Amerika unter dem
Wort Freiheit versteht! Esist fiir jeden von ihnen das Recht, nur den Gesetzen
unterworfen zu sein, weder verhaftet noch eingesperrt noch getotet noch
auf irgendeine Art durch die Willkir eines oder mehrerer Menschen miss-

handelt werden zu kdnnen 34

Die moderne Zisur des politischen Denkens fand aber nicht durch Benjamin
Constant oder mit der franzdsischen Revolution statt. Den Wendepunkt hin
zur politischen Moderne und damit auch den Anfang der liberalen Traditions-
linie bildet meines Erachtens das politische Denken des Thomas Hobbes.>®
Das entspricht auch Hobbes’ Selbstdeutung:

Die Physik ist also eine neue Erscheinung. Aber die Staatsphilosophie ist es
noch weit mehr; ist sie doch nicht dlter (ich sage das auf Angriff hin, und da-
mit die mich missglinstig anfeinden, wissen mégen, wie wenig sie erreicht
haben) als das Buch, das ich selber (iber den Staatsbiirger geschrieben ha-
be. [..] Wie aber das? Gab es bei den alten Griechen etwa keine Philosophen,
weder Natur- noch Staatsphilosophen? Gewiss gab es Leute, die so genannt
wurden, [..] aber deswegen gab es nicht notwendig Philosophie.3

Diese Aussage des Thomas Hobbes ist interessant und vielsagend. Sie ver-
weist sowohl auf die (damalige) Brisanz seines Denkens als auch auf die von
ihm angestoflene Paradigmenentwicklung®” in der politischen Philosophie.
Das antike Paradigma wurde nicht nur durch eine modrne, sondern durch ei-
ne modern-naturwissenschaftliche Philosophie — die im Hobbesschen Sinne

34 Constant (1946): 29f.

35 Hier schliefie ich mich an die Diagnose Quentin Skinners in seiner Monographie »Li-
berty before Liberalism«an. In dieser postuliert er die ideengeschichtliche Zasur durch
Thomas Hobbes in der Geschichte des freiheitstheoretischen Denkens. Vgl. Skinner
(1998): 6 oder 19ff.

36  Hobbes (1997): Widmung an den Grafen von Devonshire, 5 (zuerst: 1655).

37  Nach: Riedel (1981) 98, in: Hoffe (1981).

(Zum Begriff Paradigma siehe Fufinote 7).

- 8 14,02.2028, 07:37:48.

27


https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

eigentliche Philosophie — abgeldst. Anstelle der aristotelischen Prima Philo-
sophia Metaphysica sollte nunmehr die naturwissenschaftliche Methode die
Philosophie in ihren Grundfesten tragen.?® »So mache ich mich nun daran,
mittels der wahrhaften und ordentlich der Reihe nach aufgestellten Grund-
lagen der Physik jene Empusa, die Metaphysik, aufzuscheuchen und zu ver-
jagen, nicht indem ich sie bekimpfe, sondern indem ich Licht in die Sache
bringe.«*” Seiner aufklirerischen Ankiindigung entsprechend stellt er seinem
Hauptwerk in der Konsequenz eine physikalisch-materialistische Analyse vor-
aus. Der Definition des Koérpers, »Kdrper ist, was von unserem Denken un-
abhingig ist und mit irgendeinem Teil des Raums zusammenfillt bzw. von
gleicher Ausdehnung ist wie er«,*° folgt ein ganzes materialistisches Welt-
bild; wobei der Mensch, in chronologischer Abhandlung als corpore, homine
und cive, im Mittelpunkt steht.

Obgleich der Mensch als Subjekt der Anschauung den gedanklichen Kno-
tenpunkt ausmacht, stellt sich diese natiirliche, materialistische Anthropo-
logie des Thomas Hobbes als an sich sehr unspezifisch menschlich dar; viel-
mehr wird der Mensch zum Tier: Denn qua Mensch im Naturzustand wird
ihm nicht viel mehr als sein Wille zu iiberleben, sein Selbsterhaltungstrieb
und sein Wille nach Freiheit zugeschrieben. Vor diesem Hintergrund ist es
deutlich, dass diese Freiheit keineswegs der aristotelischen Idee eines poli-
tisch-ethischen Prinzips entspricht. Die Hobbessche Freiheit muss nicht erst
iiber eine freie Polis und eines kollektiven Begriffs des Guten entfaltet wer-
den, sondern findet ihre Entsprechung allein als blofles Dasein im je ein-
zelnen menschlichen Leben. Die Idee der Freiheit erlebt somit eine Wesens-
verschiebung — von einer politisch-ethischen Prigung, hin zur substantiellen
Verschrinkung mit der Bediirfnisnatur des Menschen.

Anstelle der anspruchsvollen, ethisch motivierten Anthropologie des
Aristoteles findet sich bei Hobbes eine duflerst reduzierte Vorstellung der
menschlichen Natur wieder: ein anthropologisches Minimum, das jedem,
und zwar unabhingig von seinen religiésen oder weltanschaulichen Uber-

¢4

zeugungen, als Element der Conditio Humana einleuchtet.*’ Der auf das

38  Hobbes unterteilt sein Kapitel zur Ersten Philosophie in seinem Buch ber den Kor-
per in Kapitel, unter denen die ersten drei »Ort und Zeit«, »Korper und Akzidens« und
»Ursache und Wirkung« genannt werden. Siehe: Hobbes (1997): Inhaltsangabe.

39  Hobbes (1997): Widmung an den Grafen von Devonshire, 7 (zuerst: 1655).

40 Hobbes (1997):109.

41 Vgl. Hoffe (1981): 119, in Hoffe (1981).

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Minimalste reduzierte Kern des Menschen entspricht einer prinzipiell sen-
suellen Ausgerichtetheit — auf Bediirfnisse, Begehrlichkeiten und Lust. Das
hochste Telos des Menschen wird auf diese Weise zu einem permanenten,
selbstbezogenen Streben mit hedonistischem Anstrich. Rastlos und auf der
Suche nach Befriedigung macht den Menschen, gemif der sprachlichen
Wendung des Thomas Hobbes, sogar der zukiinftige Hunger hungrig.** Dies
birgt zunichst unmittelbar natiirlich noch keine normative Problematik,
schlieflich ist jede hedoné, so auch die Hobbessche, in ihrem Ursprung eine
gesunde Selbstliebe — die Motivation, sich und sein geistig-korperliches Le-
ben zu erhalten. Doch die Grenzen der Selbstliebe sind schwer zu ziehen und
so wird aus der Selbsterhaltung schnell eine hedonistische Selbstexpansion,
hin zum ruhmsiichtigen Vergniigen, zur Lust und zur Bequemlichkeit.*> Und
es ist diese Selbsterweiterung, die damit das Gefihrliche des Menschen birgt:
seine wolfische Natur,** welche Hobbes zufolge im Naturzustand immer
zum Krieg fithren wiirde.

Mitbewerbung, Verteidigung und Ruhm sind die drei hauptsachlichsten An-
lasse, dass die Menschen miteinander uneins werden. [..] Hieraus ergibt
sich, dass ohne eine einschrinkende Macht der Zustand der Menschen ein
solcher sei, wie er zuvor beschrieben wurde, nimlich ein Krieg aller gegen
alle®®

Aufgrund des umfassenden Strebens nach Freiheit, der Knappheit der Giiter
und der zentralen Rolle des Selbstinteresses sowohl in Bezug auf die Selbst-

42 Hobbes (1966): 17.

43 Vgl. Hobbes (1966): 205f./4.

44 [.]»so gewiss ist auch der Mensch, den sogar der zukiinftige Hunger hungrig macht,
raublustiger und grausamer als Wolfe, Biren und Schlangen, deren Raubgier nicht ldn-
ger dauert als ihr Hunger.« Vgl. Hobbes (1966): 17.
Sowie: »Der Mensch ist ein Wolf fiir den Menschen.« Hobbes (1966): Widmung an den
Grafen Wilhelm von Devonshire, 59.
Wobei zu erwéhnen ist, dass Thomas Hobbes den Menschen nicht alleine auf seine
wolfische Natur reduziert. Denn in der, seiner Schrift de Cive vorangestellten Widmung
an den Grafen Wilhelm von Devonshire, attestiert Hobbes dem Menschen sogleich
nicht nur eine wolfische, sondern eben auch eine géttliche Natur: »Nun sind beide
Satze wahr: Der Mensch ist ein Gott fiir den Menschen, und: Der Mensch ist ein Wolf
fiir den Menschen.« (Hobbes (1966): 59). Da diese Gottlichkeit des Menschen aber in
der Hobbesschen Staatsrechtfertigung keine merkliche Rolle spielt, habe ich eine in-
tensive Auseinandersetzung mit der Anthropologie an dieser Stelle zuriickgestellt.

45  Hobbes (2005): 115.

- 8 14,02.2028, 07:37:48.

29


https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

erhaltung als auch in Bezug auf die Erfilllung der eigenen Begierden und
Wiinsche, ist der Naturzustand einer des stetigen Ringens und Kimpfens
und bietet somit weder Sicherheit noch Hoffnung auf zuverlissige Erfiillung
der natirlichen Bediirfnisse. Das Hobbessche Menschenbild entspricht so-
mit grundsitzlich einer strikt anders gearteten Vorstellung der menschlichen
Natur als noch im antiken Paradigma. Durch Hobbes wurde der Mensch ge-
wissermafien seiner héheren Natur entkleidet. Ethische Erwigungen, sowie
das Streben nach dem guten Leben, spielen keine Rolle mehr. Das Freiheits-
verstindnis dieser Anthropologie basiert auf einem zentralen Kausalititsver-
stindnis menschlichen Handelns: Die sensualistisch verstandene Freiheit ist
die einzige Triebfeder des Menschen und Urgrund der Motivation, denn fiir
den Menschen ist sie Motivations- und Handlungsgrund zugleich. Hobbes
zufolge ist demnach abzuleiten, dass die Natur dem Menschen ein prinzipi-
elles Recht auf Freiheit gegeben hat — auf eine Freiheit, die ginzlich negativ
definiert wird und allumfassend ist:

Das Naturrecht ist die Freiheit, nach welcher ein jeder zur Erhaltung seiner
selbst seine Krifte beliebig gebrauchen und folglich alles, was dazu beizu-
tragen scheint, tun kann. Freiheit begreift ihrer urspriinglichen Bedeutung
nach die Abwesenheit aller zuferen Hindernisse in sich.#®

Die Rechtfertigung des Staates geschieht in der Hobbesschen Philosophie
iiber die systematisch-strukturelle Unterscheidung zwischen dem natiirli-
chen und dem staatlichen Zustand. Hier steckt nicht zuletzt auch der Kern
seines politischen und staatsphilosophischen Denkens. Eigenwillig ist diese
Unterscheidung primir auch deshalb, weil die Vorstellung des Menschen
in einem urspriinglich-natiirlichen Zustand fiktiv, bzw. eine methodische
Abstraktion ist.#’ Anthropologie dient nicht mehr als Fiillung eines reichen
Begriffs des Guten, sowohl individuell als auch kollektiv, sondern sie wird
zu einem moglichst voraussetzungslosen negativ gerahmten Prinzip, tiber
das ein Staatsentwurf quasi mathematisch kalkuliert werden kann. Hobbes’
Rechtfertigung des Staates ist durchaus ein kluger Schachzug; schliellich
setzt sie, jenseits der materialistischen und sensualistisch geprigten Anthro-
pologie, allein eine Fihigkeit rationalen Denkens des Einzelnen voraus. Das
bedeutet: der Staat geht nicht mehr aus der Natiirlichkeit der menschlichen
Anlagen hervor, sondern iber die je individuelle Willensentscheidung das

46  Hobbes (2005): 118.
47  Vgl. Bartuschek (1981): 20, in Hoffe (1981).

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Notwendige zu affirmieren. Er wird als ein negatives Prinzip, als ein not-
wendig zu akzeptierendes Ubel verstanden — denn natiirlich wiirde jedes
Individuum die absolute Freiheit bevorzugen. Doch es ist eine Sache purer
rationaler Strategie den staatlichen, anstelle des natiirlichen Zustands zu
wihlen, schliefilich streben die Menschen, dem Hobbesschen Menschenbild
entsprechend, im Leben nicht nur nach Selbsterhalt, sondern auch nach Lust
und Bequemlichkeiten und all dies scheint es im natiirlichen Zustand nicht
zu geben. Dafiir ist ein Staat vonnoten.

Die Absicht und Ursache, warum die Menschen bei all ihrem natiirlichen
Hang zur Freiheit und Herrschaft sich dennoch entschliefRen konnten, sich
gewissen Anordnungen, welche die biirgerliche trifft, zu unterwerfen, lag in
dem Verlangen, sich selbst zu erhalten und ein bequemeres Leben zu fiih-

ren.48

Die raison d’étre des Staates wird so zur reinen Notwendigkeit, sie begriindet
sich daher nicht, wie noch bei Aristoteles, auch um des guten Lebens willen,
sondern lediglich um der Vermeidung von Krieg und Gewalt willen. Die Men-
schen treten danach aus rational strategischen Erwigungen in das Staats-
biindnis ein und unterschreiben mit diesem Eintritt im iibertragenen Sinne
auch den Staatsvertrag. Hiermit wird der jeweilige Einzelwille der Biirger in
einen Einheitswillen, den des Leviathans, gebiindelt und durch letzteren auch
souverdn vertreten. Mit Besiegelung des Vertrags tritt der Mensch in den biir-
gerlichen Zustand, der ihm seine Freiheit und Sicherheit gewihrt — die Frei-
heit innerhalb des vertraglich Festgelegten zu tun und zu lassen, was er will.
Mit dieser Gedankenfigur fundiert Hobbes das kontraktualistische Denken in
der politischen Philosophie. In der Konsequenz ist der Hobbessche Freiheits-
begriff ginzlich negativ definiert — zum umfassenden Naturrecht auf Freiheit
kommt allein die rational gewihlte Grenze des Gesellschaftsvertrages hinzu.
Diese negative Prigung der Freiheit scheint dem Constantschen Paradigma
zu entsprechen, schlieflich begriindete er ja eben dieses iiber die zentrale
Rolle des individuellen Rechts auf Selbsterhaltung und Unversehrtheit.

Neben der negativen Bestimmung ist Hobbes’ Freiheitsbegriff noch aus
einem weiteren Grund fiir die Prigung der Traditionslinie liberalen Denkens
zentral: Die Umdeutung des Guten.

Im antiken Paradigma ist die Freiheit mit der Moralphilosophie verbun-
den, und zwar insofern, als dass die Idee des Guten, in der Konkretion des

48 Hobbes (2005): 151.

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

gedeihlichen Lebens, als notwendige Voraussetzung fiir die Freiheit des Ein-
zelnen zu gelten hat. Im modernen, Hobbesschen Paradigma ist die Freiheit
zwar nicht moralphilosophisch bestimmt, einer Idee des Guten entbehrt sie
aber dennoch nicht ginzlich: Das Gute wird zu einer subjektiven genuss-
und bediirfnisorientierten Lusterfahrung.*® Damit steht die zentrale aristo-
telische Frage nach dem individuellen und politischen Guten nicht mehr im
Zentrum der modernen politischen Philosophie. Denn wenn das Gute die un-
gehinderte Erfiillung der eigenen Leidenschaften ist, wird natiirlich automa-
tisch jede Hiirde auf dem Wege zur Lusterfahrung zum notwendigen Ubel.
Da auch der Staat - illustriert durch den Leviathan — dem Einzelnen durch
den Gesellschaftsvertag eine solche Hiirde in den Weg stellt, gilt fiir Hobbes
jene neue Frage als zentral fiir die politische Philosophie: Warum bedarf es
iiberhaupt einer institutionell-politischen Ordnung? Die sensualistisch, ne-
gativ gedeutete Freiheit als natiirliches Recht wird bei Hobbes zum funda-
mentalsten Baustein des politischen Denkens und Handelns. Der Einzelne
verkorpert die Freiheit und zwar die vollstindige, sich selbst geniigende Frei-
heit; zum Frei-Sein bedarf das Hobbessche Individuum keines Nichsten — es
ist schon in der Vereinzelung autonom und autark.

Der Staat wird somit nicht mehr als ein Ganzes gesehen, das vielleicht
noch mebhr ist als die Summe der einzelnen Teile, sondern wird ganz ein-
fach zu einer Entsprechung dieser Vereinzelung. Staatlichkeit geht damit
nicht mehr als Naturwiichsigkeit aus der Menschlichkeit hervor, sondern
wird zu einem rationalisierten Abstraktum. Die politische Philosophie wird
dementsprechend der naturwissenschaftlichen Methodik angepasst und
durchrationalisiert. Es ist unverkennbar, dass mit Thomas Hobbes eine
neue Art des politischen Denkens gekommen war. Denn mit der natur-
wissenschaftlichen Methodik Hobbes’ geht eine reduktionistische Art und
Weise politischen Philosophierens einher: Die Metaphysik wird gianzlich
ausgeklammert und der Philosophie verwiesen, die Anthropologie auf das
minimalst Notwendige reduziert; durch die Herauslosung der politischen
Philosophie aus dem ethischen Referenzrahmen wird das Gute (wie auch das
gute Leben selbst) sensualistisch gedeutet. Dies und zudem die Entnaturali-
sierung des Staatsverstindnisses und dessen Riickfithrung auf die abstrakte
Entscheidung eines jeden Einzelnen sehe ich als den ideengeschichtlichen
Ursprung der Begriindung der liberalen Traditionslinie politischen Denkens.

49  Hobbes (1966): 205f.

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

1.1.4  Das Paradigma der negativen Freiheit

Aus der reprisentativen Gegeniiberstellung der aristotelischen Philosophie
der menschlichen Dinge mit der Hobbesschen politischen Philosophie ist
deutlich geworden, dass Benjamin Constants strukturelle Unterscheidung
zwischen dem antiken und dem modernen Paradigma von grundlegender
Bedeutung fiir die Fragestellung dieser Studie ist.

So ist es wohl nicht von der Hand zu weisen, dass sich im politischen
Denken, insbesondere mit Bezug auf das Freiheitsverstindnis, von Aristote-
les zu Hobbes eine wesentliche Paradigmenverinderung vollzogen hat. Die
Merkmale dieser zentralen Traditionslinie liberalen Denkens sind:

1) Eine an die Naturwissenschaft angelehnte Vorgehensweise und Metho-
dik,

2) die Herauslésung der politischen Philosophie aus dem Ganzen der aris-
totelischen Philosophie der menschlichen Dinge,

3) die Verbannung von Metaphysik aus dem politischen Denken,

4) eine Minimalethik,

5) eine reduktionistisch und negativ gerahmte Anthropologie, d.i. ein verin-
dertes Menschenbild (Der Mensch wird, von einem zoon logon echon, wel-
ches bestimmt ist, das hochste Gut (das gute Leben) zu erlangen, zu einem
Bedirfniswesen, welches stark sensualistisch gepragt ist),

6) eine, sich aus diesem Menschenbild ergebende, neue Rechtfertigung der
institutionellen, staatlichen Ordnung; (Die Staatsbildung wird entnatura-
lisiert und zu einer kumulierten Willensentscheidung der strategisch kal-
kulierenden Individuen, die ihr umfassendes Recht auf Freiheit nur auf
Grund des Nutzenprinzips aufgeben. Damit besiegelt Thomas Hobbes die
Idee des Kontraktualismus und stellt die staatliche Ordnung per se unter
Rechtfertigungszwang, da diese nun an sich unter Generalverdacht steht,
die Freiheit des Individuums einzuschrinken),

7) eine Vorstellung der Freiheit als primordial und damit ein negativer und
unter-, da einseitig-bestimmter Freiheitsbegriff.

Thomas Hobbes war natiirlich kein liberaler Denker, so wie er im Buche steht.
Mit der Vorstellung des Leviathans als eines absoluten Souverdns hat er sich
zweifellos gegen ein wichtiges Prinzip des liberalen Denkens, der Selbstre-

- 8 14,02.2028, 07:37:48.

33


https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

gierung im Sinne des demokratischen Verstindnisses, gestellt.’® Doch in-

des begriindet er in seiner paradigmatisch neuen Art des politischen Philoso-

phierens eine systematische Verinderung, welche die ihm folgenden libera-

len Theorien aufgenommen haben: Damit meine ich zum einen die Idee des

Kontraktualismus® und zum anderen die Idee der negativen Freiheit.5? Diese

50

51

52

Denn gemafd der biblischen Erzdhlung, verschlingt das Seeungeheuer »Leviathan«im
Grunde alles und damit auch im Mindesten einen zentralen Aspekt der Freiheit.

Auch die Idee des Kontraktualismus — als Folge einer primordialen Freiheit — wurde
explizit durch John Locke aufgenommen: »If man in the state of nature be so free as
has been said; if he be the absolute lord of his own person and possessions, equal to
the greatest, and subject to nobody, why will he part with his freedom? [...] though in
the state of nature he has such a right, yet the enjoyment of it is very uncertain, and
constantly exposed to the invasion of others; [..] This makes him willing to quit a con-
dition, which, however free, is full of fears and continual dangers: and it is not without
reason that he seeks out, and is willing to join a society with others, who are already
united, or have a mind to unite, for the mutual preservation of their lives, liberties, and
estates, which | call by the general name property.« Locke (1963): 412.

Ich denke, dass die Darstellung der Paradigmenverschiebung, die durch Hobbes im
politischen Denken angestoflen wurde, durchaus addquat ist. Ja, das negative Para-
digma der Freiheit wurde durch Hobbes auf eine duRerst radikale Weise artikuliert
und in die politische Theorie getragen. Es ist aber auch wichtig darauf zu verweisen —
wie ich dies schon im FlieRtext getan habe — dass Hobbes nicht als ein liberaler Den-
ker per se gelten kann. Als der erste wirklich liberale Denker muss John Locke gelten.
Denn im Cegensatz zu Hobbes argumentierte Locke nicht fiir einen Leviathan. Locke
postulierte eine politische Macht in den Handen aller: das demokratische Prinzip po-
litischen Denkens: »Thus, though looking back as far as records give us any account of
people in the world, and the history of nations, we commonly find the government to
be in one hand; yet it destroys not that which I affirm, the consent of the individuals,
to join into, and make one society; who, when they have incorporated, might set up
what form of government they thought fit.« Locke (1963): 400. John Locke waren die
Schriften Hobbes’ bekannt; seine Treatises of Government schreibt er explizit gegen
den politischen Theoretiker Sir Robert Filmer, der sich fiir die heiligen Rechte des Ko-
nigs ausgesprochen hatte. Er bezieht sich tiber Filmer auch indirekt auf Hobbes. Am
Ende der Einleitung zu den Treatises schreibt er: »| have nothing more but to adverti-
se the reader that A. stands for our author, O. for his Observations on Hobbes, Milton,
&c.«in Locke (1963): 211. Im Kapitel 5 werde ich auch explizit auf die Wichtigkeit der Lo-
ckeschen Theorie mit Bezug auf die Idee des Paternalismus eingehen. An dieser Stelle
der Untersuchung gehe ich nicht explizit auf Locke ein, da Lockes Theorie der Freiheit
(liberty) auf einer negativen Idee der Freiheit aufbaut, die der Hobbesschen dhnlich
ist. Er stattet die Menschen im Naturzustand mit umfassenden Rechten auf Freiheit
aus: »To understand political power right, and derive it from its original, we must con-
sider what state all men are naturally in, and that s, a state of perfect freedom to order

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit 35

zentrale Paradigmenverdnderung im politischen Denken zieht auch elemen-
tare systematische Verdnderungen in der politischen Philosophie nach sich,
die wiederum theoretisch-praktische Probleme und Moglichkeiten in sich tra-
gen.

1.2  Spezifika der Moderne
1.2.1 Sakularisierung und politische Freiheit

Die Herausbildung eines bestimmten, als modern zu charakterisierenden,
politischen Denkens wurde von einer soziokulturellen Entwicklung getragen,
die schon weit vor dem eigentlichen, durch Hobbes begriindeten Paradig-
menwechsel in der politischen Philosophie, ihren Anfang nahm. Und diese
Entwicklung bezieht sich auf einen Aspekt des Politischen, der in der bis-
herigen Betrachtung des Freiheitsbegriffes keine Rolle gespielt hat, fiir die
Entstehung der modernen politischen Philosophie aber zentral ist: Der Pro-
zess der Sikularisierung.>® Wenn ich von Sikularisierung spreche, so spreche

their actions and dispose of their possessions and persons, as they think fit, within the
bound of the law of nature; without asking leave or depending upon the will of any
other man.« Locke (1963): 340. Wie dieses Zitat aufzeigt, so gibt es einen konkreten
und wichtigen Unterschied zu Hobbes: Locke argumentiert auf der Basis eines Ver-
standnisses von Naturgesetzen. »But though this be a state of liberty, yet, it is not a
state of licence: though man in that state have an uncontrollable liberty to dispose of
his person or possessions, yet he has not liberty to destroy himself, or so much as any
creature in his possession, but where some nobler use than its bare preservation calls
for it. The state of nature has a law of nature to govern it, which obliges every one:
and reason, which is that law, teaches all mankind, who will but consult it, that being
all equal and independent, no one ought to harm another in his life, health, liberty,
or possessions: For men being all the workmanship of one omnipotent and infinitely
wise Maker.« Locke (1963): 341. Fiir weiterfiihrende Literatur sei auf die Monographie
von Macpherson verwiesen: Macpherson, C.B. (1962): The Political Theory of Possessive
Individualism: Hobbes to Locke. Oxford University Press: Oxford.

53  Mirist durchaus bewusst, dass es viele ideenpolitische Assoziationen mit dem Begriff
der Sakularisierung gibt. Ohne diesen im Einzelnen nachgehen zu kénnen, verweise
ich auf die Interpretation Hermann Liibbes des Begriffes der Sakularisierung als ur-
spriinglich neutral, also »gegen das Urteil der Rechtmafigkeit oder Unrechtmafiigkeit
offen.« Sicherlich wurde der Begriff in der Folge als Kampfbegriff zwischen Liberalen
und Glaubenstreuen eingesetzt. Doch auch Libbe kommt in seinem historischen Ab-
riss zu dem Schluss, dass sich die Schirfe des Deutungsgegensatzes im Laufe der Zeit

- 8 14,02.2028, 07:37:48.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

