
Spuren Gottes?
Sozialräume und ihre „Zeichen der Zeit“

Andreas Lob-Hüdepohl

1. Sozialraum: Ort der Gottesbewährung auch Ort der Gotteserfahrung?

Sozialräume gelten längst als Orte der Gottesbewährung – als Orte also,
an denen sich das Vertrauen von Christ:innen in die heilsam-befreiende
Gegenwart des biblischen Gottes in ihrem diakonischen Handeln praktisch
bewährt, egal ob als Einzelne oder als kirchliche Gemeinschaft. Die Zu‐
kunft der Kirchen, so hatte der Jesuitenpater und Widerstandskämpfer
Alfred Delp noch kurz vor seiner Hinrichtung in Berlin-Plötzensee apo‐
diktisch konstatiert, hinge neben einer konsequenten Ökumene vor allem
von ihrer konsequenten Rückkehr zum Dienst am Menschen, also zur
Diakonie, ab: „Damit meine ich das Sich-Gesellen zum Menschen in allen
seinen Situationen mit der Absicht, sie ihm meistern zu helfen, ohne an‐
schließend irgendwie eine Spalte oder Sparte auszufüllen. Damit meine ich
das Nachgehen und Nachwandern auch in die äußersten Verlorenheiten
und Verstiegenheiten des Menschen, um bei ihm zu sein genau und gerade
dann, wenn ihn Verlorenheit und Verstiegenheit umgeben. ‚Geht hinaus‘,
hat der Meister gesagt, und nicht: ‚Setzt euch hin und wartet, ob einer
kommt‘. Damit meine ich die Sorge auch um den menschentümlichen
Raum und die menschliche Ordnung.“1

Nur kurze Zeit zuvor und ebenfalls schon längst in Gewahrsam der NS-
Schergen notierte Dietrich Bonhoeffer in seiner Entwurfsskizze zu einer ge‐
planten Abhandlung über das Wesen der Kirche nicht minder apodiktisch:
„Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie für andere da ist.“ Und sie ist nur
dann für andere da, wenn sie „an den weltlichen Aufgaben des menschli‐
chen Gemeinschaftslebens [teilnimmt], nicht herrschend, sondern helfend
und dienend.“2 Die weltlichen Aufgaben des menschlichen Gemeinschafts‐
lebens oder – in der Diktion Alfred Delps – die „Sorge auch um den men‐

1 A. Delp, Im Angesicht des Todes. Frankfurt a.M. 1981, 141.
2 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft,

hg. von Eberhard Bethge, München 1990, 205f.

45

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schentümlichen Raum und die menschliche Ordnung“ verweisen Kirche,
verweisen kirchliches Leben und nicht zuletzt das Glaubensleben jedes:r
einzelne:n Christ:in in den Raum des Sozialen. Hier, und eben nicht abseits
des alltäglichen Lebens, etwa in den stillen Seitennischen von Kirchen
oder Pfarrhäusern, soll die Frohe Botschaft Gottes, hier soll seine heilsame
befreiende Gegenwart praktisch bezeugt und darin bewährt werden – ob
im individuellen Engagement von Christ:innen bei der lebensdienlichen
Gestaltung ihrer Nachbarschaft oder im Modus kirchlich-verbandlicher
Gemeinwesenarbeit.3

So besehen sind Sozialräume fast schon automatisch auch Orte, an de‐
nen die heilsam-befreiende Gegenwart Gottes erfahren werden kann –
wenigstens von jenen Menschen, die von der lebensdienlichen Gestaltung
des Sozialraumes durch Christ:innen und/oder kirchliche Gemeinschaf‐
ten in ihrer Lebensführung unmittelbar oder mittelbar profitieren. Dies
gilt grundsätzlich auch dann, wenn sie selbst diese heilsam-befreiende
Wirkmacht nicht bewusst mit der Gegenwart des biblischen Gottes in
Verbindung bringen. Dass die christlichen Akteur:innen diakonischen En‐
gagements – so sie sich ausdrücklich in diese diakonische Sendung gestellt
sehen – ihre eigene sozialräumlich konfigurierte Praxis als Gotteserfahrung
für sich und andere begreifen, versteht sich fast von selbst.

Anders gelagert ist aber die Frage, ob der Sozialraum auch Ort der
Gotteserfahrung sein kann, wenn man sie in die umgekehrte Richtung
stellt: Können Gläubige (Christ:innen) im Sozialraum gerade auch dann
Gott erfahren, wenn sie selbst keiner ausdrücklich christlich konturier‐
ten Praxis anderer Christ:innen ansichtig werden? Zugespitzt: Können
Christ:innen gleichsam in der Profanität des Sozialraumes Spuren Gottes
erkennen, die für sie ungeahnt, unerwartet und gerade darin überraschend
neu und innovativ sind? Offenbart sich Gott in Seinem Willen möglicher‐
weise immer wieder neu in der menschlichen Geschichte und Gegenwart?
Werden deren „Zeichen der Zeit“ zu Orten der Gotteserfahrung und Got‐
teserkenntnis, auf deren Deutung keinesfalls verzichtet werden darf ? Und
wenn ja, worin bestehen solche „Zeichen der Zeit“, die für Sozialräume als

3 Vgl. im Überblick: R. Hoburg, Gemeinwesen – Sozialraum, in: A. Lob-Hüdepohl /
G.K. Schäfer (Hg.), Ökumenisches Kompendium Caritas und Diakonie, Göttingen
2022, 339–352; H.-J. Benedict, Kirchliche Gemeinwesenarbeit. Historische Entwick‐
lung, theologische Grundlegung und praktische Probleme gemeinwesenorientierter
Arbeit von Kirchengemeinden und Diakonie im aktivierenden Sozialstaat, in: J. Eu‐
rich u.a. (Hg.), Kirchen aktiv gegen Armut und Ausgrenzung. Theologische Grundla‐
gen und praktische Ansätze für Diakonie und Gemeinde, Stuttgart 2011, 261–279.

Andreas Lob-Hüdepohl

46

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialräume typisch und darin höchst aufschlussreich sind? Entbergen sie
sogar Einsichten, die eine besondere Relevanz für eine diakonische Praxis
besitzen?

In gewisser Weise werden Fragen berührt, die bereits in der Diskussion
um das Charakteristische einer Öffentlichen Theologie aufgegriffen wurden.
Im Protestantismus etwa wendet sich die Programmatik einer Öffentlichen
Theologie gegen eine individualistisch-pietistische Verengung christlichen
Glaubens, indem sie die Relevanz des Evangeliums für die humane Gestal‐
tung von Staat, Wirtschaft und Gesellschaft zur Geltung bringt.4 In diesem
Zusammenhang lässt sie sich auf jene Fragen und Orientierungsbedarfe
ein, die die Öffentlichkeit selbst formuliert und diskutiert. Erst im Medium
zunächst profaner öffentlicher Diskurse speist sie relevante theologische
Erwägungen in die Meinungsbildung räsonierender Öffentlichkeiten ein.
In dieser Verknüpfung entstehen neue Einsichten auch über die eigene
Glaubensposition. Damit werden diese Öffentlichkeiten in gewisser Weise
selbst zum Ort theologisch relevanter Erkenntnisse und in diesem Sinne
zum locus theologicus. Von dieser Perspektive her stellt sich die naheliegen‐
de Frage, ob auch Sozialräume, also dörfliche Nachbarschaften ebenso wie
städtische (Wohn-) Quartiere, eine ähnliche Funktion als generative Orte
religiöser Erfahrungen besitzen und sich in diesem Sinne als spirituelle
Erfahrungsräume erweisen – als Räume also, in denen Menschen die Geist‐
kraft Gottes erspüren und in ihre eigene Lebensgestaltung übersetzen.

4 Vgl. H. Bedford-Strohm, Diakonie in der Perspektive „öffentlicher Theologie“. Ge‐
genwärtige Entwürfe, in: J. Eurich / H. Schmidt (Hg.), Diakonik. Grundlagen –
Konzeptionen – Diskurse, Göttingen 2016, 145–161. Auf evangelischer Seite entspringt
der reformatorischen Haltung der Weltbejahung und der Weltverantwortung, die Fa‐
milie, Beruf und Gesellschaft als Felder gottesdienstlicher Lebensführung neu entdeckt
hat, der Auftrag der Lebensgestaltung, der alles Leben als von Gott geschenktes Leben
wahrnimmt. Dieser Wahrnehmung entspricht auch ein Widerspruch gegenüber einer
einseitigen Orientierung an gesellschaftlichen Leitbildern etwa des Erfolgs, der Schön‐
heit, der Stärke, weil diese die Humanität untergraben und schwache Menschen ins
Abseits stellen (vgl. G. Claß, Aspekte diakonischer Spiritualität, in: V. Herrmann /
R. Merz / H. Schmidt (Hg.), Diakonische Konturen. Theologie im Kontext sozialer
Arbeit, VDWI 18, Heidelberg 2003, (277–291) 289).

Spuren Gottes?

47

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. „Gottes Spuren“ in den „Zeichen der Zeit“ – eine theologisch-ethische
Vergewisserung

Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil hat diese Frage – zumindest für
den römisch-katholischen Raum der Christenheit – eine grundsätzliche
Antwort gefunden: Ja, die gesellschaftliche Öffentlichkeit wie auch konkre‐
te Sozialräume können sich als zeitgenössische Orte theologisch relevanter
Gotteserkenntnisse erweisen. Denn in ihnen können sich „Zeichen der
Zeit“ entbergen, die bislang noch unentdeckte, in gewisser Weise sogar
neue Spuren Gottes enthalten und damit für die Erkenntnis Gottes, für die
Erkenntnis also „seines Ratschlusses“ (Gaudium et spes 11)5, von erhebli‐
cher theologisch-ethischer Relevanz sind.6 Jüngst hat der Orientierungstext
des Synodalen Weges der katholischen Kirche in Deutschland „Auf dem
Weg der Umkehr und der Erneuerung“ nochmals diese Bedeutsamkeit
hervorgehoben: Die „Zeichen der Zeit eröffnen einen wichtigen Zugang,
Gott in der Geschichte und Gegenwart der Menschen zu entdecken.“ Sie
„stehen für Momente, in denen sich etwas Neues offenbart und zur Ent‐
scheidung zwingt. Sie stehen für ein Zeitfenster, ein Momentum, einen
Kairos.“7 Schon aus diesem Grunde besitzen die „Zeichen der Zeit“ eine
heuristische, das eingewöhnte Denken unterbrechende und darin innovati‐
ve Orientierungsfunktion.

Nun sind „Zeichen der Zeit“ aus sich heraus noch keine untrüglichen
Hinweise auf die Spuren Gottes oder auf das, was die Pastoralkonstituti‐
on des Zweiten Vatikanischen Konzils Gaudium et spes (GS) als „Seinen
Ratschluss“ (GS 11) bezeichnet. Zwar eröffnen „Zeichen der Zeit“ einen auf‐
schlussreichen Zugang, Gott in Geschichte und Gegenwart der Menschen
zu entdecken. Die „Selbstmitteilung Gottes“ (Karl Rahner) in seinem Sohn
Jesus Christus ist mit dessen Tod nicht abgeschlossen. Im Gegenteil, sein
Wirken setzt sich fort in den Widerspiegelungen dessen, was sich in seinem

5 Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes, in:
HThKVatII 1, Freiburg i.Br. 2004, 592–749.

6 Vgl. H.-J. Sander, Theologischer Kommentar zur Pastoralkonstitution über die Kirche
in der Welt von heute Gaudium et spes, in: HThKVatII 4, Freiburg i.Br. 2005, 581–886,
bes. 715–720.

7 Büro des Synodalen Weges (Hg.), Auf dem Weg der Umkehr und der Erneuerung.
Theologische Grundlagen des Synodalen Weges der katholischen Kirche in Deutsch‐
land. Orientierungstext, Der Synodale Weg 2, Bonn 2022, 20;22 (https://www.synodale
rweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschue
ren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf) (Zugriff: 30.5.2023).

Andreas Lob-Hüdepohl

48

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf


Namen und angeregt durch seinen Geist („inspiriert“) an heilsam-befreien‐
der Wirkmacht je neu zu erkennen gibt: „Doch ich sage euch die Wahrheit:
Es ist gut für euch, dass ich fortgehe. Denn wenn ich nicht fortgehe, wird
der Beistand nicht zu euch kommen; gehe ich aber, so werde ich ihn
über euch senden. Und wenn er kommt, wird er die Welt überführen und
aufdecken, was Sünde, Gerechtigkeit und Gericht ist.“ (Joh 16,7f.)8

Kurz vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil identifiziert Papst Johannes
XXIII. in seiner Enzyklika Pacem in terris (PT) im „wirtschaftlich-sozialen
Aufstieg der Arbeiterklasse“, im Zusammenwachsen der Völker zu einer
„Menschheitsfamilie“ oder in der Teilhabe der „Frau am öffentlichen Le‐
ben“ untrügliche Spuren Gottes in den „Zeichen der Zeit“.9 Gleichwohl
müssen viele „Zeichen der Zeit“ als solche erst noch identifiziert und nicht
zuletzt in ihrer Ambivalenz wahrgenommen und unterschieden werden.
Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes benennt solche Ambivalenzen –
etwa den allerorten „geschärften Sinn für die Freiheit“, während zugleich
an anderen Orten „neue Arten von gesellschaftlicher und psychischer
Knechtschaft entstehen“; oder die Wachstumskrise, die zu Reichtum und
Wohlstand der einen, aber auch zur Gefangenschaft in „Hunger und Not“
von anderen führt (GS 4).

Deshalb müssen alle „Zeichen der Zeit“ im Geist dessen gedeutet wer‐
den, in dem sich Gottes heilsam befreiende Gegenwart verleiblicht hat
und darin selbst zum unüberbietbaren „Zeichen der Zeit“ (Lk 12,56) ge‐
worden ist: im Leben und Geschick Jesu Christi. Zugespitzt heißt das: Jesu
Geistkraft nimmt in jenen Lebensvollzügen konkrete Gestalt an, in denen
Menschen anderen die menschenfreundlich-lebensbejahende Wirkmacht
in eigener solidarischer Praxis ansichtig machen – einer solidarischen Pra‐
xis, die unterschiedslos allen ihr unbedingtes Erwünscht‑, Anerkannt‑ und
Angenommensein erfahrbar macht, indem sie die Möglichkeit von deren

8 Für die evangelische Theologie veranschlagt M. Welker die Wirkung des Heiligen Geis‐
tes fast gleichsinnig: „Insofern ist der Geist Gottes, der Heilige Geist, keine verstiegene
Angelegenheit, sondern eine Kraft, die den Menschen befähigt, nach Gerechtigkeit zu
streben, und zwar nicht nach irgendeiner abstrakten Gerechtigkeit, sondern nach einer
konkreten, die da heißt: Schutz der Schwachen, Nächstenliebe und die Suche nach
Freiheit, Wahrheit und Frieden.“ (Michael Welker, „Man muss die Nerven behalten.“
Ein Gespräch zwischen Michael Welker und Reinhard Marwick, Zeitzeichen 2020
(https://zeitzeichen.net/node/8249; Zugriff: 2.8.2024)).

9 Pacem in terris. Art. 40–42, in: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchli‐
chen Lehrentscheidungen, begr. Heinrich Denzinger, überarb. u. hg. von Peter
Hünermann, Freiburg i.Br. 371991, Nr. 3955–3997.

Spuren Gottes?

49

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zeitzeichen.net/node/8249
https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zeitzeichen.net/node/8249


humaner Lebensgestaltung respektiert, sichert oder ihnen zuspielt. In und
durch solcherart solidarisch-kommunikative Praxis – so fragmentarisch
und möglicherweise auch in Teilen inkonsistent und widerspruchsbehaftet
sie als menschliche Praxis auch immer bleiben mag – wird „Heil von Gott
her für Menschen“,10 wird – um es mit einem klassischen christlichen To‐
pos zu formulieren – Erlösung gegenwärtig. „Daß Menschen sie darstellen
dürfen, ohne sie erschöpfen zu müssen – das ist das Wesen menschlicher
Freiheit und der Grund ihrer Hoffnung: die geschichtliche Realität der
Erlösung.“11

Solche Erlösung tut immer Not: Denn der geschichtlich konkrete Aus‐
gangspunkt ist immer die Situation des „schon verletzte[n] Mensch[en]“.
Deshalb besteht die Herausforderung solidarischer Praxis nicht in der
Erfüllung irgendwelcher Normvorgaben. Die moralische Herausforderung
besteht vielmehr als „ein geschichtliches Geschehen: unsere konkrete Ge‐
schichte selbst; Menschen in Not; die Menschheit in Not“.12 Deshalb gilt:
Wo sich in geschichtlich-gesellschaftlichen Bezügen solidarische Praxis den
Nöten aller Art zu widersetzen beginnt und auf ein humanes Leben für
alle ausgreift, dort offenbaren sich Spuren der Gegenwart Gottes in diesen
„Zeichen der Zeit“.

Der „wirtschaftlich-soziale Aufstieg der Arbeiterklasse“ (PT 40) oder
auch die zunehmende Teilhabe der „Frau am öffentlichen Leben“ (PT
41) sind zweifelsohne epochale „Zeichen der Zeit“. Sie spiegeln kollektive
Emanzipations- und Befreiungsprozesse sozialer Bewegungen, die erst nach
Jahrzehnten Früchte trugen und den Betroffenen ein – oftmals noch be‐
scheidenes – Mehr an humaner Lebensgestaltung eröffneten. Aber die „Zei‐
chen der Zeit“ zeigen sich keineswegs nur in solch epochalen Umbrüchen.
„Zeichen der Zeit“, in denen sich Spuren Gottes und „seines Ratschlusses“
(GS 11) finden lassen, können sich auch sehr kleinteilig oder kleinräumlich
zu erkennen geben – bis hin zum lautlosen Schrei eines Menschen, der in
seinem Leiden um seine Würde kämpft.

Gerade der Schrei von Bedrängten aller Art besitzt eine hohe theologi‐
sche Bedeutsamkeit. Der Schrei der Bedrängten im Sklavenhaus Ägyptens
bildet den Ausgangspunkt für einen Prozess, in dem sich inmitten von

10 E. Schillebeeckx, Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen Lebens‐
praxis, Freiburg i.Br. 1977, 725.

11 Th. Pröpper, Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie,
München 21988, 210.

12 Schillebeeckx, Christus und die Christen, 639.

Andreas Lob-Hüdepohl

50

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Not und Unheil die heilsam-befreiende Gegenwart Gottes ausweislich der
biblischen Erzählungen Bahn bricht:13 „Ich habe den Schrei über ihre Be‐
dränger gehört“ (Ex 3,8). Der Schrei der Armen und Bedrängten ist freilich
erheblich mehr als ein bloßes Aufschreien, in dem sich ein momentaner
Schmerz kurzfristig Luft verschafft. Im Schrei artikuliert sich vielmehr das
fundamentale Widersetzen eines Menschen gegenüber einer gesellschaftli‐
chen Wirklichkeit, die persönliches Leid, Marginalisierung und Unterdrü‐
ckung hervorruft, stabilisiert oder auch nur zulässt.14 Der Schrei von Ar‐
men – ob eines Einzelnen oder eines ganzen Kollektivs – fordert andere
auf, das ihnen Mögliche zu ergreifen, den alltäglichen Zustand des Leidens
an den Verhältnissen zu durchbrechen – so wie der biblische Gott als der
ganz Andere das Befreiungsgeschehen des Exodus auslöst und Sein Volk
aus dem Sklavenhaus Ägyptens führen lässt. „Wer diesen Aufschrei des
Schmerzes hört, wird davon überrascht, aufgeschreckt: Der Schrei bricht
in seine geordnete, alltägliche Welt hinein als Zeichen, als der Schall oder
der Lärm, der die abwesende Anwesenheit eines Menschen inmitten des
Leidenden ahnen lässt.“15

Entscheidend ist: Der Schrei der Leidenden und Marginalisierten ist
schon ihre erste Tat auf dem Weg ihrer heilsamen Befreiung. Mit ihm
beginnen sie, ihre Angst und Ohnmacht zu besiegen und damit ihre Würde
als Subjekte ihrer eigenen Lebensgeschichte einzufordern und zu behaup‐
ten – und sei es als Akt eines letzten Protestes, sich nicht abfinden zu
wollen mit dem erlittenen Schicksal: „Jesus aber schrie laut auf. Dann
hauchte er den Geist aus.“ (Mk 15,37) Dieser Schrei Jesu ist Kulminations‐
punkt eines solchen letzten Protestes und seines offensichtlich obsiegenden
Vertrauens auf einen Gott, der selbst in der Finsternis eines furchtbar
gewaltsamen Todes dem Leidenden und Geschundenen die Treue hält.
Darauf auch für sich zu vertrauen, kann Menschen befähigen, sich selbst
ebenfalls nicht ihrem bedrängenden Schicksal zu ergeben, sondern sich
ihm zu widersetzen – und sei es nur höchst fragmentarisch im äußersten
Pianissimo eines stummen Schreis. Ihr selbst stummer Schrei wird zum
„Zeichen der Zeit“, das zur entschiedenen Antwort herausfordert.

13 Vgl. ausführlich J.S. Croatto, Exodus. A Hermeneutics of Freedom, New York 1981.
14 Vgl. J.B. Metz, Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in pluralistischer

Gesellschaft. Freiburg i.Br. 22006, 135f.
15 E. Dussel, Prophetie und Kritik, Fribourg i.Ue. 1989, 10.

Spuren Gottes?

51

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die konfliktive Grundsignatur von Sozialräumen

Solcherart Schreie sind auch in Sozialräumen vernehmbar. Dies ist keine
lakonische, sondern eine anspruchsvolle Feststellung – zumindest dann,
wenn man die konfliktive Grundsignatur von Sozialräumen ernst nimmt
und das oftmals entschärfte Verständnis von Sozialraumorientierung, das
in Caritas, Diakonie und Sozialer Arbeit vorherrscht, überwindet.

Sozialraumorientierung – mitunter auch mit Gemeinwesenarbeit gleich‐
gestellt – steht in der Sozialen Arbeit zunächst für das Bemühen, indivi‐
duelle Hilfebedarfe für unterstützungsbedürftige Leistungsberechtigte so
in den sozialen Nahraum (Nachbarschaft, Quartier usw.) einzubetten,
dass über Vernetzung mit anderen Akteur:innen dessen Ressourcen für
die Sicherung und/oder Optimierung der Hilfeleistungen genutzt werden
können. Damit einher geht oftmals die administrative Strategie kommuna‐
ler Entscheidungs- und Kostenträger, leistungserbringende Dienste zu de‐
zentralisieren und kontraproduktive Versäulungen der Angebotsstrukturen
aufzubrechen. Dazu dient der Aufbau von quartiersbezogenen Interventi‐
onsteams ebenso wie die aktivierende Förderung vorfindlicher endogener
Ressourcen des jeweiligen Sozialraumes wie Vereinen, Schulen, Kirch‐
gemeinden usw.16 Insofern gilt die Leitoption: nicht nur im Sozialraum
arbeiten, sondern mit ihm, und das bedeutet auch, ihn selbst als Ressource
für die Lebensgestaltung und Lebensbewältigung seiner Bewohner:innen
zu entwickeln und ihn zu einer „enabling community“17 zu befähigen.

Die Fokussierung auf die Ressourcen, die Sozialräume bei der produk‐
tiven Lebensgestaltung und Bewältigung komplexer Lebenslagen für Men‐
schen in prekären Lebenslagen zweifelsohne besitzen und deshalb in deren
Sinne entwickelt und genutzt werden sollten, kann freilich übersehen las‐
sen, dass Sozialräume für bestimmte Personen(-gruppen) prekäre Lebens‐
lagen oftmals erst hervorrufen oder diese zumindest fest- und fortschrei‐

16 Vgl. im Überblick F. Kessl / Ch. Reutlinger, Sozialraumorientierung, in:
R.‑Ch. Amthor u.a. (Hg.), Kreft / Mielenz Wörterbuch Soziale Arbeit, Weinheim /
Basel 92021, 849–853; ausführlich: F. Kessl u.a. (Hg.), Handbuch Sozialraum, Wies‐
baden 22019.

17 A. Lob-Hüdepohl / S. Kurzke-Maasmeier, Menschenrechtliche Implikationen
einer Enabling Community. Sozialethische Grundsätze und professionelle Herausfor‐
derungen, in: Evangelische Stiftung Alsterdorf / Katholische Hochschule
für Sozialwesen Berlin (Hg.), Enabling Community. Anstöße für Politik und
soziale Praxis, Hamburg 2011, 56–66. Dieser Gedanke wird aufgegriffen und weiter
appliziert von Gerhard Wegener.

Andreas Lob-Hüdepohl

52

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben. Darauf hat insbesondere Pierre Bourdieu hingewiesen. Wie der phy‐
sische Raum durch das Zueinander seiner unterschiedlichen Bestandteile
strukturiert und „aufgemacht“ wird (Straßen, See, Ufer, hügelige Topogra‐
phie usw.), so wird auch der soziale Raum (des zwischenmenschlichen
Miteinanders) durch Begrenzungen, Ausschließungen, Positionierungen
der ihn konstituierenden Personen, soziale Rollenmuster usw. strukturiert.
Jeder soziale Raum weist zudem „die Tendenz auf, sich mehr oder weniger
strikt im physischen Raum in Form einer bestimmten distributiven Anord‐
nung von Akteuren und Eigenschaften niederzuschlagen.“ Daraus folgt für
Bourdieu, „daß alle Unterscheidungen in Bezug auf den physischen Raum
sich wiederfinden im reifzierten sozialen Raum (oder was auf dasselbe
hinausläuft, im angeeigneten physischen Raum)“.18

Mehr noch: Die sozialen Realitäten mit ihren Distinktionen, Ein- und
Ausschlüssen schreiben sich dauerhaft in die Konstellationen der physi‐
schen Welt – etwa eines Stadtquartiers oder des Zueinanders unterschied‐
licher Stadtquartiere – ein. Das wird interessanterweise dort besonders au‐
genfällig, wo der soziale Raum (als der angeeignete und darin sozial struk‐
turierte physische Raum) eines dichtbevölkerten Stadtquartiers eigentlich
eine soziale Nähe zwischen unterschiedlich ausgestatteten Bevölkerungs‐
schichten vermuten lässt. Etwa in der berühmten Berliner Mischung, wie
sie in den Gründerzeitvierteln des ausgehenden 20. Jahrhunderts für die
schnell wachsende Metropole typisch war: Die – heutigen – Altbauten der
innerstädtischen Bezirke weisen regelmäßig vier Stockwerke des Vorder‐
hauses auf, dem sich bis zu vier umbaute Hinterhöfe (euphemistisch „Gar‐
tenhäuser“ genannt) anschlossen – eine Mischung aus Werkstätten und
Wohnungen für die Arbeiterfamilien. Die erste Etage des Vorderhauses war
mit einer Raumhöhe von über drei Metern die Beletage. Je höher die Lage
der Stockwerke, desto niedriger wurde die Raumhöhe und desto kleiner
wurden die Wohnungsschnitte. Während in der Beletage die wohlhabenden
Familien wohnten, teilten sich in den oberen Etagen oder in den Hinter‐
häusern viele ärmere Familien den knappen Wohnraum. Und obwohl sie
sprichwörtlich unter einem Dach lebten, gingen sie strikt getrennte Wege.
Obwohl physisch nahe, trennte das höchst ungleich verteilte soziale und
kulturelle Kapital die Lebenswelten der Bewohner:innen in dem eigentlich
gemeinsam geteilten physischen Lebensraum.19

18 P.  Bourdieu, Physischer, sozialer und angeeigneter physischer Raum, in: M. Wentz
(Hg.), Stadt-Räume, Frankfurt a.M. / New York 1991, (25–34) 26.

19 Vgl. auch entsprechende Befunde a.a.O., 31f.

Spuren Gottes?

53

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst bei physischer Nähe kommt es offensichtlich zu einer sozialen
Segregation, die über kurz oder lang zur räumlichen Entmischung führen
kann.20 Zumindest in städtischen Sozialräumen, die für gewöhnlich eine
deutlich höhere interne wie externe Mobilität ihrer Bevölkerung aufweisen,
entstehen einerseits „bevorzugte“ Sozialräume, in die die wohlhabenderen
Bevölkerungsschichten hinzuziehen wählen, und andererseits „benachtei‐
ligte“ Sozialräume, in denen die Restbevölkerung entweder verbleiben muss
oder aus anderen Quartieren hineingedrängt wird. Physisch-räumliche Se‐
gregation führt zur Entmischung und Homogenisierung von Lebenswelten.
Sie kann damit die Aufwärtsdynamiken bevorzugter Sozialräume befeu‐
ern wie umgekehrt die Abwärtsdynamiken von benachteiligten Sozialräu‐
men verschärfen. Im letztgenannten Fall kann sie bei den Betroffenen zu
einem kumulierenden Verliererschicksal führen – insbesondere dann, wenn
Ausgrenzungserfahrungen sowohl in ökonomischer (z.B. Erwerbslosigkeit,
„prekärer Reichtum“) als auch in institutioneller (z.B. Verlust von Zugän‐
gen zu öffentlichen Dienstleistungen), kultureller (z.B. Bildungsferne) und
sozialer Hinsicht sich wechselseitig verstärken. Die Folge ist in der Regel
Resignation, Apathie und weiterer Rückzug.

Freilich ist das nur die eine Seite von sozialräumlicher Segregation.
Zweifelsohne dominieren diese Negativeffekte. Gleichwohl droht, worauf
der Stadtsoziologe Hartmut Häußermann hinweist, ein bemerkenswerter
Sachverhalt übersehen zu werden, den bereits vor 60 Jahren die stadtsozio‐
logische Forschung in den USA beobachtet und mit empirischen Daten
unterlegt hat. Selbst extrem segregierte Quartiere, die im Zuge umfangrei‐
cher Stadtentwicklungsprogramme durch flächendeckende Sanierung des
Hausbestandes und öffentlicher Infrastruktur beseitigt werden sollten, wa‐
ren keineswegs durch völlige soziale Desintegration und soziale Isolation
geprägt. Stattdessen wiesen sie oftmals „Formen von Gemeinschaftlichkeit,
wechselseitiger Anerkennung und Hilfe“ auf, die informelle, gleichwohl
tragfähige Institutionen sozialer Integration darstellen. Insofern sind selbst
solche prekären Sozialräume in bestimmter Hinsicht ambivalent: Sie sind
„einerseits Ergebnis von versagten Wahlmöglichkeiten und Diskriminie‐
rungen“ und haben „damit eine benachteiligende Wirkung“. Andererseits
ermöglichen sie gerade „aufgrund der sozialen Homogenität eine Binnenin‐
tegration, die vielfältige Formen nachbarschaftlicher Solidarität und vor al‐

20 Vgl. zum Ganzen H. Häußermann, Wohnen und Quartier. Ursachen sozialräumli‐
cher Segregation, in: E.-U. Huster u.a. (Hg.), Handbuch Armut und soziale Aus‐
grenzung, Wiesbaden 2008, 335–349.

Andreas Lob-Hüdepohl

54

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lem wechselseitigen Respekt“ ermöglicht. Solchermaßen zurückgebliebene
Stadtquartiere können deshalb nicht nur als „Schutzräume für Arme und
Alte“ fungieren, sondern zugleich eine „widerständige Kultur“21 ausbilden.
Diese Funktionen werden durch stadtplanerische Eingriffe von außen und
oben bedroht und stehen den Bewohner:innen nicht mehr als Netzwerkres‐
source zur Verfügung.

4. Bruchlinien und Ränder sozialer Räume als Orte aufblitzender
Gottesspuren

Selbst stark segregierte Sozialräume können sich als Biotope „alltäglicher
Widerständigkeit“22 erweisen, deren Bewohner:innen sich im vielleicht
anfänglich nur stummen Protest basaler Solidarbeziehungen gegen ihre
prekäre Lebenslage zur Wehr setzen. Es überrascht nicht, dass solche
Sozialräume in den USA der 1930er Jahre zum Geburtsort einer Bewe‐
gung des Community Organizing wurden, die allen Fragmentierungen und
Exklusionserfahrungen der betroffenen Bevölkerung zum Trotz an diese
basalen kleinräumlichen Solidarformen anknüpfte und diese zu einem
handlungsfähigen Wir zu entwickeln trachtete. Und es nimmt ebenso we‐
nig Wunder, dass sich von Beginn an auch religiös grundierte Personen
und Gemeinschaften im Community Organizing aktivierten, weil sie da‐
rin den Glutkern solidarischer Praxis erblickten und als ein theologisch
bedeutsames „Zeichen der Zeit“ identifizierten. Gelegentlich labelten sie
ganze Stadterneuerungsaktivitäten ausdrücklich mit biblischen Metaphern.
Im New Yorker Stadtteil Brooklyn etwa benannten die Akteur:innen den
Wiederaufbau eines großen Siedlungsgebietes für Menschen in prekären
Lebenslagen nach der im Buch Nehemia überlieferten biblischen Erzäh‐
lung vom nachexilischen Wiederaufbau von Jerusalem und Judäa.23 Sie
begründeten damit eine Tradition, die bis heute als Faith Based Community

21 Alle Zitate a.a.O., 339.
22 H. Rein, Erwerbslosenbewegung. Besonderheiten, Erfolge, Perspektiven, www.bag–

ple–sa.de/ord/_themen/erwerbslosenproteste/ Vortrag_2011.php (Zugriff: 21.11.2012).
23 Vgl. M. Gecan, Eine Bürgerplattform gestaltet Brooklyn. Die Geschichte der Nehe‐

miah-Häuser, in: T. Meier u.a. (Hg.), Community Organizing. Eine Einführung,
Weinheim / Basel 2022, 96–101.

Spuren Gottes?

55

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bag
https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bag


Organizing vor allem im angelsächsischen Raum eine zentrale Rolle dieses
spezifischen Ansatzes sozialraumorientierten Arbeitens spielt.24

Von besonderem Interesse ist hier der Umstand, dass religiöse Akteur:in‐
nen vorfindliche Prozesse sozialräumlicher Gestaltung als theologisch be‐
deutsame Herausforderung begreifen und sich vor dem Hintergrund ihrer
religiösen Selbstverständnisse und Traditionen engagieren. Auch wenn die
Begriffe selten ausdrücklich verwendet werden, verstehen sie diese Prozesse
als „Zeichen einer Zeit“, in denen eine marginalisierte Bevölkerung sich
dem Prekären ihrer Lebenssituation widersetzt und sich zu solidarischer
Praxis verschwistert. Darin sehen sie gewissermaßen Spuren der Gegen‐
wart Gottes, die „Seinen Ratschluss“ (GS 11) zu erkennen geben und von
ihnen die Antwort ihrer eigenen praktizierten Mitwirkung einfordern.

Vermutlich wird diese Deutung (gewissermaßen als Anrufung Gottes)
durch die spezifische Methodik des Community Organizing begünstigt.
Denn im Mittelpunkt steht zunächst nicht das Verfolgen eines bestimm‐
ten politischen Zieles – etwa des Baus von Wohnungen oder der Verbes‐
serung der sozialen wie gesundheitlichen Infrastruktur eines Quartiers.
Zunächst geht es um den Aufbau tragfähiger Beziehungen zwischen den
Bewohner:innen eines Quartiers und damit um die Etablierung eines „star‐
ken Wir“.25 Dies ist keineswegs trivial. Denn trotz einer vorfindlichen
„alltäglichen Widerständigkeit“ ist die lokale Bevölkerung oftmals sehr
fragmentiert. Gruppen sind gegeneinander abgeschottet. Widersprechende
Interessen erweisen sich als hohe Barrieren. Auf solche regelmäßig ungüns‐
tigen Ausgangsbedingungen reagiert das Community Organizing durch ein
fünfschrittiges Vorgehen: connecting (Zusammenbringen von Gruppen, die
bislang nicht in Kontakt stehen); listening (wechselseitiges Zuhören und
Verstehen); bridging (Brückenbauen durch Ermittlung von Schnittmengen
gemeinsam geteilter Interessen usw.); shaping (Gestaltung des gemeinsam
geteilten Quartiers) sowie transforming (als Veränderung der bisherigen
Denk- und Handlungsmuster, die die interne Segregation eines Sozialrau‐
mes in die „Köpfe und Herzen“ der einzelnen Gruppen verlängern und sich
somit als Teil des Problems erweisen).

24 Vgl. L. Bretherton, Der Ursprung des Community Organizings. Eine Geistesge‐
schichte, in: T. Meier u.a. (Hg.), Community Organizing. Eine Einführung, Wein‐
heim / Basel 2022, 30–74.

25 Vgl. A. Lob-Hüdepohl, Starkes Wir. Der kirchliche Beitrag zu solidarischen Nach‐
barschaftsnetzwerken, HerKorr 63 (5/2009), 259–264.

Andreas Lob-Hüdepohl

56

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Methodenelement verdient besondere Beachtung: das Zuhören (lis‐
tening) in einem emphatischen Sinne. Denn diesem Zuhören geht es –
entgegen einem ersten Anschein – nicht darum, im Gegenüber das heraus‐
zuhören, was bereits gemeinsam geteilt wird, und es als Basis gemeinsamen
Handelns zu nutzen. Diese Hör-Absicht wäre mit Blick auf das angestrebte
Ziel zwar durchaus plausibel: Wir blenden das Differente aus und konzen‐
trieren uns auf das allseits Verbindende. Sondern es geht diesem Zuhören
um das Verstehen der Anderen in der Andersheit ihrer Auffassungen, Ein‐
schätzungen und Selbstverständnisse einschließlich ihrer je spezifischen
Verletzungserfahrungen wie Hoffnungspotentiale – egal, aus welchen reli‐
giösen, weltanschaulichen oder schlicht profanbiographischen Quellen sie
sich speisen. Dieser Modus des Zuhörens ist Teil eines im eigentlichen
Sinne des Wortes dialogischen Geschehens:26 Es öffnet sich dem Anderen,
der Andersheit seiner Bedürftigkeit, die in die eigene Welt hereinbricht,
innehalten lässt und damit die eigenen Selbst- und Weltverständnisse un‐
terbricht. Ob und wie sie zur Korrektur des bisherigen Denkens und Han‐
delns anregen, steht zunächst hintan. Das kann und wird sich erst zeigen,
wenn das dialogische Geschehen weiter voranschreitet. Immerhin ist es ja
ein wechselseitiges und kein einliniges Geschehen. Wichtig ist zunächst nur
das Moment des Unterbrechens.

Solche alltagsweltlichen Unterbrechungen als Ausgangspunkt für die ei‐
genen Such- und Orientierungsbewegungen können durchaus mit einer
bestimmten Form geistlicher Übungen („Exerzitien“) verglichen werden.
Geistliche Übungen dienen der Selbstvergewisserung eines Menschen über
die (Aus-)Richtung seiner Lebensgestaltung, die aus der eigenen Glaubens‐
überzeugung zehrt. Exerzitien werden in der Regel mit der Abgeschieden‐
heit bestimmter Orte – etwa eigener Exerzitienhäuser oder Klöster – in
Verbindung gebracht, in der Exerzierende in Meditation und Gebet gewis‐
sermaßen in sich einkehren können. Eine entgegengesetzte Tradition hat
sich in den letzten Jahrzehnten in Gestalt der „Exerzitien auf der Straße“27

etabliert. Diese nutzt die Straße als Inbegriff des Öffentlichen Raumes

26 Vgl. E. Levinas, Dialog, in: F. Böckle u.a. (Hg.), Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft, Bd. 1, Freiburg i.Br. / Basel / Wien 1981, 61–85.

27 Ch. Herwartz, Auf nackten Sohlen. Exerzitien auf der Straße. Ignatianische Impulse,
Würzburg 2006. Eine ausführliche pastoraltheologische und in diesem Sinne auch
diakonietheologische Würdigung hat Michael Schindler vorgelegt in seinem Werk:
Gott auf der Straße. Studie zu theologischen Entdeckungen bei den Straßenexerzitien,
Tübinger Perspektiven zur Pastoraltheologie und Religionspädagogik 54, Diss. Uni‐
versität Tübingen, Berlin / Münster i.Westf. 2016.

Spuren Gottes?

57

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als genau den Ort eines Sozialraumes, an dem die Exerzierenden durch
die Beobachtung von Alltagsabläufen und besonders durch Gespräche mit
Menschen, die offensichtlich am Rande der Gesellschaft leben, Spuren
Gottes identifizieren, die für ihre Lebensgestaltung in irgendeiner Weise
relevant sind. Welche Alltagsabläufe oder welche Personen ihre Aufmerk‐
samkeit erregen, verbleibt dem Zufall überlassen: Die Exerzierenden gehen
durch ein Quartier, verweilen auf Plätzen, lassen sich am Gemüsestand
in ein Gespräch verwickeln usw. Einzige Vorgabe ist, dass sie sich einer
Lebenswelt aussetzen, die ihnen bislang nicht nur unbekannt ist, sondern
sogar befremdlich erschien. Nur das Sich-einem-Befremdlichen-Aussetzen
lässt Raum für Erfahrungen, die das Eigene unterbrechen.

Viele Teilnehmer:innen dieser Straßenexerzitien berichten von bewegen‐
den Augenblicken und Begebenheiten mit Menschen, die in den Bruchlini‐
en oder an den Rändern von Nachbarschaften und Quartieren ihr Leben
leben, gezeichnet von Schicksalsschlägen ebenso wie Lebensfreude, in de‐
nen immer wieder Hoffnung und Lebensmut aufblitzt. Solche Augenblicke
und Begebenheiten nehmen sie als Gotteserfahrungen wahr.28 Einer der
Begründer dieser Straßenexerzitien, der Jesuit und Arbeiterpriester Christi‐
an Herwartz, empfiehlt deshalb, in solchen Augenblicken und Begebenhei‐
ten – wenn möglich – die Schuhe auszuziehen. Mit diesem Ritual will
er in Erinnerung an die Berufungsgeschichte des Moses am brennenden
Dornbusch („Lege deine Schuhe ab; denn der Ort, an dem du stehst, ist
heiliger Boden“ [Ex 3,5]) ein Gespür für die Heiligkeit, ja für die Sakralität
dieses Moments vermitteln.

Natürlich bestehen zwischen den Exerzitien auf der Straße und den
Netzwerktreffen des Community Organizing große Unterschiede: Die Erste‐
ren dienen der höchstpersönlichen Selbstvergewisserung und – wenn man
so will – der geistlich geübten Selbsterneuerung (Rekreation); die Letzteren
dienen dem Aufbau eines starken Wir zur Selbstbemächtigung auf dem Weg
der Erneuerung eines ganzen Stadtteils. Aber beide Vollzüge von Hören
und Verändern machen auf ihre je eigene Weise deutlich, dass Sozialräume
– in Form der Straße wie in Gestalt eines Stadtquartiers – gerade an ihren
Bruchlinien und Rändern zugleich auch Räume spiritueller Erfahrungen
sein können – im Lesen der Spuren Gottes in diesen spezifischen „Zeichen

28 Eine Zusammenstellung authentischer Erfahrungen bietet die Festschrift für das
Wohn- und Lebensprojekt der Jesuitenkommunität in Berlin-Kreuzberg in: Ch. Her‐
wartz, Gastfreundschaft. 25 Jahre Wohngemeinschaft Naunynstraße, Berlin (Eigen‐
verlag) 2004, 294–312.

Andreas Lob-Hüdepohl

58

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Zeit“. Beiden geht es je auf ihre Art um die Schulung einer seismo‐
graphischen Empfindsamkeit für überraschend Neues. Und es überrascht
nicht, dass viele Teilnehmer:innen an Straßenexerzitien beruflich oder
ehrenamtlich in sozialräumliche Zusammenhänge eingebunden sind, selbst
wenn sie sich nicht oder wenigstens nicht ausdrücklich der beschriebenen
Methodik des Community Organizing bedienen.

5. Die verlorene Spur und der vermisste Gott

Als zu Beginn der 1990er Jahre die Kirche der katholischen Pfarrgemeinde
St. Marien-Liebfrauen außerhalb der Gottesdienste wie die evangelischen
Kirchen verschlossen bleiben sollte – im „Problembezirk“ Kreuzberg SO36
häuften sich die Fälle von Verschmutzung und Vandalismus –, erreichte
den damaligen Vorsitzenden des Pfarrgemeinderates ein sehr nachdenklich
stimmender Einspruch. Die Absenderin war eine Mutter von drei Kindern
– offensichtlich in prekärer Lebenslage. Wo solle sie zukünftig, so ihr Ein‐
wand, ihre Tränen weinen, wenn dieser letzte Ort des stillen Rückzugs in
diesem quirligen und aufgeregten Stadtteil verschlossen bliebe? Zwar würde
sie ob ihres Lebensschicksals kaum noch an einen Gott glauben können.
Aber wenn es ihn überhaupt geben sollte, dann solle er – in seinem Haus! –
sie weinen sehen und klagen hören – im Angesicht des großen Kreuzes, das
über dem Altar schwebt und ganz automatisch alle Blicke auf sich zieht. All
das könne doch die Pfarrgemeinde nicht einfach dadurch verhindern, dass
sie die Kirche einfach verschließe.

Auch diese Facette gehört zur Realität von Sozialräumen. Sie sind nicht
nur Orte, an denen man Gott auf dessen heilsam-befreiende Spuren kom‐
men kann. Sie sind auch Orte, an denen diese seine Spuren schmerzlich
vermisst werden. Auch das gehört zu den „Zeichen der Zeit“, die Sozialräu‐
me entbergen können. Inmitten ihrer Bruchlinien und an ihren Rändern
zeugen die stummen Schreie Gescheiterter von diesem Vermissen. Diese
Zeichen offenbaren: Vor der Theodizee-Frage gibt es auch in Sozialräumen
kein Entkommen. Eine abschließende und theologisch allseits befriedigen‐
de Antwort auf die Frage, warum Gott das manches Mal schier unermess‐
liche Leid prekärer Lebensverhältnisse in „abgehängten“ Sozialräumen zu‐
lassen kann, verbietet sich. Sie könnte nur als eine heimliche Versöhnung

Spuren Gottes?

59

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit ihm hinter dem Rücken und zu Lasten der Opfer verstanden werden.29

Stattdessen ist die Trauer über das Vermissen, das sich gelegentlich zur
Klage und Anklage gegen Gott steigern mag, ernst und zum Anlass zu
nehmen, sich angesichts solcher Verzweiflung über das als ungerechtfertigt
empfundene Leid selbst die eigene Ratlosigkeit einzugestehen.

Zweifellos sind Christ:innen im Ringen um eine angemessene Rechtferti‐
gung Gottes angesichts des Leidens der Welt niemals nur „Fragende“; sie
sind immer auch „Gefragte zugleich“.30 Gefragt ist aber keine theoretische
Beantwortung der Theodizee; sondern gefragt ist eher eine, wie Regina
Ammicht Quinn es nennt, „praktisch-authentische Theodizee“31. Darunter
wäre der Rechtfertigungsversuch Gottes durch eine Praxis von Menschen
zu verstehen, die das Leiden, die das Verletztsein ernst nimmt; die die Vul‐
neranz zwischenpersönlicher oder institutionell vermittelter Beziehungen
zu überwinden sucht; und die in dieser solidarischen Praxis jene rettend-
heilende Wirklichkeit zur Darstellung bringt, die Christ:innen als ihren
Gott bekennen. Aber auch eine praktische Theodizee bleibt immer offen:
offen zunächst mit Blick auf ihr praktisches Gelingen, das immer unter
dem Vorbehalt des Fragmentarischen verbleibt; offen vor allem aber als
Frage nach dem letzten Warum menschlichen Leidens, das ihr entschiede‐
nes Engagement für die Belange Geschädigter und Gescheiterter niemals
vollumfänglich beantworten kann. In diesem Punkt lässt auch eine prakti‐
sche Theodizee nur Ratlosigkeit zurück.

In seinem „Plädoyer für die Freunde Hiobs“ stellt Jürgen Ebach deren
erste Reaktion auf die Leiden des Hiob heraus. Bevor sie gegenüber Hiob
für eine konsequente Auslegung des Tun-Ergehen-Zusammenhangs argu‐
mentieren, auf der Gerechtigkeit Gottes beharren und daher auf Hiobs
Schuld schließen, schweigen sie mit Hiob und geben so dessen verzweifel‐
tem Ringen mit Gott nicht nur aus taktischen Gründen Raum, sondern
auch aus solidarischen, aus mitleidenden Gründen.32 Hier zeichnet sich die
Kontur einer praktisch-authentischen Theodizee der besonderen Art ab,

29 Vgl. U. Hedinger, Wider die Versöhnung Gottes mit dem Elend. Eine Kritik des
christlichen Theismus und A-Theismus, Zürich 1972.

30 Th. Pröpper, Fragende und Gefragte zugleich. Notizen zur Theodizee, in:
T.R. Peters u.a. (Hg.), Erinnern und Erkennen. Denkanstöße aus der Theologie
von Johann Baptist Metz, Düsseldorf 1993, 33–58.

31 R. Ammicht Quinn, Von Lissabon nach Auschwitz. Zum Paradigmenwechsel in der
Theodizeefrage, Freiburg i.Br. 1992, 253.

32 Vgl. J. Ebach, Gott und die Normativität des Faktischen. Plädoyer für die Freunde
Hiobs, in: M. Schibilsky (Hg.), Kursbuch Diakonie, Neukirchen-Vluyn 1991, 161–
172.

Andreas Lob-Hüdepohl

60

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die man als beredtes Schweigen bezeichnen könnte. Das beredte Schweigen
hält die Spannung offen zwischen der Erfahrung schmerzhaften Vermissens
und der Verheißung Gottes rettend-befreiender Nähe. Denn wer noch sei‐
nen rettend-befreienden Gott vermisst und darüber ihm gegenüber klagt,
der oder die rechnet noch damit, dass es diese Wirklichkeit gibt, und
fordert deren verheißene Gerechtigkeit für sich und andere ein. Die Klage
über das Vermissen Gottes führt gerade nicht zu Fatalismus und Lethargie.
Im Gegenteil, sie unterbricht die Selbstgewissheit von blindlings auf die
Wirklichkeit Gottes vertrauenden Menschen, die sie gerade unempfindlich
machen kann gegenüber dem Leiden verstummter Menschen und den
Verwerfungen menschlicher Gesellschaft. Denn eine unbeirrt-triumphalis‐
tische Heilsgewissheit verleitet zur billigen Vertröstung auf bessere Zeiten
und narkotisiert allzu schnell das Aufbegehren, das Sich-nicht-abfinden-
Wollen mit den pathologischen Zuständen der Zeit, das Sich-Widerset‐
zen um der Leidenden und Marginalisierten willen. Das aufmerksame
Hineinhören in die Vielstimmigkeit von Sozialräumen darf deshalb diese
Stimmen des Vermissens in der Geschäftigkeit des eigenen Engagements
keinesfalls überhören. Nur so sind Sozialräume als Gelegenheiten spirituel‐
ler Erfahrungen vollständig vermessen. Nur so lassen sich in ihnen Spuren
Gottes identifizieren, die auf neue Wege weisen.

Literatur

Ammicht Quinn, Regina, Von Lissabon nach Auschwitz. Zum Paradigmenwechsel in
der Theodizeefrage, Freiburg i.Br. 1992.

Bedford-Strohm, Heinrich, Diakonie in der Perspektive „öffentlicher Theologie“.
Gegenwärtige Entwürfe, in: Eurich, Johannes / Heinz Schmidt (Hg.), Diakonik.
Grundlagen – Konzeptionen – Diskurse, Göttingen 2016, 145–161.

Benedict, Hans-Jürgen, Kirchliche Gemeinwesenarbeit. Historische Entwicklung,
theologische Grundlegung und praktische Probleme gemeinwesenorientierter Arbeit
von Kirchengemeinden und Diakonie im aktivierenden Sozialstaat, in: Eurich,
Johannes u.a. (Hg.), Kirchen aktiv gegen Armut und Ausgrenzung. Theologische
Grundlagen und praktische Ansätze für Diakonie und Gemeinde, Stuttgart 2011,
261–279.

Bonhoeffer, Dietrich, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus
der Haft, hg. von Eberhard Bethge, München 1990.

Büro des Synodalen Weges (Hg.), Auf dem Weg der Umkehr und der Erneuerung.
Theologische Grundlagen des Synodalen Weges der katholischen Kirche in Deutsch‐
land. Orientierungstext, Der Synodale Weg 2, Bonn 2022 (https://www.synodalerwe
g.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschuer
en/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf) (Zugriff: 30.5.2023).

Spuren Gottes?

61

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf


Bourdieu, Pierre, Physischer, sozialer und angeeigneter physischer Raum, in: Wentz,
Martin (Hg.), Stadt-Räume, Frankfurt a.M. / New York 1991, 25–34.

Bretherton, Luke, Der Ursprung des Community Organizings. Eine Geistes‐
geschichte, in: Meier, Tobias u.a. (Hg.), Community Organizing. Eine Einführung,
Weinheim / Basel 2022, 30–74.

Claß, Gottfried, Aspekte diakonischer Spiritualität, in: Herrmann, Volker / Rai‐
ner Merz / Heinz Schmidt (Hg.), Diakonische Konturen. Theologie im Kontext
sozialer Arbeit, VDWI 18, Heidelberg 2003, 277–291.

Croatto, José Severino, Exodus. A Hermeneutics of Freedom, New York 1981.
Delp, Alfred: Das Schicksal der Kirchen, in: ders., Im Angesicht des Todes. Frank‐

furt a.M. 1981, 138–144.
Pacem in terris, in: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrent‐

scheidungen, begr. Heinrich Denzinger, überarb. u. hg. von Peter Hünermann,
Freiburg i.Br. 371991, Nr. 3955–3997.

Dussel, Enrique, Prophetie und Kritik, Fribourg i.Ue. 1989.
Ebach, Jürgen, Gott und die Normativität des Faktischen. Plädoyer für die Freunde

Hiobs, in: Schibilsky, Michael (Hg.), Kursbuch Diakonie, Neukirchen-Vluyn 1991,
161–172.

Gecan, Michael, Eine Bürgerplattform gestaltet Brooklyn. Die Geschichte der Nehe‐
miah-Häuser, in: Meier, Tobias u.a. (Hg.), Community Organizing. Eine Einfüh‐
rung, Weinheim / Basel 2022, 96–101.

Häußermann, Hartmut, Wohnen und Quartier. Ursachen sozialräumlicher Segrega‐
tion, in: Huster, Ernst-Ulrich u.a. (Hg.), Handbuch Armut und soziale Ausgren‐
zung, Wiesbaden 2008, 335–349.

Hedinger, Ulrich, Wider die Versöhnung Gottes mit dem Elend. Eine Kritik des
christlichen Theismus und A-Theismus, Zürich 1972.

Herwartz, Christian, Gastfreundschaft. 25 Jahre Wohngemeinschaft Naunynstraße,
Berlin (Eigenverlag) 2004.

Herwartz, Christian, Auf nackten Sohlen. Exerzitien auf der Straße. Ignatianische
Impulse, Würzburg 2006.

Hoburg, Ralf, Gemeinwesen – Sozialraum, in: Lob-Hüdepohl, Andreas / Gerhard
K. Schäfer (Hg.), Ökumenisches Kompendium Caritas und Diakonie, Göttingen
2022, 339–352.

Kessl, Fabian u.a. (Hg.), Handbuch Sozialraum, Wiesbaden 22019.
Kessl, Fabian / Christian Reutlinger, Sozialraumorientierung, in: Amthor,

Ralph-Christian u.a. (Hg.), Kreft / Mielenz Wörterbuch Soziale Arbeit, Wein‐
heim / Basel 92021.

Levinas, Emmanuel, Dialog, in: Böckle, Franz u.a. (Hg.), Christlicher Glaube in
moderner Gesellschaft, Bd. 1, Freiburg i.Br. / Basel / Wien 1981, 61–85.

Lob-Hüdepohl, Andreas, Starkes Wir. Der kirchliche Beitrag zu solidarischen Nach‐
barschaftsnetzwerken, HerKorr 63 (5/2009), 259–264.

Andreas Lob-Hüdepohl

62

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lob-Hüdepohl, Andreas / Stefan Kurzke-Maasmeier, Menschenrechtliche Impli‐
kationen einer Enabling Community. Sozialethische Grundsätze und professionelle
Herausforderungen, in: Evangelische Stiftung Alsterdorf / Katholische
Hochschule für Sozialwesen Berlin (Hg.), Enabling Community. Anstöße für
Politik und soziale Praxis, Hamburg 2011, 56–66.

Metz, Johann Baptist, Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in plura‐
listischer Gesellschaft. Freiburg i.Br. 22006.

Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes, in:
HThKVatII 1, Freiburg i.Br. 2004, 592–749.

Pröpper, Thomas, Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriolo‐
gie, München 21988.

Pröpper, Thomas, Fragende und Gefragte zugleich. Notizen zur Theodizee, in:
Peters, Tiemo Rainer u.a. (Hg.), Erinnern und Erkennen. Denkanstöße aus der
Theologie von Johann Baptist Metz, Düsseldorf 1993, 33–58.

Rein, Hans., Erwerbslosenbewegung. Besonderheiten, Erfolge, Perspektiven,
www.bag–ple–sa.de/ord/_themen/erwerbslosenproteste/ Vortrag_2011.php (Zugriff:
21.11.2012).

Sander, Hans-Joachim, Theologischer Kommentar zur Pastoralkonstitution über die
Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes, in: HThKVatII 4, Freiburg i.Br. 2005,
581–886.

Schillebeeckx, Edward, Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen
Lebenspraxis, Freiburg i.Br. 1977.

Schindler, Michael Johannes, Gott auf der Straße. Studie zu theologischen Entde‐
ckungen bei den Straßenexerzitien, Tübinger Perspektiven zur Pastoraltheologie und
Religionspädagogik 54, Diss. Universität Tübingen, Berlin / Münster i.Westf. 2016.

Welker, Michael, „Man muss die Nerven behalten.“ Ein Gespräch zwischen Michael
Welker und Reinhard Marwick, Zeitzeichen 2020 (https://zeitzeichen.net/node/8
249) (Zugriff: 2.8.2024).

Spuren Gottes?

63

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bag
https://zeitzeichen.net/node/8249
https://zeitzeichen.net/node/8249
https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bag
https://zeitzeichen.net/node/8249
https://zeitzeichen.net/node/8249


https://doi.org/10.5771/9783748948469-45 - am 23.01.2026, 18:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Sozialraum: Ort der Gottesbewährung auch Ort der Gotteserfahrung?
	2. „Gottes Spuren“ in den „Zeichen der Zeit“ – eine theologisch-ethische Vergewisserung
	3. Die konfliktive Grundsignatur von Sozialräumen
	4. Bruchlinien und Ränder sozialer Räume als Orte aufblitzender Gottesspuren
	5. Die verlorene Spur und der vermisste Gott

