Missionssammlungen im Fokus
religionswissenschaftlicher Forschung
Umsetzung und praktische Anwendungsmaglichkeiten
am Beispiel der religionskundlichen Sammlung

der Universitat Minster

Patrick Felix Kriger

Abstract Der Artikel widmet sich religionswissenschaftlichen Fragestellungen, die sich
bei der Erforschung missionsgeschichtlicher Sammlungen stellen, aus einer praxis-
orientierten Perspektive. Wiihrend die Provenienzforschung vorwiegend die Umstinde
rekonstruiert, unter denen religios konnotierte Artefakte von Héindlern oder Sammlern
erworben wurden, fragt die religionswissenschaftliche Forschung nach der Verwendung
der Objekte in den Herkunfisgesellschaften und nach der Herausbildung bestimmter
Vorstellungen iiber Religionen und Bildern aufSereuropiischer Kulturen, die durch die
Sammlungsstrategie und die Prisentation der Objekte im musealen Kontext erzeugt
wird. Die Uberschneidungen beider Herangehensweisen werden an einigen Objekten
der religionskundlichen Sammlung der Universitit Miinster demonstriert.

In denvielfiltigen religions- und kulturwissenschaftlichen Diskursen um Fra-
gen zum Umgang mit und iitber die Zukunft von Museen und musealen Samm-
lungen, die wahrend der vergangenen Jahre aufkamen, wurden die Missions-
sammlungen lange Zeit iibersehen." In der 6ffentlichen Wahrnehmung waren

1 Dieser Beitrag fasst die Ergebnisse der Forschungen zusammen, die sich seit 2017 meh-
reren Teilbereichen der religionskundlichen Sammlung der WWU Minster widmeten.
Die bisherige Forschung widmete sich zunichst der Geschichte der Sammlung und der
Sammlungsstrategie ihres Griinders (siehe P. F. Kriiger/M. Radermacher: Der Blick auf
»das Fremde¢; Das Fremde zeigen) sowie der Provenienz des australischen Sammlungs-
bestandes und seiner missionarischen Verflechtungen (siehe P. F. Kriiger/M. Raderma-

am 14.02.2026, 08:21:43.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

sie ohnehin weitgehend unbekannt und in den fachwissenschaftlichen Kreisen
fihrten sie trotz des Wissens um ihre Existenz eine Art Schattendasein. Das
seit den 1970er Jahren zunehmende Unbehagen tiber Aktivititen christlicher
Missionare in den Herkunftsregionen der Sammlungsobjekte, die in der 6f-
fentlichen Wahrnehmung immer mehr als aggressive Propagierung des Chris-
tentums auf Kosten einheimischer Kultur und Lebensweise und als religios
verbrimter Teil der kolonialen Dominanz westlicher Staaten erschienen, tragt
ebenso zur prekiren Situation der Missionssammlungen bei wie die Verinde-
rungen in den Strukturen kirchlicher Einrichtungen und Orden, die Triger der
Sammlungen sind. Andererseits trugen Missionssammlungen entscheidend
zur populiren Vorstellung von aufiereuropdischen Kulturen und Religionen
bei. Dies zeigt sich beispielhaft an den europiischen Vorstellungen iiber die
Kulturen Asiens.

Frithneuzeitliche Reisebeschreibungen pragten wiber einen langen Zeit-
raum das Bild von diesen Kulturen und in den zeitgendssischen Missions-
berichten finden sich die Urspriinge von Stereotypen, die sich bis heute
hartnickig halten. Solche meist klischeehaften Vorstellungen haben ihre
Waurzeln zu einem grofien Teil in der evangelischen Missionsliteratur des
19. Jahrhunderts und gehen einher mit einer Verfestigung missionarischer
Tatigkeit in China und Indien, in deren Verlauf die Kenntnis der indischen
Kulturen und religiésen Traditionen wuchs. Die gesellschaftliche Bedeutung
dieser religidsen Traditionen wurde streckenweise tiberh6ht und fiihrte so zur
Vorstellung von Indien als dem »Land der Religion« und damit als Ort »tiefer
Spiritualitit« und sogenannter »dstlicher Geistigkeit«.*

Bis weit in das 18. Jh. bestimmten die Berichte von Reisenden, Hindlern
und Missionaren die Kenntnis itber auflereuropiische Kulturen und Religio-
nen im deutschsprachigen Raum. Wihrend sich aber Hindler und Reisende
meist nur kurz im Land aufhielten und auch nur mit bestimmten sozialen

cher: Australian Objects). Daneben wurde die Frage von Museen und Sammlungen
als Kontaktzone von Religionen und Kulturen an einigen ausgewihlten Objekten der
Sammlung diskutiert (siehe P. F. Kriiger/K. M. Stiinkel: Indische Religion(en) im Bild).

2 So spricht beispielsweise der evangelische Missionar Eduard Raimund Baierlein in sei-
nem Werk liber die Evangelisch-Lutherische Mission in Ostindien von Indien als dem
»Land der Religion« (siehe E. R. Baierlein: Die Ev.-luth. Mission in Ostindien, 44) und
Kurt Goldammer beschreibt fast ein Jahrhundert spater den »als klassisches Land der
Religion geltenden indischen Kulturbereich« (siehe K. Goldammer: Religionen, Religi-
on und christliche Offenbarung, S.17). Siehe dazu auch P F. Kriiger/K. M. Stiinkel: Indi-
sche Religion(en) im Bild, S. 30f.

am 14.02.2026, 08:21:43.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Patrick F. Kriger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung

Gruppen in Berithrung kamen, drangen die Missionare bei ihrer Tatigkeit
tiefer in die Kulturen ein, standen im engen Kontakt zur Bevolkerung und
blieben oft fir Jahre am selben Ort. Ihre Berichte prigten das westliche Bild
der auflereuropiischen Religionen daher nachhaltiger und die Objekte und
Artefakte, die sie von ihren Reisen mitbrachten und die anschliefSend in die
Missionssammlungen ihrer Orden eingingen, verliehen dem »fremden« Glau-
ben Sichtbarkeit. Aus den >Bildern« von Indien, die anfangs in Gestalt von
Berichten und Erzdhlungen nach Europa gelangten, wurden gelegentlich Bil-
der angefertigt, die weniger Abbildung einer »indischen Wirklichkeit« waren,
sondern eher zeitgenéssisches europiisches Leben und Denken in einer ori-
entalisierenden Weise widerspiegeln.® Auf diese Weise wurden Vorstellungen
iiber fremde Kulturen zum festen Bestandteil europiischen Denkens. Nicht
zuletzt auf dieser Grundlage formierte sich im 19. Jh. schliefilich die erste
wissenschaftliche Betrachtung aufiereuropiischer Kulturen und es ist in die-
sem Zusammenhang kein Wunder, dass beispielsweise die mit Sprachen und
Kulturen Siidasiens befasste Indologie bis in die jiingere Vergangenheit die
indischen Religionen in den Mittelpunkt der Forschung stellte. Die Griinder
der deutschsprachigen Indologie reisten selbst nicht — ihnen gentigte das Stu-
dium antiker Textquellen. Ihre Vorstellung von Asien schopften auch sie aus
den Missionsberichten und den Missionssammlungen* und unterrichteten
im Gegenzug gelegentlich die angehenden Missionare.

Neben dem allgemeinen Unbehagen gegeniiber der missionarischen Ti-
tigkeit, das die gegenwirtigen postkolonialen Diskurse begleitet, liegt das
bislang fehlende wissenschaftliche Interesse an einer Erforschung der missio-
narischen Sammlungen nicht zuletzt in den zustindigen Fachdisziplinen, wo
das>Kunstwerk«iiber den Alltagsgegenstand gestellt wird, die kulturellen Aus-
drucksformen einer >Hochkultur<jene der schriftlosen, nicht-technologischen
Kulturen iiberschattet oder textliche Uberlieferungen iiber orale Praktiken
gestellt werden. Vor dem Hintergrund postkolonialer Debatten tiber den

3 P.Chakkarath/P. F. Kriiger: Ein Nashorn auf Reisen. Zur europiischen Betrachtung indi-
scher Kunst in vormoderner Zeit siehe P. Mitter: Much Maligned Monsters.

4 Die Verschrankung der frithen Indologie mit der Mission zeigt sich beispielsweise
in der Tatigkeit des evangelischen Theologen Karl Craul (1814-1864), der als wichti-
ger Vertreter der Missionswissenschaft gilt und dessen Uberlegungen gleichzeitig als
wichtiger Beitrag zur indologischen Forschungjener Zeit gelten (siehe A. Nehring: Ori-
entalismus und Mission, S.139). Einen Uberblick, wie »indisches Denken«von den Mis-
sionaren zusammengetragen wurde, bietet W. Halbfass: Indien und Europa, S. 52—69.

5 A. Nehring: Orientalismus und Mission, S. 85.

am 14.02.2026, 08:21:43.

53


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Erwerb und eine mégliche Riickgabe einzelner Objekte beherrscht zudem die
Provenienzforschung in manchmal einseitiger Weise die Beschiftigung mit
den Sammlungen. Dabei sollte gerade mit Blick auf verfestigte Stereotype
iiber aulereuropdische Kulturen oder Religionen, die bis heute lebendig sind
und in der Vergangenheit bisweilen sogar das Fundament der wissenschaftli-
chen Auseinandersetzung prigten — wie die bereits erwihnte Vorstellung von
Indien als >Land der Religion« — das einzelne Objekt auch im kulturellen Kon-
text seiner Herkunft sowie in seiner Funktion als Sammlungsobjekt analysiert
werden.

Wie und mit welchen Fragestellungen die Religionswissenschaft zur Er-
forschung der Missionssammlungen beitragen kann und welche Erkenntnisse
durch die Bearbeitung einer Sammlung erzielt werden kdnnen, soll beispiel-
haft an den Skizzen einiger Fallstudien gezeigt werden, die aus der Forschung
zur religionskundlichen Sammlung der Universitit Miinster hervorgingen. Sie
sollen zeigen, welche Erkenntnisse aus einer Sammlung insgesamt zu gewin-
nen sind und warum eine Erforschung der Missionssammlungen iiber eine
reine Provenienzermittlung hinaus lohnenswert ist, denn die Sammlungsob-
jekte berichten nicht alleine tiber die jeweiligen Herkunftsgesellschaften, son-
dern spiegeln vor allem die europdischen Vorstellungen iiber diese Kulturen.

Die religionskundliche Sammlung der Universitit Miinster ist als univer-
sitire Sammlung keine Missionssammlung im eigentlichen Sinne, kann aber
in einem weiter gefassten Sinne zumindest teilweise den missionsgeschichtli-
chen Sammlungen zugerechnet werden. Sie geht zuriick auf die Sammlungs-
tatigkeit der dort ansissigen Missions- und Religionswissenschaften und re-
prasentiert die eher wissenschaftliche Ausrichtung einer missionskundlichen
Sammlung, die u.a. als Lehr- und Schausammlung fiir Studierende geplant
war, um sie an die materielle Kultur >fremder Religionen<heranzufiihren; auch
eine spatere missionarische Titigkeit der Absolventen lag dabei méglicherwei-
seim Blick. Dariiber hinaus gibt es mit der australischen Sammlung einen klei-
nen Bestand mit eindeutig missionsgeschichtlichem Kontext.

Die Sammlung wurde im Januar 1957 von Anton Antweiler gegriindet.
Antweiler war katholischer Theologe und Professor fir Allgemeine Religions-
wissenschaft. In Lehre und Forschung konzentrierte er sich auf vor allem auf
Religionsphilosophie, Religionswissenschaft und Religionsgeschichte. Mit
seiner Berufung wurde die Religionswissenschaft als Religionsphinomeno-
logie sichtbar im Kanon der theologischen Disziplinen an der Universitit
Miinster verankert. Antweiler wurde am 12. Oktober 1900 in Kéln geboren
und studierte ab 1920 Philosophie und Theologie in Bonn. Er wurde 1924 im

am 14.02.2026, 08:21:43.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Patrick F. Kriger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung

Fach Philosophie promoviert und empfing ein Jahr spéter die Priesterweihe.
Anschlieflend war er fir einige Jahre als Gymnasiallehrer titig, bevor er zu-
nichst in Kéln Mathematik und Physik und im Anschluss in Bonn Theologie
studierte; dort habilitierte er sich auch 1935. Im Januar 1950 wurde er an
der Universitit Bonn zum auflerordentlichen Professor ernannt. Nach einer
Zwischenstation in Eichstitt wurde er 1954 als ordentlicher Professor fiir
allgemeine Religionswissenschaften nach Miinster berufen. Er unternahm
im Laufe seiner Titigkeit Reisen nach Asien, um die dortigen Religionen
zu studieren und wurde 1967 emeritiert. Am 4. Oktober 1981 verstarb Anton
Antweiler in Miinster.®

Abb. 1: Anton Antweiler (links) wihrend seiner Asienreise im Jahr 1958.

Foto: Universitits- und Landesbibliothek Miinster, Nachlass Antweiler 034,061

Die seit 2017 laufende Erforschung der von Antweiler gegriindeten religi-
onskundlichen Sammlung konzentrierte sich zunichst vor allem auf die asiati-

6 Zur Biographie Antweilers siehe M. Radermacher/]. Stander 2014 sowie M. Raderma-
cher/). Stander 2015.

am 14.02.2026, 08:21:43.

55


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

schen Bestinde und widmete sich hier der Frage, wie asiatische Religionen in
den Sammlungsobjekten abgebildet werden und welches Asien-Bild Antwei-
lers sich aus den Objekten rekonstruieren lisst. Dazu wurde die Geschichte
der Sammlung erschlossen sowie die Herkunft und Erwerbsumstinde der dar-
in enthaltenen Objekte rekonstruiert. Dies war nur mdglich, weil neben den
Sammlungsobjekten selbst auch umfangreiches Quellenmaterial aus dem in
der Universitits- und Landesbibliothek der Universitit Miinster aufbewahrten
Nachlass Antweilers, weitere Dokumente aus dem Universititsarchiv Miinster
und dem Stadtarchiv Bad Wildungen sowie die in Fachzeitschriften erschiene-
nen Beitrige von Antweiler ausgewertet werden konnten. So lief3 sich nachzu-
vollziehen, wie und warum Antweiler als katholischer Theologe ein Interesse
fiir asiatische Religionen und Kunst entwickelte, woher er sein Wissen iiber
ostliche religiose Traditionen erwarb und wie er diese in den Exponaten sei-
ner Sammlung reprisentiert sah.

Die Griindung einer religionskundlichen Sammlung folgte seiner Uber-
zeugung, dass sich Religion nicht allein durch schriftliche Uberlieferung ma-
nifestiert, sondern durch Objekte eine Sichtbarkeit erhilt.” Antweiler widme-
te sich der materialen Dimension von Religiositit zu einem Zeitpunkt, als der
tibliche Zugang zu auflereuropiischen Religionen vor allem durch das Studi-
um entsprechender Texte und schriftlicher Uberlieferung erfolgte und verfiig-
te daher iiber gute Argumente, um den Aufbau der Sammlung durchzusetzen.
Recht erfolgreich bezog er die politische Bemithung um die Entwicklungshilfe
fir die Linder Asiens in den 1950er Jahren in das Arbeitsgebiet der Religions-
wissenschaft ein und agierte zeitweise sogar als Berater der Bundesregierung.

In seiner Sammlungstatigkeit vermied Antweiler die Begiinstigung christ-
licher Religionen. Er betonte stattdessen die Bedeutung der verschiedenen
religiésen Stromungen und Traditionen als Sonderformen von Religion im
Allgemeinen. Die vorrangige Aufgabe der Religionswissenschaft besteht ihm
zufolge in der phinomenologischen und systematischen Beschreibung von
Religion, wobei das Phinomenologische sowohl Sichtbares als auch Unsicht-
bares umfasst. Das Sichtbare wird greifbar durch kiinstlerische Betitigung.
Es manifestiert sich in Objekten wie Gebduden, Bildern oder Ritualgeriten.
Diese stehen neben ihrer religiésen Funktion gleichzeitig fir eine kulturelle
Leistung.®

7 Antweiler an den Universitatskurator der WWU, 14.12.1956, Universitatsarchiv der
WWU, Bestand 143, Nr. 34, 132.
8 A. Antweiler: Religionswissenschaft, S. 274f.

am 14.02.2026, 08:21:43.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Patrick F. Kriger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung

Antweiler verstand Religion also gleichzeitig als Antrieb und Konstante
kiinstlerischen Schaffens und stellt dies an die Spitze kultureller Entwicklung.
Kunst sei in diesem Sinne vor allem religiése Kunst, und diese ist vor allem
dann besonders wertvoll, wenn ihre Wirkmacht iiber einen weiten Zeitraum
reicht.® Obwohl Antweiler betonte, dass es bei der Auswahl der Samm-
lungsobjekte weniger auf den kunsthistorischen Wert, sondern vielmehr auf
die religionsgeschichtliche Bedeutung ankomme, prigte die gedankliche
Zusammenfithrung von Kunst und Religion seine Sammlungsstrategie in er-
heblichem Maf3e. Dies zeigt sich insbesondere durch den Ankauf zahlreicher
Sammlungsobjekte aus dem Kunsthandel, wobei Antweiler die kunsthistori-
sche Bedeutung dieser Erwerbungen hervorhob. In diesem Zusammenhang
stehen auch Antweilers vergebliche Versuche, Objekte aus Museumssamm-
lungen zu erwerben. Die »Echtheit« der Objekte war ein zentrales Anliegen in
seiner Sammlungsstrategie. Dabei stellt sich die Frage, welche Kriterien fiir
die Echtheit eines Artefakts sprechen. Ein gingiges Argument ist dabei meist
die tatsichliche Verwendung eines Artefaktes in religiosem oder rituellem
Kontext.

Hier ergibt sich mit Blick auf asiatische Sammlungsbestinde jedoch
ein Problem. Insbesondere in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts wur-
den Kultbildnisse der buddhistischen und hinduistischen Traditionen von
den Handwerkern einem recht breitgeficherten Kiuferkreis angeboten.
Das Angebot richtete sich an Besucher aus fremden Lindern ebenso wie an
einheimische Kiufer. Um die Figur fir den rituellen Gebrauch verwendbar
zu machen, wurden nach dem Erwerb bestimmte Handlungen an den Ob-
jekten vorgenommen, beispielsweise die Augenoffnungszeremonie im Falle
buddhistischer Kultbilder. Solche Objekte gelten Sammlern aufgrund der
erwiesenen Benutzung als »echt«. In den meisten Sammlungen finden sich
jedoch iiberwiegend Objekte, die den entsprechenden Ritualen zur Vorberei-
tung rituellen Gebrauches nicht unterworfen waren. Diese Objekte sind in
Form, Stil und Ikonographie identisch und kénnten auch fiir den religiésen
Gebrauch nutzbar gemacht werden. Sie blieben aber ein reines Handelsgut
oder Kunstobjekt. Vor diesem Hintergrund wére es daher geboten, die oft
als nicht sammlungswiirdig betrachtete »Airport Art« neu zu bewerten, was
hinsichtlich afrikanischer Objekte bereits vor geraumer Zeit angeregt wur-

9 Antweiler, Erwidgungen zu einem »Werk«von Moore, Universitatsarchivder WWU, Be-
stand 9, Nr. 2476.

am 14.02.2026, 08:21:43.

57


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

de.’® Gleichzeitig stellt sich die Frage, weshalb ein benutztes Artefakt dem
westlichen Sammler so viel echter und damit wertvoller anmutet.

Die Einrichtung der religionskundlichen Sammlung in Miinster sollte vor
allem der Lehre dienen. Als Lehrsammlung richtete sie sich in erster Linie an
die Studierenden der katholischen Theologie, denn Antweiler wollte seinen re-
ligionsgeschichtlichen Unterricht nicht allein Biichern speisen, wie er in ei-
nem Brief an den Tibetreisenden Heinrich Harrer erwihnt." Hier zeigt sich
eine gewisse Nahe zu Missionssammlungen, deren meist unsystematisch an-
gewachsene Bestinde durch die gingigen Raster musealer Kategorisierungen
fallen. Sie bedienen, anders als die Sammlungsstrategie Antweilers, weder die
kiinstlerisch-asthetischen Maf3stibe klassischer Kunstmuseen noch die An-
forderungen ethnologischer Sammlungen an die kulturelle Authentizitit und
Unverfilschtheit von Artefakten. Sammlungsziel war vielmehr, das »Typische«
der Gebiete abzubilden, in denen die Missionare titig waren und damit sowohl
zu ihrer Ausbildung beizutragen als auch den Unterstiitzern der Missionsar-
beit einen Eindruck von den Gegebenheiten vor Ort zu vermitteln. Ein dhnli-
ches Bestreben deutet sich auch in der Sammlungsstrategie Antweilers an.

Antweiler selbst hebt beziiglich der Erwerbsstrategie die unterschied-
lichen Abhingigkeiten hervor, deren er sich in beim Zusammenstellen von
Sammlungsobjekten ausgesetzt sah, und wozu u.a. deren Verfiigbarkeit im
Kunsthandel und das Vorhandensein entsprechender Mittel zum Erwerb
zihlten.”

In den Anfangsjahren bezog Antweiler den iiberwiegenden Teil seiner Er-
werbungen aus dem Kunsthandel und kaufte dabei vorwiegend solche Objek-
te, die ihm von den Hindlern angeboten wurden. Hinweise auf bestimmte Ar-
tefakte, nach deren Verfiigbarkeit er bei den Handlern suchte, lassen sich aus
der erhaltenen Korrespondenz nur selten herauslesen. Dies lisst die Schluss-
folgerung zu, dass sich Antweiler kaum tiefere Kenntnis tiber die Materialkul-
tur auflereuropiischer Kulturen aneignete und sich stattdessen auf das Ange-
bot des Kunstmarktes verliefR. Unter den Kunsthindlern, mit denen Antwei-
ler in Kontakt stand und von denen er Exponate erwarb, waren neben Wal-
ter Exner, der in Bad Wildungen ein privates Asien-Institut betrieb und von
dem Antweiler die ersten Objekte seiner Sammlung erwarb, beispielsweise der

10  Siehe dazu F. Willett: True or False?, S. 8—14.

11 Antweiler an Heinrich Harrer, 11.7.1959, ULB WWU Miinster, Nachlass Antweiler
008,082.

12 A. Antweiler: Die religionsgeschichtliche Sammlung, S. 42.

am 14.02.2026, 08:21:43.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Patrick F. Kriger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung

Kunsthindler Miiller-Feldmann in Hamburg, der unter anderem mit Artefak-
ten aus Agypten und Siidasien handelte; Heidi Vollmoeller, die eine Galerie fiir
antike Kunst in Ziirich fithrte; und Julius Konietzko, ebenfalls in Hamburg. Seit
Mirz 1961 zeigte die religionskundliche Sammlung auch Dauerleihgaben aus
der Sammlung von Friedrich Heiler in Marburg.”

Antweilers Blick auf die Objekte behilt stets eine westliche Prigung. Er
hebt das »Fremde«, das er zeigen mochte, in Abgrenzung zum »Eigenenc, das
eranscheinend als hinreichend bekanntvoraussetzt, bewusst hervor. Er entwi-
ckeltkein tieferes Verstindnis fiir die Bildsprache derjeweiligen Kulturen. Ver-
mutlich erscheint ihm dies bei seiner Suche nach dem »typischen« der auler-
europdischen — und damit »fremden« — Religionen als eher zweitrangig. Auch
die Frage, ob sich >Religion« zeigen oder gar »abbildenc lisst, schien Antweiler
nicht zu bewegen. Fiir ihn stand beispielsweise das Bild der Stifter oder Leh-
rer symbolisch fiir die Lehre und gab der Religion damit gewissermaflen ein
Gesicht. Damit riickt Antweiler den Menschen ins Zentrum religidser Realitit
und ignoriert beispielsweise tiergestaltige Bildnisse oder Mischwesen. Dass
die Sammlung mit dem Erwerb eines Buddhabildnis begriindet wurde, lisst
sich kulturgeschichtlich erkliren, denn seit Mitte der 50er Jahre entstand ein
allgemeineres Interesse an der asiatischen Welt, das zu einem Teil auch die
Religionen einschloss. Es fanden mehrere grofRe Ausstellungen statt wie 5000
Jahre Kunst aus Indien (Villa Hiigel, Essen, 1959) oder Schitze aus Thailand. Kunst
eines Buddhistischen Konigreiches (Wallraf-Richartz-Museum, Kéln, 1963), aber
auch kleinere Ausstellungen wie Yoga (1956) und Sieben Jahre in Tibet (1959) im
hessischen Frankenau, die Antweiler besuchte.

Die Sammlung enthilt auffallend viele buddhistische Kultbilder; zahlen-
mifig iberwiegen die Abbildungen des Buddha gegeniiber denen von Bodhi-
sattvas und buddhistischen Gottheiten.

13 P F Kriiger/M. Radermacher: Der Blick auf >das Fremdes, S. 87.

am 14.02.2026, 08:21:43.

59


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Abb. 2: Tibetisches Rollbild (Thangka) mit Episoden der
Buddhalegende, Tibet, 18./19. Jahrhundert.

Foto: Institut fiir Religionswissenschaft, WWU Minster

Somit fokussiert sich die materiale Kultur des Buddhismus in der Samm-
lung vor allem auf den Stifter. Entwicklungen wie etwa die Vorstellung von Ver-
dienstitbertragung, die sich auf materialer Ebene an den Kultbildern von Bo-
dhisattvas und buddhistischen Gottheiten zeigen liefRe, kommen weniger vor.
Stattdessen wird die Verbreitung des Buddhismus von Indien nach Tibet durch
ein Bildnis des mythischen buddhistischen Lehrers Padmasambhava beriick-
sichtigt. Dieser sollim 8. Jahrhundert als Missionar in Tibet gewirkt haben und
wird als Griinder des tibetischen Buddhismus verehrt. Insgesamt itberwiegen
in der Sammlung die Abbildungen mannlicher Bildwerke. Weibliche Gottin-
nen wie etwa die chinesische Guan-Yin sind nur vorhanden, wo sie dem katho-

am 14.02.2026, 08:21:43.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Patrick F. Kriger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung

lischen Familienbild entsprechen, d.h. in Gestalt der treuen Ehefrau oder der
liebenden Mutter. Abbildungen zornvoller Gottinnen, die in ihren buddhisti-
schen und hinduistischen Ausprigungen eine wilde und ungeziigelte Form der
Weiblichkeit abbilden, findet man in der Sammlung nicht.

Abb. 3: Padmasambhava [auf nicht zugehirigem Sockel],
Tibet, 19./20. Jh.

Foto: Institut fiir Religionswissenschaft, WWU Miinster

am 14.02.2026, 08:21:43.

61


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Mit Blick auf eine missionarische Sammeltitigkeit ist der australische
Bestand in der Sammlung von besonderem Interesse.' Die Gruppe ethnogra-
phischer Objekte, die Antweiler von Pater Ernst Adolf Worms erwarb, bildet
aufgrund von Herkunft und Erwerbungsumstinden gewissermaflen einen
eigenen Sammlungsteil mit unmittelbar missionarischem Kontext innerhalb
der religionskundlichen Sammlung. Anhand der vorliegenden Korrespondenz
zwischen Antweiler und Worms lassen sich insgesamt 85 Objekte der Samm-
lung sowie eine Anzahl von Briefmarken als Erwerbung aus der Sammlung
Worms zuordnen. Diese Objekte reprisentieren die australischen Religionen
in vorkolonialer Zeit, wurden aber iiberwiegend im 20. Jahrhundert angefer-
tigt. Viele dieser Objekte sind Gegenstinde des Alltags ohne konkrete religicse
Zuschreibung und sollten offenbar eine religiése Durchdringung des Alltags
belegen, die sogenannten sprimitiven< Kulturen bis in die jiingere Vergan-
genheit nachgesagt wurde. Ernst Alfred Worms (1891-1963) wurde in Bochum
geboren und trat 1912 in den Orden der Pallottiner in Limburg an der Lahn
ein. Nach dem Studium der Theologie und Philosophie iibersiedelte er 1930
nach Kimberley (Westaustralien). Neben seiner missionarischen Titigkeit
erforschte er Sprachen, Religion und Kultur der australischen Ureinwohner
und publizierte zahlreiche wissenschaftliche Arbeiten zu diesem Thema.”

Neben der Provenienz ist hier vor allem der Blick von Worms auf die Objek-
te von Interesse, da Begleitschreiben, die den Objekten beigelegt waren, zahl-
reiche Hinweise iiber Verwendung und kulturelle Bedeutung der Objekte ent-
halten. Auf diese Weise kann die Relevanz der Objekte innerhalb der Samm-
lung erklirt und ihre religionswissenschaftliche Bedeutung nachgezeichnet
werden. Der vorliegenden Korrespondenz zwischen Antweiler und Worms zu-
folge fand die Abgabe von Sammlungsobjekten nach Miinster in den Jahren
1957 und 1958 statt. Antweiler und Worms standen auch in den folgenden Jah-
ren in engem brieflichem Kontakt, jedoch wurden wihrend dieser Jahre keine
weiteren australischen Objekte in die Sammlung aufgenommen. Ein Teil der
von Worms iiberlassenen Objekte ist in der Sammlung nicht mehr auffindbar
und gilt als verschollen.

Die Objekte wurden in mehreren Paketen verteilt tiber einen Zeitraum
von etwa einem Jahr iiberwiegend per Post aus Australien nach Miinster

14 Zum australischen Sammlungsbestand siehe PF. Kriiger/M. Radermacher: Australian
Objects.

15 Zum wissenschaftlichen Beitrag von Pater Worms siehe G. Ganter: Historicising Cultu-
re und W. McGregor: Father Worms'’s Contribution.

am 14.02.2026, 08:21:43.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Patrick F. Kriger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung

geschickt; einzelne Objekte hat Worms anscheinend bei einem Besuch in
Miinster persénlich an Antweiler iibergeben. In mehreren Briefen aus den
Jahren 1957 und 1958 kiindigte Worms den Versand an und figte detaillierte
Beschreibungen einiger Objekte bei. Der Empfang der Objekte wurde dann
von Antweiler bestatigt. Dieser Teil der Korrespondenz zwischen Worms uns
Antweiler ist weitgehend erhalten geblieben. Er dokumentiert den Erwerb des
australischen Sammlungsbestands und diente als Grundlage der Betrachtung;
die Korrespondenz von Antweiler an Worms hingegen liegt nicht vor. Worms
betont mehrfach, dass die Objekte seiner eigenen Sammlung entstammen, die
er in Melbourne aufbewahrte und nach deren Neuordnung er ausgesonderte
Objekte an Antweiler abgab.’

In den Schriften Antweilers finden sich keine Hinweise, welche Erkennt-
nisse er sich von der Sammlung Worms erhoffte. Es kann nur spekuliert wer-
den, dass es ihm um eine vollstindige Abbildung von »Religion« ging, in die
»primitive« Formen einbezogen werden mussten. Den Zusammenhang zwi-
schen Religion und Materialitit des Alltags hebt Antweiler in seiner Arbeit iiber
die religionskundliche Sammlung hervor.”

Vermutlich im Februar 1957 gelangten die ersten Objekte nach Miinster.
Dabei handelte es sich um ein Konvolut aus zwdlf Steinwerkzeugen, einem
gehimmerten und geschliffenen Steinbeil, einem Steinmesser fiir Initiations-
zeremonien sowie einem Tjuringa und funf Pastellzeichen eines australischen
Ureinwohners. Am 15. Januar 1958 schrieb Worms erneut an Antweiler und
kiindigt den Versand weiterer Objekte fiir die Minsteraner Sammlung an,
darunter Schlagholzer, Steinwerkzeuge und einen Kopfschmuck sowie einen
»Phallus-Stein«, »mythologische Perlmuttblitter« und ein Fadenkreuz.” Die-
se Objekte seien durch das rasche Eindringen westlicher Kultur, die Worms
als »verflachend« beschreibt, nicht mehr hiufig zu finden.” Ob es sich bei
den Steinwerkzeugen um prihistorische oder neuzeitliche Objekte handelt,
ist nicht dokumentiert und auch die Fundumstinde sind nicht bekannt. Ver-
mutlich handelt es sich um Oberflichenfunde, die Worms entweder selbst
entdeckt hat oder die ihm zugetragen wurden.

Besonders bemerkenswert ist bei allen Objekten die dokumentierte Her-
kunft. In einigen Fillen beschreibt Worms auch, von welchen Personen oder

16  Worms an Antweiler, 15.01.1958, ULB WWU Miinster, Nachlass Antweiler 009,180.
17 A. Antweiler: Die religionsgeschichtliche Sammlung, S. 41.

18 Worms an Antweiler, 15.01.1958, ULB WWU Miinster, Nachlass Antweiler 009,180.
19 Worms an Antweiler, 15.01.1958, ULB WWU Miinster, Nachlass Antweiler 009,180.

am 14.02.2026, 08:21:43.

63


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

bei welcher Gelegenheit er die Objekte erhielt. Einen interessanten, wenn auf-
grund der Provenienz auch nicht ganz unproblematischen Sammlungsteil bil-
den dabei die Tjuringa oder Tjurunga, die in der ilteren Literatur gelegentlich
als »Schwirrholz« oder »Seelenholz« bezeichnet werden. Dabei handelt es sich
um flache, aus Holz oder Stein gefertigte Sakralobjekte der Aranda und ih-
rer Nachbarstimme. Sie sind meist von linglicher Form, tragen eingeritzte
geometrische Motive, die als von selbst entstanden gelten und mit den Vor-
fahren und deren Wanderwegen zusammenhingen, jedoch nur von den Ein-
geweihten des Stammes gelesen werden kénnen.*® Fiir Antweiler waren die
Tjuringa anscheinend von besonderem Interesse, denn er erkundigte sich bei
Worms ausdriicklich nach solchen Objekten.” Weshalb sich sein Interesse ge-
rade auf diese Objekte richtet, ist nicht iiberliefert. Man darf jedoch vermu-
ten, dass die Tjuringas in ihren unterschiedlichen Formen, die seit dem spi-
ten 19. Jahrhundert zu begehrten Sammlungsobjekten wurden, in gewissem
Sinne als charakeeristisch fir die Religiositit der indigenen Volker Australi-
ens betrachtet wurden. Die Tjuringas ttberlie Worms der religionskundlichen
Sammlung, ohne eine Bezahlung zu verlangen. Diese Objekte, so teilte er Ant-
weiler mit, seien von einem solchen ethnologischen Wert, dass er sie ihm nur
als Geschenk und zur weiteren Betreuung itbergeben mag; er bat lediglich um
die Erstattung der Versandkosten.”* Gleichzeitig teilte er mit, dass er die Ob-
jekte zur Ausfuhr als Geschenk von geringem Wert deklariert habe, da ethno-
logische Objekte nicht ohne besondere Erlaubnis aus Australien ausgefiihrt
werden diirfen. Diese Bestimmung finde in den 6stlichen Staaten Australi-
ens aber wenig Beachtung.” In einem spiteren Schreiben bat er Antweiler,
dass sein Name im Zusammenhang mit den versendeten Gegenstinden vor-
sorglich nicht genannt werden soll, da die australische Presse vor der Ausfuhr
ethnologischer Objekte ohne Genehmigung warnte.** Antweiler bedankte sich
dafiir, dass Worms die »Sammlung mit so wertvollen Gegenstinden bereichert« ha-
be, ging aber auf die fehlende Ausfuhrgenehmigung nicht weiter ein®. Trotz
dieser teils ausfiihrlichen Angaben ist eine Zuordnung zu einzelnen Objekten

20 K.-H. Kohl: Die Macht der Dinge, S.179.

21 Worms an Antweiler, 06.11.1957, ULB WWU Miinster, Nachlass Antweiler 009,179.

22 Worms an Antweiler, 20.01.1958, ULB WWU Miinster, Nachlass Antweiler 009,177.

23 Worms an Antweiler, 20.01.1958, ULB WWU Miinster, Nachlass Antweiler 009,177.

24 Worms an Antweiler, 18.02.1958, ULB WWU Miinster, Nachlass Antweiler 009,182.

25  Antweiler an Worms, 14.03.1958, Universitatsarchiv der WWU, Bestand 143 Nr. 34, 42.

am 14.02.2026, 08:21:43.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Patrick F. Kriger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung

schwierig. In der Sammlung befinden sich drei holzerne Tjuringa, die in Ant-
weilers Sammlungsbuch nicht verzeichnet sind und erst nachtriglich inven-
tarisiert wurden. Man mag vermuten, dass die fehlende Ausfuhrgenehmigung
ein Grund war, diese Objekte vorerst nicht im Sammlungsbuch zu verzeichnen
oder auf andere Weise zu inventarisieren. Eine sichere Zuordnung ist daher
nicht moglich, es ist aber doch wahrscheinlich, dass es sich hier um die von
Worms beschriebenen Gegenstinde handelt; zu bedenken ist aber auch, dass
sich unter den verschollenen Objekten ebenfalls mehrere Tjuringas befinden.

Abschliefiend soll die Frage nach Museen und Sammlungen als Kon-
taktzonen von Kulturen oder Religionen angerissen werden. Die von den
Sammlern verfolgte Sammlungsstrategie ist in den meisten Fillen nicht do-
kumentiert und kann im Regelfall nur iiber die Sammlungsgeschichte und
den Sammlungsbestand im Zusammenhang mit den zeitgendssischen wis-
senschaftlichen oder kulturpolitischen Diskursen erschlossen werden. Hin-
sichtlich auflereuropiischer Sammlungen lisst sich beobachten, dass gerade
im 19. Jahrhundert vor allem nach typologischen Gesichtspunkten gesammelt
wurde. Dies zeigt sich beispielsweise an der Typologie buddhistischer Skulp-
turen, die als eine Art stilistischer Entwicklungslinie der Physiognomie des
Buddha, hiufig dargestellt an einzelnen Buddhakdpfen aus verschiedenen Re-
gionen und Kulturen Asiens, den Buddhismus als eine Einheit konstruieren.
Neben die unterschiedlichen Traditionen und Ausprigungen des Buddhis-
mus, die sich anhand der literarischen Uberlieferung verfolgen lassen, wird
das Bild des Stifters als Ausdruck des iibergeordneten »einen« Buddhismus
gesetzt. Auf diese Weise wird ein Narrativ der Zusammengehorigkeit formu-
liert, nach dem sich der Buddhismus von seinem Ursprungsland Indien in
weite Teile Asiens verbreitet habe, man aber vor dem Hintergrund der Idee
von >Weltreligionen« dennoch von dem einen Buddhismus sprechen konne.
Auf materialer Ebene ist das Buddhabild die einigende Konstante innerhalb
der unterschiedlichen buddhistischen Schulen. Die westliche Rezeption der
buddhistischen Verbreitungsgeschichte betont dabei stets die Zusammen-
gehorigkeit dieser Schulen, die gemeinsam die buddhistische Religion im
Sinne des »einen« Buddhismus bilden. In den Sammlungen buddhistischer
Bildnisse herrscht daher eine gewisse Neigung, durch die Ahnlichkeiten
des Buddhabildnis in den verschiedenen Regionen eine Einheitlichkeit der
Religion zu konstruieren.?®

26 Diesistvermutlich typologischen Kriterien geschuldet, doch ist beispielsweise die »Be-
gegnung«einer tibetischen Buddhafigur und eines altindischen Buddhabildes, die in

am 14.02.2026, 08:21:43.

65


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66  Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Abb. 4: Kopf einer Buddhafigur, Khmer, ca. 12./13. Jh.
oder spdter.

Foto: Institut fiir Religionswissenschaft, WWU Miinster

In diesem Sinne sind Museen und Sammlungen als Kontaktzonen zu be-
greifen®’, da sich hier Objekte unterschiedlicher Herkunft »begegnen<. Unter

einer Ausstellung gegeniibergestellt sein kénnen, Ausdruck eines Kontaktes, der in
den Herkunftsregionen beider Figuren eher unwahrscheinlich wire. Die Kombination
von Objektenin der Sammlung schafft daher, ob gewollt oder ungewollt, eine Kontakt-
situation, aus der im Einzelfall ein Narrativ entstehen kann, das sich bei der Betrach-
tung entsprechender Objekte in den Herkunftsregionen ausschliefRen wiirde.

27 Zum Museum als Kontaktzone siehe M. L. Pratt: Arts of the Contact Zone; ). Clifford:
Museums as Contact Zones; R. Boast: Neocolonial Collaboration.

am 14.02.2026, 08:21:43.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Patrick F. Kriger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung

besonderer Beriicksichtigung des Religionskontakts lassen sich drei Kontakt-
zonen unterscheiden.

Bei der Begegnung in der Sammlungsstrategie steht die Auswahl der Objekte
im Mittelpunkt der Betrachtung. Es geht dabei um die Frage, nach welchen
Kriterien einzelne Sammlungsobjekte ausgewihlt wurden und welcher Zweck
ihnen in der Sammlung zugewiesen war. Auch die Frage, weshalb spezifische
Objekte in einer oder in mehreren Sammlungen enthalten sind, wahrend an-
dere fehlen, ist hier zu diskutieren. Antweiler wollte das »Typische« der Re-
ligionen abbilden. Insofern ist die Objektauswahl unter diesem Gedanken zu
untersuchen, wobei es nicht darum geht, was stypisch« fiir die eine oder an-
dere Religion wire, sondern was Antweiler vor seinem eigenen Hintergrund
fiir typisch hielt. Dabei kann die religiose Konfession des Sammlers eine er-
hebliche Rolle bei der Auswahl von Objekten einnehmen; sie dienen in diesem
Fall jeweils als eine Art >Ankniipfungspunkt« zur eigenen Religiositit. Eine sol-
che Anschlussfihigkeit zeigt sich in der Sammeltitigkeit Anton Antweilers bei-
spielsweise in der Auswahl der bereits erwihnten chinesischen Goéttin Guan-
Yin, in deren abgebildeter Weiblichkeit ein Anschluss an katholische Rollenbil-
der eher denkbar war als bei tantrischen Géttinnen.

Die Begegnung in der Sammlung blickt auf Museen als Orte der Begegnung
verschiedener Religionen. Missionsgeschichtliche Sammlungen dienten als
Ausbildungsort und ermdéglichten religiése Kontakte in vielfiltiger Form;
dabei bewegen sie sich im Spannungsfeld zwischen der Notwendigkeit, ei-
nerseits die fremden Kulturen und Religionen im Interesse erfolgreicher
Missionsarbeit kennen und verstehen zu lernen, d.h. in gewissem Umfang zu
akzeptieren und zu respektieren, und andererseits den Sinn der christlichen
Missionierung glaubhaft zu machen. In ethnologischen Museen oder Samm-
lungen aufereuropdischer Kunst treffen Objekte aus unterschiedlichen Her-
kunftsgesellschaften zusammen. Insgesamt bildet das ethnologische Museum
die Kultur(en) des auflereuropiischen >Fremden« ab, wihrend Sammlungen
auflereuropiischer Kunst zumeist bestimmte Regionen oder Religionen als
zusammengehorig zeigen. Wie am Beispiel buddhistischer Skulpturen bei-
spielhaft gezeigt wurde entstehen auf diese Weise Objektgruppen, die in
einem thematischen »Gesamtbild« sinnvoll erscheinen, die hinsichtlich des
Herkunftskontextes jedoch konstruiert sind.

Die Begegnung im Sammlungsobjekt bezieht sich schlief3lich auf solche Ob-
jekte, die kulturelle oder religise Einfliisse in einem Objekt zusammentfith-
ren. Dies kann fiir den Betrachter sichtbar sein, wenn der >fremde« Einfluss im
Objekt deutlich erkennbar oder wahrnehmbar ist. Hierzu gehoren beispiels-

am 14.02.2026, 08:21:43.

67


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

weise jene Objekte, die mittels »fremder« Bildsprache christliche (Bild-)Inhal-
te transportieren (Inkulturation). Die Entstehung und Funktion solcher Ob-
jekte wurde im Rahmen ethnologisch und kunstwissenschaftlich motivierter
Sammlungstitigkeit itber lange Zeit, teils sogar bis heute, als nicht authentisch
bzw. kulturell kontaminiert und damit nicht sammelwiirdig eingestuft. Dane-
ben sind aber auch solche Objekte zu benennen, die in stilistischen oder iko-
nographischen Merkmalen die Spuren eines fritheren Religions- oder Kultur-
kontakts tragen, der fiir den Betrachter entweder nicht mehr sichtbar ist oder
als solcher nicht wahrgenommen wird.

Abschliefiend lisst sich festhalten, dass eine Sammlung, grob gesagt, mehr
als die Summe der darin enthaltenen Sammlungsobjekte ist. In ihrer Gesamt-
heit zeichnet die Sammlung bei fliichtiger Betrachtung zunichst ein Bild tiber
das Sammlungsgebiet und iiber die Motivation des jeweiligen Sammlers und
seine mehr oder weniger klar umrissene Sammlungsstrategie. Diese kann auf
wissenschaftlichen Kriterien oder Diskursen griinden, sie kann aber auch die
Vorstellungen oder Vorlieben des Sammlers reflektieren. Selbst dort, wo un-
terschiedliche Objekte scheinbar ohne ersichtlichen Zusammenhang in eine
Sammlung kommen, beispielsweise als Geschenk oder Spende an den Samm-
ler, lassen sich Erkenntnisse erzielen. Denn der Spender erachtete die Objekte
als bedeutungsvoll genug, um sie an die Sammlung zu geben oder als zu wert-
voll, um sie einfach zu entsorgen. In diesem Sinne sind selbst Sammlungsteile
sogenannter Airport-Art von wissenschaftlichem Interesse, denn sie berichten
tiber die Vorstellung einer Zeit, wie eine Kultur materiell zu reprisentieren sei.

Literatur

Antweiler, Anton: »Religionswissenschafte, in: Zeitschrift fiir Missionswissen-
schaft und Religionswissenschaft 48 (1964), S. 271-284.

Antweiler, Anton: »Die Religionsgeschichtliche Sammlung der kath. theol. Fa-
kultit der Universitit Miinster«, in: Jahresschrift 1964 der Gesellschaft
zur Férderung der Westfilischen Wilhelms-Universitit zu Miinster (1965),
S. 41-52.

Baierlein, Eduard Raimund. Die Ev.-luth. Mission in Ostindien. Leipzig: Nau-
mann 1874.

Boast, Robin: »Neocolonial Collaboration. Museum as Contact Zone Revis-
ited«, in: Museum Anthropology 34/1 (2011), S. 56-70.

am 14.02.2026, 08:21:43.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Patrick F. Kriger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung

Clifford, James: »Museums as Contact Zones, in: James Clifford (Hg.), Routes.
Travel and Translation in the Late Twentieth Century, Cambridge: Harvard
University Press 1997, S. 188-2.19.

Chakkarath, Pradeep/Patrick Felix Kriiger: »Ein Nashorn auf Reisen. Bilder
von Indien als Vehikel von Bildung und Einbildung, in: Psychosozial 170
(2022), S. 5-8.

Ganter, Regina: »Historicising Culture. Father Ernst Worms and the German
Anthropological Traditionsc, in: Nicolas Peterson/Anna Kenny (Hg.), Ger-
man Ethnography in Australia, Canberra: ANU 2017, S. 357-379.

Goldammer, Kurt: Religionen, Religion und christliche Offenbarung. Ein For-
schungsbericht zur Religionswissenschaft, Stuttgart: Metzler 1965.

Halbfass, Wilhelm: Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen Begeg-
nung. Basel: Schwabe 1981.

Kohl, Karl-Heinz: Die Macht der Dinge. Geschichte und Theorie sakraler Ob-
jekte, Miinchen: C. H. Beck 2003.

Kriiger, Patrick Felix/Martin Radermacher: »Der Blick auf>das Fremde<. Anton
Antweiler und die religionskundliche Sammlung der WWU Miinster, in:
Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 104 (1/2)
(2020), S. 84—97.

Kriiger, Patrick Felix/Martin Radermacher: »Das Fremde zeigen. Anton Ant-
weiler und die religionskundliche Sammlung der Universitit Miinster, in:
Lioba Keller-Drescher/Eckhard Kluth (Hg.), Transferzonen. Universitit,
Sammlung, Offentlichkeit, Miinster: Zentrale Kustodie der WWU 2021,
S. 143-157.

Kriiger, Patrick Felix/Martin Radermacher: »Australian Objects in the Reli-
gious Studies Collection at the University of Minster. The >Pater Worms
Collection« as a Case of Inter-Religious Contact, in: Entangled Religions
14.1(2023), https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309

Kriiger, Patrick Felix/Knut Martin Stiinkel: »Indische Religion(en) im Bild.
Religionskontakt vor dem, um das und im Objekt«, in: Psychosozial 170
(2022), S. 28—-44.

McGregor, William: »Father Worms’s Contribution to Australian Aboriginal
Anthropology«, in: Nicolas Peterson/Anna Kenny (Hg.): German Ethnog-
raphy in Australia, Canberra: ANU 2017, S. 329-356.

Mitter, Partha: Much Maligned Monsters. A History of European Reactions to
Indian Art, Oxford: Clarendon Press 1997.

am 14.02.2026, 08:21:43.

69


https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309

70

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Nehring, Andreas: Orientalismus und Mission. Die Reprisentation der tami-
lischen Gesellschaft und Religion durch Leipziger Missionare 1840 — 1940,
Wiesbaden: Harrassowitz 2003.

Pratt, Mary Louise: »Arts of the Contact Zone, in: Profession (1991), S. 33—40.

Willett, Frank: »True or False? The False Dichotomy«, in: African Arts 9/3,
S. 8-1.

am 14.02.2026, 08:21:43.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

