
Missionssammlungen im Fokus

religionswissenschaftlicher Forschung

Umsetzung und praktische Anwendungsmöglichkeiten

am Beispiel der religionskundlichen Sammlung

der Universität Münster

Patrick Felix Krüger

Abstract Der Artikel widmet sich religionswissenschaftlichen Fragestellungen, die sich

bei der Erforschung missionsgeschichtlicher Sammlungen stellen, aus einer praxis-

orientierten Perspektive. Während die Provenienzforschung vorwiegend die Umstände

rekonstruiert, unter denen religiös konnotierte Artefakte von Händlern oder Sammlern

erworbenwurden, fragt die religionswissenschaftliche Forschung nach der Verwendung

der Objekte in den Herkunftsgesellschaften und nach der Herausbildung bestimmter

Vorstellungen über Religionen und Bildern außereuropäischer Kulturen, die durch die

Sammlungsstrategie und die Präsentation der Objekte im musealen Kontext erzeugt

wird. Die Überschneidungen beider Herangehensweisen werden an einigen Objekten

der religionskundlichen Sammlung der UniversitätMünster demonstriert.

In den vielfältigen religions- und kulturwissenschaftlichenDiskursen umFra-

gen zumUmgangmit undüber die Zukunft vonMuseenundmusealenSamm-

lungen, die während der vergangenen Jahre aufkamen, wurden die Missions-

sammlungen lange Zeit übersehen.1 In der öffentlichenWahrnehmung waren

1 Dieser Beitrag fasst die Ergebnisse der Forschungen zusammen, die sich seit 2017meh-

reren Teilbereichen der religionskundlichen Sammlung derWWUMünster widmeten.

Die bisherige Forschungwidmete sich zunächst der Geschichte der Sammlung und der

Sammlungsstrategie ihres Gründers (siehe P. F. Krüger/M. Radermacher: Der Blick auf

›das Fremde‹; Das Fremde zeigen) sowie der Provenienz des australischen Sammlungs-

bestandes und seinermissionarischen Verflechtungen (siehe P. F. Krüger/M. Raderma-

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

sie ohnehinweitgehendunbekanntund inden fachwissenschaftlichenKreisen

führten sie trotz des Wissens um ihre Existenz eine Art Schattendasein. Das

seit den 1970er Jahren zunehmende Unbehagen über Aktivitäten christlicher

Missionare in den Herkunftsregionen der Sammlungsobjekte, die in der öf-

fentlichenWahrnehmung immermehr als aggressive PropagierungdesChris-

tentums auf Kosten einheimischer Kultur und Lebensweise und als religiös

verbrämter Teil der kolonialenDominanzwestlicher Staaten erschienen, trägt

ebenso zur prekären Situation derMissionssammlungen bei wie die Verände-

rungen indenStrukturenkirchlicherEinrichtungenundOrden,dieTrägerder

Sammlungen sind. Andererseits trugen Missionssammlungen entscheidend

zur populären Vorstellung von außereuropäischen Kulturen und Religionen

bei. Dies zeigt sich beispielhaft an den europäischen Vorstellungen über die

Kulturen Asiens.

Frühneuzeitliche Reisebeschreibungen prägten über einen langen Zeit-

raum das Bild von diesen Kulturen und in den zeitgenössischen Missions-

berichten finden sich die Ursprünge von Stereotypen, die sich bis heute

hartnäckig halten. Solche meist klischeehaften Vorstellungen haben ihre

Wurzeln zu einem großen Teil in der evangelischen Missionsliteratur des

19. Jahrhunderts und gehen einher mit einer Verfestigung missionarischer

Tätigkeit in China und Indien, in deren Verlauf die Kenntnis der indischen

Kulturen und religiösen Traditionen wuchs. Die gesellschaftliche Bedeutung

dieser religiösen Traditionenwurde streckenweise überhöht und führte so zur

Vorstellung von Indien als dem »Land der Religion« und damit als Ort »tiefer

Spiritualität« und sogenannter »östlicher Geistigkeit«.2

Bis weit in das 18. Jh. bestimmten die Berichte von Reisenden, Händlern

und Missionaren die Kenntnis über außereuropäische Kulturen und Religio-

nen im deutschsprachigen Raum. Während sich aber Händler und Reisende

meist nur kurz im Land aufhielten und auch nur mit bestimmten sozialen

cher: Australian Objects). Daneben wurde die Frage von Museen und Sammlungen

als Kontaktzone von Religionen und Kulturen an einigen ausgewählten Objekten der

Sammlung diskutiert (siehe P. F. Krüger/K. M. Stünkel: Indische Religion(en) im Bild).

2 So spricht beispielsweise der evangelischeMissionar Eduard Raimund Baierlein in sei-

nem Werk über die Evangelisch-Lutherische Mission in Ostindien von Indien als dem

»Land der Religion« (siehe E. R. Baierlein: Die Ev.-luth. Mission in Ostindien, 44) und

Kurt Goldammer beschreibt fast ein Jahrhundert später den »als klassisches Land der

Religion geltenden indischen Kulturbereich« (siehe K. Goldammer: Religionen, Religi-

on und christliche Offenbarung, S. 17). Siehe dazu auch P. F. Krüger/K. M. Stünkel: Indi-

sche Religion(en) im Bild, S. 30f.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Patrick F. Krüger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung 53

Gruppen in Berührung kamen, drangen die Missionare bei ihrer Tätigkeit

tiefer in die Kulturen ein, standen im engen Kontakt zur Bevölkerung und

blieben oft für Jahre am selben Ort. Ihre Berichte prägten das westliche Bild

der außereuropäischen Religionen daher nachhaltiger und die Objekte und

Artefakte, die sie von ihren Reisen mitbrachten und die anschließend in die

Missionssammlungen ihrer Orden eingingen, verliehen dem »fremden«Glau-

ben Sichtbarkeit. Aus den ›Bildern‹ von Indien, die anfangs in Gestalt von

Berichten und Erzählungen nach Europa gelangten, wurden gelegentlich Bil-

der angefertigt, die weniger Abbildung einer ›indischen Wirklichkeit‹ waren,

sondern eher zeitgenössisches europäisches Leben und Denken in einer ori-

entalisierendenWeise widerspiegeln.3 Auf dieseWeise wurden Vorstellungen

über fremde Kulturen zum festen Bestandteil europäischen Denkens. Nicht

zuletzt auf dieser Grundlage formierte sich im 19. Jh. schließlich die erste

wissenschaftliche Betrachtung außereuropäischer Kulturen und es ist in die-

sem Zusammenhang kein Wunder, dass beispielsweise die mit Sprachen und

Kulturen Südasiens befasste Indologie bis in die jüngere Vergangenheit die

indischen Religionen in den Mittelpunkt der Forschung stellte. Die Gründer

der deutschsprachigen Indologie reisten selbst nicht – ihnen genügte das Stu-

dium antiker Textquellen. Ihre Vorstellung von Asien schöpften auch sie aus

den Missionsberichten und den Missionssammlungen4 und unterrichteten

im Gegenzug gelegentlich die angehendenMissionare.5

Neben dem allgemeinen Unbehagen gegenüber der missionarischen Tä-

tigkeit, das die gegenwärtigen postkolonialen Diskurse begleitet, liegt das

bislang fehlendewissenschaftliche Interesse an einer Erforschung dermissio-

narischen Sammlungen nicht zuletzt in den zuständigen Fachdisziplinen, wo

das ›Kunstwerk‹ über denAlltagsgegenstand gestellt wird, die kulturellen Aus-

drucksformen einer ›Hochkultur‹ jene der schriftlosen,nicht-technologischen

Kulturen überschattet oder textliche Überlieferungen über orale Praktiken

gestellt werden. Vor dem Hintergrund postkolonialer Debatten über den

3 P. Chakkarath/P. F. Krüger: Ein Nashorn auf Reisen. Zur europäischen Betrachtung indi-

scher Kunst in vormoderner Zeit siehe P. Mitter: Much Maligned Monsters.

4 Die Verschränkung der frühen Indologie mit der Mission zeigt sich beispielsweise

in der Tätigkeit des evangelischen Theologen Karl Graul (1814–1864), der als wichti-

ger Vertreter der Missionswissenschaft gilt und dessen Überlegungen gleichzeitig als

wichtiger Beitrag zur indologischen Forschung jener Zeit gelten (siehe A. Nehring: Ori-

entalismus undMission, S. 139). EinenÜberblick, wie »indisches Denken« von denMis-

sionaren zusammengetragen wurde, bietet W. Halbfass: Indien und Europa, S. 52–69.

5 A. Nehring: Orientalismus und Mission, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Erwerb und eine mögliche Rückgabe einzelner Objekte beherrscht zudem die

Provenienzforschung in manchmal einseitiger Weise die Beschäftigung mit

den Sammlungen. Dabei sollte gerade mit Blick auf verfestigte Stereotype

über außereuropäische Kulturen oder Religionen, die bis heute lebendig sind

und in der Vergangenheit bisweilen sogar das Fundament der wissenschaftli-

chen Auseinandersetzung prägten –wie die bereits erwähnte Vorstellung von

Indien als ›Land der Religion‹ – das einzelne Objekt auch im kulturellen Kon-

text seiner Herkunft sowie in seiner Funktion als Sammlungsobjekt analysiert

werden.

Wie und mit welchen Fragestellungen die Religionswissenschaft zur Er-

forschung derMissionssammlungen beitragen kann undwelche Erkenntnisse

durch die Bearbeitung einer Sammlung erzielt werden können, soll beispiel-

haft an den Skizzen einiger Fallstudien gezeigt werden, die aus der Forschung

zur religionskundlichenSammlungderUniversitätMünsterhervorgingen.Sie

sollen zeigen, welche Erkenntnisse aus einer Sammlung insgesamt zu gewin-

nen sind und warum eine Erforschung der Missionssammlungen über eine

reine Provenienzermittlung hinaus lohnenswert ist, denn die Sammlungsob-

jekte berichten nicht alleine über die jeweiligenHerkunftsgesellschaften, son-

dern spiegeln vor allem die europäischen Vorstellungen über diese Kulturen.

Die religionskundliche Sammlung der Universität Münster ist als univer-

sitäre Sammlung keine Missionssammlung im eigentlichen Sinne, kann aber

in einemweiter gefassten Sinne zumindest teilweise denmissionsgeschichtli-

chen Sammlungen zugerechnet werden. Sie geht zurück auf die Sammlungs-

tätigkeit der dort ansässigen Missions- und Religionswissenschaften und re-

präsentiert die eher wissenschaftliche Ausrichtung einer missionskundlichen

Sammlung, die u.a. als Lehr- und Schausammlung für Studierende geplant

war,umsie andiematerielle Kultur ›fremderReligionen‹ heranzuführen; auch

eine späteremissionarischeTätigkeit derAbsolventen lagdabeimöglicherwei-

se imBlick.Darüberhinausgibt esmitderaustralischenSammlungeinenklei-

nen Bestandmit eindeutig missionsgeschichtlichem Kontext.

Die Sammlung wurde im Januar 1957 von Anton Antweiler gegründet.

Antweiler war katholischer Theologe und Professor für Allgemeine Religions-

wissenschaft. In Lehre und Forschung konzentrierte er sich auf vor allem auf

Religionsphilosophie, Religionswissenschaft und Religionsgeschichte. Mit

seiner Berufung wurde die Religionswissenschaft als Religionsphänomeno-

logie sichtbar im Kanon der theologischen Disziplinen an der Universität

Münster verankert. Antweiler wurde am 12. Oktober 1900 in Köln geboren

und studierte ab 1920 Philosophie und Theologie in Bonn. Er wurde 1924 im

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Patrick F. Krüger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung 55

Fach Philosophie promoviert und empfing ein Jahr später die Priesterweihe.

Anschließend war er für einige Jahre als Gymnasiallehrer tätig, bevor er zu-

nächst in Köln Mathematik und Physik und im Anschluss in Bonn Theologie

studierte; dort habilitierte er sich auch 1935. Im Januar 1950 wurde er an

der Universität Bonn zum außerordentlichen Professor ernannt. Nach einer

Zwischenstation in Eichstätt wurde er 1954 als ordentlicher Professor für

allgemeine Religionswissenschaften nach Münster berufen. Er unternahm

im Laufe seiner Tätigkeit Reisen nach Asien, um die dortigen Religionen

zu studieren und wurde 1967 emeritiert. Am 4. Oktober 1981 verstarb Anton

Antweiler in Münster.6

Abb. 1: Anton Antweiler (links) während seiner Asienreise im Jahr 1958.

Foto: Universitäts- und LandesbibliothekMünster, Nachlass Antweiler 034,061

Die seit 2017 laufende Erforschung der von Antweiler gegründeten religi-

onskundlichenSammlungkonzentrierte sichzunächst vor allemaufdie asiati-

6 Zur Biographie Antweilers siehe M. Radermacher/J. Stander 2014 sowie M. Raderma-

cher/J. Stander 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

schen Bestände und widmete sich hier der Frage, wie asiatische Religionen in

den Sammlungsobjekten abgebildet werden und welches Asien-Bild Antwei-

lers sich aus den Objekten rekonstruieren lässt. Dazu wurde die Geschichte

derSammlungerschlossen sowiedieHerkunftundErwerbsumständederdar-

in enthaltenen Objekte rekonstruiert. Dies war nur möglich, weil neben den

Sammlungsobjekten selbst auch umfangreiches Quellenmaterial aus dem in

derUniversitäts-undLandesbibliothekderUniversitätMünster aufbewahrten

Nachlass Antweilers,weitereDokumente aus demUniversitätsarchivMünster

unddemStadtarchivBadWildungen sowie die in Fachzeitschriften erschiene-

nen Beiträge von Antweiler ausgewertet werden konnten. So ließ sich nachzu-

vollziehen, wie und warum Antweiler als katholischer Theologe ein Interesse

für asiatische Religionen und Kunst entwickelte, woher er sein Wissen über

östliche religiöse Traditionen erwarb und wie er diese in den Exponaten sei-

ner Sammlung repräsentiert sah.

Die Gründung einer religionskundlichen Sammlung folgte seiner Über-

zeugung, dass sich Religion nicht allein durch schriftliche Überlieferung ma-

nifestiert, sondern durch Objekte eine Sichtbarkeit erhält.7 Antweiler widme-

te sich der materialen Dimension von Religiosität zu einem Zeitpunkt, als der

übliche Zugang zu außereuropäischen Religionen vor allem durch das Studi-

um entsprechender Texte und schriftlicher Überlieferung erfolgte und verfüg-

te daher über gute Argumente, umden Aufbau der Sammlung durchzusetzen.

Recht erfolgreich bezog er die politische Bemühung umdie Entwicklungshilfe

für die Länder Asiens in den 1950er Jahren in das Arbeitsgebiet der Religions-

wissenschaft ein und agierte zeitweise sogar als Berater der Bundesregierung.

In seiner Sammlungstätigkeit vermied Antweiler die Begünstigung christ-

licher Religionen. Er betonte stattdessen die Bedeutung der verschiedenen

religiösen Strömungen und Traditionen als Sonderformen von Religion im

Allgemeinen. Die vorrangige Aufgabe der Religionswissenschaft besteht ihm

zufolge in der phänomenologischen und systematischen Beschreibung von

Religion, wobei das Phänomenologische sowohl Sichtbares als auch Unsicht-

bares umfasst. Das Sichtbare wird greifbar durch künstlerische Betätigung.

Es manifestiert sich in Objekten wie Gebäuden, Bildern oder Ritualgeräten.

Diese stehen neben ihrer religiösen Funktion gleichzeitig für eine kulturelle

Leistung.8

7 Antweiler an den Universitätskurator der WWU, 14.12.1956, Universitätsarchiv der

WWU, Bestand 143, Nr. 34, 132.

8 A. Antweiler: Religionswissenschaft, S. 274f.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Patrick F. Krüger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung 57

Antweiler verstand Religion also gleichzeitig als Antrieb und Konstante

künstlerischen Schaffens und stellt dies an die Spitze kultureller Entwicklung.

Kunst sei in diesem Sinne vor allem religiöse Kunst, und diese ist vor allem

dann besonders wertvoll, wenn ihre Wirkmacht über einen weiten Zeitraum

reicht.9 Obwohl Antweiler betonte, dass es bei der Auswahl der Samm-

lungsobjekte weniger auf den kunsthistorischen Wert, sondern vielmehr auf

die religionsgeschichtliche Bedeutung ankomme, prägte die gedankliche

Zusammenführung von Kunst und Religion seine Sammlungsstrategie in er-

heblichem Maße. Dies zeigt sich insbesondere durch den Ankauf zahlreicher

Sammlungsobjekte aus dem Kunsthandel, wobei Antweiler die kunsthistori-

sche Bedeutung dieser Erwerbungen hervorhob. In diesem Zusammenhang

stehen auch Antweilers vergebliche Versuche, Objekte aus Museumssamm-

lungen zu erwerben. Die »Echtheit« der Objekte war ein zentrales Anliegen in

seiner Sammlungsstrategie. Dabei stellt sich die Frage, welche Kriterien für

die Echtheit eines Artefakts sprechen. Ein gängiges Argument ist dabei meist

die tatsächliche Verwendung eines Artefaktes in religiösem oder rituellem

Kontext.

Hier ergibt sich mit Blick auf asiatische Sammlungsbestände jedoch

ein Problem. Insbesondere in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts wur-

den Kultbildnisse der buddhistischen und hinduistischen Traditionen von

den Handwerkern einem recht breitgefächerten Käuferkreis angeboten.

Das Angebot richtete sich an Besucher aus fremden Ländern ebenso wie an

einheimische Käufer. Um die Figur für den rituellen Gebrauch verwendbar

zu machen, wurden nach dem Erwerb bestimmte Handlungen an den Ob-

jekten vorgenommen, beispielsweise die Augenöffnungszeremonie im Falle

buddhistischer Kultbilder. Solche Objekte gelten Sammlern aufgrund der

erwiesenen Benutzung als »echt«. In den meisten Sammlungen finden sich

jedoch überwiegend Objekte, die den entsprechenden Ritualen zur Vorberei-

tung rituellen Gebrauches nicht unterworfen waren. Diese Objekte sind in

Form, Stil und Ikonographie identisch und könnten auch für den religiösen

Gebrauch nutzbar gemacht werden. Sie blieben aber ein reines Handelsgut

oder Kunstobjekt. Vor diesem Hintergrund wäre es daher geboten, die oft

als nicht sammlungswürdig betrachtete »Airport Art« neu zu bewerten, was

hinsichtlich afrikanischer Objekte bereits vor geraumer Zeit angeregt wur-

9 Antweiler, Erwägungen zu einem »Werk« vonMoore, Universitätsarchiv derWWU, Be-

stand 9, Nr. 2476.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

de.10 Gleichzeitig stellt sich die Frage, weshalb ein benutztes Artefakt dem

westlichen Sammler so viel echter und damit wertvoller anmutet.

Die Einrichtung der religionskundlichen Sammlung in Münster sollte vor

allem der Lehre dienen. Als Lehrsammlung richtete sie sich in erster Linie an

die Studierenden der katholischenTheologie, denn Antweiler wollte seinen re-

ligionsgeschichtlichen Unterricht nicht allein Büchern speisen, wie er in ei-

nem Brief an den Tibetreisenden Heinrich Harrer erwähnt.11 Hier zeigt sich

eine gewisse Nähe zu Missionssammlungen, deren meist unsystematisch an-

gewachsene Bestände durch die gängigen Rastermusealer Kategorisierungen

fallen. Sie bedienen, anders als die Sammlungsstrategie Antweilers, weder die

künstlerisch-ästhetischen Maßstäbe klassischer Kunstmuseen noch die An-

forderungen ethnologischer Sammlungen an die kulturelle Authentizität und

Unverfälschtheit vonArtefakten.Sammlungsziel war vielmehr,das »Typische«

derGebiete abzubilden, indenendieMissionare tätigwarenunddamit sowohl

zu ihrer Ausbildung beizutragen als auch den Unterstützern der Missionsar-

beit einen Eindruck von den Gegebenheiten vor Ort zu vermitteln. Ein ähnli-

ches Bestreben deutet sich auch in der Sammlungsstrategie Antweilers an.

Antweiler selbst hebt bezüglich der Erwerbsstrategie die unterschied-

lichen Abhängigkeiten hervor, deren er sich in beim Zusammenstellen von

Sammlungsobjekten ausgesetzt sah, und wozu u.a. deren Verfügbarkeit im

Kunsthandel und das Vorhandensein entsprechender Mittel zum Erwerb

zählten.12

In den Anfangsjahren bezog Antweiler den überwiegenden Teil seiner Er-

werbungen aus dem Kunsthandel und kaufte dabei vorwiegend solche Objek-

te, die ihm von denHändlern angebotenwurden.Hinweise auf bestimmte Ar-

tefakte, nach deren Verfügbarkeit er bei den Händlern suchte, lassen sich aus

der erhaltenen Korrespondenz nur selten herauslesen. Dies lässt die Schluss-

folgerung zu, dass sich Antweiler kaum tiefere Kenntnis über dieMaterialkul-

tur außereuropäischer Kulturen aneignete und sich stattdessen auf das Ange-

bot des Kunstmarktes verließ. Unter den Kunsthändlern, mit denen Antwei-

ler in Kontakt stand und von denen er Exponate erwarb, waren neben Wal-

ter Exner, der in Bad Wildungen ein privates Asien-Institut betrieb und von

demAntweiler die erstenObjekte seiner Sammlung erwarb,beispielsweise der

10 Siehe dazu F. Willett: True or False?, S. 8–14.

11 Antweiler an Heinrich Harrer, 11.7.1959, ULB WWU Münster, Nachlass Antweiler

008,082.

12 A. Antweiler: Die religionsgeschichtliche Sammlung, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Patrick F. Krüger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung 59

Kunsthändler Müller-Feldmann in Hamburg, der unter anderemmit Artefak-

ten aus Ägypten und Südasien handelte; Heidi Vollmoeller, die eine Galerie für

antikeKunst inZürich führte; und JuliusKonietzko,ebenfalls inHamburg.Seit

März 1961 zeigte die religionskundliche Sammlung auch Dauerleihgaben aus

der Sammlung von Friedrich Heiler in Marburg.13

Antweilers Blick auf die Objekte behält stets eine westliche Prägung. Er

hebt das »Fremde«, das er zeigen möchte, in Abgrenzung zum »Eigenen«, das

er anscheinendalshinreichendbekannt voraussetzt,bewussthervor.Er entwi-

ckelt kein tieferesVerständnis fürdieBildspracheder jeweiligenKulturen.Ver-

mutlich erscheint ihm dies bei seiner Suche nach dem »typischen« der außer-

europäischen –und damit »fremden« –Religionen als eher zweitrangig. Auch

die Frage, ob sich ›Religion‹ zeigen oder gar ›abbilden‹ lässt, schien Antweiler

nicht zu bewegen. Für ihn stand beispielsweise das Bild der Stifter oder Leh-

rer symbolisch für die Lehre und gab der Religion damit gewissermaßen ein

Gesicht. Damit rückt Antweiler denMenschen ins Zentrum religiöser Realität

und ignoriert beispielsweise tiergestaltige Bildnisse oder Mischwesen. Dass

die Sammlung mit dem Erwerb eines Buddhabildnis begründet wurde, lässt

sich kulturgeschichtlich erklären, denn seit Mitte der 50er Jahre entstand ein

allgemeineres Interesse an der asiatischen Welt, das zu einem Teil auch die

Religionen einschloss. Es fanden mehrere große Ausstellungen statt wie 5000

Jahre Kunst aus Indien (Villa Hügel, Essen, 1959) oder Schätze ausThailand. Kunst

eines Buddhistischen Königreiches (Wallraf-Richartz-Museum, Köln, 1963), aber

auch kleinere Ausstellungen wie Yoga (1956) und Sieben Jahre in Tibet (1959) im

hessischen Frankenau, die Antweiler besuchte.

Die Sammlung enthält auffallend viele buddhistische Kultbilder; zahlen-

mäßig überwiegen die Abbildungen des Buddha gegenüber denen von Bodhi-

sattvas und buddhistischen Gottheiten.

13 P. F. Krüger/M. Radermacher: Der Blick auf ›das Fremde‹, S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Abb. 2: Tibetisches Rollbild (Thangka) mit Episoden der

Buddhalegende, Tibet, 18./19. Jahrhundert.

Foto: Institut für Religionswissenschaft,WWUMünster

Somit fokussiert sich die materiale Kultur des Buddhismus in der Samm-

lungvor allemaufdenStifter.Entwicklungenwie etwadieVorstellungvonVer-

dienstübertragung, die sich auf materialer Ebene an den Kultbildern von Bo-

dhisattvas und buddhistischen Gottheiten zeigen ließe, kommenweniger vor.

StattdessenwirddieVerbreitungdesBuddhismusvon IndiennachTibetdurch

ein Bildnis des mythischen buddhistischen Lehrers Padmasambhava berück-

sichtigt.Dieser soll im8. Jahrhundert alsMissionar inTibet gewirkt habenund

wird als Gründer des tibetischen Buddhismus verehrt. Insgesamt überwiegen

in der Sammlung die Abbildungen männlicher Bildwerke. Weibliche Göttin-

nenwie etwa die chinesischeGuan-Yin sind nur vorhanden,wo sie demkatho-

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Patrick F. Krüger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung 61

lischen Familienbild entsprechen, d.h. in Gestalt der treuen Ehefrau oder der

liebenden Mutter. Abbildungen zornvoller Göttinnen, die in ihren buddhisti-

schenundhinduistischenAusprägungeneinewildeundungezügelte Formder

Weiblichkeit abbilden, findet man in der Sammlung nicht.

Abb. 3: Padmasambhava [auf nicht zugehörigem Sockel],

Tibet, 19./20. Jh.

Foto: Institut für Religionswissenschaft,WWUMünster

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Mit Blick auf eine missionarische Sammeltätigkeit ist der australische

Bestand in der Sammlung von besonderem Interesse.14 Die Gruppe ethnogra-

phischer Objekte, die Antweiler von Pater Ernst Adolf Worms erwarb, bildet

aufgrund von Herkunft und Erwerbungsumständen gewissermaßen einen

eigenen Sammlungsteil mit unmittelbar missionarischem Kontext innerhalb

der religionskundlichen Sammlung.Anhand der vorliegendenKorrespondenz

zwischen Antweiler und Worms lassen sich insgesamt 85 Objekte der Samm-

lung sowie eine Anzahl von Briefmarken als Erwerbung aus der Sammlung

Worms zuordnen. Diese Objekte repräsentieren die australischen Religionen

in vorkolonialer Zeit, wurden aber überwiegend im 20. Jahrhundert angefer-

tigt. Viele dieser Objekte sindGegenstände des Alltags ohne konkrete religiöse

Zuschreibung und sollten offenbar eine religiöse Durchdringung des Alltags

belegen, die sogenannten ›primitiven‹ Kulturen bis in die jüngere Vergan-

genheit nachgesagt wurde. Ernst AlfredWorms (1891–1963) wurde in Bochum

geboren und trat 1912 in den Orden der Pallottiner in Limburg an der Lahn

ein. Nach dem Studium der Theologie und Philosophie übersiedelte er 1930

nach Kimberley (Westaustralien). Neben seiner missionarischen Tätigkeit

erforschte er Sprachen, Religion und Kultur der australischen Ureinwohner

und publizierte zahlreiche wissenschaftliche Arbeiten zu diesemThema.15

NebenderProvenienz ist hier vor allemderBlick vonWormsauf dieObjek-

te von Interesse, da Begleitschreiben, die den Objekten beigelegt waren, zahl-

reiche Hinweise über Verwendung und kulturelle Bedeutung der Objekte ent-

halten. Auf diese Weise kann die Relevanz der Objekte innerhalb der Samm-

lung erklärt und ihre religionswissenschaftliche Bedeutung nachgezeichnet

werden.Der vorliegendenKorrespondenz zwischenAntweiler undWorms zu-

folge fand die Abgabe von Sammlungsobjekten nach Münster in den Jahren

1957 und 1958 statt. Antweiler undWorms standen auch in den folgenden Jah-

ren in engem brieflichem Kontakt, jedoch wurden während dieser Jahre keine

weiteren australischen Objekte in die Sammlung aufgenommen. Ein Teil der

vonWorms überlassenen Objekte ist in der Sammlung nicht mehr auffindbar

und gilt als verschollen.

Die Objekte wurden in mehreren Paketen verteilt über einen Zeitraum

von etwa einem Jahr überwiegend per Post aus Australien nach Münster

14 Zum australischen Sammlungsbestand siehe P.F. Krüger/M. Radermacher: Australian

Objects.

15 Zumwissenschaftlichen Beitrag von PaterWorms siehe G. Ganter: Historicising Cultu-

re und W. McGregor: Father Worms’s Contribution.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Patrick F. Krüger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung 63

geschickt; einzelne Objekte hat Worms anscheinend bei einem Besuch in

Münster persönlich an Antweiler übergeben. In mehreren Briefen aus den

Jahren 1957 und 1958 kündigte Worms den Versand an und fügte detaillierte

Beschreibungen einiger Objekte bei. Der Empfang der Objekte wurde dann

von Antweiler bestätigt. Dieser Teil der Korrespondenz zwischen Worms uns

Antweiler ist weitgehend erhalten geblieben. Er dokumentiert den Erwerb des

australischen Sammlungsbestands unddiente als Grundlage der Betrachtung;

die Korrespondenz von Antweiler an Worms hingegen liegt nicht vor. Worms

betontmehrfach,dass dieObjekte seiner eigenenSammlung entstammen,die

er in Melbourne aufbewahrte und nach deren Neuordnung er ausgesonderte

Objekte an Antweiler abgab.16

In den Schriften Antweilers finden sich keine Hinweise, welche Erkennt-

nisse er sich von der SammlungWorms erhoffte. Es kann nur spekuliert wer-

den, dass es ihm um eine vollständige Abbildung von »Religion« ging, in die

»primitive« Formen einbezogen werden mussten. Den Zusammenhang zwi-

schenReligionundMaterialität desAlltagshebtAntweiler in seinerArbeit über

die religionskundliche Sammlung hervor.17

Vermutlich im Februar 1957 gelangten die ersten Objekte nach Münster.

Dabei handelte es sich um ein Konvolut aus zwölf Steinwerkzeugen, einem

gehämmerten und geschliffenen Steinbeil, einemSteinmesser für Initiations-

zeremonien sowie einemTjuringa und fünf Pastellzeichen eines australischen

Ureinwohners. Am 15. Januar 1958 schrieb Worms erneut an Antweiler und

kündigt den Versand weiterer Objekte für die Münsteraner Sammlung an,

darunter Schlaghölzer, Steinwerkzeuge und einen Kopfschmuck sowie einen

»Phallus-Stein«, »mythologische Perlmuttblätter« und ein Fadenkreuz.18 Die-

se Objekte seien durch das rasche Eindringen westlicher Kultur, die Worms

als »verflachend« beschreibt, nicht mehr häufig zu finden.19 Ob es sich bei

den Steinwerkzeugen um prähistorische oder neuzeitliche Objekte handelt,

ist nicht dokumentiert und auch die Fundumstände sind nicht bekannt. Ver-

mutlich handelt es sich um Oberflächenfunde, die Worms entweder selbst

entdeckt hat oder die ihm zugetragen wurden.

Besonders bemerkenswert ist bei allen Objekten die dokumentierte Her-

kunft. In einigen Fällen beschreibt Worms auch, von welchen Personen oder

16 Worms an Antweiler, 15.01.1958, ULB WWUMünster, Nachlass Antweiler 009,180.

17 A. Antweiler: Die religionsgeschichtliche Sammlung, S. 41.

18 Worms an Antweiler, 15.01.1958, ULB WWUMünster, Nachlass Antweiler 009,180.

19 Worms an Antweiler, 15.01.1958, ULB WWUMünster, Nachlass Antweiler 009,180.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

bei welcher Gelegenheit er die Objekte erhielt. Einen interessanten,wenn auf-

grund der Provenienz auch nicht ganz unproblematischen Sammlungsteil bil-

den dabei die Tjuringa oder Tjurunga, die in der älteren Literatur gelegentlich

als »Schwirrholz« oder »Seelenholz« bezeichnet werden.Dabei handelt es sich

um flache, aus Holz oder Stein gefertigte Sakralobjekte der Aranda und ih-

rer Nachbarstämme. Sie sind meist von länglicher Form, tragen eingeritzte

geometrische Motive, die als von selbst entstanden gelten und mit den Vor-

fahren und deren Wanderwegen zusammenhängen, jedoch nur von den Ein-

geweihten des Stammes gelesen werden können.20 Für Antweiler waren die

Tjuringa anscheinend von besonderem Interesse, denn er erkundigte sich bei

Worms ausdrücklich nach solchenObjekten.21Weshalb sich sein Interesse ge-

rade auf diese Objekte richtet, ist nicht überliefert. Man darf jedoch vermu-

ten, dass die Tjuringas in ihren unterschiedlichen Formen, die seit dem spä-

ten 19. Jahrhundert zu begehrten Sammlungsobjekten wurden, in gewissem

Sinne als charakteristisch für die Religiosität der indigenen Völker Australi-

ens betrachtet wurden.Die Tjuringas überließWorms der religionskundlichen

Sammlung, ohne eine Bezahlung zu verlangen.Diese Objekte, so teilte er Ant-

weiler mit, seien von einem solchen ethnologischenWert, dass er sie ihm nur

als Geschenk und zur weiteren Betreuung übergebenmag; er bat lediglich um

die Erstattung der Versandkosten.22 Gleichzeitig teilte er mit, dass er die Ob-

jekte zur Ausfuhr als Geschenk von geringemWert deklariert habe, da ethno-

logische Objekte nicht ohne besondere Erlaubnis aus Australien ausgeführt

werden dürfen. Diese Bestimmung finde in den östlichen Staaten Australi-

ens aber wenig Beachtung.23 In einem späteren Schreiben bat er Antweiler,

dass sein Name im Zusammenhang mit den versendeten Gegenständen vor-

sorglich nicht genannt werden soll, da die australische Presse vor der Ausfuhr

ethnologischerObjekte ohneGenehmigungwarnte.24 Antweiler bedankte sich

dafür, dass Worms die »Sammlung mit so wertvollen Gegenständen bereichert« ha-

be, ging aber auf die fehlende Ausfuhrgenehmigung nicht weiter ein25. Trotz

dieser teils ausführlichen Angaben ist eine Zuordnung zu einzelnen Objekten

20 K.-H. Kohl: Die Macht der Dinge, S. 179.

21 Worms an Antweiler, 06.11.1957, ULB WWUMünster, Nachlass Antweiler 009,179.

22 Worms an Antweiler, 20.01.1958, ULB WWUMünster, Nachlass Antweiler 009,177.

23 Worms an Antweiler, 20.01.1958, ULB WWUMünster, Nachlass Antweiler 009,177.

24 Worms an Antweiler, 18.02.1958, ULB WWUMünster, Nachlass Antweiler 009,182.

25 Antweiler an Worms, 14.03.1958, Universitätsarchiv der WWU, Bestand 143 Nr. 34, 42.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Patrick F. Krüger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung 65

schwierig. In der Sammlung befinden sich drei hölzerne Tjuringa, die in Ant-

weilers Sammlungsbuch nicht verzeichnet sind und erst nachträglich inven-

tarisiertwurden.Manmag vermuten,dass die fehlendeAusfuhrgenehmigung

einGrundwar,dieseObjekte vorerst nicht imSammlungsbuch zu verzeichnen

oder auf andere Weise zu inventarisieren. Eine sichere Zuordnung ist daher

nicht möglich, es ist aber doch wahrscheinlich, dass es sich hier um die von

Worms beschriebenen Gegenstände handelt; zu bedenken ist aber auch, dass

sich unter den verschollenen Objekten ebenfalls mehrere Tjuringas befinden.

Abschließend soll die Frage nach Museen und Sammlungen als Kon-

taktzonen von Kulturen oder Religionen angerissen werden. Die von den

Sammlern verfolgte Sammlungsstrategie ist in den meisten Fällen nicht do-

kumentiert und kann im Regelfall nur über die Sammlungsgeschichte und

den Sammlungsbestand im Zusammenhang mit den zeitgenössischen wis-

senschaftlichen oder kulturpolitischen Diskursen erschlossen werden. Hin-

sichtlich außereuropäischer Sammlungen lässt sich beobachten, dass gerade

im 19. Jahrhundert vor allem nach typologischen Gesichtspunkten gesammelt

wurde. Dies zeigt sich beispielsweise an der Typologie buddhistischer Skulp-

turen, die als eine Art stilistischer Entwicklungslinie der Physiognomie des

Buddha,häufigdargestellt an einzelnenBuddhaköpfen aus verschiedenenRe-

gionen und Kulturen Asiens, den Buddhismus als eine Einheit konstruieren.

Neben die unterschiedlichen Traditionen und Ausprägungen des Buddhis-

mus, die sich anhand der literarischen Überlieferung verfolgen lassen, wird

das Bild des Stifters als Ausdruck des übergeordneten »einen« Buddhismus

gesetzt. Auf diese Weise wird ein Narrativ der Zusammengehörigkeit formu-

liert, nach dem sich der Buddhismus von seinem Ursprungsland Indien in

weite Teile Asiens verbreitet habe, man aber vor dem Hintergrund der Idee

von ›Weltreligionen‹ dennoch von dem einen Buddhismus sprechen könne.

Auf materialer Ebene ist das Buddhabild die einigende Konstante innerhalb

der unterschiedlichen buddhistischen Schulen. Die westliche Rezeption der

buddhistischen Verbreitungsgeschichte betont dabei stets die Zusammen-

gehörigkeit dieser Schulen, die gemeinsam die buddhistische Religion im

Sinne des »einen« Buddhismus bilden. In den Sammlungen buddhistischer

Bildnisse herrscht daher eine gewisse Neigung, durch die Ähnlichkeiten

des Buddhabildnis in den verschiedenen Regionen eine Einheitlichkeit der

Religion zu konstruieren.26

26 Dies ist vermutlich typologischenKriterien geschuldet, doch ist beispielsweise die »Be-

gegnung« einer tibetischen Buddhafigur und eines altindischen Buddhabildes, die in

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Abb. 4: Kopf einer Buddhafigur, Khmer, ca. 12./13. Jh.

oder später.

Foto: Institut für Religionswissenschaft,WWUMünster

In diesem Sinne sind Museen und Sammlungen als Kontaktzonen zu be-

greifen , da sich hier Objekte unterschiedlicher Herkunft ›begegnen‹. Unter27

einer Ausstellung gegenübergestellt sein können, Ausdruck eines Kontaktes, der in

den Herkunftsregionen beider Figuren eher unwahrscheinlich wäre. Die Kombination

vonObjekten in der Sammlung schafft daher, ob gewollt oder ungewollt, eine Kontakt-

situation, aus der im Einzelfall ein Narrativ entstehen kann, das sich bei der Betrach-

tung entsprechender Objekte in den Herkunftsregionen ausschließen würde.

27 Zum Museum als Kontaktzone siehe M. L. Pratt: Arts of the Contact Zone; J. Clifford:

Museums as Contact Zones; R. Boast: Neocolonial Collaboration.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Patrick F. Krüger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung 67

besonderer Berücksichtigung des Religionskontakts lassen sich drei Kontakt-

zonen unterscheiden.

Bei der Begegnung in der Sammlungsstrategie steht die Auswahl der Objekte

im Mittelpunkt der Betrachtung. Es geht dabei um die Frage, nach welchen

Kriterien einzelne Sammlungsobjekte ausgewählt wurden undwelcher Zweck

ihnen in der Sammlung zugewiesen war. Auch die Frage, weshalb spezifische

Objekte in einer oder in mehreren Sammlungen enthalten sind, während an-

dere fehlen, ist hier zu diskutieren. Antweiler wollte das »Typische« der Re-

ligionen abbilden. Insofern ist die Objektauswahl unter diesem Gedanken zu

untersuchen, wobei es nicht darum geht, was ›typisch‹ für die eine oder an-

dere Religion wäre, sondern was Antweiler vor seinem eigenen Hintergrund

für typisch hielt. Dabei kann die religiöse Konfession des Sammlers eine er-

hebliche Rolle bei der Auswahl von Objekten einnehmen; sie dienen in diesem

Fall jeweils als eine Art ›Anknüpfungspunkt‹ zur eigenen Religiosität. Eine sol-

cheAnschlussfähigkeit zeigt sich inderSammeltätigkeitAntonAntweilers bei-

spielsweise in der Auswahl der bereits erwähnten chinesischen Göttin Guan-

Yin, in deren abgebildeterWeiblichkeit ein Anschluss an katholischeRollenbil-

der eher denkbar war als bei tantrischen Göttinnen.

Die Begegnung in der Sammlung blickt auf Museen als Orte der Begegnung

verschiedener Religionen. Missionsgeschichtliche Sammlungen dienten als

Ausbildungsort und ermöglichten religiöse Kontakte in vielfältiger Form;

dabei bewegen sie sich im Spannungsfeld zwischen der Notwendigkeit, ei-

nerseits die fremden Kulturen und Religionen im Interesse erfolgreicher

Missionsarbeit kennen und verstehen zu lernen, d.h. in gewissem Umfang zu

akzeptieren und zu respektieren, und andererseits den Sinn der christlichen

Missionierung glaubhaft zu machen. In ethnologischen Museen oder Samm-

lungen außereuropäischer Kunst treffen Objekte aus unterschiedlichen Her-

kunftsgesellschaften zusammen. Insgesamt bildet das ethnologischeMuseum

die Kultur(en) des außereuropäischen ›Fremden‹ ab, während Sammlungen

außereuropäischer Kunst zumeist bestimmte Regionen oder Religionen als

zusammengehörig zeigen. Wie am Beispiel buddhistischer Skulpturen bei-

spielhaft gezeigt wurde entstehen auf diese Weise Objektgruppen, die in

einem thematischen »Gesamtbild« sinnvoll erscheinen, die hinsichtlich des

Herkunftskontextes jedoch konstruiert sind.

Die Begegnung im Sammlungsobjekt bezieht sich schließlich auf solche Ob-

jekte, die kulturelle oder religiöse Einflüsse in einem Objekt zusammenfüh-

ren.Dies kann für den Betrachter sichtbar sein,wenn der ›fremde‹ Einfluss im

Objekt deutlich erkennbar oder wahrnehmbar ist. Hierzu gehören beispiels-

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

weise jene Objekte, die mittels ›fremder‹ Bildsprache christliche (Bild-)Inhal-

te transportieren (Inkulturation). Die Entstehung und Funktion solcher Ob-

jekte wurde im Rahmen ethnologisch und kunstwissenschaftlich motivierter

Sammlungstätigkeit über langeZeit, teils sogarbis heute,als nicht authentisch

bzw. kulturell kontaminiert und damit nicht sammelwürdig eingestuft.Dane-

ben sind aber auch solche Objekte zu benennen, die in stilistischen oder iko-

nographischen Merkmalen die Spuren eines früheren Religions- oder Kultur-

kontakts tragen, der für den Betrachter entweder nicht mehr sichtbar ist oder

als solcher nicht wahrgenommen wird.

Abschließend lässt sich festhalten,dass eineSammlung,grobgesagt,mehr

als die Summe der darin enthaltenen Sammlungsobjekte ist. In ihrer Gesamt-

heit zeichnet die Sammlung bei flüchtiger Betrachtung zunächst ein Bild über

das Sammlungsgebiet und über die Motivation des jeweiligen Sammlers und

seinemehr oder weniger klar umrissene Sammlungsstrategie. Diese kann auf

wissenschaftlichen Kriterien oder Diskursen gründen, sie kann aber auch die

Vorstellungen oder Vorlieben des Sammlers reflektieren. Selbst dort, wo un-

terschiedliche Objekte scheinbar ohne ersichtlichen Zusammenhang in eine

Sammlung kommen, beispielsweise als Geschenk oder Spende an den Samm-

ler, lassen sich Erkenntnisse erzielen.Denn der Spender erachtete die Objekte

als bedeutungsvoll genug, um sie an die Sammlung zu geben oder als zu wert-

voll, um sie einfach zu entsorgen. In diesemSinne sind selbst Sammlungsteile

sogenannter Airport-Art vonwissenschaftlichem Interesse,denn sie berichten

über dieVorstellung einer Zeit,wie eineKulturmateriell zu repräsentieren sei.

Literatur

Antweiler, Anton: »Religionswissenschaft«, in: Zeitschrift fürMissionswissen-

schaft und Religionswissenschaft 48 (1964), S. 271–284.

Antweiler, Anton: »Die Religionsgeschichtliche Sammlung der kath. theol. Fa-

kultät der Universität Münster«, in: Jahresschrift 1964 der Gesellschaft

zur Förderung derWestfälischenWilhelms-Universität zuMünster (1965),

S. 41–52.

Baierlein, Eduard Raimund.Die Ev.-luth.Mission in Ostindien. Leipzig: Nau-

mann 1874.

Boast, Robin: »Neocolonial Collaboration. Museum as Contact Zone Revis-

ited«, in: Museum Anthropology 34/1 (2011), S. 56–70.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Patrick F. Krüger: Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher Forschung 69

Clifford, James: »Museums asContact Zones«, in: JamesClifford (Hg.),Routes.

Travel and Translation in the Late Twentieth Century,Cambridge:Harvard

University Press 1997, S. 188–219.

Chakkarath, Pradeep/Patrick Felix Krüger: »Ein Nashorn auf Reisen. Bilder

von Indien als Vehikel von Bildung und Einbildung«, in: Psychosozial 170

(2022), S. 5–8.

Ganter, Regina: »Historicising Culture. Father Ernst Worms and the German

Anthropological Traditions«, in: Nicolas Peterson/Anna Kenny (Hg.), Ger-

man Ethnography in Australia, Canberra: ANU 2017, S. 357–379.

Goldammer, Kurt: Religionen, Religion und christliche Offenbarung. Ein For-

schungsbericht zur Religionswissenschaft, Stuttgart: Metzler 1965.

Halbfass, Wilhelm: Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen Begeg-

nung. Basel: Schwabe 1981.

Kohl, Karl-Heinz: Die Macht der Dinge. Geschichte und Theorie sakraler Ob-

jekte,München: C. H. Beck 2003.

Krüger, Patrick Felix/MartinRadermacher: »Der Blick auf ›das Fremde‹.Anton

Antweiler und die religionskundliche Sammlung der WWUMünster«, in:

Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 104 (1/2)

(2020), S. 84–97.

Krüger, Patrick Felix/Martin Radermacher: »Das Fremde zeigen. Anton Ant-

weiler unddie religionskundliche SammlungderUniversitätMünster«, in:

Lioba Keller-Drescher/Eckhard Kluth (Hg.), Transferzonen. Universität,

Sammlung, Öffentlichkeit, Münster: Zentrale Kustodie der WWU 2021,

S. 143–157.

Krüger, Patrick Felix/Martin Radermacher: »Australian Objects in the Reli-

gious Studies Collection at the University of Münster. The ›Pater Worms

Collection‹ as a Case of Inter-Religious Contact«, in: Entangled Religions

14.1 (2023), https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309

Krüger, Patrick Felix/Knut Martin Stünkel: »Indische Religion(en) im Bild.

Religionskontakt vor dem, um das und im Objekt«, in: Psychosozial 170

(2022), S. 28–44.

McGregor, William: »Father Worms’s Contribution to Australian Aboriginal

Anthropology«, in: Nicolas Peterson/Anna Kenny (Hg.): German Ethnog-

raphy in Australia, Canberra: ANU 2017, S. 329–356.

Mitter, Partha: Much Maligned Monsters. A History of European Reactions to

Indian Art, Oxford: Clarendon Press 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309
https://doi.org/10.46586/er.14.2023.10309


70 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Nehring, Andreas: Orientalismus und Mission. Die Repräsentation der tami-

lischen Gesellschaft und Religion durch Leipziger Missionare 1840 – 1940,

Wiesbaden: Harrassowitz 2003.

Pratt, Mary Louise: »Arts of the Contact Zone«, in: Profession (1991), S. 33–40.

Willett, Frank: »True or False? The False Dichotomy«, in: African Arts 9/3,

S. 8–1.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

