
3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters

Der lange Weg zu einer transkulturellen Szene

Die Fremden sorgen für Überraschungen.

Sie wollen auf ihre Familien nicht verzich-

ten. Ihre Frauen gebären Kinder. Neuerdings

reden sie über Kultur. Nein, sie reden nicht

nur darüber. Sie machen Kultur. (Zafer Şe-

nocak)1

Ich würde sagen, die Türken haben er-

zwungen, dass sie endlich wahrgenommen

werden. […] Wir werden zwar immer noch

behindert, aber die Türken haben sich ihre

Position einfach selbst erschaffen. (Tayfun

Bademsoy)2

3.1 Einleitung: Schattenzonen zwischen Isolation und Integration

Anfang der 1980er Jahre führte die Universität Hamburg unter Leitung von Manfred

Brauneck ein umfangreiches Forschungsprojekt zum Thema »Populäre Theaterkultur«

durch und erstellte in diesem Zusammenhang 1983 einen Arbeitsbericht über das Aus-

ländertheater in der Bundesrepublik und in West-Berlin. Im folgenden Jahr verwertete

Georg Stenzaly, einer der Mitarbeiter des Projektes, die Ergebnisse dieses Berichtes

in einem Artikel, der das Ausländertheater in Deutschland am Beispiel der türkischen

Theatergruppenpräsentierte.Als größteAusländergruppederBRD,derenKultur zudem

in einem stärkeren Gegensatz zur deutschen Kultur als die der übrigen Ausländergrup-

pen stünde, böten sich die türkischen Theaterprojekte geradezu als »paradigmatisches

Extrem« zur Untersuchung an (Stenzaly S. 127).

1 In seinem Artikel »Plädoyer für eine Brückenliteratur« aus dem Jahr 1986 (S. 65).

2 In meinem persönlichen Interview aus dem Jahr 2002 (siehe Anhang).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Da in diesem Bereich bis dato kaum Vorarbeit geleistet worden war, beschränkte

sichStenzaly in seinerPublikationgrößtenteils darauf,FaktenundStatistikenempirisch

aufzuarbeiten.DerBericht erfasste deutschlandweitmehr als 30 türkischeGruppen,von

denendiemeisten allerdings kaumöffentliche Subventionen erhieltenund–hauptsäch-

lich deshalb – überwiegend Amateurcharakter besäßen. Insgesamt gäbe es wenig Kon-

tinuität zu verzeichnen, die Mehrzahl der Gruppen hätte nur kurz, manchmal lediglich

für den Zeitraum einer einzigen Aufführung Bestand. Stenzaly registriert folgende all-

gemeine Tendenz:

Das theatralische Lern- und Bezugssystem für die türkischen Theatergruppen in der

Bundesrepublik scheint das Theaterleben ihrer Heimat zu sein. Die geringe Beein-

flussung durch die westdeutschen und Berliner Bühnen und Ensembles bestätigt die

kulturelle Isolation, in der sich die türkische Bevölkerung in der Bundesrepublik ge-

nerell befindet. (S. 139)

In ihren Projekten ginge es den türkischen Theaterbetreibenden insbesondere um die

Pflege der eigenen Kultur und um Kommunikation mit ihren Landsleuten. Folglich sei

die Präsentation folkloristischer Stoffe undThemen das Hauptanliegen eines Großteils

dieser Gruppen, vor allem jener, die in türkische Organisationen und Vereine eingebun-

den oder aus ihnen hervorgegangen seien. Volkstümliche Darbietungen besäßen inzwi-

schen einen »repräsentativen Charakter« in Deutschland, was Gruppen mit einem »hö-

heren künstlerischen Anspruch« den Weg in die Öffentlichkeit wesentlich erschwere.

Überhaupt sei zu bezweifeln, »ob in der Bundesrepublik genügend professionelle tür-

kische Künstler lebten, die eine entsprechende Entwicklung forcieren könnten« (ebd.

S. 128).

Hinsichtlich meiner Darstellungen im vorherigen Kapitel erscheinen einige von

Stenzalys Charakterisierungen hinterfragbar. Besonders die Behauptung der kultu-

rellen Isolation – sofern diese impliziert, dass sich die türkischen Gruppen bewusst

vom deutschen Kulturkontext ausgeschlossen hätten – erfordert eine differenziertere

Betrachtungsweise. Pazarkaya jedenfalls will diese Sicht nicht gelten lassen:

Dies ist meines Erachtens eine ganz falsche Herangehensweise. Das türkische Theater

basiert seit der Mitte des 19. Jahrhunderts auf dem westlichen, europäischen Thea-

ter. Allein die Tatsache, dass die Türken bereits ab den sechziger Jahren begannen,

in Deutschland Theater zu machen, bedeutet eben gerade nicht, dass sie sich in eine

kulturelle Isolation begeben, sondern das genaue Gegenteil: Über diese europäische,

inzwischen internationale Form des Theaters unternehmen sie einen Versuch der kul-

turellen Integration – zunächst einmal natürlich in ihrer eigenen Sprache, da ihnen

die deutsche Sprache zu Beginn völlig fremd ist. Aber die Stücke der türkischen Au-

toren sind durchweg in westlichen dramaturgischen Traditionen zu bewerten. Dass

die Türken sich also nicht mit einigen Liedern und Folkloretänzen in eine Ecke zu-

rückziehen, weil sie die Sprache noch nicht beherrschen, sondern sich auch der in

Deutschland üblichen Formen des Theaters bedienen, ist deutlich eine Ebene höher,

als das, was Stenzaly hier behauptet. (Persönliches Interview 2004)

Aus dem Blickwinkel der türkischen Theaterbetreibenden lässt sich Stenzalys Feststel-

lung einer kulturellen Isolation also kaum aufrechterhalten. Diese Bewertung geht, wie

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 93

ich anhand der türkischen Theaterentwicklung erläutert habe, von grundsätzlich fal-

schen Voraussetzungen aus, nämlich dass sich türkische und deutsche (Theater-)Kultu-

ren diametral gegenüberstünden. Was ohne eine Kenntnis des türkischen Theaters wie

ein Rückzug seitens türkischer Künstler erscheinen mag, ist in Pazarkayas Betrachtung

das Gegenteil davon, nämlich eine versuchte Annäherung an den deutschen Kulturkon-

text.Dennoch ist StenzalysEinschätzungnicht ganz vonderHandzuweisen; tatsächlich

könnte man – und dies gilt mit Einschränkungen bis zum heutigen Tag – von einer ge-

wissen ›Ghettoisierung‹ des türkischenTheaters in der BRD sprechen.Allerdings ist die-

sewenigerdasResultat einesRückzugs türkischerKünstler, sondernergibt sichvielmehr

aus der ablehnendenHaltungder deutschen Institutionen,die,wie ich in diesemKapitel

hinreichend ausführen werde, nur in seltenen Fällen zur Kooperation bereits sind.

Trotz der geäußertenKritikpunkte vermittelt Stenzalys Studie aufschlussreicheEin-

blicke in türkischeTheaterprojekte zu Beginn der 1980er Jahre.Wenngleich sich das tür-

kische Theater in Deutschland in jener Zeit noch gleichsam in den Kinderschuhen be-

fand,war auch damals schon eine Entwicklung imGange, und hätte Stenzaly seinen Be-

richt nur unwesentlich später abgeschlossen, so wäre er wohl zu ganz anderen Schluss-

folgerungen gelangt. Noch im gleichen Jahr entstanden nämlich mit dem Berliner Tiya-

trom und kurz darauf mit dem Arkadaş Theater in Köln zwei Großprojekte, die bis heu-

te Bestand haben und die Entwicklung des türkischen Theaters in Deutschland ganz

wesentlich beeinflussten. Darüber hinaus legte im Jahr 1985 die Gründung des Kabarett

Knobi-Bonbon in Ulm den Grundstein für eine inzwischen florierende türkisch-deutsche

Kabarettszene. Gut 20 Jahre nach diesen Theatergründungen und knapp 40 Jahre nach

seinen ersten Bühnenprojekten kann das türkische Theater in der BRD heute auf eine

ereignisreiche Geschichte zurückblicken. Und der Zeitpunkt ist günstig, diese der Öf-

fentlichkeit zugänglich zumachen, denn wie zuMitte der 1980er Jahre befindet sich das

türkischeTheater erneut in einer Phase der Umstrukturierung: Damals gelangte es nach

vielen vorbereitendenProjektenundProduktionen zumDurchbruch; heute ist ein Punkt

erreicht, wo gemeinsam mit den Gründervätern des türkischenTheaters auch traditio-

nellemono-kulturelle odermono-nationaleTheatervorstellungen langsam von der Bild-

flächeverschwinden.Was sichbereits seit geraumerZeit angedeutethatte, setzt sichnun

in immer größerem Rahmen durch: Das türkische Theater in Deutschland öffnet seine

Pforten,wird transkulturell und international und sucht konzeptuell wie inhaltlich nach

neuen Ausdrucksformen.

All dies vollzieht sich jedoch, wie bereits angemerkt, nach wie vor fast unbemerkt

von den deutschen Medien, von der kritischen Presse und in Konsequenz daraus auch

von der allgemeinen deutschen Öffentlichkeit. Anders als im Bereich der Literatur, wo

türkisch-deutsche Autoren längst einen relativen Bekanntheitsgrad erlangt haben und

seit geraumer Zeit auch ein kritisches Interesse zu erwecken vermögen, spielt sich das

türkische Theater in Deutschland weiterhin vorwiegend in einer Art Grauzone ab. »Die

Theaterarbeit der MigrantInnen in der BRD«, so Sven Sappelt in einem unlängst veröf-

fentlichtenArtikel, »ist 1998 noch immer nahezu unerforscht.« (S. 276) Im akademischen

Bereich lässt sich dieses Versäumnis zumindest partiell damit erklären, dass bis heute

nur eine geringe Anzahl veröffentlichter dramatischer Texte existieren. Und gleichfalls

eine Rolle spielt, dass sich fast alle Projekte und Aktivitäten türkischer Migranten in der

Off-Theaterszene, das heißt fern der bedeutenden deutschen Theaterhäuser abspielen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

An städtischen und staatlichen Bühnen sind dagegen nur selten türkisch(stämmige) Re-

gisseure, Autoren und Schauspieler vertreten. Diese beiden Faktorenmögen das Desin-

teresse der deutschen Kritik bis zu einem gewissen Grad rechtfertigen, doch stellt sich

die Frage, wie es zu einer derart auffälligen Absenz türkischer Künstler und Dramen im

deutschenTheaterbetrieb kommen kann.Wie ist es möglich, dass das türkischeTheater

in Deutschland auch 40 Jahre nach seinen Anfängen noch so unsichtbar ist, nur gerin-

ge öffentliche Mittel erhält und mehr oder minder ›unintegriert‹ in die einheimischen

Theaterszene ein Dasein in, wie Stenzaly es ausdrückt, kultureller Isolation fristet?

Eine sinnvolle Förderungspolitik und damit auch eine ›Integration‹ des türkischen

Theaters in der BRDwurde über Jahrzehnte hinweg vor allem durch das problematische

deutsche Verständnis von Türken und von der türkischen Kultur behindert. Zum einen

pocht man allzu häufig mit einer gewissen Arroganz aufs eigene hehre Kulturerbe als

Kultur- undTheaternation undmacht imGegenzug der Türkei die Existenz jeglicher re-

levanter Theatertraditionen streitig. Und zum anderen passen gerade türkische Künst-

ler nach wie vor schwer ins Bild, dasman sich in Deutschland von türkischenMigranten

macht. Der Berliner Schauspieler undTheaterveranstalter Mürtüz Yolcu bringt die vor-

herrschende Haltungmit einer Priese Sarkasmus auf den Punkt: »[D]enn schließlich ist

der Türke ja auch nicht nach Deutschland gekommen, umTheater zu spielen, sondern

um zu arbeiten.« (Persönliches Interview 2002).

Dass diese Einstellung allzu häufig gerade auch von offizieller Seite vertreten wird,

findet unter anderem in einer unzulänglichen Förderpolitik der Städte und Länder Aus-

druck: Wie ich im Verlauf dieses Kapitels ausführen werde, existiert außer im Fall des

Berliner Tiyatroms bis heute keine kontinuierliche Subventionierung türkischerTheater-

gruppen.Mitunter erweckt es fast den Eindruck, als solle das Migranten-Theater in der

BRD bewusst auf niedrigem Niveau gehalten werden. Aras Ören prangerte eine solche

politische Praxis bereits Anfang der 1980er Jahre an:

[D]ie Kultur der Türkei [wird] von vornherein als zweitklassig betrachtet, und so be-

treibt man eine Politik, die sich auf diese ›zweite Klasse‹ einrichtet. Sie existiert nur

zum Schein. […] Man kann mit unfreiwillig bereitgestellten Geldern keine Künstler

fördern, und die von solchen Künstlern produzierte Kunst kann nicht als wahre Kunst

bezeichnet werden. Im Grenzfall können wir in ein intellektuelles Ghetto hineinge-

zwungen werden, während unsere Zweitklassigkeit als Bürger bestätigt wird. (Zit. in

Baykul, »Vereinstheater«, S. 17)

In einem anderen Artikel spricht sich Ören gegen die Praxis des Berliner Kultursenats

aus, nur minimale, projektgebundene Subventionen zu bewilligen, und plädiert statt-

dessen für eine kontinuierlichere Förderung des türkischen Theaters. Er argumentiert,

dassdie inBerlin ansässigenTürken »erst dannzueiner kulturellen Identitätfindenwer-

denund ihre kulturellenBedürfnisse befriedigenkönnen,wenndie […] ersten Initiativen

einmal auf den Rang institutionalisierter Beständigkeit gelangt sein werden« (»Auf der

Suche«, S. 313). Doch eine solche Institutionalisierung liegt nachwie vor in weiter Ferne.

Weiterhin werden türkische Theaterprojekte in Deutschland mit unzureichenden För-

derungen abgespeist, wobei diese noch dazumeist aus den ›falschen‹ Töpfen stammen.

Auf diesen zusätzlichen Aspekt der Fördermisere weist Pazarkaya hin:

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 95

Die türkischen Theater können nicht ohne Subventionen überleben; doch subven-

tioniert werden sie mehr schlecht als recht aus Sozialetats, nicht aus Kulturbudgets.

Nicht von der Landes- oder Bundesregierung, sondern von kommunalen Behörden,

und da von sozialen Mitteln. Wenn man die Kulturarbeit von Migranten aus diesem

Auge sieht, dann wird daraus ein leidiger sozialer Pflegefall. (Persönliches Interview

2003)

Türkische Kultur inDeutschland als zweitklassige Scheinkultur und sozialer Pflegefall –

was in solch geringschätzigen Haltungen zum Ausdruck kommt, ist, wie schwer es der

deutschen Seite immer noch fällt, in den einstigen Gastarbeitern mehr zu sehen als Ar-

beiter und Gäste.Wie sehr das bundesdeutsche Denken von dieser Haltung geprägt ist,

lässt sich an den bereits angesprochenen Debatten über Multikulturalismus, Staatsbür-

gerschaftsrecht und denBeitritt der Türkei in die EuropäischeUnion ablesen:Menschen

türkischer Herkunft werden immer noch nicht als Teil eines multikulturellen Deutsch-

lands verstanden,sondernnehmen imdeutschenVerständnis allerhöchstens einenPlatz

in der fernen Peripherie ein. Für das türkische Theater in der BRD bedeutet das: Die

vonÖrengeforderte Institutionalisierung ist bislangnicht eingetreten; die einheimische

Theaterszene Deutschlands bleibt, von wenigen Ausnahmen abgesehen, weiter eine ge-

schlossene Gesellschaft.

Unter solchen Bedingungen – das heißt in einer Atmosphäre der Diskriminierung

und Herabsetzung – erwächst, wie der Schauspieler Tayfun Bademsoy anmerkt, türki-

sches Theater zunächst als eine Art Schrei aus der Versenkung: »Die Türken haben so

viel Wut im Bauch und so viel Erniedrigung in ihrem Herzen, dass sie dagegen vorge-

hen müssen. Und das tun sie gerade. Sie schreien das heraus. Und dieser Schrei sind

die Filme, dieTheaterstücke, die Bilder, die Gedichte.« (Persönliches Interview 2002)Die

Anfänge mögen, wie Stenzaly es darstellte, zum Teil unter dem Gesichtspunkt der Kul-

turpflege (›Folkloristik‹) einerseits und als eine Art ›Theater der Betroffenheit‹ (in Anleh-

nung an den Begriff einer »Literatur der Betroffenheit«)3 unter dem Blickwinkel einer

Selbsttherapie andererseits stattgefunden haben. Doch diese Zeiten sind, wie ich de-

monstrieren werde, lang vorbei: Das türkische Theater in Deutschland ist diesem Sta-

dium entwachsen und befasst sich heute neben sozial-politischen auchmit ästhetischen

und poetischen Fragestellungen. Pazarkaya erklärt: »Dabei wirken Sprachen und Tra-

ditionen des Türkischen und des Deutschen permanent aufeinander ein, so dass ganz

eigene, neue Bahnen eingeschlagen werden, sei es in der Redeweise der Figuren, im Er-

zählduktus, in der Dramaturgie.« (»Zwei Länder«, S. 78) Dies trifft besonders auf Emine

Sevgi Özdamars und auch Pazarkayas eigeneTheatertexte zu, von denen ich verschiede-

ne in diesemKapitel vorstellenwerde.Eswäre sehr zuwünschen,dass auchdie deutsche

Theaterlandschaft solchenEntwicklungenRechnung trüge und ihre Infrastruktur neuen

kulturellen Tendenzen in größeremMaße öffnete, als dies bislang geschehen ist.

3 Über die »Literatur der Betroffenheit« wurde über die Jahre viel geschrieben. Stellvertretend sei

auf Franco Biondi und Rafik Schamis Aufsatz »Literatur der Betroffenheit. Bemerkungen zur Gast-

arbeiterliteratur« aus dem Jahr 1981 verwiesen. Hiltrud Arens bietet einen guten Überblick mit

Kontextualisierung (S. 34–54). Annette Wierschke führt Alev Tekinay als exemplarischen Fall vor

(S. 106–117).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Dieses Kapitel bezweckt, ein Panorama des türkisch-deutschen Theaters zu ent-

werfen, das der großen Vielfalt seiner Projekte gerecht wird. Zugleich soll in möglichst

chronologischer Abfolge die 40-jährige Geschichte der Herausbildung einer türkisch-

deutschen Theaterszene vermittelt werden. Insgesamt betrachtet lässt sich diese als

eine Entwicklung von ›türkischen Theaterprojekten in Deutschland‹ zu ›türkisch-deut-

schen Theaterprojekten‹ beschreiben. In diesen beiden Bezeichnungen drückt sich

eine bereits angesprochene Fokusverschiebung aus: Türkische Projekte wenden sich

in zunehmendem Maße dem deutschen Kontext zu und tragen dabei ihren Teil zum

Entstehen einer internationalen, transkulturellen Szene bei. In Ergänzungmeiner Aus-

führungen in Kapitel 1 nehme ich wiederholt auf den sozialen und zeitgeschichtlichen

Hintergrund der Bundesrepublik Bezug; dies geschieht allerdings nicht systematisch,

sondern nur an geeigneten Stellen in Form kurzer Exkurse. Das Kapitel besteht aus

folgenden Abschnitten:

• 3.2 umreißt die Frühphase des türkischenTheaters in Deutschland. Bereits im Ver-

lauf der 1960er Jahre kam es im Stuttgarter Raum zu ersten türkischenTheaterakti-

vitäten, darunter deutsche Inszenierung türkischer Stücke wie auch eine Reihe von

Aufführungen in türkischer Sprache. Diese Projekte gehen ausnahmslos auf Yüksel

Pazarkayas Engagement zurück, der damit als der Initiator des türkischenTheaters

in Deutschland gelten darf.

• 3.3 widmet sich der Entstehung einer türkischenTheaterszene in West-Berlin, dem

bis heute wohl vitalsten Schauplatz türkischer Kulturen in Deutschland. Dabei gehe

ich auf die Off-Theaterszene, das ›Türken-Projekt‹ an der Berliner Schaubühne und

schwerpunktmäßig auf dieGründung undEntwicklung der ersten festen türkischen

Theaterbühne Deutschlands, dem Tiyatrom ein. Der zeitliche Rahmen liegt dabei auf

den 1970er und vor allem den 1980er Jahren; daneben schließe ich bei den einzelnen

Projekten aber auch den Bogen bis in die Gegenwart.

• 3.4 stellt Emine Sevgi Özdamars als eine Künstlerin vor, deren professionelle Büh-

nenkarriere Stationen in der Türkei wie auch in Deutschland umfasst. Insbesondere

gehe ich hier auf ihrTheaterstück »Karagöz in Alamania« (1982) ein, das als beispiel-

haft für einen kreativen Umgang mit verschiedenenTheaterformen und kulturellen

Traditionen gelten kann. Anhand der Reaktionen auf die Inszenierung des Stückes

vertiefe ichProblemederdeutschenRezeptionundgeheabschließendaufÖzdamars

Generationenthese ein.

• 3.5 überblickt dieTheaterszene jenseits Berliner Grenzen und beschreibt einige zen-

trale türkische Theatergruppen, die im Anschluss an die bislang behandelten Pro-

jekte entstanden und in ihren Zielsetzungen zum Teil deutlich über diese hinausge-

hen.Stellvertretend für dieVielzahl existierenderGruppennenne ich die viermeines

Erachtens bemerkenswertesten: das Arkadaş Theater Köln (auf dem hier mein Fokus

liegt), dasWupper-Theatermit Sitz inWuppertal, das UlmerTheater Ulüm sowieMeh-

met FıstıksTheater das bewegt.

• 3.6 präsentiert zwei exemplarische Theaterprojekte, welche ihren Schwerpunkt im

Bereich der interkulturellen Zusammenarbeit setzen: das Theater an der Ruhr sowie

das türkisch-deutsche BerlinerDiyalogTheaterfest.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 97

• 3.7 betrachtet in Form eines kurzen Kapitelresümees abschließend die Fördermisere

des Migrantentheaters.

3.2 Die Anfänge des türkischen Theaters in Deutschland

Die Anfänge des türkisch-deutschenTheaters in den 1960er Jahren sind engmit der Per-

son Yüksel Pazarkayas verbunden.4 Pazarkaya wurde 1940 in Izmir geboren und kam

bereits 1958 – also deutlich vor dem Anwerbevertrag der BDR mit der Türkei – im An-

schluss an sein Abitur nach Deutschland, wo er ein zunächst Chemie (Diplom 1965) und

anschließend Germanistik und Philosophie an der Universität Stuttgart studierte und

im Jahr 1972 über die »Dramaturgie des Einakters im 18. Jahrhundert« unter FritzMarti-

ni promovierte.5 Früh begann auch Pazarkayas künstlerische Laufbahn – und das zu ei-

ner Zeit, da Türken inDeutschland noch ausnahmslos als temporäre Arbeitskräfte ange-

sehen wurden. Eine Integration dieser Arbeiter, beziehungsweise eine Auseinanderset-

zungmit ihrenWerten und kulturellen Traditionen, erschien in dieser frühenPhase nie-

mandem notwendig. Intellektuelle und besonders Künstler türkischer Herkunft pass-

ten kaum ins Bild, das sichDeutsche damals von Türkenmachten.Wie erwähnt,wandte

sichgeradePazarkaya frühzeitig gegendieVereinnahmungunterdieRubrik eines ›Gast-

arbeiter-Künstlers‹ und verurteilte allzu pauschalisierendes Schubladendenken seitens

deutscherKritiker.Neben zahlreichenÜbersetzungen türkischer AutorenwieOrhanVe-

li,NâzımHikmetundvor allemAzizNesinpubliziert er seit Beginnder 1960er Jahre auch

eigene Werke in türkischer und deutscher Sprache. Diese umfassen neben Gedichten

in internationalen Anthologien,Erzählungen,Theaterstücken,HörspielenDrehbüchern

und Romanen auch kultur- und literaturwissenschaftliche Aufsätze undMonografien.6

Pazarkaya, der sich von Beginn an auch als kultureller Repräsentant verstand, wurde

4 Pazarkayas frühe Theaterprojekte in Stuttgart bleiben in Stenzalys Artikel von 1984 unerklärlicher-

weise unerwähnt – obgleich der im Jahr davor erschienene Arbeitsbericht des Forschungsprojek-

tes »Populäre Theaterkultur«, an demStenzaly unterManfred Braunecks Leitung beteiligt war und

auf dem sein Artikel beruht, diese Projekte erfasst und Pazarkaya auch namentlich erwähnt (vgl.

»Ausländertheater« S. 22).

5 Danach leitete Pazarkaya bis 1985 den Fachbereich für Fremdsprache an der Volkshochschule

(VHS) Stuttgart. Zwischen 1986 und 2003 war er Redaktionsleiter beim Westdeutschen Rundfunk

(WDR) in Köln, unterbrochen durch Gastprofessuren in den Vereinigten Staaten: an PrincetonUni-

versity (1989), als writer in residence an der Washington University in St. Louis (1994) und am Bryn

Mawr College (2000); im Jahr 2000 nahm er zudem auch eine Chamisso-Poetikdozentur an der TU

Dresden wahr. Seit Mitte 2003 ist Pazarkaya freier Schriftsteller und hatte im Frühjahr 2004 seine

bislang letzte Gastprofessur an der Ohio State University. (Diese und folgende Angaben zu seiner

Person beziehen sich in der Hauptsache auf eine E-Mail, die Pazarkaya mir auf meine Anfrage im

Mai 2003 zusandte, sowie eine Reihe von persönlichen Gesprächen.)

6 Genannt seien die Gedichtbände Die Liebe von der Liebe (1968), Ich möchte Freuden schreiben (1983)

und Babylonbus (1989), der Kurzgeschichtenband Heimat in der Fremde? (1979), die Essay-Samm-

lungen Rosen im Frost – Einblicke in die türkische Kultur (1982) und Spuren des Brots – Zur Lage auslän-

discher Arbeiterfamilien (1983), die zwölfteilige Fernsehserie Unsere Nachbarn, die Baltas (ARD, 1983),

der Kinderroman Kemal und sein Widder (1993) sowie der Roman Ich und die Rose (2002). Auf Pazar-

kayas Dramen gehe ich später gesondert ein.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

verschiedentlich für sein Werk und sein Wirken ausgezeichnet, darunter 1987 auch mit

dem Bundesverdienstkreuz. In seiner Betonung universeller menschlicher Werte, die

ihmmitunter denVorwurf des Idealismus einhandelte (vgl. Suhr S. 83ff.),wandte er sich

über die Jahre stets entschieden gegen jede Behauptung einer Unvereinbarkeit der Kul-

turen. »Denn unvereinbar«, schrieb er etwa 1996, »können nur Unkulturen sein, nicht je-

doch die Variablen der einen Kultur – Kultur als variables Phänomen der Menschheit.«

(»Vier Bücher«, S. 127).

Ein Schwerpunkt Pazarkayas künstlerischer Aktivitäten undKulturarbeit lag vonBe-

ginn an im Bereich des Theaters. Noch während seines Studiums rief er verschiedene

Theaterprojekte ins Leben. 1961 war er einer der Mitbegründer der Studiobühne Stuttgart

undübernahmvon 1963bis 1969 selbst die LeitungdieserGruppe.Pazarkayabesinnt sich:

»Indieser Zeit führte ichunter anderemdie ersten türkischenTheaterstücke inDeutsch-

land in eigenerÜbersetzung auf, aber auchTschechow,Pinter,Brecht und soweiter.Und

auchmeineigenesStückOhneBahnhof,das ichdamals speziell fürdieseGruppe schrieb.«

(Persönliches Interview 2003) Das Studiobühnen-Projekt war Teil des Studiums Gene-

rale der Stuttgarter Universität und besaß ein festes deutsches Ensemble. Die Stücke

wurden zwar ausnahmslos in deutscher Sprache aufgeführt, doch bei der Stückauswahl

gab es aufgrund Pazarkayas Einfluss eine türkische Komponente. Beispielsweise führte

die Gruppe 1965 Güngör Dilmens im Jahr zuvor erschienenes Stück »Canlı Maymun Lo-

kantası« (Restaurant zum lebendigen Affen) in Pazarkayas Übersetzung und 1968 »Da-

moklesschwert« (1959) von Nâzım Hikmet in der Übertragung von Alfred Kurella auf.

Ein besonderer Stellenwert kommt imKontextmeiner Arbeit Pazarkayas eigenemStück

»Ohne Bahnhof« (1966) zu, das am 9.Mai 1968 imTheater der Altstadt in Stuttgart urauf-

geführt wurde und damit als erstes Bühnenwerk eines türkisch-deutschen Autors über-

haupt gelten kann. ImGegensatz zu denmeisten seiner übrigen literarischenWerke, die

Pazarkaya bis heute vorwiegend in seiner Muttersprache verfasst (und anschließend oft

selbst übersetzt), schrieb erdiesesDrama,dasunter anderemeinenTürkenpräsentierte,

direkt auf Deutsch. Der Autor beschreibt:

Hier trat zum ersten Male ein türkischer Gastarbeiter auf, völlig stumm vom Anfang

bis zum Ende des Stücks. Es handelt sich um ein Fünf-Personen-Stück, alle Charaktere

halten sich ständig auf der Bühne auf. Dieser Gastarbeiter ist also eine ganz zentrale

Figur, spricht aber, wie gesagt, im gesamten Verlauf des Stückes kein einziges Wort.

Er spielt schweigend mit, weil er damals noch kein Wort Deutsch kann. (Ebd.)

»Ohne Bahnhof«, dessen Titel auf einen der bevorzugten Aufenthaltsorte der Türken in

den 1960er Jahren verweist, als sie noch keine eigenen Clubs und Vereine besaßen und

ihnen deutsche Lokalitäten zumTeil versperrt waren (vgl. Terkessidis,Migranten, S. 20),7

ist ein vielschichtigesDrama,das inhaltlich und strukturell Bezüge zumAbsurdenThea-

ter aufweist. Das Bild des schweigenden Türken ruft zunächst die restriktiven Darstel-

lungen seitens deutscher Dramatiker in Erinnerung, die ich in Kapitel 1.1.2 ansprach.

Anders als bei Strauß und Kroetz, deren ›Türken-Stücke‹ gegen 1980 erschienen, stellt

Pazarkayas stummerCharakter jedochkeinenAnachronismusdar, sondernwar zurZeit,

7 Siehe auch die von Biondi/Schami herausgegebene Anthologie der Reihe »südwind-gastarbeiter-

deutsch« Zwischen Fabrik und Bahnhof (1981).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 99

als er »Ohne Bahnhof« verfasste, noch eine gelebte Realität. Zudem verleiht er seiner Fi-

gur eine ganz andere Tiefe und Komplexität, als dies bei den erwähnten Stücken der Fall

war.

Bezüglich des Sprachgebrauchs der Charaktere in »Ohne Bahnhof« ist Pazarkayas

Essay »Wieviel SprachebrauchtderMigrant?« ausdemJahr2001aufschlussreich. Indie-

sem Kommentar zur Regelung der staatlichen Sprachförderung für Zuwanderer, stellt

sich der Autor der Frage, wie viel Sprache für die Integration der Einwanderer in die

deutsche Gesellschaft erforderlich sei. Der Titel bereite ihm Unbehagen, merkt er an;

nicht nachdemMigranten, sondernnachdemMenschenallgemeinmüssedie Frage lau-

ten. Am Ende resümiert er: »Wie viel Sprache braucht der Mensch? Wir sollten danach

fragen, was für eine Sprache der Mensch braucht: eine menschliche.« (S. 29) Pazarkayas

Fazit richtet sich gegen jeden Umgangmit Sprache, der diese zu einem bürokratischen,

das heißt leblosen und ›unmenschlichen‹ Prozedere reduziert, wie dies etwa in der Po-

litik der Fall sei: »Die Sprache der Politik reguliert, reglementiert und regiert. Und dies

ist ein fundamentalerWiderspruch zurVielheit der Sprachen, zumal dermenschlichen.«

(Ebd. S. 28)

Pazarkayas Betonung liegt also auf der Vielfalt der Sprachen und des individuellen

Sprachgebrauchs,dennerst die interne sprachlicheundkulturelleDiversität verleiht sei-

ner Ansicht nach einer Gesellschaft Bedeutung und Vitalität. In scharfemKontrast dazu

stehe die Auffassungder Bundesregierung vonSprache als einem»genetische[n] Finger-

abdruckder unverwechselbaren kulturellen Identität« (ebd.S. 28).8 Es seienAnschauun-

gen dieser Art, die Menschen zu Gastarbeitern, Fremden oder Asylanten verdinglichen:

»Dieses Deutsch der Ausgrenzung wird niemals für Integration taugen. Und mit die-

sem Deutsch wird den Eingewanderten allenfalls eingeimpft, ihrerseits die später Ein-

wandernden auszugrenzen.« (Ebd. S. 29) Im Rahmen dieser Überlegungen äußert sich

Pazarkaya auch zum Verhältnis von Sprache und Schweigen. Letzterem erkennt er da-

bei mitunter eine höhere Bedeutung zu als dem Sprechen: »Oft ist das Schweigen eine

universelle Sprache wie die Poesie und so ein besseres Kommunikationsmittel als die

gesprochene Sprache.« (Ebd. S. 27) Der Sprache diagnostiziert er dagegen ein Defizit,

beziehungsweise einen Verfall, der seinen Ursprung in der fortschreitenden sprachli-

chen Erfassung der Realität findet: »Die Welt wird total versprachlicht, dabei wird die

eigentliche Funktion der Sprache verschüttet: die des Dialogs und der Verständigung.

Verstummung durch ein Zuviel an Sprache ist die Folge.« (Ebd. S. 28) Es ist die ausufern-

de Informationsflut desmodernen,wissenschaftlichenZeitalters,die nachPazarkaya je-

de Kommunikation korrumpiere und in der Konsequenz das Individuum ›verstummen‹

lasse. Der Sprachverfall wird in seiner Darstellung zum umfassenden Charakteristikum

des Menschen und seiner Umwelt:

Der Mensch ist beschmiert und bekleckert mit Sprache, er ist verunstaltet mit einer

Fähigkeit und Fertigkeit, die ihn hätte zivilisieren und kultivieren sollen, die ihn je-

doch reduziert und verkommen lässt in einem Schriften- und Sprachenmüll. Seine

8 Pazarkaya zitiert hier aus dem Bericht der Bundesregierung über die Stellung der deutschen Spra-

che in der Welt vom 1. Oktober 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Welt ist in eine Müllhalde verwandelt, seine Städte sind ein Müllhaufen – Umwelt-

verschmutzung durch Sprachmüll. Man kann sogar von einer Sprachverseuchung bzw.

Verseuchung durch den Sprachmüll sprechen. (Ebd. S. 28)

Von diesem Bild einer sprachverseuchten, unsinnig gewordenenWelt ist es kein großer

Schritt zum absurdenWeltverständnis eines Albert Camus. Für Camus (1913–1960), der

1940 inmitten der Schrecken des Zweiten Weltkrieges seine Erzählung Der Fremde und

im Jahr darauf den Aufsatz Der Mythos des Sisyphos verfasste und 1957 mit dem Litera-

tur-Nobelpreis ausgezeichnet wurde, ist dieWelt charakterisiert durch die Absenz jegli-

cher universellen Logik.Das Absurde steht bei ihmdaher als Synonym für denmenschli-

chenZustand schlechthin.9 Im literarischenBereichmanifestiert sichdieses postreligiö-

se, irrationaleWeltbild unter anderem imAbsurden Drama der 1950er und 1960er Jahre.

In seiner berühmt gewordenen »Erlanger Rede über das absurde Theater« von 1960 be-

zeichnet Wolfgang Hildesheimer (1916–1991) als Voraussetzung für diese neue Form des

Theaters eine als absurd erkannteWelt,welche die Figuren ohne Ideale innerlich leer be-

lässt. Die von dieser Weltsicht inspirierten Stücke sind parabelhaft-abstrakt; an Stelle

der Wiedergabe der Wirklichkeit tritt die konstituierte Bühnenwirklichkeit. Neben der

Darstellbarkeit von Realität wird auch dasMedium der Darstellung, die Sprache, einem

radikalen Zweifel unterzogen; Scheinkommunikation und Sprachverlust ersetzten den

sinnvollen Dialog. Die typenhaft gezeichneten Figuren reden in sinnlosen Monologen

aneinander vorbei und taumelngleichMarionettenziellosüberdieBühne.Hildesheimer

erklärt dazu: »Das absurdeTheater ist eine Parabel über die Fremdheit des Menschen in

derWelt. Sein Spiel dient daher der Verfremdung. Es ist ihre letzte und radikale Konse-

quenz.« (S. 26)

Es ist dieser Kontext, den Pazarkaya für sein Theaterstück »Ohne Bahnhof« wähl-

te. Er beschreibt: »Becketts Einfluss ist unverkennbar, sechs Personen warten in diesem

Stück auf einem deutschen Bahnsteig auf den Zug, der sie mitnehmen und in eine gute

Zukunft bringen soll. Unnötig zu sagen, dass ihr Zug nicht ankommt.« (»Wie viel Spra-

che«, S. 27) Im Sinne des Absurden Dramas bietet das Stück eine parabelhaft-abstrakte

Handlung vor der Kulisse einer sinnentleerten Welt. Die Charaktere – eine Arbeiterin

und ein Journalist mittleren Alters, ein Pensionär, ein junger Arbeiter und eine Studen-

tin, dazu der Fremde – stecken ausweglos fest. Allerdings stellt die absurde Weltsicht

in diesem Fall keinen ›absoluten‹ Bezugsrahmen, das heißt, die Sinn- und Hoffnungs-

losigkeit der Figuren –mit Ausnahme des Fremden, wie ich noch ausführen werde – ist

keine grundsätzliche existentielle Verlorenheit im Sinne Camus’, sondern spielt sich in

einem bestimmten gesellschaftlichen Umfeld ab: Es sind die sozial Minderprivilegier-

ten, jene Menschen also, die auf das soziale Abstellgleis geraten sind, welche Pazakayas

Stück als Typen bevölkern. Der Bahnhof bietet dabei nicht nur den konkreten Hinter-

9 Vgl. hierzu The Myth of Sisyphos: »A world that can be explained even with bad reason is a familiar

world. But, on the other hand, in a universe suddenly divested of illusion and lights, man feels an

alien, a stranger. His exile is without remedy since he is deprived of a memory of a lost home or

the hope of a promised land. This divorce between man and his life, the actor and his setting, is

properly the feeling of absurdity.« (S. 6)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 101

grund, sondern zieht sich auch symbolisch und metaphorisch durchs Stück.10 Im wei-

testen Sinne steht er als gleichnishafter Raum,als Sinnbild desMenschenlebens, als Ort,

der nachmysteriösenRegeln zu funktionieren scheint,die aber nie ganz ersichtlich sind.

DieWartezeit steht hier für die Lebenszeit des Menschen.

Die Personen des Stückes sind nicht tatsächlich ›ohne Bahnhof‹; doch der Bahnhof,

besser gesagt der Bahnsteig, an dem sie warten, ist einer, an dem keine Züge halten,

ein sinnentleerter Ort, der seiner grundlegenden Funktion beraubt ist. Dass von hier

aus keinWeiterkommenmöglich ist,macht den Bahnhof, eigentlich Inbegriff des Über-

gangs und Transits, zu einem leeren Zeichen, das auf nichts jenseits seiner selbst ver-

weist. Seine schiere Existenz verhöhnt die Wartenden, indem sie ihnen Hoffnung gibt,

die letztlich unerfüllt bleibt – einGefühl, das noch dadurch verstärktwird, dass in Sicht-

weite ein neues, befahrenes Gleis liegt, »ein Bahnsteig für die Großen« (S. 12), der ihnen,

den Kleinen, nicht zugänglich ist: »Zwischen den Bahnsteigen sind Abgründe.« (S. 9)11

›Ohne Bahnhof‹ sind dieseMenschen also insofern, als ihnen jedeMöglichkeit fehlt, von

der Position aufzusteigen, die ihnen die Gesellschaft zuweist.

Den (nicht konkret genannten) sozialhistorischen Hintergrund bietet die Rezession

der deutschenWirtschaft der Jahre 1966/67.Auchdie Figur des Fremdenfindet in diesem

spezifischen Zeitkontext ihren Platz: Türkische Gastarbeiter hielten sich damals seit et-

wa einemhalben Jahrzehnt inDeutschland auf, doch die Geschichte der Gastarbeiterbe-

wegung reicht bis ins Jahr 1955 zurück, als dieBundesregierung ihr erstes Arbeitsabkom-

menmit Italien abschloss. Dass die Figur des Fremden in »Ohne Bahnhof« einem strikt

türkischen Kontext enthoben ist, zeigen bereits die Umstände der Inszenierung. Zwar

hatte Pazarkaya zumZeitpunkt der Produktion die Leitung der Studiobühne inne, Regie

führte allerdings ein Deutscher, und das Stück selbst fand ohne jede türkische Beteili-

gung statt. »[D]ie Rolle des türkischen Gastarbeiters spielte ein griechischer Schauspie-

ler«, besinnt sich Pazarkaya und fügt hinzu: »Vielleicht sollte man hier ›türkisch‹ sogar

10 Das Bild des Bahnhofes hat vielerlei Bezüge: Unter demGesichtspunkt der Funktionalität ist er als

ein Transit-Ort zu begreifen, über den Reisende von einem Ort zum anderen gelangen. In diesem

Sinne ist er ein unpersönlicher Raum, den Menschen zielgerichtet aufsuchen und nutzen. Auf ei-

ner symbolischen Ebene mag er dabei auch für Fortschritt und Mobilität stehen. Im Kontext der

Arbeitsmigration besonders der frühen Jahre erhält der Bahnhof jedoch eine zusätzliche, persön-

lichere Bedeutungsebene.Meist war er der Ort der Ankunft aus demHeimatland und stellte somit

eine Verbindung zumOrt der Sehnsucht her. (WieMark Terkessidis anmerkt, endeten übrigens al-

le Sonderzüge mit Gastarbeitern aus der Türkei und anderen östlichen Ländern auf Gleis 11 des

Münchener Hauptbahnhofes, von wo die erschöpften Menschen zu ihren Arbeitgebern weiterver-

frachtet wurden. Dabei entstehende Wartezeiten verbrachten sie in einem umgebauten unterir-

dischenWeltkriegsbunker, der von Gleis 11 direkt betretenwerden konnte; vgl.Migranten, S. 19. Ein

Gefühl der Absurdität mag also durchaus schon mit der Ankunft selbst verbunden gewesen sein.)

Doch die frühen Arbeitsmigranten suchten diese Stätte noch aus einemweiteren Grund auf: Zahl-

reiche Lokale verhängten in den 1960er Jahren Einlasssperren für Gastarbeiter. Da es noch keine

Lokalitäten für sie gab, diente als Aufenthaltsort und Treffpunkt eben der Bahnhof, der beheizt

und belebt war und den ihnen niemand verbieten konnte (vgl. ebd. S. 20).

11 Diese Verweise beziehen sich auch Pazarkayas unveröffentlichtes Bühnenmanuskript von »Ohne

Bahnhof«, welches der Autor mir zur Verfügung stellte. Ich zitiere daraus in der Folge nur mit Sei-

tenangabe.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

in Klammern setzen. Da er nicht spricht, kann er auch allgemein als Gastarbeiter gel-

ten.« (Persönliches Interview 2004) Darüber hinaus finden sich im Stück sogar Bezüge

zur NS-Zeit, indem der Fremde bereits bei seinem ersten Auftritt als »Fremdarbeiter«

bezeichnet wird (S. 6); dies dehnt den zeitlichen Bezugsrahmen und damit den Verweis-

charakter der Figur weiter aus.

Das Stück gliedert sich grob in drei Abschnitte, die jemit einem kurzen Blackout en-

den. Die Grundsituation bleibt allerdings durchweg die gleiche, und von einer sich ent-

faltenden Handlung kann keine Rede sein: Das Stück endet dort, wo es begann, nur hat

ein Lehrling die Stelle des inzwischen verstorbenen Pensionärs eingenommen,wodurch

betont wird, dass es kein Entrinnen aus dem Kreislauf des Wartens gibt.12 Bei den Fi-

guren des Stücks handelt es sich nicht um runde Charaktere (im Sinne einer internen

Entwicklungsfähigkeit), sondern um generische Typen, um Repräsentanten verschie-

dener Generationen und Bevölkerungsschichten: Sie stellen dar, ohne selbst zu sein –

was im Bezugsrahmen des Absurden Theaters ohnehin nicht möglich wäre. Im Mikro-

kosmos ›Bahnhof‹ werden zwischen diesen Stellvertretern Kontraste und Konflikte aus-

gespielt, so etwa zwischen Pensionär und Studentin (Generationen), zwischen Studen-

tin und Arbeiter (Bildungsstand) und zwischen Arbeiterin und Journalist (bezüglich des

Menschenbildes). Miteinander verbunden sind alle Figuren durch die Ausweglosigkeit

ihrer Lage.

Dabei kann insbesondere der Fremde als Inbegriff des verlorenenMenschen gelten,

da in seinem Fall die Absurdität der Situation durch die Sprachlosigkeit vervielfacht

wird. Vor allem an einer Stelle deutet sich an, dass beim Fremden eine existentielle

Absurdität im Sinne Camus’ zum Ausdruck kommt: Früh tritt ein Bahnbeamter auf,

welcher eine Art personifizierte Information (oder ›Gottfigur‹) darstellt, jedoch nur

vage Auskunft erteilt, beziehungsweise diese völlig verweigert. Allein der Fremde erhält

eine detailliertere Auskunft, nämlich dass er sich auf dem falschen Gleis befinde. Zum

Journalisten gewandt erläutert der Beamte, dass der Fremde festsitze: »Er ist einmal

zum falschen Bahnsteig gekommen. Von hier aus kann er nirgends hingehen. Zu den

anderen Bahnsteigen gibt es von hier aus keinen Durchgang. […] Was alle anderen

tun, wird er wohl auch tun müssen. Er wird warten. Vielleicht kommt zufällig ein Zug

hier vorbei, der zu seinem Zielort fährt.« (S. 9) Die Auskunft des Beamten verdeutlicht

die Ausweglosigkeit der Lage und die potenzierte Absurdität des Wartens im Fall des

Fremden.13

12 AmEnde des zweiten Abschnitts verabschiedet der Rentner sich völlig undramatischmit denWor-

ten »[M]eineWartezeit läuft nun ab. Kein Zug istmehr fürmich in Sicht« vomPublikum–und stirbt

(S. 20). Ihn ersetzt bald darauf der naiv-ahnungslose junge Lehrling und schließt damit den Kreis-

lauf, in dem alle Wartenden gefangen sind: »Der Bahnsteig ist jetzt wieder vollbesetzt.« (S. 24)

13 Es ist in diesem Kontext anzumerken, dass der Fremde auch innerhalb der Gruppe als Außenseiter

konstruiert ist – und das nicht nur aufgrund seiner Sprachlosigkeit: Im Gegensatz zu den übrigen

Figuren ist er zu Beginn des Stückes gar nicht anwesend, sondern erscheint erst nach einer Weile

mit reichlich Gepäck beladen, »mit Handtaschen, Säcken, Koffern«, wie die Regieanweisung lautet

(S. 5). Er wird folglich von Vornherein als ›Migrant‹ eingeführt, d.h. als Reisender ohne festen Be-

zugspunkt (selbst an diesem Ort des vermeintlichen Transits). Da er der deutschen Sprache nicht

kundig ist, wird er auch in dieser lose gefügten Gruppe nie ›heimisch‹, sondern steht durchweg am

Rande.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 103

›Definiert‹ wird der Fremde hauptsächlich durch dieHaltungen der übrigen Figuren

ihmgegenüber.Die Arbeiterin vertritt etwa eine äußerstmisanthropische und vor allem

xenophobeSicht.Ausländer sind für sie soziale Störfaktoren: »Dannkommensie hierher

und stören unsere ganze Ordnung und Ruhe.« (S. 8) Eine positivere Haltung nimmt da-

gegen der Journalist ein. Für ihn sind auchGastarbeiterMenschen; allerdings betrachtet

er sie überwiegend nach funktionalen Kriterien: »Wenn sie für uns nicht nützlich wä-

ren, würden wir sie ja gar nicht erst einreisen lassen.« (S. 8) In direktem Kontakt mit

dem Fremden treten die deutschen Figuren nur selten. Eine Ausnahme bildet hier aus-

gerechnet die fremdenfeindlich gezeichnete Arbeiterin, deren Situation ironischerwei-

se der des Fremden nicht ganz unähnlich ist. Sie befindet sich nämlich auf der Reise an

einen ihr unbekannten Ort, wobei es ihre größte Sorge zu sein scheint, dort gut aufge-

nommen zuwerden.An einer Stelle ruft sie sogar voller Verzweiflung aus: »Was kann ich

allein in der Fremde tun?« (S. 22) Dies legt nahe, dass Pazarkaya die zwei auf den ersten

Blick grundverschiedenen Figuren in einem engen Verhältnis zueinander konzipierte.

Dabei waren nach Eigenbekunden – und das gilt übrigens für das ganze Stück – gerade

die Aspekte von Sprache und Sprachlosigkeit von zentraler Bedeutung:

Die Hausfrau […] redet vielleicht am meisten, weil sie ständig verworrene Selbstge-

spräche führt. Die anderen Personen reden scheinbar normal miteinander. Dennoch

vermitteln die verwirrte Frau und der stumme Gastarbeiter über sich und ihre Welt

möglicherweise mehr als die anderen eher normal Scheinenden. Und sie kommuni-

ziert als Einzige durch ihre verworrenen Reden mit dem stummen Gastarbeiter. (»Wie

viel Sprache«, S. 27f.)

Wie eingangs dargestellt, unterscheidet Pazarkaya in seinem Essay gleichsam zwischen

einer (politischen)SprachederAusgrenzungundeinerSprachederAkzeptanz,wobeidie

zweite, das kommunikative In-Kontakt-Treten von Menschen, der eigentlichen Funkti-

onvonSprachenentspreche.DieAnmerkung,dassdie Figuren in »OhneBahnhof« ledig-

lich »scheinbar normal«miteinander sprechen, verweist darauf, dass die Kommunikati-

on hier grundsätzlich gestört ist. Ebenso wie zwischen den Bahnsteigen existieren auch

zwischen den einzelnen Charakteren ›Abgründe‹ (bedingt durch Alter, Klassenzugehö-

rigkeit und Bildungsstand), welche sie einander entfremden und die Kontaktaufnahme

komplizieren. In diesem Sinne hat Sprache ihre Funktion eingebüßt, was die ständig

wirr daherredende Arbeiterin und den stummen Fremden in unmittelbare Nähe zuein-

ander rückt. In gewisser Hinsicht sind beide Charaktere damit gleichermaßen ›sprach-

los‹, erscheinen beinahe wie zwei Seiten derselben Münze. »die in ihr verstummen sind

nicht in ihr/die in ihr lauthals reden halten sind nicht in ihr«, schreibt Pazarkaya in sei-

nem Gesicht »deutsche sprache«. (Babylonbus, S. 7) So betrachtet befinden sich sowohl

der Fremde als auch die Arbeiterin in einem Bereich außerhalb der Sprache.

Wenn an der deutschen Arbeiterin die Degenerierung von Sprache zum Ausdruck

kommt, welche Implikationen trägt dann aber das Schweigen des Fremden? Oder an-

ders ausgedrückt: Kommuniziert der Fremde gewissermaßen über seine Stummheit?

Freilich beinhaltet das Schweigen des Fremden zunächst einmal eine existentielle Kom-

ponente; zugleich ließe es jedoch auch als eine philosophische Haltung interpretieren,

indem er sich darüber gleichsam der fortschreitenden ›Sprachverseuchung‹ der Welt

entzieht. Inwiefern Pazarkaya das Schweigen des Fremden auch als eine Art ›beredtes

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Schweigen‹ im Sinne einer »universellen Sprache« konstruiert, lässt sich durch einen

Blick auf die letzte Szene des Stücks beleuchten. Hier fassen die übrigen Figuren den

Plan, eine Art »Zugspiel« zu veranstalten,umdadurch dieÖde desWartens eine Zeitlang

zu durchbrechen.Mit dieser Gruppenaktion nehmen die amBahnsteig gestrandeten Fi-

guren gleichsamdasHeft selbst in dieHand, treten einmalig zueinander in Kontakt und

agieren in der Folge als Kollektiv. Absurderweise geschieht dies jedoch in einer grotesk

anmutendenMaschinen-Imitation: Als Lokwird der Fremde auserkoren, die Deutschen

formen hinter ihm eine Reihe und schieben ihn in immer rascheremTempo vor sich her:

»Schneller,Mensch! Ein kräftiger Gaul kann doch schneller laufen. Schneller!« (S. 28) An

diesem Punkt wird der Fremde schließlich aktiv, was Pazarkaya in einer ungewöhnlich

ausführlichen Regieanweisung beschreibt, die in vollem Umfang zitiert sei:

Sie lachen. Der Fremde bekommt einen ernsten Ausdruck im Gesicht. Manmerkt, dass

er nicht weiter so behandelt sein will. Er kann nicht schneller laufen! Plötzlich befreit

er sich von der Schlange, als sie vor der Bank stehen, und bleibt dort stehen. Die ande-

ren machen in der Geschwindigkeit noch eine Tour um die Bank herum. Dann halten

sie sich an den Händen und bilden einen Kreis, in dessen Mitte der Fremde steht.

Langsam drehen sie sich um ihn herum, den Kreis enger und breiter machend. Dann

brechen sie in Gelächter aus und schließen den Kreis um den Fremden noch enger

und drängen ihn in der Mitte. Laute von sich gebend unternehmen sie alle einen letz-

ten Angriff auf den Fremden, der nicht zu sehen ist. Man hört »Ach«-Rufe von dem

Fremden. Dann Stille. Sie starren den Fremden, der auf dem Boden liegt, an. Nach

dieser kurzen Stille brechen sie plötzlich wieder in Gelächter aus und gehen ausein-

ander. Das Lachen verebbt langsam. Alle setzten sich auf ihre Plätze. Der Fremde liegt

noch erschöpft auf dem Boden. Er nimmt sich zusammen und steht langsam auf. Er

nimmt all sein Gepäck und kommt nach vorn. (S. 29)

Es fällt auf, in welch grotesk anmutenden Bildern diese Szene beschrieben ist. Mit Ge-

walt wird hier der Fremde in eine Position gebracht, die ihn zu einem leblosen Objekt

(Zugmaschine) degradiert. Als er sich dem entziehen will, umschließen ihn die Deut-

schen alsMasse auftretend in einerWeise, die in ihrer Bedrohlichkeit an die Schlusssze-

ne von Friedrich Dürrenmatts »Besuch der alten Dame« (1956) erinnert, und attackieren

ihn wiederholt, bis er tatsächlich wie leblos am Boden liegt. Ebenso fällt auf, dass sich

die gesamte Szene in einem wortlosen Vakuum abspielt. Es sind ausschließlich Laute,

die vernehmbar sind: das Gelächter der Deutschen, der Schmerzensruf des Fremden.

Erst als sich dieser aufrafft und endgültig aus der Gruppe heraustritt, finden die Cha-

raktere zur Sprache zurück –undmit ihnen erstmals auch der Fremde.AmBühnenrand

stehend holt er eine Vielzahl kleiner Zettel aus seinen Taschen und wirft sie in den Zu-

schauerraum.Darauf stehen folgendeWorte: »Ich bin ein Fremdarbeiter/Ich kann nicht

dieSprachehier/Ichkonnte sienicht lernen/Manhat siemichnichtgelehrt.« (S. 30)Dann

nimmt er sein Gepäck, beantwortet die Frage,wohin er denn gehe,mit »Neu Bahnsteig«

– die einzigen Worte, die er im ganzen Stück spricht – und verlässt allen Warnungen

zum Trotz den Bahnsteig, möglicherweise um darauf in den Abgrund zu stürzen, wie

ein Kommentar des Journalisten andeutet. Doch selbst wenn dieser Schritt zum Tod

führt, so könnte man doch argumentieren, dass dem stummen Fremden hier etwas ge-

lingt, was die übrigen Charaktere im Stück lediglich wortreich diskutierten: Er entzieht

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 105

sich durch seine Handlung der Absurdität des Wartens sowie der respektlosen Behand-

lung seitens seiner ›deutschenMitbürger‹ undbewahrt damit gleichsamseineWürde als

Mensch.

Das Stück schließt in einer Diskussion über die Gleich- oder Ungleichheit verschie-

dener Menschen: Während der Studentin die »ungewohnte[n] Sitten« und »faule Ord-

nung« der Fremden unverständlich erscheinen, betont der Journalist die Ähnlichkeit al-

ler: »Die Ordnung des Menschen ist überall die gleiche«, man verändere sie nur in stän-

dig neue Formen (S. 31). Einem essentialistischen Verständnis von Kultur, das Kulturen

absolutund inOppositionzueinander setzt, steht hier einuniversalistischesKonzept ge-

genüber, welches die Gleichheit aller Kulturen betont – beide Positionen stehen für Hal-

tungen deutscher Intellektueller, die als gleichermaßen inadäquat für eine konstruktive

Auseinandersetzungmit fremden Kulturen bezeichnet werden können. Gewiss, dies sei

abschließend zu »Ohne Bahnhof« angemerkt, tritt Pazarkayas Fremder ebenso wie die

Türkenfiguren bei Strauß und Kroetz abstrahiert (das heißt als eine generische Figur)

auf; doch dies erklärt sich einerseits durch den Bezug zum AbsurdenTheater und kann

andererseits auchmit der Typendarstellung im traditionellen türkischenTheater in Ver-

bindunggebrachtwerden.Zudemwerden,wie ich aufgezeigt habe,derartigeFestschrei-

bungen im Stück durchweg kritisch reflektiert, ebenso wie (ganz am Ende) die Haltun-

gen deutscher Schriftsteller.

Nebender Stückwahl gab es noch eineVerbindungderStudiobühneStuttgart zum tür-

kischenTheater: Dank Pazarkayas Vermittlung kames bald zu erstenKontaktenmit stu-

dentischen Theatergruppen aus der Türkei. So gastierte die Gruppe bereits im Jahr ih-

rer Gründung und erneut 1965 auf den »Internationalen Friedensfestspielen«, einemder

größten Studentenfestivals Europas, das seitMitte der 1950er Jahre regelmäßig in Istan-

bul ausgetragen wurde.14 1968 erhielten die Stuttgarter eine dritte Einladung; diesmal

kam es dabei jedoch zum Eklat, als die Gruppe vom türkischen Innenministerium des

Landes verwiesen wurde. Die Regierung hatte das Festival wegen der Studentenunru-

hen in der Türkei kurzfristig verboten, die Stuttgarter (sowie eine französische Gruppe

ausNancy) erhieltendieAbsagetelegrammeaber zu spät (vgl.Pazarkaya, »Das aufgelöste

Festival«).

Zeitgleich mit den Gastspielen der Stuttgarter in Istanbul kamen auch Gruppen aus

derTürkei zumStudententheaterfestival nachErlangen,welches zwischen 1960und 1965

jedes Jahrmit viel Erfolg ausgetragenwurde. In diesemRahmen kam beispielsweise das

frühe türkische Drama »Papuççu Ahmet« (Schuster Ahmet, 1809) von Iskerleç zweimal

mit großer Resonanz zur Aufführung und auch die Studiobühne beteiligte sich 1965 mit

»Restaurant zum lebendigen Affen« am Festival (vgl. Pazarkaya, persönliches Interview

2003).Danebengastierten inden sechziger JahrenhinundwiederProfi-Gruppenausder

14 Theaterfestivals für Migranten gab es über die Jahrzehnte immer wieder. So erwähnt Stenzaly et-

wa ein türkisches Festival in Berlin im Jahr 1982 (S. 135) und Sappelt erwähnt Veranstaltungen 1983

in Stuttgart und 1984 in Frankfurt a.M. (S. 282). Als eines der größten ausländischen Kulturfeste

kann die Bochumer Kemnade gelten, die unter Organisation des TABO (Türkischer Akademikerver-

band Bochum) ebenfalls ab Beginn der 1980er Jahre ausgetragen wurde (Stenzaly S. 127) und in

den neunziger Jahren auch türkisch-deutsche Kabarettgruppen wie das Knobi-Bonbon und die Bo-

denkosmetikerinnen zu Besuch hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Türkei an deutschen Bühnen, so zum Beispiel im Herbst 1964, als das Istanbuler Cezzar-

Theater am Stuttgarter Kammertheater Haldun Taners »Keşanlı Ali Destanı« (Die Legende

von Ali aus Keşan, 1964) präsentierte (vgl. Pazarkaya, »Rosige Missstände«).15

Mitte der 1960er Jahre war es erneut Pazarkaya, der gemeinsam mit türkischen Arbei-

tern und Studenten in Stuttgart das erste türkische Amateurtheater Deutschlands ins

Leben rief. Er erinnert sich: »Die Gruppe hatte keinen richtigen Namen, sondern hieß

einfach ›Türkische Theatergruppe‹. Gemeinsam führten wir in der näheren Umgebung

von Stuttgart mehrere Jahre lang türkische Stücke in türkischer Sprache für hier leben-

de Türken auf.« (Persönliches Interview 2003) Auf dem Spielplan standen überwiegend

aktuelle sozialkritische türkische Stücke. So inszenierte die Gruppe unter anderem 1965

»KaralarınMemetleri« (Memet der Schwarze) von Cahit Atay (1925–2012) und in den fol-

genden Jahren Özdemir Nutkus (1931–2019) »Köprü« (Die Brücke, 1964) und »Keziban«

(1967) von TurhanOflazoğlu. Im Jahr 1968 kamenunter demTitel »Eşeğın Sözü/DasWort

desEsels«NasrettinHoca-Schwänke zurAufführung,diePazarkaya selbst übersetzt und

dramaturgisch bearbeitet hatte. »Und da es sich um Schwänke handelte«, so Pazarkaya,

»inszenierte ich das Stück mit musikalischer und pantomimischer Begleitung und mit

möglichst wenigWort; nur die Pointen waren gesprochen, und zwar auf Deutsch.« (Per-

sönliches Interview 2004) Bereits in dieser frühen Phase kam es also zu einer deutsch-

sprachigen Aufführung einer türkischen Theatergruppe, die ein gemischtes Publikum

ansprechen und damit auch Anschluss an den deutschen Kontext finden wollte. In der

Regel fanden die Produktionen aber in türkischer Sprache statt, aus begreiflichenGrün-

den, wie Pazarkaya erklärt: »Sprachpflege ist zunächst einmal eine Notwendigkeit, um

überhaupt ein Kulturleben zu entwickeln, da in den sechziger Jahren die deutsche Spra-

che eben zunächst nicht zugänglich war.« (Ebd.) Als Spielorte dientenmeist Studenten-

und Arbeiterwohnheime; besonders die zuletzt genannte Inszenierung kam aber auch

an deutschen Universitäten zur Aufführung.

Das Projekt der türkischenTheatergruppe ging ganz auf Pazarkayas Eigeninitiative

zurück; finanzielle Unterstützung von deutscher Seite erhielt es dabei nicht. Allerdings

fiel die Geburtstunde des türkischen Theaters in Deutschland auch in einen problema-

tischen Zeitraum: 1966 geriet die seit den 1950er Jahren florierende deutscheWirtschaft

erstmals in eine ernste Rezession, welche einen stagnierenden, ja bald sogar rückläufi-

genArbeitsmarkt zurFolgehatteundzuerstenAnfeindungenundPolemikengegenAus-

länder führte (vgl. Terkessidis,Migranten, S. 16ff.). Freilich waren zu diesem Zeitpunkt

noch nicht so sehr Türken bevorzugte Zielscheibe von Ressentiments, als vielmehr die

damals zahlenmäßig stärker vertretenen Italiener, darunter insbesondere die Sizilianer.

Türken waren im Alltagsleben und im Bewusstsein der Deutschen noch nicht so präsent

wie in späteren Jahren,undso fandauchPazarkayasTheaterprojekt insgesamtnurwenig

Beachtung von Seiten der deutschen Öffentlichkeit.

Die TürkischeTheatergruppe hatte immerhin drei Jahre lang Bestand. 1968 zog sich

Pazarkaya aufgrund andererVerpflichtungen vonder praktischenBühnenarbeit zurück,

blieb aber dem türkischen, wie auch dem türkisch-deutschenTheater bis zum heutigen

15 Im Jahr 1981 kam das Stück am Ernst-Deutsch-Theater in Hamburg in der Übersetzung von Corne-

lius Bischoff zur deutschen Erstaufführung (vgl. Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 197).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 107

Tag alsDramatiker undBerichterstatter innig verbundenundbetätigte sich in einzelnen

Fällen auch selbst noch als Regisseur, so etwa im Jahr 1989 imRahmen seinerGastprofes-

sur an Princeton University, als er Brechts »Kleinbürgerhochzeit« auf die Bühne brachte

– das erste Stück, das in Princeton nach 1945 in deutscher Sprache aufgeführt wurde.

2004 inszenierte er an der Ohio State University die Uraufführung seiner eigenen Büh-

nenadaption von Edgar Lee Masters’ »Spoon River Anthology«, die er zweisprachig auf

deutsch und englisch durchführte.

Als Früchte von Pazarkayas Arbeit als Dramatiker liegen bislang ein knappes Dut-

zend Stücke vor, von denen verschiedene vom Türkischen Staatstheater inszeniert wur-

den und hohe Auszeichnungen erhielten. Als 1989 erstmals eine offizielle deutsche Ein-

ladung an das Türkische Staatstheater erging,wurde Pazarkayas Stück »Mediha« (1988),

eine moderne Medea-Adaption im Kontext türkischer Gastarbeiter in der Bundesrepu-

blik,die Ehre desGastspiels zuteil; und seinDrama »Ferhat’ın Yeni Acıları« (Ferhats neue

Leiden, 1992), mit dem er auf rechtsradikale Übergriffe auf Türken in Deutschland An-

fangder 1990er Jahre reagierte,erhielt inderSpielsaison 1992/93den İsmet-Küntay-Preis

für die beste Aufführung.16 Wie alle Dramen mit Ausnahme von »Ohne Bahnhof« ver-

fasste Pazarkaya diese beiden Theaterstücke auf Türkisch; daneben liegen sie in seiner

eigenen Übertragung jedoch auch in deutscher Sprache vor. Dazu publizierte er auch

zahllose Artikel und Essays zumThemaTheater, in denen er etwa Gastspiele türkischer

Gruppen in der BRD dokumentierte und bemüht war, die Öffentlichkeit über die Thea-

tertraditionen in der Türkei aufzuklären. Seinen Anfang nahm diese Aktivität im Sin-

ne der Annäherung zwischen den Kulturen bereits in den 1960er Jahren in zahlreichen

Zeitungsartikeln (die vor allem in der Stuttgarter Zeitung und der Frankfurter Allgemeinen

Zeitung erschienen) und setzte sich in späteren Jahren in Journalen und Buchpublikatio-

nen fort. Erwähnt sei hier vor allem die Aufsatzsammlung Rosen im Frost – Einblicke in die

türkische Kultur aus dem Jahr 1982, auf die ich bereits mehrmals in Kapitel 2 verwies.

3.3 Die Berliner Szene formiert sich

Ohne Verbindung zu Pazarkayas Stuttgarter Projekten begann sich ab Mitte der 1970er

Jahre vor allem in West-Berlin allmählich eine türkische Theaterszene zu formieren.

Zwar kam es fast zeitgleich auch in verschiedenen anderen deutschen Städten mit

einem hohen türkischen Bevölkerungsanteil (wie Hamburg, Köln, Nürnberg, München

und Ulm) zu ersten türkischenTheaterprojekten, doch weist Berlin bis heute die vitalste

16 Daneben liegen von Pazarkaya bisher folgende Dramen vor: »Alaban Tanrısı« (Der Gott von Ala-

ban, 1969 von der Theatergruppe der Technischen Universität Istanbul uraufgeführt); »Karagöz –

Der schwarzäugige Harlekin« (ein deutsches Hörspiel, am 29. Oktober 1983 auf Südfunk 2, Stutt-

gart gesendet); »Köşetası« (Einstein, ein moderner Philoktet, 1992 in Diyarbakır, Dr. Orhan-Asena-

Preis für das beste Theaterstück, 2000 in Ankara als Buch veröffentlicht); »Haremden Kadın Kaçır-

ma« (Die Entführung aus dem Harem; bestes Theaterstück, Preis der Stadt Salihli, 1993; türkische

Buchausgabe Ankara, 2001); »40 Yıl – Dile Kolay« (40 Jahre – leicht gesagt, Uraufführung 2001,

Theater Spindel/Makara inMönchengladbach); »Yarın Bayramdı« (Morgenwar Festtag, türk.Manu-

skript); »Auferstehung in Spoon River« (Uraufführung 2004 an der Ohio State University, Adaption

von Edgar Lee Masters’ »Spoon River Anthology«). – Ich danke Pazarkaya für diese Angaben.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

und vielseitigste türkische Kulturszene der BRD auf. Hervorzuheben ist in diesem

Zusammenhang besonders der Standort Kreuzberg als eine Art Keimzelle türkischer

Kunst und Kultur in Deutschland. Die meisten Theaterprojekte, die ich in diesem Ka-

pitel behandle, haben dort ihren Ursprung und ihr Zuhause. Dabei beschränkt sich

das kulturelle Ambiente Kreuzbergs nicht auf türkische Traditionen; vielmehr pulsiert

dieser Stadtteil, der bereits ab 1961 zu einer Art Utopia für all jene wurde, die nicht zum

bundesdeutschen Mainstream gehören wollten, förmlich mit multikulturellem Leben.

Kreuzberg ist bunt, vielfältig und oppositionell.17 In den Worten Mürtüz Yolcus, des

Organisators des jährlich im Spätherbst ausgetragenen DiyalogTheaterFests: »Kreuzberg

ist der Ort, von dem ich immer geträumt habe.« (Persönliches Interview 2002) Bevor

ich vor diesem Hintergrund die frühen türkischen Theatergruppen vorstelle, sei zum

besseren Verständnis der Entwicklungen dieser Jahre der sozial-geschichtliche Kontext

der türkischenMigrationsbewegung vertieft.

Wie bereits angesprochen, war es nach überwundener ökonomischer Krise gegen

Ende der 1960er Jahre zur eigentlichen Hochphase der Einwanderung gekommen. Vor

allem Türken verließen ihre politisch undwirtschaftlich instabile Heimat in großer Zahl

und stellten bereits ab 1972 die stärkste ausländische Bevölkerungsgruppe der Bundes-

republik. Der Anwerbestopp vom November 1973 sorgte für eine scharfe Zäsur in der

deutschen Einwanderungsgeschichte. Diese Maßnahme, welche die Bundesregierung

mit der einsetzenden Wirtschaftsrezension begründete, beendete zwar effektiv die Ära

der Gastarbeiter, doch die beabsichtigte Rückwanderungswelle trat aus verschiedenen

Gründen, auf die hier nicht einzeln eingegangen werden kann, nicht im erhofften Aus-

maß ein.18 Vor allem war dies darauf zurückzuführen, dass der Ansiedlungsprozess der

Gastarbeiter im Rahmen der Familienzusammenführung bereits seit geraumer Zeit in

Gangewar. ImFalleder türkischenMigrantenhattederAnwerbestoppnochdazudenge-

genteiligenEffekt,daTürkenalsNicht-EG-Angehörigenach ihrerAusreisenichtmehr in

die BRDhätten zurückkehren können.Deshalbwaren siemehr als etwadie italienischen

Arbeitsmigranten bereit, sich für einen längerenZeitraum inDeutschland einzurichten.

Damit rückte indenFolgejahrendiewachsende türkischeMinorität aber zunehmend ins

Blickfeld und damit ins Bewusstsein der deutschen Öffentlichkeit (Vgl. Terkessidis,Mi-

granten, S. 24ff.).

Freilich geschah dies nicht von heute auf morgen, sondern in einem langsamen

Prozess. Die 1970er Jahre waren längst noch nicht vom Klima der Diskriminierung

gegen Türken beherrscht, das spätere Jahrzehnte kennzeichnen sollte. Zwar warnte

bereits am 30. Juli 1973 eine Spiegel-Titelgeschichte »Die Türken kommen – rette sich

wer kann«; doch die Zeiten, da man in öffentlichen Diskursen von einem spezifischen

»Türkenproblem« zu sprechen begann, lagen damals noch in der Zukunft. Tatsäch-

lich kam es von deutscher Seite zunächst sogar erstmals zu Bemühungen, auf die

Migranten, die nun nicht länger als ›Gastarbeiter‹ sondern als ›Ausländer‹ angesehen

wurden, zuzugehen, und die so genannte ›Ausländerfrage‹ verschob sich zunehmend

17 Vgl. Barbara Langs Monographie Mythos Kreuzberg. Ethnographie eines Stadtteils (1961–1995) aus

dem Jahr 1998.

18 Für eine ausführlichere Behandlung vgl. Angelika Königseders Artikel »Türkische Minderheiten in

Deutschland« (2001) und Mark Terkessidis’ MonographieMigranten aus dem Jahr 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 109

von Fragen der Anpassung zu Fragen der Integration. Der Soziologe Rainer Geißler

unterscheidet in seinem Artikel »Ethnische Minderheiten« drei Perioden der Migration

bis 1998: der »Anwerbephase« (1955–1973) folgte eine Phase der »Konsolidierung und

erste[n] Integrationsversuche« (1973–1980) und schließlich eine lang andauernde »Ab-

wehrphase« (1981–1998) (S. 29–32). Wie Geißler anmerkt, wurde erst im Anschluss an

den Regierungswechsel von 1998 in breiterem Rahmen an die Integrationsbemühungen

der siebziger Jahre angeknüpft. Bezüglich der Zeit nach 1973 weist der Soziologe Mark

Terkessidis allerdings darauf hin, dass die konkreten Integrationsmaßnahmen der

Bundesregierung keineswegs vorrangig demWohle derMigranten dienten, sondern vor

allem als Beitrag zum sozialen Frieden und zur inneren Sicherheit in der BRD gedacht

waren; dies hatte zur Folge, dass Migranten in Konzeptualisierungen von Integration

stets als Problem dargestellt wurden (vgl.Migranten, S. 27f.). Hinzu kam, dass das deut-

sche Verständnis von Integration auf einer »sehr strikten Vorstellung von Anpassung

an deutsche Verhaltensstandards« basierte (ebd. S. 29). Schwierigkeiten und soziale

Konfrontationen für die Zukunft waren damit geradezu vorprogrammiert.

Der seit 1969 inBerlin ansässige Schauspieler undSchriftsteller ArasÖren beschreibt

die Berliner Türken der frühen 1970er Jahren wie folgt:

Zu dieser Zeit gaben die Türken wie alle anderen Gastarbeiter soziologisch betrachtet

ein sehr homogenes Bild ab. Sie hatten alle den gleichen sozialen Status: vertragliche

Gastarbeiter. Sie hatten die schmutzigsten, schlechtbezahltesten und schwierigsten

Arbeiten zu verrichten. Sie hatten in der gesellschaftlichen Pyramide den untersten

Platz einzunehmen. (»Metropole«)

In den Augen der Deutschen waren die türkischen Migranten demnach eine undiffe-

renzierte, graue Masse, zwar durchaus existent, doch nicht als Individuen vorhanden.

Die Differenziertheit des türkischen Lebens (und seiner kulturellen Erzeugnisse) drang

nur äußerst langsam und verspätet ins Bewusstsein der deutschen Gesellschaft vor. Die

vorherrschende Perspektive jener Zeit reduzierte die Türken weiterhin zu Arbeitskräf-

ten ohne soziale oder kulturelle Ansprüche, »expected to fit into themainstream culture

of the host society, not establish a culture of their own« (Karakasoğlu S. 157). Eine solche

Wahrnehmung war der Entstehung einer türkischenTheaterszene wenig förderlich. So

unterstützte man zwar Gründungen sozialer Organisationen, doch an einen ›Kunstbe-

darf‹ der türkischen Migranten dachte nach wie vor niemand: »Weil sich die Bundesre-

publik nie als Einwanderungsland verstand, überließen die Verantwortlichen die kultu-

rellen Aktivitäten der Arbeitsmigrant/innen zunächst der ›Eigeninitiative und Selbstor-

ganisationderAusländer‹«, zitiert Sappelt dieKommission »Ausländerpolitik« derCDU/

CSU (S. 277).

Von Seiten der türkischen Minderheit wurden ab Ende der 1960er Jahre jedoch ver-

stärkt Anstrengungen unternommen, den eigenen sozialen Lebensraum zu strukturie-

ren. So kam es ab der ersten Hälfte der siebziger Jahre zur Gründung verschiedener so-

zialerundpolitischerVereineundOrganisationen,undauch imkünstlerisch-kulturellen

Bereich wurden erste Schritte unternommen, unter anderem durch die Arbeit in Thea-

tergruppen. Dies geschah zunächst fast ausnahmslos im Rahmen der türkischen Orga-

nisationen; Unterstützung von deutscher Seite existierte zu diesem Zeitpunkt höchs-

tens hin und wieder durch private Institutionen wie zum Beispiel Kulturzentren und

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Volkshochschulen (vgl. ebd. S. 277). Erst später wurden türkische Theaterorganisatio-

nen und Gruppen teils auch von Stadt- und Landesverwaltungen gefördert, allerdings

für gewöhnlich nur mit geringen Beträgen, die überdies, wie bereits erwähnt, zumeist

aus Sozialfonds und nicht etwa aus Kulturfonds stammten.

3.3.1 Frühe Gruppen der 1970er Jahre

Von Einzelprojekten – etwa an der Volkshochschule Kreuzberg ab 197119 – abgesehen

entstanden inWest-Berlin im Laufe der 1970er Jahre vor allem drei bedeutendeTheater-

gruppen: dasHalkevi İşçi Tiyatrosu (Volkshaus-Arbeitertheater, ab 1974), dieBerlinOyuncu-

ları (BerlinerDarsteller, 1976) und dieKreuzbergTürkHalkSahnesi (Kreuzberger Türkische

Volksbühne, 1978).20 Ich beschränke meine Ausführungen auf die ersten zwei Projekte,

da die Kreuzberg Türk Halk Sahnesi unter Leitung von Bülent Talay nur wenige Jahre Be-

stand hatte. Die gilt zwar auch für die Berlin Oyuncuları, doch sind diese schon insofern

von herausragender Bedeutung für die Geschichte des türkischenTheaters in der BRD,

da sie, wie ich im nächsten Abschnitt darstellen werde, Ende der 1970er Jahre wesentlich

zum Entstehen des »Türken-Projektes« der Berliner Schaubühne beitrugen. Zudem sei

angemerkt, dass sich Meray Ülgen, der Gründer der Berlin Oyuncuları und bis heute ei-

ne der zentralen Figuren des türkisch-deutschenTheaters, über die Jahre hinweg häufig,

verstärkt jedoch seit etwa 2001 des Namens seiner alten Gruppe bediente.

Die Anfänge des organisierten türkischenTheaters in Berlin liegen allerdings knapp

anderthalb Jahre vor der Gründung der Oyuncuları, nämlich gegen Ende 1974, als türki-

sche Migranten unter Leitung von Nihat Bozkurt im Rahmen des Arbeiter-Jugend-Ver-

eins eine Gruppe formierten, aus der später dasHalkevi İşçi Tiyatrosu (Volkshaus-Arbei-

tertheater) hervorging (vgl. Baykul, »Türkisches Theater«, S. 31ff.).21 Die Gruppe setz-

te sich aus Arbeitern, Schülern und Studenten zusammen und begriff sich ganz in der

von Atatürk initiierten Tradition der türkischen Volkshäuser, kommunaler Kulturzen-

tren, die sich, einst Einrichtungen der Sozialdemokraten, in den 1970er Jahren zu Stütz-

punkten einer radikalen Linken entwickelt hatten. Bozkurt, ein ausgebildeter Maschi-

nenschlosser, der schon in der Türkei als Schauspieler tätig gewesen war, realisierte zu-

nächst Erol Toys (1936–2021) »Pir Sultan Abdal« aus dem Jahr 1970, ein Stück von über

das Leben und Sterben eines gegen feudale Herrschaft ankämpfenden Volkshelden und

19 Vgl. hierzu Arman, persönliches Interview 2002 sowie Michaela Prinzingers Artikel über das Tiya-

trom (2004).

20 Das kritische Lexikon zur deutschsprachigen Gegenwartsliteratur merkt an, dass Aras Ören bereits ab

Mitte der 1960er Jahre (also noch bevor er dorthin zog) Versuche unternommen habe, in West-

Berlin eine türkische Theatergruppe zu gründen. Allerdings konnte ich dies nirgendwo bestätigt

finden. Ich danke Mürtüz Yolcu dafür, dass er mir eine Liste mit einem chronologischen Abriss der

türkischen Theaterprojekte in Berlin seit 1974 zur Verfügung stellte. Yolcu erwähnt hier nichtweni-

ger als 17 Gruppen. Neben Yolcus Angaben verarbeite ich in den folgenden Abschnitten eine Reihe

von Gesprächen, die ich mit Künstlern türkischer Herkunft, darunter auch vielen selbst Beteilig-

ten, in den Jahren 2002/2003 führte, wobei ich nur auf aufgezeichnete Interviews direkt verweise.

Darüber hinaus stütze ich mich hier v.a. auf Yalçın Baykuls Diplomarbeit »Türkisches Theater in

Deutschland/Berlin« von 1995.

21 Ören nennt als Gründer dieser Gruppe Yüksel Topçugürler (»Synthese«).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 111

Dichters aus dem 16. Jahrhundert. Am 15. Januar 1975 fand die Premiere mit mehr als

20 Laienschauspielern und ohne jede finanzielle Unterstützung in der großenAudimax-

Halle der Technischen Universität statt. Der Erfolg des Stückes war riesig und münde-

te in eine Tournee durch ganz Deutschland. Auch das folgende Stück, »Alpagut Olayı«

(Alpagut Geschehnisse, 1974) vonHaşmet Zeybek (1948–2013), das Bozkurt im darauffol-

genden Jahr inszenierte, fand gewaltigen Anklang; diesmal erhielt das Arbeiter-Theater

sogar Einladungen aus Straßburg und Paris. Über die Jahre brachte dasHalkevi İşçi Tiya-

trosu eine Reihe von Inszenierungen zustande, die durchgehen politischmotiviert waren

und in der Tradition des Agitproptheaters zu sehen sind. Besonders in den 1980er Jah-

ren fand die Gruppe regen Zulauf unter Asylanten, die im Anschluss an den Putsch des

Militärs vom September 1980 die Türkei hatten verlassen müssen. Zeitweilig besaß die

Gruppe ihren eigenen kleinen Saal, den der Volkshaus-Verein neben einem Proberaum

zur Verfügung gestellt hatte, doch sah sie sich aufgrund von Konflikten innerhalb des

Vereins gezwungen, diese Räumlichkeiten Anfang der 1990er Jahre zu räumen. Im Jahr

2000 spalteten sich einige Beteiligte von der Gruppe ab und gründeten das AsmenTiyatro

Toluluğu (Asmen Ensemble), das bis heute aktiv ist. Unter dem Namen Halkevi İşçi Tiya-

trosu selbst wurde seit geraumer Zeit kein Projekt mehr realisiert.

Anders als das Volkshaus-Arbeitertheater hatten die im Frühjahr 1976 von Künstlern

und Intellektuellen ins Leben gerufenen Berlin Oyuncuları (Berliner Darsteller), die ne-

ben zeitgenössischen auch traditionelle türkische Stücke aufführten, keine grundsätz-

lich sozialkritische Ausrichtung.Die Geschichte dieser Gruppe ist,wie erwähnt, engmit

der Persondes Schauspielers,Regisseurs,Autors undKarikaturistenMerayÜlgen (*1941)

verbunden, eines der großen Protagonisten des türkischenTheaters inDeutschland, der

überdie Jahre anbeinahe allenbedeutendenTheatergründungenbeteiligtwarundderen

künstlerische Ausrichtung und Entwicklung maßgeblich beeinflusste. Freilich wird am

Falle Ülgens auch deutlich, wie sich ein Idealist und Künstler zwischen verschiedenen

(vor allem theaterpolitischen) Fronten aufreiben kann.

Ülgen kam im Jahr 1972 nach Berlin und lernte dort bald Niyazi Turgay kennen,

der damals bereits als Fachbereichsleiter für Ausländerbildung an der Volkshochschule

Kreuzberg tätig war. Gemeinsam beschlossen sie, ein türkisches Theater aufzubauen

und kamen auf der Suche nach Finanzierungsmöglichkeiten schließlich auf den Ge-

danken, das Projekt über die VHS laufen zu lassen. In der Folge erhielt Ülgen dort eine

Anstellung als Theaterdozent. Er erinnert sich: »Der Ablauf war immer gleich: Meine

Freunde besuchten den Kurs, mussten aber natürlich nichts dafür bezahlen. Ich bekam

als Dozent von der Volkshochschule ein Gehalt und dieses ging direkt in unsere Thea-

terkasse.« (Persönliches Interview 2002) Die VHS stellte der Gruppe zudem einen Raum

zur Verfügung, in dem sie sich ein kleines Theater für circa 50 Zuschauer einrichtete.

Zunächst beabsichtigte Ülgen, zwei separate Stücke aufzuführen, darunter eines von

Brecht in deutscher Sprache; doch zuletzt beschränkte er sich auf die Inszenierung

von »Demokrasi Gemisi« (Ein Schiff namens Demokratie) des türkischen Satirikers

Aziz Nesin, einem Stück, von dem später noch zu sprechen sein wird, da es sowohl am

Tiyatrom als auch am ArkadaşTheater zu den ersten gespielten Stücken gehörte und somit

einen besonderen Stellenwert im türkisch-deutschen Theater einnimmt. Das Stück,

das geschickt zeitgenössische sozialkritischeThemen mit Elementen des traditionellen

türkischen Schattentheaters verbindet, kam so gut beim Publikum an, dass die Gruppe

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

daraufhin eine Tournee in verschiedene deutsche Städte unternahm. Darüber hinaus

erhielten die Berliner Spieler auch eine Reihe von Einladungen aus dem Ausland, denen

sie jedoch aus finanziellen Gründen nicht Folge leisten konnten.

Wie aus einem Volkshochschulbericht jener Jahre ersichtlich ist, waren die Berlin

Oyuncularımit ihren Projekten durchaus bestrebt, »auch die deutsche Bevölkerung an-

zusprechen und ihnen [sic!] das Kulturgut der Türken nahe zu bringen« (zit. in Baykul,

»TürkischesTheater«, S. 12); in der Hauptsache richteten sich ihre Produktionen jedoch

an ein türkischsprachiges Publikum. Im Programmheft zum zweiten Stück, Güner

Namlıs »Ayrıklar« (Die Ausnahmen), veröffentlichte die Gruppe eine Art Manifest, in

dem sie auf die kulturelle Notstandssituation der Türken in Deutschland aufmerksam

machte und gleichzeitig die Intention desTheaters zum Ausdruck brachte:

Wir, die aus wirtschaftlichen Gründen gezwungen sind, tausende Kilometer weit von

unserer Heimat und Kultur zu leben, sind zu nur ›arbeitenden Menschen‹ degradiert,

d.h. zu einer ›Maschine Mensch‹ geworden, da seit einem Jahrzehnt nichts unternom-

men wurde, um die kulturellen Bedürfnisse dieser Minderheit zu befriedigen. Die im

Namen der Kultur von Zeit zu Zeit veranstalteten Tanz- und Folkloreabende sind si-

cher nicht ausreichend, um diese wohl vorhandenen Bedürfnisse zu befriedigen. […]

Wenn die Integrationsbestrebungen nicht einseitig, d.h. nicht Assimilation sein sol-

len, muss diese Minderheit die Möglichkeit bekommen, der Gesellschaft, in der sie

lebt, ihr Kulturgut nahe zu bringen, damit auch die Bereitschaft bei den Gastgebern

zu einer gegenseitigen Verständigung geweckt wird. (Zit. in ebd. S. 13)

Zentral in dieser Beschreibung istmeines Erachtens neben demBild der Arbeitsmaschi-

ne Mensch insbesondere das Gefühl von Degradierung und Displaziertheit, das in den

ersten Zeilen zum Ausdruck kommt. Daneben verweist der Text auf »kulturelle Bedürf-

nisse« der türkischen Migranten, die deutlich über ein gelegentliches Angebot folklo-

ristischer Alibi-Veranstaltungen hinausgehen. Dass ein solcher Bedarf und damit ein

Kulturanspruch auch tatsächlich bestanden, bestätigt allein schon der beachtliche An-

fangserfolg der beiden vorgestellten Projekte. Dennoch sei mit Hinweis auf meine Aus-

führungen in Kapitel 2 nochmals angemerkt, dass Situierungen der türkischen Kultur

»zwischen Folklore und Professionalität«, wie sie etwa Stenzaly vornimmt (vgl. S. 127),

dann als problematisch betrachtet werden müssen, wenn man diese Begriffe als einan-

der ausschließendeOppositionen begreift.Gerade ProduktionenwieNesins »Demokra-

si Gemisi« zeigen, dass sich folkloristische Elemente und Professionalität in Bezug auf

Text und Aufführung durchaus miteinander verbinden lassen.

Die Intentionen und Ziele der Berlin Oyuncuları ergaben sich direkt aus ihrem Ver-

ständnis der Funktion vonTheater und Kunst im Allgemeinen. Fernab jedem Gedanken

derSelbstisolierung sahen sie diese imDienst derVerständigungzwischenKulturenund

begriffen sie als Beitrag zur Integration, wobei sie diesen Begriff jedoch ausdrücklich

von schlichter Anpassung absetzten. Vielmehr verstanden sie kulturelle Integration als

ein beidseitiges Aufeinanderzugehen, wobei die Vermittlerfunktion von Kunst im Mit-

telpunkt stand. Den Oyuncuları wäre ein längeres Leben zu wünschen gewesen, um die

Ziele ihrer programmatischen Schrift zu realisieren.Doch existierte in jenen Jahren kei-

ne Infrastruktur, die siemateriell in ihremVorhaben hätte unterstützen können.Zudem

ereignete sich um das Jahr 1978 herum eine folgenreiche Begegnung, die den weiteren

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 113

Verlauf des türkischen Theaters in Deutschland einerseits zu einem frühen Höhepunkt

bringen, andererseits aber viele Jahre lang belasten sollte.

3.3.2 Das Projekt an der Schaubühne

Während sich die Berlin Oyuncuları in der Vorbereitung zu ihrem zweiten Stück befan-

den,erhieltÜlgen vonderBerlinerSchaubühnedas verlockendeAngebot,unterPeter Stein

an einer Inszenierung von Botho Strauß‹ neuem Drama Groß und klein mitzuwirken.

Zwar handelt es sich dabei, wie ich in Kapitel 1 darstellte, nur um eine kleine und recht

undankbare Rolle, doch Ülgen zögerte nicht, das Angebot anzunehmen, da sich türki-

schen Schauspielern in der BRD solche Gelegenheiten gerade damals nur äußerst selten

boten. Und so kam es bald darauf zu einem der ersten Auftritte eines Türken an einer

bekannten deutschenTheaterbühne. Auch Şinasi Dikmen sollte kurz darauf die gleiche

Rolle in Ulm angeboten werden. Eine Ausnahmestellung nimmt hier höchstens Emine

Sevgi Özdamar ein, die, wie ich noch ausführen werde, bereits abMitte der 1970er Jahre

alsRegie-AssistentinundSchauspielerin anderVolksbühne inOst-Berlin beschäftigtwar,

deren Arbeit aber nicht mit ›türkischem‹ Bezug erfolgte. Ebenso zu erwähnen ist Renan

Demirkan, die 1955 geboren seit 1962 inDeutschland lebt und der Anfang der 1980er Jah-

re den Sprung von derTheaterbühne zum Film gelang, wobei sie aber stets bemüht war,

das Klischee der ›Türkin vomDienst‹ abzustreifen.22

DerProbenverlauf von »Großundklein«dokumentiert die SchwierigkeitenundHer-

ausforderung dieser frühen türkisch-deutschen Zusammenarbeit, wie sich anhand von

Marie H. Moss’ Dissertation »The Rehearsal Procedure of Peter Stein at the Schaubüh-

ne« aus dem Jahr 1985 nachvollziehen lässt. In ihrer Darstellung wirkt Ülgen als allei-

niger Türke unter deutschen Schauspielern anfangs sehr verloren – eine Einzelperson

isoliert vomRest der Gruppe.Direkt an ihn gerichtete Anweisungen Steins betreffen zu-

nächst seltenMomente der Interaktionmit anderen Akteuren, sondern fast ausschließ-

lich schauspieltechnische Aspekte. Ülgens Position und Haltung seien anhand einiger

Zitate aus Moss’ Text vermittelt (wobei die Markierungen von mir selbst vorgenommen

wurden): »Ülgen did not seem to be picking up the procedures from the others around him

and again he seemed to feel out of place«; »Hewas still relatively cautious and insecure among

22 Vgl. Ingeborg Priors Porträt der Künstlerin (2004). Demirkan ist nicht nur seit Beginn der 1980er

Jahre eine feste Größe im deutschen Theater und Film, sondern hat auch eine Reihe eigener Büh-

nenprogramme inszeniert. Zwar will sie sich nicht als Künstlerin auf ihre türkische Herkunft fest-

legen lassen, doch macht sie durchaus von türkischen Themen und Motiven Gebrauch oder be-

dient sich türkischer Charaktere, so etwa in ihrem 1991 erschienene Roman Schwarzer Tee mit drei

Stück Zucker. Sie war früh politisch engagiert, was sich auch in ihrem ersten Bühnenprogramm

ausdrückte, das 1981 unter dem Titel »…aber es kamenMenschen« im Nürnberger Schauspielhaus

Premiere hatte. Daneben ist besonders ihr dramatischer Monolog »Respekt« (1997, E-Werk Köln),

eine »multimediale performance mit Orchester und Ballett«, sowie ihr bislang letztes Solo-Pro-

gramm »Über Liebe Götter und Rasenmähn – Wie buchstabiert man Liebe?« aus dem Jahr 2001

zu nennen. Demirkan erhielt viele Auszeichnungen, darunter die Goldene Kamera und 1998 das

Deutsche Bundesverdienstkreuz. Ihr soziales und politisches Engagement zentriert sich um den

Begriff »Respekt«, welchen sie dem der »Toleranz« entgegensetzt, da dieser für sie eine abwerten-

de Konnotation besitzt (vgl. ihren Artikel »Respekt statt Integration«, 1997). Eine weitere türkische

Schauspielerin, die sich in der deutschen Filmszene behaupten konnte, ist Özay Fecht.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

the other performers«; »he seemed almost too shy to ask the question«; »TheTurk very cau-

tiously made a suggestion« (S. 214–219). Ülgen wird hier zunächst als sehr unsicher und

eingeschüchtert beschrieben; nur langsam beginnt er sich zu akklimatisieren, bringt ei-

gene Ideen und Vorschläge mit ein und wird so ein Teil der Gruppe. An Moss’ Darstel-

lungen fällt auf, dass sie von Ülgen zum Teil generisch als »der Türke« spricht. Nicht

nurkommtes sozueiner eigenartig anmutendenVerschmelzungzwischenSchauspieler

und Rolle, sondern diese Klassifizierung bezüglich der Nationalität unterstreicht dazu

auch gänzlich unreflektiert Ülgens ›Andersartigkeit‹ vom Rest der Truppe.

Während die Kooperation zwischen Stein und Ülgen im Strauß-Stück im Großen

und Ganzen recht unspektakulär verlief, resultierte dieser Kontakt doch bald in einem

bis zum heutigen Tage einmaligen Projekt. Ülgen entsinnt sich:

[A]ls wir mit den BerlinOyuncuları unser zweites Stück fertig hatten, lud ich Peter Stein

zu einer der Aufführungen ein. Es sah sich an, was wir da machten, und ihm gefiel

unsere Arbeit. Also fragte ich ihn, ob die Gruppe in einem Projekt mit der Schaubüh-

ne zusammenarbeiten könnte. Er meinte, ich solle doch ein Konzept für ein solches

Projekt erstellen. (Persönliches Interview 2002)23

Ülgens Konzept fand Steins Zustimmung, der darauf 1979 das Türkische Ensemble der

Schaubühne Berlin ins Leben rief. Einige Jahre lang kam es so zu einer Reihe beachtlicher

Produktionen auf einer der angesehensten deutschenBühnen–das türkischeTheater in

Deutschland besaßmit einemMal ein Gesicht. Noch heute bedauern viele Akteure, dass

dieses Projekt bereits Anfang 1984 auslief, und sprechen in diesem Zusammenhang von

einer großen verpasstenChance:Das türkischeTheater, so die vorherrschendeMeinung,

hätte damals die einmalige Gelegenheit gehabt, sich in der deutschenTheaterlandschaft

zu etablieren. Dass das Schaubühnen-Projekt zum Scheitern verurteilt war, lag jedoch

nicht zuletzt an Diskrepanzen innerhalb der noch jungen türkischen Theatergemeinde

selbst. Am deutlichsten drückt dies Tayfun Bademsoy aus, der selbst 1981 im Rahmen

dieses Projektes seineKarriere als Schauspieler begann.Er spricht von ersten guten Ten-

denzen, die in der Folge durch die »Selbstzerfleischung der Türken« zugrunde gingen:

»[E]s gab einen Riesenkrieg unter diesen Leuten.« (Persönliches Interview 2002)

Das mag etwas dramatisch klingen, doch befragt manTheaterleute türkischer Her-

kunft zu den Ereignissen jener Jahre, so schleicht sich selbst heute noch eine merkliche

Anspannung ins Gespräch, und man merkt, dass hier auch 20 Jahre später immer noch

einiges im Argen liegt. Dies sei als Anlass genommen, kurz auf das Thema der inne-

ren Zerstrittenheit der türkisch-deutschen Theaterszene zu sprechen zu kommen, zu-

mal sich diese auch in späteren Projekten immer wieder aufs Neue manifestierte und

bei Außenstehenden nicht selten ein Gefühl der Befremdung verursachte. Im Fall des

23 Baykul weiß hier eine gänzlich andere Geschichte zu berichten: In seiner Version ist es der von

Stein engagierte türkische Regisseur Beklan Algan, dermit den Berliner Spielern Kontakt aufnimmt

(»Türkisches Theater«, S. 18). Allerdings sind diese Darstellungen mit Vorsicht zu lesen, da Baykul

sich nicht selten von eigenen Sympathien und Abneigungen leiten lässt. Akteure, die ihm nicht

behagen, und dazu gehört Ülgen, kommen in seiner Version der Geschichte kaum vor. Sehr deut-

lich wird dies in seiner Liste der türkischen Schaubühnen-Produktionen, in der er Ülgens Stücke

ohne Autorenangabe erwähnt (ebd. S. 20f.).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 115

Türkischen Ensembles der Schaubühne liegen die Gründe, die zwangsläufig zu Konflikten

innerhalb der Gruppe führten mussten, auf der Hand: Es war Ülgens Absicht gewesen,

das Projekt mit bereits in Deutschland ansässigen türkischen Schauspielern zu realisie-

ren, und er hatte dabei natürlich vor allem an seine eigene Gruppe, die BerlinOyuncuları,

gedacht, die er Schritt für Schritt zu einem professionellen Ensemble ausbauen wollte.

Stein aber bestand darauf, eine Reihe professioneller Schauspieler aus der Türkei nach

West-Berlin zu holen, dazu den Regisseur Beklan Algan (1933–2010), mit dem ihn eine

enge persönliche Freundschaft verband. Letzten Endes resultierte dies in einer Grup-

pe, die teils aus halbprofessionellen Berliner Schauspielern und teils aus Vollprofis aus

der Türkei bestand.Da es zudem bald zu Schwierigkeitenmit Algan kam und in der Fol-

ge jede Produktion unter einem anderen Regisseur stattfand, wuchs diese Gruppe auch

nie zu einem richtigen Ensemble zusammen. Stattdessen bildeten sich gruppeninterne

Fronten, und es kam zu Streitigkeiten, die über die Jahre nicht selten eskalierten. Gegen

Ende 1982hattedies sogar einen fast komplettenPersonalwechsel desEnsembles zurFol-

ge. Stenzaly spricht im Kontext dieser Konflikte sehr zurückhaltend von »gewissen kon-

zeptuellen Kontroversen zwischen denmit der Berliner Situation vertrauten Amateuren

und den Theaterprofis aus der Türkei« (S. 131). Ganz anders hört sich das bei Özdamar

an, die ähnlichwie Bademsoy »ganz blutige Kämpfen« erwähnt, die sogar die Zeit an der

Schaubühne überdauerten (persönliches Interview 2002). Im Rückblick bezeichnen vie-

le Beteiligte und Beobachter der Szene Steins Entscheidung, Schauspieler aus der Tür-

kei zu engagieren, als einen Fehler.24 Vielleicht wäre es tatsächlich vorteilhaft gewesen,

wenn Ülgen die Chance erhalten hätte, hier mit einer eigenen Gruppe kontinuierliche

Theaterarbeit zu leisten. Man kann nur spekulieren, wie sich das Projekt an der Schau-

bühne in diesem Fall entwickelt hätte.

Neben diesen Brüchen innerhalb des Ensembles kam es aber auch zu Kritik von Au-

ßenstehenden, das heißt von Seiten anderer türkischer Theatergruppen, die besonders

die finanzielle Bevorzugung des Schaubühnen-Projektes sowie dessen künstlerische

Konzeption bemängelten. Rein repräsentativ sei diese Kunst, es fehle ihr an politischer

Aussagekraft und damit letztlich auch an sozialem Nutzen.25 Für das Aufkommen

solcher Kritik lassen sich verschiedene Erklärungen finden: Zum einen spielte dabei

die geringe finanzielle Unterstützung türkischer Theaterprojekte von Seiten deutscher

Behörden eine Rolle, indem sie die Gruppen in einen ständigen Überlebenskampf

und so zwangsläufig auch in Konkurrenz zueinander zwang. Zum anderen existierten

in den verschiedenen sozialen und politischen Vereinigungen türkischer Migranten,

denen auch die meisten Theatergruppen angehörten, grundsätzlich unterschiedliche

24 Unter den Künstlern, mit denen ich Interviews führte, vertraten neben Ülgen auch Yolcu, Badem-

soy, Özdamar und Pazarkaya dieseMeinung. Nur Yekta Arman, der bis zumAbschluss des Projekts

zum Ensemble gehörte und als Leiter des Tiyatroms bis heute Kontakte zu den türkischen Theater-

leuten aufrechterhält, äußerste sich gegenteilig.

25 Stenzaly führt als Beispiel das Türk Merkezi Işçi Tiyatrosu (Türkisches Arbeitstheater) an, das sich

im Fragebogen zu Braunecks Forschungsprojekt wie folgt äußerte: »[D]as finanzielle Kapital, das

eigentlich für die ausländische Kultur gestiftet wurde, fließt zu 99 Prozent in eine Kultur, die einen

rein repräsentativen Zweck hat, die überhaupt keinen politischen oder gesellschaftlichen Wert

hat. Die Gruppe der Schaubühne führt sentimentale Stücke, die ohne jede politische Aussage sind,

auf.« (Zit. auf S. 132)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Vorstellungen bezüglich der Funktion vonTheater. Entweder stand die Kulturpflege im

Vordergrund,was in Projekten ›traditioneller‹ Ausrichtung resultierte, oder eineGruppe

hatte eine stärkere zeitpolitische Orientierung. So wie die Situation lag, hätte es das

Türkische Ensemble der Schaubühne schwerlich allen rechtmachen können.Dabei ging die

Kritik der finanziellen Begünstigung zumindest partiell von grundfalschen Annahmen

aus, da die Schaubühne einen guten Teil der Projektausgaben aus ihrem eigenen Etat für

Auftritte freier Theatergruppen finanzierte; dazu kamen allerdings noch Subventionen

aus dem Fond für Ausländerkultur des Berliner Kultursenates in Höhe von etwa DM

60.000 (vgl. Stenzaly S. 132 und Baykul, »TürkischesTheater«, S. 20).

Diesen Kritikpunkten und allen inneren Querelen zum Trotz brachte das Türkische

Ensemble der Schaubühne über die Jahre eine Reihe ansprechender Produktionen zustan-

de und setzte so trotz ihres letztlichen Scheiterns zumindest in künstlerischer Hinsicht

ein frühes Glanzlicht des türkischen Theaters in Deutschland. Die Rahmenbedingun-

gen waren freilich auch ausgezeichnet: Erstmals konnte hier eine türkische Gruppe in

Deutschland ohne jegliche Finanznot agieren. Die Teilnehmer erhielten ein Festgehalt

vonDM2.300undkonnten sich soganz ihrerTheaterarbeitwidmen (vgl.Stenzaly S. 132).

Zudem stellte die Schaubühne Probenräume, eine professionelle Bühne und technisches

Personal zur Verfügung. Dennoch dauerte es eine ganze Weile, bis das erste Stück des

Türkischen Ensembles zur Aufführung kam.

Der Projektleiter Beklan Algan, der in den 1950er Jahren das Lee StrasbergTheater Insti-

tute inNewYork besucht und sichdarauf in der Türkei einenNamenals Schauspieler und

Regisseur gemacht hatte, nahm zunächst mit Özdamar Kontakt auf, mit der er bereits

früher imRahmenverschiedenerProjekte inder Türkei zusammengearbeitet hatte.Eine

Weile fungierte Özdamar, die damals noch nicht als Autorin bekannt war, als seine As-

sistentin (zumal Algan kaum einWort Deutsch sprach) und leistetemit ihmVorarbeiten

zu einem Stück, das von Türken in Deutschland handeln sollte.26 Doch die Zeitplanung

konnte nicht eingehalten werden, das Projekt verschleppte sich mehr und mehr – und

dann war Algan eines Tages verschwunden undman hörte, er arbeite an einem anderen

Projekt in der Türkei (vgl. Ülgen, persönliches Interview 2002). Stein verpflichtete dar-

aufMacit Koper als Regisseur, der zügig ein selbst geschriebenes Stück inszenierte, das,

wie alle Folgeproduktionen, in türkischer Sprache zur Aufführung kam.

Am 15. Juni 1980 präsentierte das Türkische Ensemble mit »Giden tez geri dön-

mez« (Wer geht, kehrt nicht so schnell zurück) seine Eröffnungsproduktion, eine mit

modernisierten anatolischen Volksliedern untermalte Saga über Heimatverlust und

Entfremdung in der Ferne. In 15 Bildern zeichnet das Stück den Odyssee-artigen Weg

einer Gruppe Türken nach, die aus Ostanatolien über Istanbul zuletzt nach Berlin ge-

langt, wo sich die als Wunderland imaginierte BRD in ihrer kalten Wirklichkeit zeigt.

Das Stück, in dem so bekannte türkische Schauspieler wie Şener Şen, Ayla Algan (Beklan

Algans Ehefrau) und Tuncel Kurtiz aus Stockholm mitwirkten, wurde mit Begeiste-

rung aufgenommen; erstmals nahm auch die deutsche Presse von einer türkischen

Produktion Notiz und reagierte durchweg positiv (vgl. Wolfgang Hammers Rezension

inTheater heute, 1980). Auch Aras Ören urteilte voller Enthusiasmus: »Dieses Experiment

26 Hier berufe ich mich auf meine Interviews mit Özdamar und Ülgen, die sich beide allerdings nur

vage zu dieser zeitweiligen Zusammenarbeit äußern (siehe Anhang).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 117

auf der Schaubühne wird dereinst sicher als Markenstein des türkischen Kulturlebens

in Berlin erkennbar werden. Denn seit geraumer Zeit regt sich da etwas und verlangt

nach Anerkennung.« (»Auf der Suche«, S. 313)

Doch schon bei der zweiten Produktion, Haldun Taners »Keşanlı Ali Destanı« (Die

Ballade von Ali aus Keşan), die am 30. November 1980 Premiere hatte, kam es zu teils

heftiger Kritik. Am Eingang des Hebbel-Theaters verteilten Vertreter lokaler türkischer

Theatergruppen Flugblätter, die gegen die Produktion und Regisseur Tuncel Kurtiz pro-

pagierten.Hier würden, so zitiertWolfgangHammer inTheater heute, »für dieMenschen

aus der Türkei nicht relevante Stücke« gespielt und »aktuelle Entwicklungen und deren

Entstehungsprozesse in der Türkei« vernachlässigt (»Fröhlicher Fliegenberg«). Auch die

deutsche Presse reagierte diesmal wenig positiv. Bemängelt wurde vor allem der volks-

tümliche Charakter dieser wiederum mit zahlreichen Musikeinlagen untermalten Pro-

duktion vom Kampf des Helden gegen Ganovenbanden am Rande Istanbuls. So sprach

etwa die Frankfurter Allgemeine Zeitung von einem »Rührstück«mit »folkloristischemHa-

bitus« (zit. in Stein S. 280), und auch Ören beanstandete in diesem Kontext die Tendenz

desEnsembles,»sich indieWirklichkeit derTürkei zurückzuziehen,ohnedieneueWirk-

lichkeit inDeutschland zuberühren« (»Auf der Suche«,S. 313). Schärfer noch formulierte

dies Hammer: Was bei dieser Vorstellung »deutlich sichtbar wurde, ist die Gefahr, dass

die ›türkische Schaubühne‹ in die Sackgasse eines harmlosen, bunten Folklore-Theaters

rutscht« (»Fröhlicher Fliegenberg«).

Sicherlich gleichen sich die Publikumserwartungen in verschiedenen Ländern nie

ganz, und ebenso sollte man auch Unterschiede zwischen der Haltung eines türkischen

Publikums in der Türkei und dem eines türkischstämmigen Publikums in Deutschland

annehmen.Dennochmuss es gelinde gesagt verwundern, dass ein damals kaum 20 Jah-

re altes Stück, das, in viele Sprachen übersetzt, inner- und außerhalb der Türkei große

Erfolge feierte und bis heute gespielt wird, ein Stück, das zu den besten Adaptionen der

Theorien Brechts in den türkischenTheaterkontext zu zählen ist, in Berlin eine derartige

Welle negativer Kritiken hervorrief. Auch hier lassen sich diese Reaktionenwohlwenigs-

tens teilweise mit Ignoranz erklären, daneben aber auch mit gegenseitiger Missgunst

und Konkurrenzdenken innerhalb der türkischenTheaterszene Berlins.

Trotz solch kritischer Töne brachte das Türkische Ensemble insgesamt zehn überwie-

gend erfolgreiche Theaterproduktionen zuwege, von denen einige an verschiedenen,

meist deutschen Bühnen gastierten, und dazu einen Literatur- und einen Liederabend.

Die Aufführungen fanden fast ausnahmslos in türkischer Sprache statt; die zweispra-

chig gestalteten Programmhefte machten die Stücke aber wenigstens potenziell auch

deutschen Zuschauern zugänglich. Alles in allem gelang es trotzdem nicht, ein breites

Publikum zu erreichen (vgl. Stenzaly S. 131). Besonders schlecht schnitt Başar Sabuncus

(1943–2015) Stück »Işgal« (Besetzt, 1966) ab, das ab dem 6. Juni 1981 in Eigenregie des

Autors im Hof des Hebbel-Theaters ausgetragen wurde. »Die wunderbaren Abenteuer

des ›Glücklichen Arbeiters Mehmet Ali‹«, so der Untertitel des Stückes, musste wegen

mangelnden Interesses schon nach wenigen Aufführungen wieder abgesetzt werden.

Einen größeren Zuspruch fanden Ülgens Kinderstücke. Innerhalb eines Zeitraums von

anderthalb Jahren inszenierte er nicht weniger als drei eigeneTheaterstücke und sorgte

so für ein gewisses Maß an Kontinuität in der sonst eher wechselhaften Geschichte des

Ensembles.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Das erste davon, »Keloğlan – Evvel zamman içinde« (Es war einmal, Premiere am

7. Mai 1981), handelt von einer volkstümlichen türkischen Gestalt, einem Taugenichts,

der davon träumt, ohne Arbeit über die Runden zu kommen. Das Publikum nahm Ül-

gens Adaption, die er unter Beteiligung von Ayla Algan erstellt hatte, begeistert auf und

auch die Presse reagiertemit Lob: »Eine reine Freude auch für den Sprachunkundigen«,

wertete etwa das Volksblatt Berlin (zit. in Stein S. 292). Es folgte »Kurnaz Eşek« (Schlau-

Esel, Premiere am 8. Dezember 1981), in dem Ülgen neben der Regie auch die Haupt-

rolle übernahm, und »Sünnet Güğünü« (übersetzt als »Das Beschneidungsfest des Soh-

nes von Karagöz«, Premiere am 18. September 1982), einer zeitgemäßen Verarbeitung

der türkischen Schattenspiel-Tradition. Vor allem dieses letzte Stück, welches erstmals

auch deutsche Textpassagen integrierte, fand riesigen Anklang und tourte in der Folge

bis nach Amsterdam (vgl. Ülgen, persönliches Interview 2002).27 Zwischenzeitlich kehr-

teBeklanAlgan fürdie InszenierungvonGüngörDilmens »Kurban« (Opfer, 1967) zurück,

die er diesmal tatsächlich auch zu Ende führte und die am 14.Mai 1982 Premiere hatte.

Im Anschluss an die zwei zuletzt erwähnten Produktionen kam es gegen Ende 1982

jedoch zu einemBruch im TürkischenEnsemble:Mit Algan kehrte dieMehrheit der aus der

Türkei eingereisten Schauspieler in ihre Heimat zurück, um dort anderen Verpflichtun-

gen nachzugehen – die meisten von ihnen waren an staatlichen Bühnen angestellt und

mussten nach einem bestimmten Zeitraum ihre Arbeit dort fortsetzen. Und auch Ülgen

verließ wenig später die Schaubühne, zum Teil aus Unmut über die Arbeitsmoral einiger

Kollegen: »DieMitglieder der Gruppe waren wie Beamte: Sie kamen, spielten, holten ih-

re Schecks ab und gingen dann wieder. Das heißt, sie wuchsen nie zu einem richtigen

Ensemble zusammen, das gemeinsam überlegte, welche Stücke man aufführen könnte,

oder eines zusammen schrieb.« (Ebd.) Umdie entstandene Lücke zu füllen, folgte der ei-

nige Jahre zuvor nach Schweden zurückgekehrte Kurtiz mit seiner Stockholmer Gruppe

Halk Oyuncuları (Volksschauspieler) dem Ruf Steins an die Schaubühne und inszenierte

mit »Ferhad ile Şirin« (übersetzt als »Legende von der Liebe«) ab dem 23. April 1983 eine

Mischung aus orientalischem Märchen und sozial-politischem Lehrstück. Kurtiz führ-

te das Stück, das Nâzım Hikmet 1947 in der Haftanstalt Bursa verfasst hatte, zwar im

Rahmen einer Tournee bis nach Schweden, doch die Presse reagierte verhalten.Die Süd-

deutsche Zeitung nannte die Aufführung gar eine »krampfige Geduldprobe« mit allzu viel

Pathos (zit. in. Stein S. 394). Für die vorletzte Produktion des Ensembles zeichnete sich

erstmals eine Regisseurin verantwortlich, die zudemnicht türkischerHerkunft war:Mi-

riam Goldstein, die zuvor vor allem Peter Brook kollaboriert hatte, inszenierte »Sevdalı

Bulut« (Die verliebte Wolke, Premiere am 8. Oktober 1983), eine von Orhan Güner dra-

matisierte ErzählungNâzımHikmets. Am 15. Februar 1984 kamunter Kurtiz’ Regie noch

die Premiere des Kinderstücks »KüçükKara Balık« (Der kleine schwarze Fisch), ebenfalls

vonGüner adaptiert, diesmal nach einemMärchen vonSamadBeranghi, zustande,doch

als der Berliner Senat darauf seine Zuschüsse strich, hatte das Projekt endgültig seinen

Abschuss gefunden (vgl. Baykul, »TürkischesTheater«, S. 22).

Das Türkische Ensemble der Schaubühne war trotz aller Schwierigkeiten und Wider-

stände ein vielversprechendes und zukunftsweisendes Projekt. In einer bislang in der

27 Interessanterweise erwähnt Stenzaly diese drei Aufführungen nicht einmal, obgleich er sonst alle

Produktionen auflistet. Möglicherweise zählt er Kinderstücke nicht zum ›richtigen‹ Theater.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 119

GeschichtedesdeutschenTheaters einmaligenAktionöffnetehier eineprominenteBüh-

ne türkischen Künstlern ihre Pforten und ermöglichte ihnen, ihrer Kunst professionell

nachzugehen. Erstmals rückte damit auch ein türkischesTheaterprojekt in das Blickfeld

der deutschen Presse. Gleichwohl ist die Anspannung verständlich, welche die Erinne-

rung an dieses Projekt bei türkischen Künstlern bis heute hervorruft. Denn nicht nur

wurde damals eine große Chance vergeben – nämlich die Möglichkeit, türkischesThea-

ter inDeutschland zu institutionalisierenundzu einem integralenBestandteil derWest-

BerlinerTheaterszene zumachen–sonderndieses Scheiterns sollte dieweitereEntwick-

lung des türkischenTheaters inDeutschland auch lange beträchtlich behindern.Zumei-

nen hatte das Schaubühnen-Projekt einige aussichtsvolle Gruppen, darunter vor allem

die Berlin Oyuncuları, regelrecht gesprengt. Der Rest der Gruppe war zwar ab 1979 be-

müht, sich neu zu formieren und veranstaltete bis 1984 vor allem pantomimischesThea-

ter (vgl. ebd. S. 14); doch letztlich verloren dieOyuncuları nachWeggang der Kerngruppe

anBedeutung.Zumanderenwurde es für sich neuformierendeGruppen in der Folgezeit

noch schwieriger, öffentliche Gelder bewilligt zu bekommen. So beschreibt etwa Necati

Şahin, der Gründer und Leiter des Arkadaş Theaters in Köln: »[I]mmer wenn wir bei den

Behörden Gelder beantragen wollten, hieß es, sogar die Schaubühne hätte es nicht ge-

schafft, ein türkisches Theater auf die Beine zu stellen, wie sollten wir es da schaffen?«

(Persönliches Interview 2003).

Wenigstens in Berlin mündete das Ableben des Türkischen Ensembles jedoch indirekt

in eine neue Phase des türkischen Theaters in Deutschland. Ermutigt von den Erfah-

rungen und Erfolgen an der Schaubühnemachten sich einige türkische Künstler und Or-

ganisatoren in der Folge daran, die Planung einer eigenen Theaterbühne in Angriff zu

nehmen. Und so kam es noch 1984 zur Eröffnung der ersten festen türkischen Spielstät-

te, des Tiyatroms (Mein Theater). Bevor ich dieses Projekt vorstelle, seien einige andere

bedeutende Gruppengründungen nachgetragen.

3.3.3 Off-Gruppen der 1980er Jahre

Zeitgleichmit demSchaubühnen-Projektwurden inWest-Berlin verschiedene türkische

Theaterprojekte ins Leben gerufen, darunter auch einige Jugendgruppen, wie zum Bei-

spiel das El-Ele (Hand in Hand), das 1982 an der VHS Neukölln entstand, und bald dar-

auf die Kulis der VHS Wedding, die 1985 aus einem Workshop unter Leitung von Yekta

Arman hervorgingen. Die wichtigsten Ensembles dieser Jahre waren das Birlik Tiyatrosu

(Kollektiv-Theater, 1980) des Vasıf Öngören (1938–1984); das Cep Tiyatrosu (Taschenthea-

ter, 1983), dasMetin Tekinmit Türken,Griechen undDeutschen gründete; sowie dasBer-

lin Aile Tiyatrosu (Berliner Familientheater, 1983), das vor allem ab Ende der 1980er Jahre

mit progressiven Aufführungen von sich reden machte. In vieler Hinsicht spiegeln und

ergänzen sich die Erfahrungen dieser Gruppen, zugleich stehen sie aber auch für un-

terschiedliche Sicht- und Arbeitsweisen.Deshalb werde ich alle drei Projekte vorstellen.

Dabei wird deutlich werden, wie wenig sich die Behauptung eines kulturellen Rückzugs

oder der Isolation türkischerTheatergruppen in Deutschland, wie sie etwa Stenzaly an-

stellte, aufrechterhalten lässt – selbst schon zur Zeit seiner Studie in den frühen 1980er

Jahren. Zunächst seien aber die sozialgeschichtlichen Hintergründe jener Jahre umris-

sen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Wie bereits angesprochen, stand die BRD in den achtziger Jahren zunehmend unter

demZeicheneinerkonservativenTendenzwende,die sichgeradeauchgegen inDeutsch-

land lebenden Migranten richtete. »Der Konsolidierungsphase mit ersten Integrations-

versuchen folgte eine fast zwei Jahrzehnte dauernde ›Abwehrphase‹«, fasst Rainer Geiß-

ler die Grundhaltung dieser Zeit prägnant zusammen (S. 32). Ausdruck fand das nicht

nur in der regressiven Gesetzgebung der neuen CDU-Regierung, die ab Oktober 1982

die politischen Geschicke des Landes lenkte, sondern auch an Universitäten und in den

Medien kam es immer regelmäßiger zu Kundgebungen eines neuen Konservatismus.

»Mit großer Sorge beobachtenwir die Unterwanderung des deutschen Volkes durch Zu-

zug vonMillionen von Ausländern und ihren Familien, die Überfremdung unserer Spra-

che, unserer Kultur und unseres Volkstums«, verkündeten etwa 1981 elf Professoren im

sogenannten »Heidelberger Manifest« (zit. in Seidel); und der Herausgeber des Berliner

Tagesspiegels forderte im gleichen Jahr: »MehrWohnungen, weniger Türken.« (Ebd.)28

Zum Teil hing diese verstärkt ausländer- und besonders türkenfeindliche Stim-

mung, die nun auch gebildete Kreise ergriff (die »Neue Rechte«), damit zusammen,

dass ab 1980 im Zuge der Militärintervention in der Türkei über 60.000 Flüchtlinge

politisches Asyl in Deutschland suchten. Im Wahlkampf versprach die CDU daraufhin

neben dem Rückgang der Arbeitslosigkeit vor allem die Reduzierung der Zahl der in

Deutschland lebenden Ausländer und verabschiedete noch im Jahr 1983 das »Gesetz

zur Förderung der Rückkehrbereitschaft von Ausländern« (das allerdings bereits un-

ter der sozialdemokratischen Regierung vorbereitet worden war). Im gleichen Jahr

formierte sich die Partei der Republikaner, die bald zu einemSammelbecken für Rechts-

extremisten wurde und der 1989 mit einem ausländerfeindlichen Programm erstmals

der Einzug ins Abgeordnetenhaus von Berlin gelang. Der Gesinnungswandel, der in

solchen Entwicklungen deutlich wird, führte immer öfter auch zu rassistisch moti-

vierten Gewaltakten gegen Ausländer. Dies zeichnete sich bereits 1985 ab, als Neonazis

in Hamburg zwei Türken erschlugen, und sollte schließlich in den Jahren nach der

Wiedervereinigung in einer Reihe regelrechter Pogrome eskalieren.29

28 Im Kontext meiner Ausführungen in Kapitel 1.2, wo ich auf Berührungspunkte zwischen türkisch-

deutschen und jüdisch-deutschenMinderheiten hinweise, sei an dieser Stelle auch der sogenann-

te Historikerstreit erwähnt, der sich 1986 zunächst zwischen Jürgen Habermas und Ernst Nolde

entspann, danach aber bald weite Kreise unter Historikern, Philosophen und Journalisten zog. Es

ging in dieser Kontroverse um die geschichtliche Beurteilung des Nationalsozialismus und seiner

Verbrechen, wobei Habermas Nolde vorwarf, die Verbrechen gegen die Juden im Dritten Reich

zu verharmlosen. Wie Dominick Lacapra in seiner Zusammenfassung im Yale Companion to Yewish

Writing and Thought inGermanCulture 1096–1996 erwähnt, waren dieHauptbeteiligten der Debatte

»for the most part non-Jews writing about the elimination of Jews and other oppressed groups«

(Gilman/Zipes S. 812–19, hier S. 812). Die Parallelen liegen auf der Hand: Auch in den im Haupt-

text genannten Fällen fand die Diskussion über ›Minoritätsfragen‹ gleichsamunter Ausschluss der

besprochenen Bevölkerungsgruppen statt, welche damit zu passiven Objekten reduziert wurden.

29 Ich verarbeite hier unterschiedliche Quellen, darunter Terkessidis (Migranten), Seidel, Königseder

und Geißler. Für Hintergründe zum Rechtsradikalismus in Deutschland vgl. den von Hans-Martin

Lohmanns publizierten Band Extremismus der Mitte. Vom rechten Verständnis deutscher Nation (1994)

sowie den vonWolfgang Gessenharter und Helmut Fröchling herausgegebenen Band Rechtsextre-

mismus und Neue Rechte in Deutschland (1998).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 121

Natürlich gab es auch in den achtziger Jahren Bemühungen, die Integration und das

Miteinander von Deutschen und Ausländern zu fördern. So richtete beispielsweise der

Berliner Senat 1981 das »Amt des Ausländerbeauftragten« ein. Und auch Einzelaktionen

erbrachten gewisse Resultate, darunter insbesondere Günter Wallraffs Buch Ganz un-

ten (1985), das lebhafte öffentliche Diskussionen über die skandalösen gesellschaftlichen

Missstände auslöste.30 Trotz solcher Aktionen herrschte in der BRD alles in allem eine

restriktive politische Atmosphäre vor, und das allgemeine Volksempfinden begünstigte

Haltungen, wie sie etwa die Frankfurter Band Böhse Onkelz in Liedern wie »Für Musta-

fa (Türken raus)« proklamierte: »Türkenpack, Türkenpack, raus aus diesem Land./Geht

zurück nach Ankara, denn ihr macht mich krank!«31

Esmag überraschend erscheinen, dass Türken unter solchen Umständen überhaupt

Theater zustande brachten. Tatsächlich kam es in den achtziger Jahren jedoch zu einer

Vielzahl bedeutender Gruppengründungen, von denen manche bis heute Bestand ha-

ben. Einige von ihnen schlugen sogar gänzlich neue Wege ein. Nicht zuletzt hing das

damit zusammen,dass imLaufedes Jahrzehnts allmählichdienächsteGenerationnach-

rückte –eineGeneration, die anders als ihre Eltern nichtmehr von einer Rückkehr in die

Türkei überzeugtwar.Gemeinsammit den ›Theaterpionieren‹ der siebziger Jahre brach-

ten sie das türkischeTheater trotz aller sozialen und institutionellenHindernissen in die

nächste Entwicklungsphase.

»Unser neuer Heimleiter sagte, er sei Künstler und Kommunist.« Mit diesen Worten

führt die Erzählerin von Emine Sevgi Özdamars autobiografisch gefärbtem Roman Die

Brücke vom Goldenen Horn (1998) den namenlos bleibenden Leiter ihres Wohnheimes ein

(Brücke, S. 31) und fährt kurz darauf fort:

Er und seine Frau hatten in der Türkei Theater gespielt. Sie wurden dann von einem

Theaterfestival eingeladen. So kamen sie nach Deutschland, spielten ihr Stück und

blieben in Deutschland. Er ging tagsüber zu einem deutschen Theater, um sich Proben

anzugucken, das Theater hieß Berliner Ensemble.« (Ebd. S. 35)

Der Mann, dem Özdamar hier unter der liebevollen Bezeichnung »unser kommunisti-

scherHeimleiter« ein literarisches Denkmal gesetzt hat, ist kein anderer als Vasıf Öngö-

ren, Gründer und Leiter des Birlik Tiyatrosu (Kollektiv-Theater). Öngören, der bereits in

der Türkei ein großer Bewunderer Brechts gewesen war, kam 1962mit der AbsichtThea-

terwissenschaften zu studieren nach Berlin, hospitierte in der Folge am Berliner Ensem-

ble und lernte dort unter anderem Erwin Piscator und Helene Weigel kennen (vgl. Bay-

kul, »TürkischesTheater«, S. 15). Die oben beschriebene Szene geht auf ein Ereignis aus

dem Jahr 1965 zurück: Die damals gerade 18-jährige Özdamar war kurz zuvor als Arbei-

terin nach West-Berlin gekommen, als Öngören zum Leiter ihres Arbeiterwohnheimes

in Kreuzberg ernannt wurde. Er war es, der Özdamars Liebe zum Brecht-Theater be-

gründete, indem er sie zu Aufführungen des Berliner Ensemblesmitnahm (vgl. Özdamar,

persönliches Interview 2002).

30 ZuWallraff vgl. auch meine Ausführungen in Kapitel 1.1.2.

31 Vgl. hierzu Eberhard Seidels Artikel »Deutschland hat ein Türkenproblem« in die tageszeitung

(2002).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

1966 kehrte Öngören in die Türkei zurück und gründete 1968 in Ankara das Birlik Ti-

yatrosu, das sich in seiner Arbeit stark am EpischenTheater orientierte. Auch Öngörens

selbst verfasste Stücke waren, wie in Kapitel 2 erwähnt, der Brechtschen Tradition ver-

pflichtet, so etwa sein populärstes Theaterstück »Asiye nasıl kurtulur?« (Wie kann Asi-

ye gerettet werden?), das ab 1970 über 1.000-mal zur Aufführung gelangte und einige

Jahre später sogar verfilmt wurde (vgl. Baykul, »Türkisches Theater«, S. 16). Nach dem

Militärputsch im März 1971 wurde das Birlik Tiyatrosu verboten und Öngören mit eini-

gen Mitarbeitern zu langjährigen Haftstrafen verurteilt. Im Zuge der Generalamnestie

von 1974 kam er jedoch vorzeitig frei und führte seineTheaterarbeit fort.Noch im selben

Jahr gründete er gemeinsammit der bekannten Schauspielerin Meral Taygun das Birlik

Tiyatrosu neu, diesmal in Istanbul. Als sich die politischen Zustände ab 1977 erneut ver-

schlechterten, nahmen Drohungen radikaler Gruppierungen gegen die Truppe zu. Am

Abend der Generalprobe eines Nâzım Hikmet-Stücks kam es zu einem verheerenden

Bombenattentat auf dasTheater.Öngören und Taygun begaben sich darauf ins Exil nach

West-Berlin, wo sie 1980 das Birlik Tiyatrosu ein weiteres Mal aufbauten (vgl. Stenzaly

S. 133).

Mit professionellen Akteuren realisierte Öngören hier zunächst das in Istanbul ver-

hinderte Projekt, NâzımHikmets »Memleketimden İnsanManzarları« (Menschenland-

schaften aus meinem Land, 1939). Im Anschluss daran inszenierte er sein eigenes Stück

»Zengin Mutfağı« (Die Küche der Reichen, 1977), das er bereits in der Türkei aufgeführt

hatte, diesmal jedoch mit doppelter Besetzung in einer türkischen und einer deutschen

Fassung (vgl.Baykul, »TürkischesTheater«,S. 17).Er entschloss sichzudiesemSchritt,da

Theater seiner Auffassung nach unter anderem einen Beitrag zur Annäherung der Kul-

turen leisten sollte. Auch in der BRD blieb Öngören den Theorien Brechts verpflichtet;

sein Ensemble verstand sich als Arbeitertheater, das einen Beitrag zur Emanzipation

türkischer Arbeiter und, in Öngörens Worten, zur »Vermittlung der türkischen Kultur

an Deutsche« leisten wollte (zit. in Sappelt S. 280). Zwar war das Kollektiv Theater, das

Öngören als GmbH gegründet hatte, in Deutschland vor staatlicher Verfolgung und At-

tentaten sicher,doch aufgrundmangelnder Subventionenmusste es nach gerade einmal

zwei Jahren aus finanziellen Problemen schließen. 1982 zog Öngören nach Holland wei-

ter und gründete in Amsterdam eine Schauspielschule, die sich nach seinem verfrühten

Tod im Jahr 1984ÖngörenTheater nannte (vgl. ebd. S. 281).

Öngören ist nur einer vielerKünstler,derenTheaterlaufbahnvonder repressiven tür-

kischenRegierung der 1970er Jahre ruiniert und die schließlich in die Emigration getrie-

ben wurden. Ein ähnliches Schicksal verbindet ihn etwamit dem bereits im Kontext des

Schaubühnen-Projekt erwähntenTuncelKurtiz,der in seinemStockholmerExil dieHalk

Oyuncuları gründete. Und auch Özdamar, die 1976 an die Ost-Berliner Volksbühne kam,

gehört zu den Opfern politischer Umstände. Gerade das Beispiel Öngörens verdeutlicht

aber,wie schwierig es Anfangder 1980er Jahrewar, als türkischerTheatermacher–selbst

mit einem Renommee wie dem seinen – in der deutschen Theaterszene Fuß zu fassen.

Von der Problematik gerade der staatlichen Förderungen wird auch in der Folge immer

wieder zu sprechen sein.

Die zweite bedeutendeGruppe jener Jahre,dasCepTiyatrosu (Taschentheater)wurde 1983

von Metin Tekin gegründet, der bereits in den frühen 1960er Jahren seine professionel-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 123

le Arbeit als Schauspieler und Regisseur in der Türkei begonnen hatte. Von 1973 bis 1977

war er in England tätig gewesen, vor allemum sich vor Ort bessermit demShakespeare-

Theater vertraut zumachen. Ab 1977 arbeitete er als Schauspieler in derTheaterManufak-

tur amHalleschen Ufer, unter deren Dach er sich ab 1983 daranmachte, eine internatio-

nale Theatergruppe aufzubauen. Es war Tekins Methode, ausgehend von einem Basis-

Text unter möglichst starker Beteiligung der Schauspieler Szenen zu erarbeiten, die ei-

nen aktuellen Bezug zumLeben der Akteure besaßen (vgl. Baykul, »TürkischesTheater«,

S. 37f.).

So entstand noch im gleichen Jahr die erste Produktion des Taschentheaters, die im

Dezember 1983 unter dem Titel »Mein Berlin« zur Aufführung gelangte. Im Februar 1985

folgte mit »Das ist die Frage« eine Fortsetzung. Beide Stücke beschäftigen sich mitThe-

men der Arbeitswelt, wobei vor allem das zweite spezifische sozialpolitische Kontexte

der frühen achtziger Jahre reflektiert.Hier sieht sich eine türkische Auswandererfamilie

gezwungen, in die Türkei zurückzukehren, als der Vater seine Arbeitsstelle in Deutsch-

land verliert. In der altenHeimat angekommenmüssen sich die Familienmitglieder aber

erst wieder an die Verhältnisse anpassen, was gerade den Kindern schwerfällt, die nur

gebrochen Türkisch sprechen.

Tekin ließ die Stücke in deutscher und türkischer Sprache aufführen. In einem Ge-

spräch mit Mürtüz Yolcu äußerte er sich hierzu wie folgt: »Berlin ist eine vielsprachige

Stadt. Mir geht es nicht darum,Theater von Türken für Türken zu machen, sondern […]

eineTheatergruppe zu bilden, die aus verschiedenenNationalitäten besteht und in einer

gemeinsamen Sprache auf der Bühne ihre Mitteilungen zum Ausdruck bringt.« (Zit. in

ebd.S. 39) Trotzdieser integrativenZielsetzungerwies es sichaber auch indiesemFall als

unmöglich, eine kontinuierliche Subventionierung seitens des Berliner Kultursenats zu

erhalten. Nachdem dieser das erste Projekt der Gruppe noch finanziell unterstützt hat-

te, wurde diese Förderung für die folgenden Produktionen ohne Nennung von Gründen

gestrichen. So entschloss man sich, im Rahmen des dritten Stückes »Flieg, mein Sohn,

flieg« eineUnterschriftensammlung zu veranstalten,die der Petition andenKultursenat

Nachdruck verleihen sollte. Die Aktion hatte Erfolg: Für »Şarkılarımız ölmesın« (Unsere

Lieder sollen nicht sterben, übertragen als »Sechs Verrückte und ein Lied«) wurde der

Gruppe wieder eine staatliche Förderung zuteil (vgl. ebd. S. 38f.).

Mit Unterbrechungen brachte das Cep Tiyatrosu bis in die 1990er Jahre hinein eine

Reihe von Produktionen zustande. Tekin zufolge, so ließ mich Mürtüz Yolcu in einem

Gesprächwissen, soll es auch heute noch existieren, doch zu Aufführungen sei es bereits

seit vielen Jahren nicht mehr gekommen. Tekin selbst war über die Jahre als Regisseur

an verschiedenen Projekten beteiligt, unter anderem auch am Berliner Tiyatrom.

Ebensowie dasKollektivTheater unddas Taschentheatermusste auch dasBerlinAile Tiyatro-

su (Berliner Familientheater) von Beginn an ums ökonomische Überleben kämpfen. Tat-

sächlich hätte die Gruppe beinahe schon nach der zweiten Produktion die Segel gestri-

chen. Nach einer mehrjährigen Pause formierte sie sich jedoch wieder neu und brachte

bis 1995 noch weitere zehn zunehmend interkulturell ausgerichtete Produktionen zu-

wege. Der Name der Gruppe entstand, da viele der Arbeiter und Studenten, die 1983 an

der Gründung beteiligt waren, Familien und Kinder hatten. Als erstes Projekt wählte

man »Rumuz Goncagül« (Kennwort Rosenknospe, 1982) von Oktay Arayıcı (1936–1985),

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

was man für eine geeignete Wahl hielt, da das Stück neben unterhaltsamen Elementen

auch sozialkritische Aspekte bot. Es schildert dieMühen einerWitwe,mittels einer Hei-

ratsanzeige den geeigneten Ehemann für ihre Tochter zu finden, und endet nach Irrun-

gen undWirrungen in einerDoppelhochzeit.Die Produktion fand in türkischer Sprache

statt und war auch inhaltlich noch ganz an den Lebensverhältnissen in der Türkei ori-

entiert; lediglich über das zweisprachig gestaltete Programmheft öffnete sich das Stück

zum Teil auch einem deutschen Publikum (vgl. ebd. S. 34).

Im Folgeprojekt wollte man verstärkt der Situation der Türken in Deutschland

Rechnung tragen und dabei möglichst auch deutsche Zuschauer ansprechen. Deshalb

entschied sich die Gruppe mit Bilgesu Erenus’ (*1943) »Mısafir« (Der Gast, 1984) für ein

Stück, das zweisprachig realisierbar war und thematisch dem Erfahrungskontext der

Zuschauer entsprach. Das Stück handelt von den Schwierigkeiten des Arbeiters Musa,

der nach 20-jährigem Aufenthalt in Deutschland in sein türkisches Dorf zurückkehrt,

sich dort jedoch nicht mehr zurechtfindet. Hier wie dort wird er als Gast angesehen

und fühlt sich nirgendwomehr heimisch.Die Inszenierungwurde glänzend aufgenom-

men.Wie Yolcu, von Beginn an einer der Protagonisten der Gruppe, anmerkt, war dies

einerseits dem aktuellen Bezug des Stückes, daneben aber vor allem auch der Darstel-

lungsweise zuzuschreiben. Indem nämlich die Zuschauer häufig direkt angesprochen

wurden, verstärkte sich deren persönliche Betroffenheit und sorgte für ein besonders

intensivesTheatererlebnis (vgl. ebd. S. 35).

Trotz dieser Erfolge kam es nach dieser Produktion ab 1985 zur eingangs erwähnten

Krise. Vornehmlich lag dies daran, dass der Berliner Kultursenat, der bereits für »Mı-

safir« die Fördergelder gestrichen hatte, auch künftig keine Mittel mehr zur Verfügung

stellen wollte. Ähnlich wie beimBirlik Tiyatrosu und dem Cep Tiyatrosuwar es für das Ber-

lin Aile Tiyatrosu damit nahezu unmöglich, finanziell über die Runden zu kommen. Wie

diese Beispiele zeigen, war der Berliner Kultursenat offenbar nur selten willens, bereits

gefördertenTheatergruppenweitere Finanzhilfen für Folgeproduktionen zu gewähren–

eine Praxis, die durchaus hinterfragt werden müsste. Allerdings hatte die damals stark

ausgeprägte Förderflaute auch zeitspezifische Gründen und hing auch mit dem Schei-

tern des Schaubühnen-Projektes und der Gründung des Tiyatroms zusammen.

Gut drei Jahre nach dem letzten Stück wagte das Berlin Aile Tiyatrosu im Jahr 1988 ei-

nen Neubeginn. Die Gruppe war während ihrer Pause nicht untätig gewesen, hatte mit

kulturellen Veranstaltungen zahlreiche neue Akteure hinzugewonnen und unter ande-

rem auch eine Musik- und Folkloregruppe gebildet. Wegen dieses erweiterten Angebo-

tes beschlossman, fortan alsTürkischesKulturensembleBerlin/Diyalog e.V. aufzutreten.Das

Bühnen-Comeback der Gruppe war einer der Höhepunkte des türkischen Theaters in

den 1980er Jahren. Unter Regie von Orhan Güner, der bereits »Mısafir« realisiert hatte,

inszenierte das Ensemble »Büyük Romulus der Große« nach einem Stück von Friedrich

Dürrenmatt. Wie schon am Titel ersichtlich (büyük bedeutet nichts anderes als »groß«),

kam es in dieser Produktion zu einer faszinierenden Verdopplung. Yolcu erklärt:

Wir spielten [das Stück] auf Deutsch, inszenierten es jedoch auf unsere ganz eigene

Art. Romulus war plötzlich eine Figur, die zwar nicht direkt aus der Türkei kam, doch

von dem Schauspieler nicht wie ein Europäer, sondern eben wie ein Türke interpretiert

und gespielt wurde. […] Er war schon immer noch »Romulus der Große«. Doch wir

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 125

bewegen uns anders auf der Bühne, wir interpretieren die Themen und die Figuren

anders. Und ich meine, das sollten wir auch so beibehalten. Warum sollte ich denn

so spielen, wie der Herbert das macht? (Persönliches Interview 2002)

In diesen Worten kommt – wie auch in der damaligen Produktion selbst – ein neu

erwachtes Selbstbewusstsein türkischerTheaterakteure in Deutschland zum Ausdruck.

Zugleich war mit dieser Aufführung auch ein entscheidender Schritt hin zum deut-

schen Kulturkontext vollzogen. Erstmals präsentierte hier eine türkische Gruppe eine

Produktion, die weder mit dem Leben in der Türkei noch mit der Integrationsthema-

tik der Migranten zu tun hatte, sondern sich ganz im Gegenteil an einen modernen

deutschsprachigen Text heranwagte, um diesen zwar auf Deutsch, doch auf »ganz

eigene Weise« zu interpretieren. Die taz sprach in diesem Zusammenhang von einem

»getürkten« römischen Kaiser (zit. in Baykul, »Türkisches Theater«, S. 36). In diesem

Sinne war »Büyük Romulus der Große« wohl eine der ersten ›transkulturellen‹ Produk-

tionen einer türkischenTheatergruppe überhaupt. Das Stück wurde von türkischer wie

deutscher Seite begeistert aufgenommen.

Eine Erklärung für diese Entwicklung findet sich in der Eigendarstellung der Grup-

pe auf ihrer offiziellenWebseite.Demnachwaren viele der neuenMitglieder Angehörige

der zweitenGeneration vonTürken inDeutschland,unddasSelbstverständnis desTürki-

schenKulturensembleswar damit das einerGruppe »zwischen denKulturen«. Yolcu betont

in diesemKontext: »Wir haben unsmit der Zeit geändert. Zuerstmusstenwir ja Abstand

zudenVorstellungenunsererElterngewinnen. […] Ichwürde sagen,bisum1990hatman

vor allem türkischeStücke inder türkischenSprache inszeniert unddanach indenneun-

ziger Jahren mit der zweiten Generation zusammen die Sprache und auch die Themen

geändert.« (Persönliches Interview 2002)

Inder Folge führte dieGruppeStückemultinationaler Autoren zumeist in zwei Spra-

chen auf, darunter im Jahr 1989Necet Erols »Die Rückkehr«, eine kritische Auseinander-

setzungmit demProgrammder Rückkehrförderung der Bundesregierung; 1991 Fernan-

do Arrabals (*1932) »Picknick im Felde« (»Piquenique en campagne«, 1958) über die Sinn-

losigkeit des Krieges; 1993 »Bezahlt wird nicht!«, ein auf Kreuzberger Verhältnisse ange-

passtes Stück von Dario Fo (»Non si paga! non si paga!«, 1974), mit dem die Gruppe im

folgenden Jahr zum IstanbulerTheaterfestival eingeladen wurde; und 1995 »Kardan und

Leylaki« nach einer Erzählung von Rafik Schami. In den letzten Produktionen führten

mitThomas Ahrens und Lambert Blum sogar zwei Deutsche Regie – ein weiterer Schritt

weg von einer ›rein türkisch‹ verstandenenTheaterarbeit.

Seit 1995 veranstaltet das Kulturensemble jährlich im Herbst ein mehrwöchiges Festi-

val mit Theatergruppen aus dem In- und Ausland. Unter der weitsichtigen Organisati-

on Yolcus hat sich diesesDiyalogTheaterFest inzwischen zu einem der (multi-)kulturellen

Glanzlichter Berlin-Kreuzbergs entwickelt.Waren anfangs hauptsächlich deutsche und

türkische Gruppen vertreten, so hat sich das Festival gerade in den letzten Jahren immer

weiter geöffnet.Die Entwicklung geht, so erklärt Yolcu, auf »ein internationalesMigran-

ten Festival« hin (ebd.).32

32 Mehr zum Diyalog TheaterFest in Kap. 3.6.2.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Festzuhalten bleibt an dieser Stelle, dass sich die türkische Off-Theaterszene im Verlauf

der 1980er Jahre mit einer Reihe bedeutender Gruppengründungen und dem Auftre-

tendernächstenGenerationentscheidendweiterentwickelte.Alle vorgestelltenGruppen

waren bemüht, auf den deutschen Kulturkontext einzugehen und wenigstens teilweise

ein deutsches Publikum mit anzusprechen. Hier ist vor allem das zuletzt beschriebene

Projekt des Türkischen Kulturensembles und sein international und transkulturell orien-

tiertesTheaterkonzept hervorzuheben. In einem gewissen Kontrast zu den Entwicklun-

gen der freien Theaterszene stehen die beiden großen Theatergründungen dieses Jahr-

zehnts, das Berliner Tiyatrom und das Arkadaş Theater Köln. Beide Projekte sahen sich

trotz manch gegenteiliger Bekundungen lange Zeit vorwiegend der türkischen Kultur-

pflege verpflichtet und erst an zweiter Stelle dem interkulturellen Dialog. Der Wandel

hin zum deutschen Kontext kam in beiden Fällen erst später und ist zum Teil immer

noch nicht ganz vollzogen. Hier wird allerdings zwischen Erwachsenen- und Kinder-

theater zu differenzieren sein; gerade im zweiten Bereich gab es durchaus schon frühe

Bemühungen, Kontakte zwischen den Kulturen zu ermöglichen.

3.3.4 Das Tiyatrom

Im Jahr 1999 veröffentlichte das Tiyatrom anlässlich seines 15-jährigen Bestehens ein In-

formationsheft. Darin blickt das – gemäß seiner Selbstbeschreibung – »einzige profes-

sionelle türkische Theater in Berlin« auf eine bewegte Vergangenheit zurück, zieht ein

positives Zwischenresümee und steckt sich neue Ziele für die Zukunft ab. Als Grundla-

ge derTheaterarbeit wird das Besteben genannt, »die türkische Sprache in ihrer Schön-

heit und Vielfalt lebendig zu erhalten, weiterzuentwickeln und anschauend zu gestal-

ten.« Daneben sei man nach nunmehr 56 Produktionen vor kurzem dazu übergegan-

gen, Stücke zum Teil auch zweisprachig zu gestalten, »um damit einem breiteren Pu-

blikum zugänglich zu sein und somit zum Austausch verschiedenartiger Kulturen bei-

zutragen« (Tiyatrom S. 2). Ebenfalls in diesem Heft betont Berlins Regierender Bürger-

meister Eberhardt Diepgen die Brückenfunktion des Tiyatroms, das sowohl die »Inte-

gration der türkischenMitbürger« als auch den »Dialog der Kulturen« unterstütze (ebd.

S. 4). Barbara John, die Ausländerbeauftragte des Senats, wiederumweist auf die große

Bedeutung des Theaters »zur Bildung einer eigenen kulturellen Identität« der Berliner

Türken hin und nennt das Tiyatrom einen »Ort der kulturübergreifenden Begegnung«

(ebd. S. 8). Das Resümee von Yekta Arman, dem Leiter des Tiyatroms, setzt der euphori-

schen Stimmung dieser Festschrift die Krone auf: »[V]om Anfang bis Ende stolzvolle 15

Jahre«, so schwelgt er, »15 Jahre voller Schönheit und Erinnerungen.« (Ebd. S. 19)

Ein völlig gegensätzlichesBild zeichnet einArtikel, der imDezember 2001 unter dem

provokativenTitel »WenndieMafiaTheatermacht:ZurSituationdes türkischenTheaters

inBerlin« imBerliner Stadtmagazin Scheinschlag erschien.Darin beschuldigt YalçınBay-

kul nicht nur die Leitung des Tiyatroms, dasTheater für »krumme Dinger« zumissbrau-

chen, sondern kritisiert insbesondere auch die »unfähige künstlerische Leitung« sowie

die »bodenlose Niveaulosigkeit« desTheaters. Schenktman BaykulsWorten Glauben, so

ist das Tiyatrom nichts weiter als ein »weltfremdes, unkreatives Volkshochschultheater

[…] mit freundlicher Unterstützung des Senators für kulturelle Angelegenheiten«. Der

Artikel schließt mit den Worten: »Die türkischen Berliner haben ein Recht, ein anstän-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 127

digesTheaterstück in ihrer Sprache zu sehen. Das wird aber nurmöglich sein, wenn die

Mafiaaufhört,Theater zumachen.« (Baykul, »Mafia«) Zwischender vonBaykul attestier-

ten bodenlosen Niveaulosigkeit und Armans stolzvollen Jahren liegenWelten. Auf diese

Diskrepanz wird später noch näher einzugehen sein; zunächst seien jedoch dasTheater

und seine Geschichte vorgestellt.

Als sich abzeichnete, dass das Schaubühnen-Projekt nicht mehr lang Bestand haben

würde, setzte sich in Berlin eine Gruppe türkischer Künstler und Organisatoren zu-

sammen, um die Planung einer eigenen professionellen Theaterbühne in Angriff zu

nehmen. Unter anderem befanden sich unter ihnen Niyazi Turgay, der Mitte der 1970er

Jahre Ülgens Berlin Oyuncuları zum Start verholfen hatte, Yekta Arman, ein langjähriges

Mitglied sowie derOyuncuları als auch des Schaubühnen-Ensembles,33 und Çetin İpek-

kaya, ein renommierter Neuankömmling aus der Türkei, der nach dem Militärputsch

von 1983 seine Regie-Arbeit am Istanbuler Stadttheater hatte aufgeben müssen (vgl.

Baykul, »Türkisches Theater«, S. 23). Auf Anregung İpekkayas stieß zu dieser Gruppe

noch Meray Ülgen hinzu, der nach seinem Abschied vom Türkischen Ensemble an der

Schaubühne zwischenzeitlich in Köln tätig gewesen war. Gemeinsam legte man dem

Berliner Kultursenat einen Projektvorschlag vor, der dort auf unerwartet gute Reso-

nanz fiel, wobei sich vor allem Kultursenator Volker Hassemer für die Gründung einer

türkischen Bühne stark machte (Ülgen, persönliches Interview 2002). Rufe nach einem

eigenständigen Theater waren in der türkischen Gemeinde, wie ich am Beispiel Örens

erläuterte, schon seit geraumer Zeit zu hören gewesen. Nicht zuletzt dank des Schau-

bühnen-Projektes besaß das türkischeTheater nun aber eine solche öffentliche Präsenz,

dass plötzlich einige Türen offenstanden.

Zur Lösung der Finanzfrage und um dauerhafte Förderungen beantragen zu kön-

nen, vollzog sich die Gründung des Tiyatroms im Rahmen des neu entstandenen Odak

(Fokus) e.V., eines Vereins für soziale und kulturelle Arbeit.34 Diese Organisation, deren

Vorsitz Turgay übernahm und bis zum heutigen Tag innehat, begreift sich als interkul-

turelle Vermittlungsstelle und arbeitet überwiegend mit drogenabhängigen türkischen

Jugendlichen. Das Tiyatrom ist einerseits an den Odak-Verein angebunden, der auch die

Ausgaben desTheaters aus seinemkulturellen Etat deckt; andererseits genießt es jedoch

auch eine gewisse Autonomie, indem es Odak zwar über Pläne und Entscheidungen in-

formiert, ansonsten im künstlerischen Bereich aber weitgehend eigenständig entschei-

den kann (Arman, persönliches Interview 2002). Dennoch trat hier Kunst von Beginn an

in eine enge Verbindung mit sozial-politischen Fragestellungen. So betont Turgay, dass

33 Yekta Arman (*1955) war zu Beginn der siebziger Jahre im Anschluss an den Militärputsch und die

Schließung türkischer Universitäten nach Berlin gekommen, studierte zunächst BWL und dann

Theaterpädagogik und machte früh die Theater-Jugendarbeit zu einem seiner Schwerpunkte.

34 Der Odak-Verein unterhält eine Webseite, die über seine Zielsetzungen aufklärt; sie nennt als

Gründungsjahr 1981; bei Prinzinger, deren Artikel auf einem Interview mit Arman basiert, ist hin-

gegen zu lesen, dass der Verein 1983 vonBerufsschauspielern und Laiendarstellern gegründetwur-

de. In meinem Interview nannte Arman wiederum das Jahr 1984. Es ist auffällig, dass türkische

Künstler und Organisationen exakten Jahreszahlen nicht stets die größte Bedeutung zumessen,

was die Dokumentation z.T. beträchtlich erschwert. Şinasi Dikmen hat diese ›Jahreszahl-Proble-

matik‹ in »Mein Geburtstag« satirisch verarbeitet (erschienen in Knoblauchkind S. 26–39).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Theater für ihnnicht nur eineKunstform, sondern insbesondere auch »ein soziales, päd-

agogisches und ein politisches Instrument« darstelle (TiyatromS. 14). In der praktischen

Umsetzung bedeutete dies, dass die Bühnenarbeit am Tiyatrom an bestimmte Formen

und Funktionen gebundenwar. Turgay nennt hier das Bestreben, »die kulturellenWerte

zu bewahren, sie an [die] Nachkommenweitergeben zu wollen« und spricht dabei gera-

de der Sprachpflege eine zentrale Funktion zu: »Die Sprache erhalten zu wollen, ist der

erste Schritt, die Kultur zu erhalten.« (Zit. in Baykul, »Türkisches Theater«, S. 23) Eine

solche Funktionalisierung von Theater als soziale, beziehungsweise kulturelle Institu-

tion mag im Kontext der damaligen Verhältnisse und Lebensumstände der türkischen

Minorität begreiflich sein; immerhin gab es zu Beginn der achtziger Jahre für die etwa

150.000 Berliner Türken ein nur geringes und recht belangloses türkisches Kulturange-

bot. Dennoch sollte sich diese selbst auferlegte Beschränkung eines türkischsprachigen

Theatersmit spezifisch türkischenThemen zunehmend als problematisch erweisen und

das Tiyatrom über die Jahre immer wieder ins Kreuzfeuer der Kritik bringen.

Am 8. Oktober 1984 war es so weit: Das Tiyatrom (Mein Theater)35 öffnete mit Cahit

Atays »Karaların Memetleri« (Die Memets des Dorfes Karalar, 1965) unter Co-Regie von

İpekkaya undÜlgen seine Tore in der Alten Jakobstraße in Berlin-Kreuzberg. Bei diesem

Spielhaus handelt es sich um ein 1957 errichtetes Konferenzgebäude mit rechteckigem

Foyer und einemdaran anschließenden oktaederförmigen Saalbaumit einemFassungs-

vermögen von 99 Zuschauern. Die Innenausstattung des Theatersaales erinnert an ein

Zirkuszelt mit vielfältig wandelbaremRaum für Bühne und Publikum.Die Bühne selbst

hat eine Größe von 13 x 8 Metern.36 Atays bäuerlichem Lustspiel folgten bereits im Fol-

gejahr nicht weniger als vier Produktionen, darunter Vasıf Öngörens »Asiye nasıl kurtu-

lur?« (Regie İpekkaya) und Azis Nesins »Demokrasi Gemisi« (Regie Arman). Auch Ülgen

inszenierte einweiteres Stück, doch imAnschluss daran kames zuUnstimmigkeiten in-

nerhalbderGruppe,woraufhin er einemRufnachKölnFolge leistete,umdort imAuftrag

des Türkischen Lehrervereins das ArkadaşTheater zu gründen.

In seiner Anfangszeit bestand das Tiyatrom aus einem festen Ensemble von etwa

zwölf Personen, die abwechselnd spielten, inszenierten und sich um die Organisation

des Theaters kümmerten. Im Rückblick bezeichnet Arman die Jahre zwischen 1984

und 1988 als Orientierungsphase: Man arbeitete an einem übergreifenden Konzept

und suchte nach Stücken, die das türkische Publikum in Berlin ansprechen würden

(vgl. persönliches Interview 2002). Dies gelang jedoch zunächst nur bedingt: Stücke

bekannter türkischer Autoren, die in der Türkei Theatersäle füllten, erreichten hier nur

eine geringe Resonanz.Mehr Erfolg hatte das Tiyatrom 1987 mit İpekkayas Inszenierung

eines eigenen Stückes mit volkstümlichem Charakter: »Pir Sultan« behandelt das Leben

eines legendären alevitischen Volksdichters, der im 16. Jahrhundert Aufstände gegen

35 Der Name Tiyatrom wurde verschiedentlich mit »mein Theater« und »unser Theater« wiederge-

geben. Obgleich die Form des türkischen Wortes auf die erste Person Singular verweist, ist auch

die zweite Variante zulässig. Pazarkaya erklärt dies aus dem persönlichen Bezug jedes Beteilig-

ten heraus: »Das ist das Theater eines jeden einzelnen Türken in Berlin. Wenn das 150.000 oder

200.000 Leute sagen, dann ist das Tiyatromuz, ›unser Theater‹. Ich verstehe das in diesem Sinn,

aus der Perspektive aller, jedes Schauspielers, Bühnenarbeiters, über den direkten persönlichen

Bezug zu jedem Beteiligten.« (Persönliches Interview 2004)

36 Ich danke der Theaterleitung des Tiyatroms für diese Angaben.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 129

die osmanische Obrigkeit organisierte, zum Volkshelden avancierte und schließlich

hingerichtet wurde (vgl. Baykul, »TürkischesTheater«, S. 24).

Trotz des Erfolges dieser Produktion konnte man sich am Tiyatrom allerdings nicht

auf eine gemeinsame künstlerische Linie einigen, und so kehrte 1988 auch İpekkaya

dem Theater den Rücken, um eine Lektorenstelle an der Berliner Akademie der Schönen

Künste anzutreten. Am Tiyatrom ging man in der Folge dazu über, bekannte Regisseure

aus der Türkei zu verpflichten. Noch im gleichen Jahr inszenierte Nurhan Karadağ

»Bozkirdirligi« (Spiele in der Steppe) von Ünal Akpınar nach einer traditionellen dörf-

lichen Theaterform (köyseyirlik oyun). Es folgten Einladungen an Rutkay Aziz, der ein

Stück zumThemaTodesstrafe, inszenierte, sowie anKerimAfsar, dermit Siegfried Lenz’

»Zeit der Schuldlosen« (1961) ein deutsches Drama in türkischer Übertragung auf die

Bühne brachte. Trotz aller Bemühungen von Seiten der Theaterleitung, den Spielplan

interessant zu gestalten, und trotz künstlerisch recht anspruchsvoller Produktionen

blieben die Zuschauer jedoch im Großen und Ganzen offenbar aus (vgl. ebd. S. 24).

An diesem Punkt stellt sich die Frage nach dem türkischen Publikum des Tiyatroms.

Es wäre grundfalsch, bei den Türken in Berlin von einer homogenen Gruppe auszuge-

hen. Im Gegenteil gab es hier in den achtziger Jahren neben einfachen Arbeitern aus

ländlichen Regionen auch Studenten, Intellektuelle und Künstler, neben traditionellen

und staatsgläubigen Türken politische Flüchtlinge und scharfe Regimekritiker. Gerade

diese Vielfalt unter den Berliner Türken, die gleichsam Konflikte der Türkei in die BRD

transportierte, erwies sich als eines der grundlegenden Probleme des Tiyatroms, da dies

zwangsläufig sehr unterschiedliche Auffassungen über die Funktion von Theater und

Kunst zur Folge hatte. Unter solchen Umständen war es dem Tiyatrom unmöglich, al-

le seine Kritiker zufrieden zu stellen, zumal es, wie erwähnt, auch unter den Gruppen-

mitgliedern selbst gegensätzliche Ansichten gab. So kam es in der Folge allenthalben zu

Widerständen und Kritik: »Jeder Schritt, jede Entscheidung hatte Gegner innerhalb und

außerhalb des Tiyatroms.« (Ebd. S. 25)

Zusätzlich erschwert wurde die Situation ab Ende des Jahrzehnts durch die politi-

sche Atmosphäre im Zuge der Wiedervereinigung. In dieser Zeit des radikalen sozialen

Umbruchs, als es vor allem um das Zusammenwachsen zweier einander entfremdeter

Nationenundumdie IntegrationethnischerDeutscher ausPolen,derUkraineundRuss-

land ging, erreichte das Interesse an türkischer Kultur einen absoluten Tiefpunkt.37 Eine

der Konsequenzen für das Tiyatromwar, dass der Kultursenat die Fördergelder drastisch

reduzierte (vgl. Arman, persönliches Interview 2002). In dieser prekären Lage war es

wichtiger denn je, ein erweitertes Publikumanzusprechen.Daher beauftragte dasThea-

ter 1990 den Journalisten Aydin Engin damit, ein Stück zu verfassen, das spezifisch auf

die Bedürfnisse und die Situation der Berliner Türken zugeschnitten sein sollte.Das Re-

sultat war »Hochzeit in Kreuzberg«, das am Tiyatrom noch im selben Jahr unter Engins

Eigenregie inszeniert wurde. Dieses Stück über das Leben und die Gebräuche der Berli-

ner Türken,welches sich zudem auchmit der Generationsfrage befasst,war das bis dato

37 Vgl. Zafer Şenocaks Artikel »Deutsche werden – Türken bleiben« in dem von ihm und Claus Legge-

wie herausgegebenen Band Deutsche Türken – Das Ende der Geduld (1993), der als Reaktion auf die

problematische Situation türkischer Migranten im Anschluss an die deutscheWiedervereinigung

zu verstehen ist (siehe das Vorwort, bes. S. 8).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

bestbesuchte Stück des Tiyatroms und erhielt eine Reihe von Tourneeangeboten. Trotz-

demwurdeauchhier erneutKritik laut,diesmal vonSeiten intellektuellerTürken,diedie

Anspruchslosigkeit des Stückes bemängelten (vgl. Baykul, »TürkischesTheater«, S. 25).

Auf der Suche nach neuen Strategien und Formen verpflichtete das Tiyatrom zu Be-

ginnder 1990er Jahre erstmals einendeutschen Intendanten.UnterRegie vonRalfMilde,

der, wie ich im nächsten Kapitel ausführe, bereits dem türkisch-deutschen Kabarett Kno-

bi-Bonbon zu Ruhm und Ehren verholfen und verschiedene Theater im In- und Ausland

künstlerisch betreut hatte, gelang ein weiteres theatralisches Glanzlicht: Mildes Adap-

tion der Sittenkomödie »Der Diener zweier Herren« von Carlo Goldoni (1703–1793) ver-

setzte die Handlung aus dem Venedig des 18. Jahrhunderts in die Berliner Gegenwart

und war unter dem Titel »Der Türke zweier Herren« zweisprachig als Parabel gegen die

Ausländerfeindlichkeit konzipiert (vgl. ebd. S. 26). Bereits nach zwei weiteren Stücken

endete jedoch 1994 auch diese Zusammenarbeit. Milde hatte als Deutscher keinen rech-

ten Zugang zur Gruppe gefunden, zu vieles war ihm, demAußenseiter, verschlossen ge-

blieben. Im Rückblick beschreibt er die Schwierigkeiten jener Jahre folgendermaßen:

[D]a gibt es schon stärkere kulturelle Unterschiede, als man gemeinhin wahrhaben

möchte. Da war kaum etwas zu bewegen. […] Das sind Macht- und Herrschaftsstruk-

turen. Ich glaube, dass es schon einmal sehr schwierig für eine türkische Truppe ist,

sich einem deutschen Regisseur zu unterwerfen – unterwerfen im konstruktiven Sin-

ne. Die Reibungspunkte sind zu extrem. Und dann eine Disziplinlosigkeit ohne Ende:

Bis die mal alle bei der Probe waren, war es Mittag. Wenn man den Anspruch einer

deutschen Ensemblearbeit auf das damalige Tiyatrom überträgt – das war schon ei-

ne mühsame Sache. […] Doch mein Anspruch an das Theater war ein deutscher. Ich

erinnere mich an ein Stück eines türkischen Autors, den sie dort häufig gespielt ha-

ben. Es ging um eine türkische Hochzeit. Da war die Sehnsucht, ein Spiegelbild des

türkischen Lebensgefühls wiederzufinden, größer als der Anspruch, gutes Theater zu

machen. Und da ist man fremd, ich bin immer irgendwie fremd geblieben in diesem

Kreis. (Persönliches Interview 2003)

Besonders interessant erscheinen mir Mildes Bemerkungen über seinen deutschen

Anspruch ans türkische Theater. Er erwähnt, dass seitens des Tiyatroms durchaus die

Ambition bestanden habe, in den Reihen der großen Berliner Theaterhäuser mitzu-

spielen, doch nach seiner Einschätzung stand dem neben finanziellen und personellen

Einschränkungen vor allem die Unprofessionalität der Beteiligten imWeg. Neben einer

allgemeinen Disziplinlosigkeit fällt darunter, wie er weiterhin berichtet, auch die unbe-

dingte Gruppenloyalität, die es ihm unmöglich gemacht habe, gegen einen »türkischen

Kollegen« vorzugehen, selbst wenn dieser im Unrecht war, beziehungsweise miserable

Arbeit leistete. Milde wirft in diesem Zusammenhang die Frage auf, ob das Tiyatrom

einenwirklichen Kulturanspruch habe oder ob es nicht doch hauptsächlich »eine soziale

Arbeitsbeschaffungsmaßnahme« darstelle und somit »eine Art Alibifunktion sowohl

für den Odak Verein als auch für die Berliner Kulturverwaltung« besitze (ebd.). Damit

spricht er einen Vorwurf an, der,wie ich noch darstellenwerde, besonders in den letzten

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 131

Jahren verstärkt gegen das Tiyatrom erhoben wurde.38 Mildes »deutscher Anspruch«

äußert sich wohl auch in seiner Beurteilung des Engin-Stückes, das ihn weder the-

matisch noch künstlerisch befriedigen konnte. Es wäre gewiss zu fragen, was Mildes

Vorgabe (oder Vorstellung) eines deutschen Anspruchs letztlich beinhaltet und ob sich

dahinter nicht zum Teil eine inflexible Haltung verbirgt – gerade in Anbetracht des

Erfolges von Engins Stück erschiene mir eine Bewertung nach zu starren Maßstäben

zumindest problematisch. Trotzdem wirft diese Außenperspektive Licht auf durchaus

heikle Aspekte des Tiyatroms, darunter nicht zuletzt die von Milde bemerkten familien-

oder clanähnlichen Strukturen innerhalb des Theaters, die jede Einflussnahme durch

außenstehende Personen erschwerten und es ihm unmöglich machten, das Theater

(nach seinen Vorstellungen) zu verändern.

Laut Arman, der in der Zwischenzeit als Schauspieler abgetreten war, um sich ganz

der Organisation des Tiyatroms zu widmen, wurde die ökonomische Situation desThea-

ters spätestens ab 1993 prekär (vgl. persönliches Interview 2002). Die Rettung kam in

Form von Kinderstücken – und in der Person Meray Ülgens. Zur Realisation von Ein-

zelprojekten war dieser schon ab den frühen neunziger Jahren zeitweilig ans Tiyatrom

zurückgekehrt; gegenMitte 1995 übernahmer schließlich auf AnfrageTurgays die künst-

lerische Leitung des Theaters (vgl. Ülgen, eigenes. Interview 2002). Mit ihm begann ein

neues Kapitel in der Geschichte des Tiyatroms und – zumindest einige Jahre lang – ei-

ne Phase relativer Kontinuität. Zugleich eskalierte in der ›Ära Ülgen‹ allerdings auch die

Kritik amTheater.Wenigstens zumTeil lag dies an seiner direktenArt undKompromiss-

losigkeit in Sachen Bühnenarbeit. Freilich stand er auch vor einer äußerst schwierigen

Aufgabe:NachEigenbekundenhatte er dasTiyatrom als »ein totesTheater« übernommen

(ebd.); es galt nun,dieses komplett zu reformierenund ihmwieder Leben einzuhauchen.

Wie bereits an der Schaubühne bereitete Ülgen vor allem die Arbeitsmoral der Truppe

Schwierigkeiten. In seiner Darstellung hatten auch die Schauspieler des Tiyatroms über

die Jahre eine Art Beamtenmentalität entwickelt und weigerten sich nun, effektiv mit

ihmzukooperieren.NachAbsprachemitdemVorstanddesOdak-Vereins schaffte erdar-

auf 1996 das feste Ensemble ab; neben ihm blieb nur Arman als organisatorischer Leiter

mit fester Anstellung am Tiyatrom (vgl. ebd.).

Die Entlassung des Ensembles geschah zum einen aus Gründen der Einsparungen,

um auf diese Weise zusätzliche Mittel für Produktionen zur Verfügung zu haben, zum

anderen aber auch deshalb, weil inzwischen in Berlin ein weitaus größerer ›Markt‹ an

türkischen Schauspielern existierte als noch zehn Jahre zuvor. Dieses neue Kontingent

an zumeist jungen Darstellern war zum größten Teil aus den diversen Jugendprojekten

der 1980er Jahre, wie etwa den von Arman geleiteten Kulis, hervorgegangen. Einige un-

ter ihnen hatten in der Zwischenzeit sogar Schauspiel studiert. Diesen jungen Talenten

wollte man dasTheater öffnen und ihnen so die Chance bieten, wenigstens zeitweilig an

einer professionellen Bühne zu wirken und Erfahrungen zu sammeln (vgl. Arman, per-

sönliches Interview 2002).39

38 Neben Baykul verwendeten etwa auch Bademsoy und Yolcu inmeinen Interviews den Begriff »Ali-

bifunktion« in Bezug auf das Tiyatrom und/oder den Berliner Kultursenat.

39 Aus dieserGruppe gingen in der Folge einige Schauspieler hervor, die inzwischen imBerliner Raum

unddarüber hinaus bekannt sind, so etwa İdil Üner, die v.a. durch ihreArbeitmit demFilmemacher

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Kinderstücke gab es amTiyatromnatürlichnicht erst seitÜlgensRückkehr; auch ging

mannach 1993 (beziehungsweise 1995) keineswegs plötzlich dazuüber,nur nochProduk-

tionen für ein junges Publikum zu veranstalten. Tatsächlich hatten Kinderproduktio-

nen seit der Gründung des Theaters einen beträchtlichen Teil seines Spielplans ausge-

macht, und das Verhältnis zwischen Erwachsenen- und Kinderstücken blieb auch wei-

terhin recht ausgeglichen: Bis 1993 hatte dasTiyatrom 13 eigeneKinder- und 16Erwachse-

nenstücke inszeniert; in den fünf Jahren zwischen 1994 und 1999 kamen weitere elf Kin-

der- und 16 Erwachsenenstücke hinzu (vgl. Tiyatrom S. 38–45). Dieser im Vergleich zu

deutschen Bühnen hohe Anteil von Kinderproduktionen, der auch beim Kölner Arkadaş

Theater auffällt, hat spezifisch türkische Hintergründe: Wie ich in Kapitel 2 ansprach,

legte Atatürk viel Wert auf den pädagogischen Aspekt desTheaters; daraufhin bemühte

sich Ertuğrul ab Beginn der 1930er Jahre intensiv um die Schaffung eines staatssubven-

tionierten Kindertheaters, das in der Folge zu einemwichtigen Teil des türkischenThea-

terswurde (vgl.Nutku, »Panorama«,S. 167).Auf dieBedeutung vonKinderproduktionen

besonders im Kontext des türkischenTheaters in Deutschland weist Pazarkaya hin:

Die Kinderstücke sind bei türkischen Familien sehr wichtig, weil sie die Kinder auf das

Theater als Zuschauer vorbereiten. […] Wichtig sind die Kinderinszenierungen aber

auch aus einem anderen Grund: Weil sie meistens für Kinder in deutschen Schulen

gemacht wurden, versuchte man, sie zweisprachig zu gestalten. […] Das Kinderthea-

ter türkischer Gruppen in Deutschland begann verspätet, als die Menschen Kinder

bekamen oder Kinder nachzogen. (Persönliches Interview 2004)

Die oft stark ausgeprägte didaktischeOrientierung der Stücke erklärt sich also aus einer

sozialpädagogischen Funktion desKindertheaters.Die Sozialisierungund kulturelle Er-

ziehung beinhalten dabei stets auch einen sprachlichen Aspekt, da die junge Generati-

on von Zuschauern, an die sich dieses Theater richtet, maßgeblich in einem deutschen

Kontext heranwuchsen. Dabei ist die ästhetische Bewertung der einzelnen Stücke, wie

Pazarkaya einräumt, »wieder eine andere Frage« (ebd.). Wie ich aufzeigen werde, exis-

tiert hier eine großeBandbreite, die schlicht-plakativewie auch künstlerisch anspruchs-

volle Stücke umfasst. Aufgrund der Popularität von türkischem (beziehungsweise allge-

meinmultikulturellem) Kindertheater gerade auch anGrundschulen, die oftmitmehre-

ren Klassen zugleich eine Vorstellung besuchen, könnte man hier (zumindest seit etwa

Mitte der 1990er Jahre) eventuell von einer Nische für türkische Künstler sprechen.

Während Kinder- wie auch Jugendtheater also von Anfang an eine wesentliche Rol-

le am Tiyatrom einnahm, wurde es erst mit Ülgens Ankunft zu einem finanzkräftigen

Zugpferd. Die Neuerungen, die er einführte, betrafen zum einen dieThemenwahl, zum

anderen jedoch auch – und das hing mit seiner Fertigkeit als Dramaturg und Regisseur

zusammen –das künstlerische Niveau der Produktionen.Mit seinem Stück »Bir varmış

– bir yokmuş/Es war einmal – es war keinmal« kam 1995 erstmals ein halbwegs orien-

talisches Märchen auf den Spielplan des Tiyatroms. Und damit stieß man genau in eine

Marktlücke.Armanerläutert: »NatürlichhattenwirdaauchkeineKonkurrenz.Niemand

Fatih Akin Beachtung fand. Vgl. hierzu auch Tayfun Bademsoys Zitat zu Beginn dieses Kapitels

(»die Türken haben erzwungen, dass sie endlich wahrgenommen werden«).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 133

konnte türkischeMärchen so wie wir auf die Bühne bringen. Für unsmit unserer türki-

schen oder orientalischen Mentalität war das eben einfacher.« (Persönliches Interview

2002)MitMärchen und Erzählungen aus demThemenbereich von 1001 Nacht, zunächst

ausnahmslos aus Ülgens eigener Feder, baute sich das Tiyatrom nach und nach ein festes

Publikumvor allem an Schulen auf.Durch diese thematischeModifikation sowiemittels

der Einsparungen, die der Verzicht auf ein festes Ensemble mit sich brachte, gelang es

den Verantwortlichen, dasTheater zu sanieren.

Bei »Es war einmal, es war keinmal« handelt es sich um eine Kombination zweier

Märchen aus unterschiedlichen Kulturräumen. Ülgen hatte das Stück während seiner

Intendanz am Kölner ArkadaşTheater verfasst und es dort bereits 1987 mit beachtlichem

Erfolg aufgeführt. Laut Programmheft erzählt es dieGeschichte eines inDeutschland le-

benden Mädchens, das während der Ferien in seine türkische Heimat zurückfährt und

dorthin als Gastgeschenk dasMärchen der »Bremer Stadtmusikanten«mitnimmt.Nach

den Ferien kehrt das Kind anstelle der deutschen Erzählung mit dem türkischen Mär-

chen »Der dicke Sultan« zurück. Im Rahmen des Stückes kommt es nicht zu einer Ver-

mischung der zwei unterschiedlichen Erzählungen, sondern sie werden eine nach der

anderen vorgestellt, das deutscheMärchen hauptsächlich in türkischer Sprache und das

türkische auf Deutsch. So vollzieht sich, ohne eine Tradition in der anderen aufzulösen,

ein brückenschlagender Effekt: Über Geschichten, von deren Kenntnis man bei jeweils

einemTeil derKinder ausgehenkann,wird (schau)spielerisch eineVerbindungzwischen

den Sprachen und Kulturen hergestellt.

Dieser Aufführung ließ Ülgen 1996 »Nasrettin Hoca und sein Esel« sowie »Keloğlan/

Der Taugenichts« folgen, beides Weiterentwicklungen seiner früheren Schaubühnen-

Stücke. 1997 führte ermit Carlo Fermigionis »Schneewittchen« einweiteres Kinderstück

auf, um sich im Anschluss daran auf Produktionen für ein erwachsenes Publikum zu

konzentrieren, während Arman fortan die Inszenierung der Kinderstücke übernahm.

Unter dessen Regie kam über die Jahre eine Vielzahl von Produktionen zustande, unter

denen H. K. Karcıs »Ali Baba ve Kırk Haramiler« (Ali Baba und die 40 Räuber), am Ti-

yatrom erstmals im Jahr 1998 inszeniert, das erfolgreichste war. Danach begann Arman

zunehmend, selbst verfasste Kinderstücke auf die Bühne zu bringen; so stand etwa im

Januar 2000 die Premiere von »Alaadin’in Sihirli Lambası« (AladinsWunderlampe) an.40

Kinderproduktionen sind nach Auskunft von Arman am Tiyatrom generell zweispra-

chig gehalten, wobei die deutsche Sprache mit etwa 80 Prozent überwiegt. Da sich das

Zielpublikum vornehmlich aus Schulklassen zusammensetzt, finden die Produktionen

für gewöhnlich amSpätvormittag statt.Dazu gehören neben der Vorstellung selbst auch

ein Vorgespräch und eine Nachbehandlung: Im Anschluss an die Präsentation bilden

die Akteure mit den Kindern einen Kreis und besprechen das Stück im Hinblick auf be-

stimmte Kriterien.Hier können etwa kulturelle und sprachliche Unterschiede zumThe-

ma gemacht werden oder man singt gemeinsam türkisch-deutsche Lieder, welche die

Kinder bereits während der Aufführung erlernt haben. Dieses Rahmenprogramm dient

dem Zweck, die Verständigung zwischen den Kulturen weiter zu vertiefen, eine Aufga-

be, die nachArmannicht nurKinderproduktionen zukommt: »Theatermuss ja zwischen

40 Ich danke Yekta Arman für eine Liste neuerer Stücke des Tiyatroms, welche er mir am 21. Februar

2004 per E-Mail zusandte.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

den Kulturen die Rolle einer Brücke spielen.« (Persönliches Interview 2002) In diesem

Kontext sind auchdieWorkshops zu sehen,die Arman regelmäßig überwiegendmit tür-

kischen Jugendlichen veranstaltet.Die Stücke,die dabei etappenweise entstehen, sind in

deutscher Sprachegehaltenund stehen somit auch imDienst der (sprachlichen) Integra-

tion.

In derTheorie klingt diesesKonzept eines kulturenverbindendenKindertheaters äu-

ßerst vielversprechend; bei der Realisation hapert es jedoch mitunter, wie ich bei einer

Aufführung von Armans Stück »Kapitän Sindbad«, einer Mischung aus Piratenspekta-

kel und Romanze, die in der Spielzeit 2002/03 auf dem Spielplan des Tiyatroms stand,

bemerkte.41 Das Stück handelt von dem alt gewordenen Kapitän Sindbad, der gemein-

sammit seiner Tochter Zeynep seinen Lebensabend in einer abgelegenen Inselidylle ver-

bringt. Als es eines Tages eine Piratencrew bei der Schatzsuche auf die Insel verschlägt,

gerät diese Idylle in Gefahr. Doch dann verliebt sich der Sohn des Piratenführers, ein

Jüngling mit poetischer Ader, in Zeynep. Mit Hilfe diverser Meerestiere retten die Lie-

benden die Insel und bekehren zuletzt sogar die Piraten zu einem friedlichen Leben. Ar-

man inszenierte sein Stück unter gewaltigem Aufwand an Bühnenbild und Kostümen;

inhaltlich wie schauspielerisch war es jedoch nur streckenweise ansprechend, verließ

sich insgesamt zu sehr auf Klamauk und Situationskomik, wirkte mitunter allzu text-

lastig und bot kaum Interaktionsmöglichkeiten für die jungen Zuschauer. Auch waren

die türkischen Passagen, welche ausnahmslos von Sindbad stammten, unmotiviert und

nicht in die Handlung integriert, was ein kontextbezogenes Verstehen für einsprachig

erzogene Kinder schier unmöglichmachte.Dazu erschienmir der Vortragsstil selbst für

ein Kinderstück mitunter zu aufgesetzt und effektorientiert deklamiert. Schauspieleri-

scheMängel (fehlende Sprechlautstärke undDeutlichkeit) verbanden sich hiermit tech-

nischen Schwächen (unzureichende Ausleuchtung und Nutzung des Spielraumes). Und

auch eineNachbereitung in der oben angedeutetenWeise fand zumindest in dieser Vor-

stellung nicht statt.

Freilich darf diese nur teils gelungene Produktion nicht als repräsentativ fürs tür-

kisch-deutsche Kindertheater allgemein gelten.Wie sich bereits bei Ülgens beiden Stü-

cken gezeigt hat (und wie ich später noch weiter erläutern werde), finden sich durch-

aus auch anspruchsvolle, etwa denen des Berliner Grips-Theaters vergleichbare Auffüh-

rungen. NachdemÜlgen die Leitung von Kinderstücken an Arman abgetreten hatte, in-

szenierte er bis zum Jahr 1999 nicht weniger als sieben Stücke für ein erwachsenes Pu-

blikum, darunter 1996 auch Haldun Taners »Gözlerimi Kaparım Vazifemi Yaparım« (Ich

schließe meine Augen und tue meine Pflicht, 1964). Dieses Lehrstück, das er bereits am

ArkadaşTheater realisiert hatte, erzählt vom Leben zweier ungleicher Menschen, des aus

armen Verhältnissen stammenden, grundehrlichen Vicdani und des reichen, skrupel-

losen Efruz. Bereits in ihrer Kindheit beutet Efruz Vicdani aus; und auch Jahre später

gelingt es ihm, als Besitzer einer Zeitungsredaktion geschickt eigene Betrügereien auf

seinen Angestellten abzuwälzen. Vicdani landet im Gefängnis und endet schließlich im

Irrenhaus,woer imAlter erkennt,wiebeschämendseinLebenverlaufen ist,daer sichnie

gegen die Mächtigen zur Wehr gesetzt hat. Er warnt die Zuschauer davor, die gleichen

41 Ich besuchte die Aufführung am 9. Dezember 2002 im Tiyatrom.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 135

Fehler zu begehen wie er selbst. Obgleich das Stück in der Türkei des frühen 20. Jahr-

hunderts spielt, ist die Parabel allgemeingültig gehalten und auch die Charaktere sind

auf eineWeise gezeichnet, die dem Publikum eine leichte Identifikation ermöglicht.

Diesem Stück ließ Ülgen weitere moderne türkische Drameninszenierungen fol-

gen,darunter SermetÇağans (1929–1979) »AyakBacakFabrikası« (OrthopädischeFabrik,

1964), einem sozialkritischen Stück, das in einem dörflichen Kontext spielt, sowie im

Jahr 1999 »Ben Anadolu« (Ich Anatolia, 1984) von Günger Dilmen, einer mythisierenden

Verarbeitung der anatolischen Geschichte in Form verschiedener Frauengestalten von

der Muttergöttin Kybele bis hin zu Vertreterinnen Anatoliens dieser Tage. Neben Haus-

produktionen fanden am Tiyatrom nun öfter auch Gastproduktionen von hauptsächlich

türkischen Gruppen und Projekten statt, welche sogar zum Teil aus eigener Kasse mit-

finanziert wurden. So führte Yalçın Baykul 1998 Dario Fos »Offene Zweierbeziehungen«

auf, und 1999 inszenierte auch İpekkaya mit Aziz Nesins »Hadi Öldürseni Canikom«

(Los! Töte mich, Schatz!, 1970) ein weiteres Stück am Tiyatrom.

Ende 1999 lief Ülgens Intendanz am Tiyatrom jedoch unter dubiosenUmständen aus,

wobei erneut persönliche Loyalitäten Vorrang über künstlerische Belange genossen ha-

bendürfen.42Nach einer Phase derNeuorientierung verlegte er sich zunehmenddarauf,

Projekte in der Türkei zu realisieren. Daneben inszeniert er auch weiterhin eigene Stü-

cke in Deutschland, so etwa im Rahmen des Diyalog TheaterFestes in Berlin, das ich spä-

ter vorstellen werde. Am Tiyatrom arbeite man, wie Arman mitteilt, in letzter Zeit »mit

einer breiten Perspektive«: Zum einen habe man die Zusammenarbeit mit der Städti-

schen Bühne in Istanbul vertieft, zum anderen öffne man sich aber auch immer mehr

dem deutschen Kontext (persönliches Interview 2002). Eine bemerkenswerte deutsch-

sprachige Gastproduktion gelang 2002 mit Dea Lohers »Blaubart –Hoffnung der Frau-

en« unter Regie von Elke Petri, einem Stück über die Macht der Liebe und die zerstö-

rerische Kraft der Sprache. Eigene Produktionen finden unter wechselndenRegisseuren

statt, darunter auchMetin TekinundÇetin İpekkaya.Recht erfolgreichwar die türkische

FassungvonArthurMillers »View fromaBridge« (türkischerTitel: »KöprüdünGörünüş«)

unter Regie von Barış Eren, die ab April 2002 auf dem Programm stand; daneben fand

auch İdil Üners Inszenierung von Terry Johnsons »Histeri« (Premiere Februar 2003) An-

klang. Neben diesenTheateraktivitäten veröffentlicht das Tiyatrom außerdem seit Früh-

jahr 2001 eine eigeneTheater-Zeitschrift.Wie bereits derenTitelTiyatroBülteni erkennen

lässt, sinddieArtikel und Interviewsüberwiegend in türkischer Sprachegehalten; esfin-

den sich darunter jedoch auch einige deutschsprachige Texte.

Im Oktober 2004 feiert das Tiyatrom sein 20-jähriges Bestehen, doch anders als im

Jubiläumsjahr 1999 wird der Enthusiasmus diesmal wohl verhaltener sein. Im Juni 2003

nämlich überschlugen sich die Ereignisse für das einzige fest subventionierte türkische

TheaterDeutschlands:Nach jahrelangerKritik häufig aus eigenen (das heißt türkischen)

Reihen reagierte der neugewählte Berliner Kultursenator Thomas Flierl und beauftrag-

te in Absprachemit seinem Parteikollegen Giyasettin Sayan, demmigrationspolitischen

Sprecher der PDS, eine Kommission damit, ein Gutachten über das Tiyatrom zu erstel-

len.Der Prüfungsbericht kam zu demSchluss, dass dasTheater in seiner gegenwärtigen

42 Dies lässt sich zumindest aus verschiedenen Interviews und Gesprächen schlussfolgern: Offenbar

ging es darum, einen engen Freund Turgays unterzubringen, wie Ülgen im Interview andeutete.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Form abgeschafft werden solle, da es weniger unter einem künstlerischen als einem so-

zialpädagogischen Aspekt zu betrachten sei. Sevim Türkoğlu, die Leiterin der Kommis-

sion, betonte, dass die Zukunft des Tiyatroms in der Internationalisierung liegenmüsse.

Ein Artikel in der taz unter dem Titel »Die Spielstätte der Eitelkeiten« zitiert Türkoğlu

wie folgt: »Der Schwerpunkt solle zwar türkisch-kurdisch bleiben, aber der Rest müsse

sich auf andere MigrantInnengruppen verteilen. Schließlich gehe es nicht an, über die

›Fixierung auf die türkische Kultur ewig dieselben Stücke und Leute‹ auf die Bühne zu

bringen.« (Siedler)43 Umdieses Ziel zu erreichen, sollte unter anderemdemOdak e.V. die

Trägerschaft über das Tiyatrom entzogen und so die »Verquickung zwischen Sozial- und

Kulturpolitik« aufgehobenwerden.Der zuständigeReferatsleiterManfredFischer (SPD)

relativierte diese Angaben jedoch, wie der taz-Artikel referiert:

Das Tiyatrom sei »nicht mit den gleichen Qualitätsmaßstäben zu messen« wie deut-

sche Produktionen, da es als eine »Schnittstelle zwischen der Türkei und Berlin« fun-

giere. Dennoch solle nun dem Tiyatrom einen künstlerischen Beirat zur Seite gestellt

und die Zahl eigener Bespielungen möglichst reduziert werden. Von einem weitrei-

chenden strukturellen wie inhaltlichen Umbau, wie der PDS-Prüfbericht ihn vorsieht,

kann laut Fischer derzeit nicht die Rede sein. Man werde erst mit dem jetzigen Träger

Odak eine Einigung zu erzielen versuchen. (Ebd.)

Trotz ihres versöhnlicheren Tones machen auch Fischers Worte deutlich, dass grundle-

gende Änderungen am Tiyatrom anstehen – und dies in einem Ausmaß, dass sich selbst

ein so radikaler Kritiker wie Baykul um die Zukunft des Theaters besorgt zeigte: »Wir

wollen unser Theater verbessern, nicht abschaffen.« (Zit. in ebd.) Dabei hatte er selbst

maßgeblich durch seine Publikationen zur Eskalation beigetragen. Ich fasse die Haupt-

kritikpunkte Baykuls und anderer Kritiker noch einmal kommentierend zusammen:

VonBeginn anwar das Tiyatrom seinen türkischenKritikern entweder zu unpolitisch

oder intellektuell anspruchslos oder zuvolkstümlichoder aber zupädagogischundüber-

mäßig auf Kinderstücke fixiert. Dies lag zwar einerseits an der von Türkoğlu attestier-

ten Verbindung von Sozial- und Kulturpolitik im Odak-Verein; andererseits waren die-

se Vorwürfe aber zum Teil auch ein direktes Resultat der Heterogenität und internen

Gespaltenheit der türkischen Gemeinde selbst. Trotz seiner insgesamt ziemlich regres-

siven Theaterpolitik, welche Theaterarbeit allzu einseitig mit Sprach- und Kulturpflege

verband, gelangen dem Tiyatrom über die Jahre beachtliche Erfolge und durchaus an-

spruchsvolle Produktionen. Überdies wurden gerade in den letzten Jahren tatsächlich

verschiedentlich Anstrengungen unternommen, das Theater auch anderen, freilich vor

allemtürkischenGruppenzuöffnen.Allerdingsgeschahdies eher zögerlichundzumTeil

auch aufDruck von außen. Insgesamt gesehenwurden amTiyatromdie Zeichender Zeit,

die bereits seit den späten 1980er Jahren auf Internationalisierung und Transkulturali-

tät hindeuteten, erst sehr spät erkannt, beziehungsweise blieben allzu lang unberück-

sichtigt. Von einer Bühne der verschiedenen Kulturen war das Tiyatrom 2003 jedenfalls

denkbar weit entfernt.

43 In derselben Ausgabe behandelt auch Rolf Lautenschlägers Beitrag »Geschlossene Gesellschaft«

das Tiyatrom.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 137

BesonderenUnmuterregtediefinanzielleBevorzugungdesTiyatromsdurchdenBer-

liner Kultursenat. Yolcu etwa erwähnt, dass es vor Gründung des Tiyatroms viele türki-

scheTheatergruppen in Berlin gab, die dann nach und nach verschwanden, da der Senat

neben seinem »Prestige-Projekt« kaummehr Fördergelder verteilte (persönliches Inter-

view 2002). Diese Worte erinnern an Mildes Kritik, der in diesem Zusammenhang von

einer »Alibifunktion« des Tiyatroms sowohl für den Odak-Verein als auch für den Kul-

tursenat sprach und die Frage nach dem künstlerischen Anspruch am Tiyatrom stellte.

Weitaus strenger urteilt Bademsoy über das Tiyatrom: »[Dort] geht es nicht wirklich um

Theater. Da geht es um Arbeitsbeschaffungsmaßnahmen, es geht einfach um den mo-

natlichen Lohn.« (Persönliches Interview 2002) Und auch Yolcu bemängelt die Arbeit am

Tiyatrom, doch mehr noch kritisiert er die Position des Kultursenats, dem er vorwirft,

dieses Projekt zu sponsern, ohne die Qualität der Arbeit zu kontrollieren:

[D]ie Leute von Tiyatrommachen gar nichts und kriegen dafür Geld. Diese Kulturpoli-

tik des Berliner Senats ist einfach unsinnig. Das ist eine politische Entscheidung, und

da steckt meiner Meinung nach auch eine sehr subtile Form von Ausländerfeindlich-

keit dahinter. Es interessiert den Senat nämlich überhaupt nicht, was gemacht wird.

Die stellen einfach das Geld zur Verfügung, und dann sollen die Türken damit ma-

chen, was sie wollen und den Senat bloß in Ruhe lassen. Und da passiert gar nichts.

(Persönliches Interview 2002)

Gewiss schwingt bei solchen Aussagen ein hohes Maß an Frustration mit, da sich Yolcu

(ebenso wie zahlreiche andere Berliner Theatermacher türkischer Herkunft) bei seinen

eigenen Projektenmeistmitminimalen Förderungen zufriedengebenmusste.Dennoch

weist diese weit verbreitete Unzufriedenheit in Reihen der geringfügig subventionier-

tenOff-Theatergruppen auch auf einenMissstand hin, derwieder einmalmit der Förde-

rungspraxisdeutscher Institutionen (hierdesBerlinerKultursenats) zu tunhat,daneben

aber auchmit der Haltung inzwischen weitgehend etablierterTheater wie dem Tiyatrom

zusammenhängt, die mitunter zu sehr auf Statuserhalt fixiert scheinen. Und schließ-

lich ruft Yolcus Unzufriedenheit auch Erdems Artikel »Schlussmit dem ›Türkenbonus‹!«

aus dem Jahr 1989 in Erinnerung, den ich zu Beginn von Kapitel 1 ausführlich zitierte.

Erdem hatte – ebenfalls am Beispiel Berlins – beanstandet, dass die Ahnungslosigkeit

deutscher Kulturämter und die daraus resultierende Förderungspraxis eine Gastarbei-

terkultur ohne Anspruch zur Folge hätten. Inzwischen scheint der Berliner Kultursenat

zwar aus der von Erdem attestierten Lethargie erwacht zu sein, doch weisen die Wor-

te Fischers, dass das Tiyatrom nicht mit den gleichen Maßstäben zu messen sei, da es

als Schnittstelle zwischen den Kulturen fungiere, darauf hin, dass ignorant-abwertende

Haltungen zur türkischen Kultur weiterhin durchaus an der Tagesordnung sind.

Das Motiv der Frustration wäre sicherlich auch für Baykul anzuführen, dessen

bereits zitierter ›Mafia-Artikel‹ aus dem Jahr 2001 einen Höhepunkt der Tiyatrom-Kri-

tik darstellt. Bereits zuvor hatte dieser streitbare Theatermacher nach persönlichen

Diskrepanzen mit Ülgen, dem damaligen Leiter des Tiyatroms, einen empörten Brief

an den Kultursenat gesandt, welcher dort jedoch nicht zuletzt aufgrund seiner emo-

tionalen Schärfe und einem Mangel an sinnvollen Gegenvorschlägen auf taube Ohren

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

gestoßen war.44 Baykul machte es daraufhin zu seiner Mission, das Tiyatrom bei jeder

sich bietenden Gelegenheit heftig zu kritisieren. So veröffentlichte er etwa 2002 eine

leicht entschärfte Version seines Mafia-Artikels in der Zeitschrift Theater der Zeit und

machte so seine wenig konstruktive Kritik einer breiteren Öffentlichkeit zugänglich

(vgl. Baykul, »Vereinstheater«). Zuletzt brachten Fälle wie dieser wohl auch den Berliner

Kultursenat unter Zugzwang. Bei solch massiver Kritik scheint dessen Konsequenz

nicht unberechtigt; doch ist zu hoffen, dass als Folge Fördergelder nicht einfach wei-

ter reduziert, sondern effektiver verteilt werden. Wenn das Tiyatrom tatsächlich unter

kontinuierlicher Förderung zu einer ›Bühne der Kulturen‹ umgewandelt werden sollte,

dürfte dies auch für türkische Theatergruppen von Vorteil sein. Nach Angaben Armans

läuft am Tiyatrom vorläufig alles seinen gewohnten Gang – weder wurde bislang das

Theater umstrukturiert noch derOdak-Verein aufgelöst.45

Das Berliner Tiyatrom nimmt als bis heute einziges beständig gefördertes Theater-

projekt in vielerlei Hinsicht eine Sonderstellung unter den türkischen Theatern in der

BRD ein. DieMöglichkeiten, die diese Fördersicherheit in der Vergangenheit bot, konn-

ten aber trotz vieler Bemühungen nicht optimal genutzt werden. Als hinderlich erwie-

sen sich verschiedene Faktoren, darunter: (a) Die Diversität der Anschauungen ließ sich

nicht kanalisieren und führte zu Kritik, die häufig persönlich motiviert und wenig pro-

duktivwar;wie zuZeitenderSchaubühne standsichdie türkische ›Theatergemeinde‹Ber-

linsmanchmal selbst imWeg. (b) Das Verhältnis zwischen Kunst- undOrganisationsbe-

reichwar oft gestört; unter anderem lag dies daran, dass viele der Beteiligten ihre Stärke

im visionären Bereich sehen und bürokratische Arbeit geringschätzen. (c) Sprach- und

Kulturpflege mögen legitime Beweggründe für soziale Aktivitäten sein, können aber,

wenn sie zu stark im Vordergrund stehen, die künstlerische Qualität eines Theaterpro-

jektes beeinträchtigen. (d) Eine zeitgemäße Erneuerung kamnicht zustande; oft kostete

das Ringen um Statuserhalt Kraft, die dann nicht für innovative Ideen zur Verfügung

stand. Die Zeichen der Zeit wurden, wie gesagt, nicht immer rasch genug erkannt.

Ebenso problematisch wie zentral erscheint mir eine mehrmals angesprochene De-

batte, in der es um die Frage geht, nach welchen Kriterien türkische Theaterarbeit in

Deutschland zu messen sei. Mögliche Vorbehalte gegen Mildes »deutschen Anspruch«

brachte ich bereits vor; doch auch Fischers Aussage, dass das Tiyatrom nichtmit den glei-

chenQualitätsmaßstäbenzumessen seiwie eindeutschesTheater,hatmeinesErachtens

zwei Seiten:DieseHaltungwäre berechtigt,wenndarin eine Sensibilität für fremde Tra-

ditionen zum Ausdruck käme; als Freibrief für Kunst ohne Niveau sollte sie, so verstehe

ich Yolcus Kritik, nicht herhalten dürfen. Gewisse einheitliche Maßstäbe müssten vor-

handen sein, und daher sollte der Kultursenat auch im Fall des Tiyatroms »eine Kontroll-

funktion übernehmen, was er im Fall deutscher Theatergruppen auch tut«. (Yolcu, per-

sönliches Interview 2002) Yolcu schlägt einmit Experten besetztes Komitee vor, zu dem,

um einseitige Urteile zu vermeiden und der Vielfalt der Kulturen Berlins (und Deutsch-

44 Ich berufe mich auf ein Gespräch, das ich am 20. Januar 2003 mit Inge Hildebrandt, der zuständi-

gen Mitarbeiterin des Berliner Kultursentats, führte. Daneben erwähnten auch Arman und Ülgen

in Gesprächen diesen Vorfall.

45 Arman teilte mir dies in einer E-Mail vom 21. Februar 2004 mit.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 139

lands) gerecht zu werden, auchMitglieder türkischer (beziehungsweise nichtdeutscher)

Herkunft zählen sollten.

Diese Debatte ist, wie die jüngsten Ereignisse ums Tiyatrom belegen, derzeit in vol-

lem Gang und betrifft neben dem Tiyatrom auch andere Berliner Theaterprojekte. Ich

werde an diese Ausführungen gegen Ende dieses Kapitels anschließen; erst sei aber ein

Blick über die Berliner Grenzen geworfen: Hier gehe ich zunächst auf ein Projekt Emine

Sevgi Özdamars ein, das nur peripher mit der türkischen Theaterszene in Deutschland

verbunden war, und betrachte danach in mehr Detail die Entwicklung zentraler türki-

scherTheatergruppen in der Bundesrepublik.

3.4 Karagöz kommt nach Deutschland

Emine Sevgi Özdamar ist heute vor allem als Autorin von Prosawerken bekannt, doch

lang vor ihrem Erfolg als Schriftstellerin war sie Schauspielerin, Dramatikerin und

Regisseurin. Allerdings griff sie, ähnlich wie Yüksel Pazarkaya, der nach seinen frü-

hen Theaterprojekten nur noch in der Peripherie des institutionalisierten türkischen

Theaters in Deutschland zu verorten ist, nur am Anfang direkt in die Entwicklung

der türkisch-deutschen Theaterszene ein. Trotzdem können beide als die wichtigsten

türkischstämmigenDramatiker gelten, derenWerke auf vielfältigeWeise türkische und

deutsche Theatertraditionen miteinander verweben. Wie keine andere schließt Özda-

mars Bühnenlaufbahn dabei Institutionen sowohl in der Türkei als auch in Deutschland

mit ein. Diese außergewöhnliche Karriere zwischen zwei Kulturkontexten finden einen

frühen künstlerischen Ausdruck in ihrer kabarettistisch-grotesken Komödie »Karagöz

in Alamania« aus dem Jahr 1982, die 1986 als erstes deutschsprachiges Stück einer

türkisch-deutschen Autorin an einer bedeutenden deutschen Theaterbühne insze-

niert wurde und sich in formaler, inhaltlicher und sprachlicher Hinsicht als Symbiose

türkischer und deutscherTheatertraditionen charakterisieren lässt.46

Neben einer beschreibenden Analyse des Stückes befasse ichmich vor allemmit sei-

ner problematischenRezeption seitens deutscher Kritiker. »Karagöz in Alamania« bietet

sich dafür bestens an, da die Presse seiner Inszenierung, die unter Özdamars Eigenre-

gie in deutscher Sprache stattfand,weit mehr Beachtung schenkte, als dies bei den zeit-

gleichen Gründungen des Tiyatroms (1984) und des Arkadaş Theaters (1986) der Fall war;

nur das 1985 entstandene Kabarett Knobi-Bonbons erregte vergleichbares Aufsehen. Öz-

damar nahmmit ihrem Stück (ebenso wie Pazarkaya in »Ohne Bahnhof«) eine Tendenz

vorweg, die sich in der türkisch-deutschen Theaterszene ab Ende der achtziger Jahre

46 Noch vor Özdamars »Karagöz« kam Nezihe Meriçs (1925–2009) »Sevdican« (übersetzt als »Tor zur

Hoffnung«) 1984 und 1985 an etablierten deutschen Theatern zur Aufführung. Meriç schrieb die-

ses Ein-Personen-Stück für Dilek Türker, die in den sechziger Jahren an den Istanbuler Städtischen

Bühnen mit dem Theater begonnen hatte, in den frühen achtziger Jahren aber in Köln lebte und

dort weiter Theater spielen wollte. Türker schlug das Projekt dem kommunalen Theater in Nord-

rhein-Westfalen vor. Ein deutscher Regisseur inszenierte es mit ihr daraufhin in einer türkischen

und einer deutschen Version. Obwohl Türker kein Deutsch konnte, lernte sie die Rolle mit viel Ge-

schick auswendig und führte das Stück in der Folge erfolgreich über 300-mal deutschlandweit auf

(vgl. Pazarkaya, persönliches Interview 2004).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

immer stärker durchsetzen sollte: die konsequente Hinwendung zur deutschen Spra-

che.Wie ich in Kapitel 4 ausführen werde, leisteten im Kabarett-Bereich Şinasi Dikmen

und Muhsin Omurca ähnliche Vorarbeit. Ohne die zentralen Impulse dieser Künstler

der ersten Generation, die alle auf ihre Weise über das Medium der Sprache kreativen

Widerstand gegen die kulturelle Vereinnahmung durch die Mehrheitsgesellschaft leis-

teten, wäre Feridun Zaimoğlus »Kanak Sprak« als das Idiom des Aufbegehrens späterer

türkischstämmiger Generationen undenkbar gewesen. Insofern weist dieser Abschnitt

über das nächste Kapitel hinweg bis auf das Resümee dieser Arbeit voraus.

Emine Sevgi Özdamar ist zu Beginn des 21. Jahrhunderts die wohl prominenteste

in der BRD lebende und auf Deutsch schreibende Autorin ausländischer Herkunft. Ih-

re herausragende Stellung wird schon dadurch unterstrichen, dass sie im Januar 2002

neben den beiden Superstars der deutschen Literatur, Christa Wolf und Nobelpreisträ-

ger Günter Grass, als dritte Autorin zu einer Lesung ins Kanzleramt geladen wurde (vgl.

Wittstock und L. Müller). Außerdem lässt sich Özdamars Bedeutung auch an der Be-

achtungmessen, die ihrenWerken seitens der Kritik und derMedien entgegengebracht

wird. Zwei Höhepunkte bildeten dabei 1991 der Ingeborg-Bachmann-Preis, den sie als

erste Autorinnicht-deutscherHerkunft erhielt, undderKleist-Preis,den ihr 2004 verlie-

henwurde.47Özdamarhat sich seitBeginnder 1990er Jahrebesondersdurch ihreErzähl-

bände einenNamengemacht.48 In ihrenPublikationen setzt sie sich in einer eigenwillig-

bildlichen Sprachemodellhaft mit Lebenssituationen zwischen verschiedenen Kulturen

auseinander. Obgleich ihre Prominenz größtenteils auf ihren mittlerweile drei Roma-

nenbasiert,hat sie auchbeachtenswerteDramenverfasst.Überhauptwar dieTheaterar-

beit ihre ursprüngliche künstlerische Ausdrucksform, und ihre Bühnenlaufbahn datiert

beträchtlich weiter zurück als ihr literarischer Erfolg. Sie erhielt in den sechziger und

siebziger Jahren in der Türkei wie auch in Deutschland und Frankreich eine erstklassi-

geTheaterausbildung und kollaborierte bis in die späten neunziger Jahre hinein mit re-

nommierten Regisseuren undTheaterleitern vor allem aus der Brecht-Schule, darunter

BennoBesson,Claus PeymannundMatthias Langhoff.Dadiese Laufbahn (nicht nur) für

eine türkisch-deutsche Künstlerin außerordentlich ist, sei ihreTheaterbiografie inmehr

Detail vorgestellt.49

47 Für Özdamars weitere Auszeichnungen vgl. die Broschüre der Robert-Bosch-Stiftung Viele Kulturen

– eine Sprache. Adelbert-von-Chamisso-Preisträgerinnen und –Preisträger 1985–2001 aus dem Jahr 2001

(S. 61).

48 1990 veröffentlichte sie Mutterzunge: Erzählungen und ließ dieser Publikation zwei Jahre darauf

ihren viel beachteten Erstlingsroman Das Leben ist eine Karawanserei: hat zwei Türen, aus einer kam

ich rein, aus der anderen ging ich raus folgen, für welchen sie den Bachmann-Preis erhielt. Im Jahr

1998 publizierte sie als eigenständigen Nachfolgeroman Die Brücke vom Goldenen Horn, und 2001

erschien mit Der Hof im Spiegel: Erzählungen wieder eine Sammlung von Geschichten und Aufsät-

zen. Im Jahr 2003 fand Özdamars Romantrilogie mit Seltsame Sterne starren zur Erde: Wedding –

Pankow 1976/77 ihren Abschluss.

49 Ich stütze mich in meinen Darstellungen auf David Horrocks und Eva Kolinskys Artikel über das

Karagöz-Stück (S. 45f.), Kader Konuk Monografie Identitäten im Prozess (S. 83), bibliografische An-

gaben des Verlages Kiepenheuer & Witsch sowie auf mein persönliches Interview mit Özdamar

aus dem Jahr 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 141

Özdamar wurde 1946 in der ostanatolischen StadtMalatay geboren undwuchs in Is-

tanbul und Bursa auf. Mit zwölf geriet sie zufällig in eine Theaterprobe und erhielt auf

Anhieb die Rolle der Frau von Molières eingebildetem Kranken. Bald darauf kam sie als

begabtes Kind an das Staatstheater Bursa, spielte noch während ihrer Schulzeit an ei-

nigen Volkshäusern und beendete schließlich die Schule vorzeitig, um sich ganz dem

Theater zu widmen. 1965 zog sie als Gastarbeiterin nach West-Berlin, wo sie in einer

Elektrofabrik arbeitete. Auch in Deutschland verfolgte sie weiter den Plan, Schauspie-

lerin zu werden, und hatte bald das Glück, auf Vasıf Öngören zu treffen, als dieser in

ihrem Wohnheim als Heimleiter Anstellung fand. Der Brechtianer nahm Özdamar zu

Produktionen desTheater Ensembles und an andere Berliner Bühnenmit und führte sie in

das EpischeTheater ein, das sie nachhaltig beeinflussen sollte. Am Ende ihres Deutsch-

land-Aufenthaltes besuchte sie sechsMonate lang FritzKirchhoffs Schauspielschule und

wurdedurchdie TeilnahmeanDemonstrationender Studentenbewegung erstmals auch

politisch aktiv. Nach ihrer Rückkehr in die Türkei ging sie von 1967 bis 1970 in die von

MuhsinErtuğrul gegründeteTheaterschule in Istanbul.DerdamaligeDirektorderSchu-

le, Beklan Algan, hatte am Actors Studio in New York teilweise unter Marlon Brando stu-

diert. So kam Özdamar unter anderemmit Method Acting in Berührung und bald auch

durch einenGastprofessor aus denUSAmit der Traditiondes LivingTheater: »Wir haben

alle Arten vonTheaterbewegungenmitbekommen«, bemerkt sie dazu.Dominiert hätten

dabei jedoch stets dieTheorien Brechts, die zu jener Zeit auch große soziale Schlagkraft

besaßen: »Ich gehöre zu den 68ern. Diese Bewegung gab es auch in der Türkei und ist

ohne Brecht, den wir vergöttert haben, nicht denkbar.« (Özdamar, »In der Fremde«)

Nach ihrer Istanbuler Lehrzeit wechselte Özdamar nach Ankara ans dortigeTheater

Ensemble, das inzwischen von ihrem alten Förderer Öngören geleitet wurde und erhielt

dort in »Marat-Sade« von Peter Weiss und in Brechts »Mann ist Mann« ihre ersten pro-

fessionellenRollen.DadieTheaterleitung sozialistisch eingestellt war,wurde das Schau-

spielhausnachdemMilitärputsch von 1971 kurzerhandgeschlossen: »Das ganzeTheater-

projekt wurde eingefroren.« (Özdamar, persönliches Interview 2002) Da Özdamar sich

als Mitglied der türkischen Arbeiterpartei politisch engagierte, geriet sie auch selbst in

Konflikt mit der Obrigkeit und wurde wegen kritischer Äußerungen kurzzeitig inhaf-

tiert. Danach hielt sie sich eineWeile lang mit Tournee-Theater überWasser, doch auch

das wurde bald verboten. Özdamar entsinnt sich:

Danach arbeitete ich als Synchronsprecherin, als Kamera-Assistentin und zwei Jahre

lang als Werbefilm-Regisseurin. Doch es ging mir nicht gut in dieser Zeit. Ich hatte

furchtbare Sehnsucht nach dem Theater. In der Türkei waren dies dunkle Jahre. […]

In solch schlimmen Zeiten hilft einem natürlich ein Traum. Und ich hatte den Traum,

mit einem der Brecht-Schüler zu arbeiten, mit Benno Besson. (Ebd.)

AlsÖzdamar inder zunehmend restriktivenUmgebungkeineEntfaltungsmöglichkeiten

als Schauspielerin mehr sah, machte sie sich 1976 daran, ihren Traum zu verwirklichen:

»So setzte ichmich eines Tages indenZugundkamnachOst-Berlin.Dort traf ichBesson

und sagte: Ich bin gekommen,umdas Brecht-Systemzu lernen.Er blicktemichmit gro-

ßen Augen an und sagte: Willkommen!« (Ebd.) Zuerst hospitierte Özdamar an der Ost-

Berliner Volksbühne in Heiner Müllers Stück »Die Bauern«. Danach wurde sie zunächst

von Matthias Langhoff und dann von Benno Besson als Dramaturgin und erste Regie-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Assistentin engagiert. In den folgenden Jahren trat sie auf bekannten Bühnen in Ost-

undWestdeutschland sowie im Ausland auf.

Von 1978 bis 1979 arbeitete Özdamar unter Besson an Brecht-Inszenierungen in Pa-

ris und Avignon. Um eine Aufenthaltserlaubnis zu erhalten, war sie in dieser Zeit an

der Universität Sorbonne eingeschrieben.Dort warman von ihren Szenenzeichnungen,

Programmheften undTheaterplakaten derart begeistert, dass man ihr anbot, eine Dok-

torarbeit einzureichen. Özdamar erwog dies zwischenzeitlich, doch dann kam ihr ein

Engagement am Bochumer Schauspielhaus (von 1979 bis 1984, wieder unter Langhoff) da-

zwischen – und bald darauf auch die Arbeit an ihrem ersten eigenen Drama. Claus Pey-

mann,derDirektordesTheaters,unterstütze ihrVorhaben,und soentstand 1982 imAuf-

trag des Schauspielhauses »Karagöz in Alamania«, das Özdamar vier Jahre später selbst

am Schauspielhaus Frankfurt zur Uraufführung brachte. Im Anschluss daran spielte sie

1986/1987 an den Münchener Kammerspielen in Franz Xaver Kroetz’ Inszenierung seines

eigenen Stücks »Weihnachtstod« und zog dann an dieWest-Berliner Schaubühneweiter,

wo sie in Brechts »Dickicht der Städte« die Mutter des Protagonisten darstellte.

Seit dem Erfolg ihrer Prosawerke lebt Özdamar als freie Autorin mit Wohnsitzen in

Berlin undDüsseldorf. An dramatischen Texten liegen bisher derTheatermonolog »Kar-

riere einer Putzfrau – Erinnerungen an Deutschland« vor, den sie kurz nach »Karagöz«

fertigstellte. 1991 erschien »Keloğlan in Alamania« und 2002 ihr bislang letztes Stück

»Noahi«. Özdamar verfasste all diese Texte auf Deutsch; ihr einziges türkischsprachi-

ges Stück entstandMitte der achtziger Jahre und trägt den Titel »Hamlet Ahmet« (ebd.).

Neben ihrer schriftstellerischen Arbeit zog es Özdamar auch immer wieder zum Schau-

spiel, so in der Theatersaison 1993/1994, als sie in Anton Pawlowitsch Tschechows »Drei

Schwestern« auftrat, und 1997/1998 in Euripides’ »Troerinnen«. In beiden Fällen spielte

sie unter Langhoff in Frankreich. Seit 1998, dem Jahr der Erscheinung vonDieBrücke vom

GoldenenHorn, hat sich allerdings ihr zweiter Beruf als Schriftstellerin durchgesetzt. Die

Arbeit an Projekten sowohl in deutscher als auch in türkischer Sprache sowie zahllose

Lesereisen haben bis auf weiteres Özdamars eigene Schauspielerei in den Hintergrund

gedrängt. Zwar wäre sie einer Rückkehr auf die Bühne nicht abgeneigt, doch imGroßen

und Ganzen scheint ihre aktive Bühnenlaufbahn sich allmählich dem Ende zuzuneigen,

nicht zuletzt daMatthias Langhoff, dem sichÖzdamar sehr verbunden fühlt und den sie

oft liebevoll »meinen Regisseur« nennt, sich weitgehend aus dem Geschäft zurückgezo-

gen hat.

Hinzuzufügen bleibt, dass Özdamar im Laufe der Zeit auch in Kino- und Fernsehfil-

menmitwirkte, darunter in Yasemin (BRD 1987/88, R: Hark Bohm),Happy Birthday, Türke

(BRD 1991,R: DorisDörrie),TödlicheRettung (BRD 1998,R:Matti Geschonnek) und zuletzt

Die Reise in die Nacht (BRD 1998, R: Matti Geschonnek). Anfang 2003 stand sie mit Fatih

Akin im Gespräch, der sie für eine Rolle in Gegen dieWand, seinem später hochprämier-

ten Film, vorgesehen hatte; doch im letzten Moment musste sie das Projekt wegen Ter-

minkonflikten absagen – die Lesereise für ihr soeben erschienenes Buch Seltsame Sterne

starren zur Erde nahm zu viel Zeit in Anspruch.

Özdamar ist die wohl einzige türkisch-deutsche Schauspielerin, die unabhängig

voneinander sowohl in der Türkei als auch inDeutschland auf bedeutendenTheaterbüh-

nen auftrat. Ihre Bühnenlaufbahn versinnbildlicht in gewissem Sinne den Charakter

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 143

des türkischenTheaters als einer Kunstform zwischen ›Ost undWest‹.50Wie dasTheater

in der Türkei verbindet Özdamar als Künstlerin traditionelle und moderne Elemente

aus dem Spannungsbereich zweier Kulturkreise und überführt diese in ihre eigenen

Bühnenstücke. Ihr Stück »Karagöz in Alamania« kann hier als exemplarisch gelten.Wie

Erwähnung fand, war Özdamar zu Beginn der 1980er Jahre zeitweise am Türkenprojekt

der Berliner Schaubühne beteiligt. Aus dieser Zeit datieren auch ihre ersten schriftstelle-

rischen Bemühungen: Gemeinsam mit Beklan Algan leistete sie die Vorarbeit zu einer

Produktion, die das Leben von Türken in Deutschland behandeln sollte, und führte zu

diesem Zweck Gespräche mit türkischen Migranten (vgl. Ülgen, persönliches Interview

2002). Zwar kam die Produktion letztlich nicht zustande und Özdamar verließ die

Schaubühne noch vor dem ersten Programm des Türkischen Ensembles, doch scheint es

nicht abwegig, dass diese Episode Einfluss darauf hatte, dass sie bald darauf im Jahr

1982 ihr erstes Theaterstück fertigstellte. Özdamar selbst nannte als Inspiration häufig

den Brief eines ihr unbekannten Gastarbeiters.51 Die Aufführung entstand, wie schon

angesprochen wurde, als Auftragsarbeit für das Schauspielhaus Bochum, doch verhinder-

ten zunächstwidrigeUmstände eine Inszenierung.Nach einer Reihe erfolgloser Anläufe

kames schließlich am26.April 1986 am Schauspielhaus Frankfurt unterÖzdamars eigener

Regie zur Premiere des Stückes.

Die Positionierung von »Karagöz in Alamania« imZwischenbereich zweier Sprachen

undKulturen zeigt sich imStück auch andenOrtenderHandlung,die sich überwiegend

auf dem Weg (zwischen dem Dorf und Istanbul, beziehungsweise zwischen der Türkei

undderBRD)abspielt.Zwarbehandelt dasDramadasLebender türkischenGastarbeiter

inDeutschland,dochfindet es nicht inDeutschland selbst statt,wieÖzdamar ausdrück-

lich betont, sondern, so eineRegieanweisung, »vor der Tür des Perlenlandes« (S. 14).Die-

se Tür öffnet und schließt sich, nimmt Menschen an oder lehnt sie ab, lässt sie ein und

spuckt sie späterwieder aus.ManwürdeDeutschlandnicht sehen in ihremStück,merkt

die Autorin an, da es nicht das Land, sondern derWeg sei, der sie interessiere: »Undwas

mit der Sprachepassiert,wennmandurchdiese Tür reinund raus geht.Waspassiertmit

der Sprache? Was passiert mit der Identität? Was passiert mit der Ästhetik des Landes,

aus demman gekommen ist?« (Persönliches Interview 2002)

Sprachlich steckt das Stück im Stil von Das Leben ist eine Karawanserei (1992) voller

direkter Übertragungen türkischer Idiome. Özdamar spricht von »Metaphern, perfekt

übersetzt, aber total unverständlich, absichtlich unverständlich« (ebd.). Es gibt Passa-

gen inGastarbeiterdeutsch,dazu türkische Textstellen ohne jedeVerständnishilfe, an ei-

ner Stelle sogar eine mit deutschen Behördenbegriffen durchsetzte türkische Rede (vgl.

S. 26). Als Beispiel für die verfremdende Übertragung türkischer Elemente in die deut-

sche Sprache sei die Angangsszenedes Stückes angeführt, in der sich derNachbar zuerst

ein Sprichwörterduell mit Karagöz’ Vater und danach mit einemWucherer liefert. Bei-

de Passagen sind von einer fremdartigen Bildhaftigkeit, die einem deutschen Publikum

kaum verständlich sein dürfte. Hier ein kurzer Auszug:

50 Vgl. hierzu meine Ausführungen in Kapitel 2.

51 Vgl. etwa Horrock/Kolinskys Interview mit Özdamar in deren Sammelband Turkish Culture in Ger-

man Society Today aus dem Jahr 1996 (S. 45–54; hier S. 46ff.)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Nachbar (zu Wucherer): »Guck mal, eine Hand wäscht die andere, zwei Hände wa-

schen eines Nachbarn Gesicht.«

Wucherer (zu Nachbar): »In der Wüste gibt es weder Wasser noch Seife, Herr Meh-

met.« (zum Vater): »Was tauschst du einen Schuh für einen Stein, Herr Ahmet, weißt

du, was Alamania ist, Herr Ahmet?« (S. 2)

Man kann diese Passage in Bezug auf die intendierte Sprachverfremdung lesen; dane-

ben weist Özdamar aber darauf hin, dass sie auch deshalb einen derartigen metapho-

rischen Stil benutze, »weil die Menschen in der Türkei noch in Metaphern reden«, und

erklärt: »Dort sagt man ja zum Beispiel nicht: ›Gib mir 20 Lira!‹ sondern ›Ein Nachbar

hat zwei Hände und damit wäscht er das Gesicht der Anderen auch!‹« (Persönliches In-

terview 2002)

Nach diesemAuftakt, der in Rätselformdie Kunde des reichen, fernenDeutschlands

ins Dorf bringt, beschreibt das Stück den Aufbruch Karagöz’, der sich zusammen mit

seinem sprechenden Esel Şemsettin zunächst auf denWeg nach Istanbul und, nachdem

er dort an der deutschenArbeitervermittlungsstelle von einemdubiosenDoktorMabuse

untersucht und für tauglich befunden wurde, nach Deutschland macht. Im Verlauf des

Stücks begegnen den beiden Protagonisten in etwa 25 Szenen gut 80 Nebencharakte-

re, darunter auch Tiere und unbelebte Gegenstände. Leitmotive wie etwa der Apfelbaum

erzeugen zwar ein vages Gefühl der Kohärenz, doch im Großen und Ganzen sieht sich

der Leser mit einer Vielzahl lose verbundener szenischer Fragmente voller Handlungs-

sprüngeundsprachlicherHerausforderungenkonfrontiert.AufderReise verkürzen sich

Karagöz und Şemsettin beispielsweise die Zeit mit Schattenspiel-typischen Sprachspie-

len, und in Istanbul, der Heimat dieser Spielform, entwickelt sich Özdamars Karagöz

vollends in seine traditionelle Vorlage: »Ooof. Ooof! Aman dostlar öldüm bayıldım. Tes-

bih böceği gibi yerlere yayıldım« (Ich starb, fiel um. Wie ein Käfer klatschte ich zu Bo-

den), jammert er in den typischen umgangssprachlichen Reimpaaren des traditionellen

Schattentheaters (S. 8).

Das Verhältnis zwischen Karagöz und Şemsettin entspricht in etwa dem zwischen

den beiden Protagonisten des traditionellen türkischen Schattentheaters. Karagöz, die

etwas naive volkstümlich-bäuerliche Figur, die mit viel Mutterwitz ausgestattet gegen

soziale Unterdrückung Widerstand leistet, ist im deutschen Kontext jedoch verlorener,

das heißt sie wirkt weniger überlegen. Der Esel Şemsettin wiederum ist die gebildete

Gegenfigur von Karagöz, ohne dabei jedoch das Belehrende der Hacivat-Vorlage zu be-

sitzen.Özdamar erwähnt einenBezug zuden volkstümlichenGeschichten umNasrettin

Hoca, in denen der Esel oftmals »klüger ist als sein Herr«, verweist aber zugleich auch

auf die Lebensrealität des türkischenDorfes, in denen der Esel ein Teil des Alltags sei: Er

begleite Karagöz quasi als Teil seiner Dorf-Identität in die Fremde (persönliches Inter-

view 2002).52 Während Karagöz zumeist einfache Sätze in einer bodenständigen Spra-

che äußert, spricht Şemsettin zum Teil in Sokrates-Zitaten und – türkischen sozialen

52 In Özdamars »Karagöz in Alamania« finden sich verschiedentlich Bezüge zu Nasrettin Hoca Ge-

schichten, so etwa in der Geschichte eines Fußballspielers (S. 26f.). Daneben lassen sich im Stück

wohl auch Anklänge einer weiteren Figur der türkischen Volkstradition ausmachen, nämlich des

Keloğlan, der ebenfalls oftmit einemEsel anzutreffen ist (und inÖzdamar nächstemTheaterstück

als Protagonist auftreten sollte).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 145

Diskursen jener Tage folgend –marxistischen Parolen.Wie im Schattenspiel üblich dis-

putieren die zwei Protagonisten zum Teil sinnentleert, auch zu Streitereien kommt es

bis hin zu Prügelszenen.

Ganz im Sinne der Karagöz-Tradition sind die übrigen Figuren ebenfalls ins Typen-

hafte reduziert; dabei modernisiert die Autorin das Repertoire und passt es dem Kon-

text der Arbeitsmigration an. So begegnet man etwa ›typischen‹ Gastarbeiterfiguren,

Arbeitslosen, Zollbeamten, Huren, Fußballspielern, einem Türkenliebhaber und einem

Amerikaner, um nur einige zu nennen. Doch auch Grabsteine, Tote und ein Löwe be-

völkern das Stück. Abgesehen von den beiden Protagonisten gibt es nur eine einzige

Figur, die wiederholt auftritt: Karagöz’ Frau Ümmü, von der noch die Rede sein wird.

Auf dem Transitweg zwischen Deutschland und der Türkei treffen Karagöz und Şem-

settin auf teilweise auf faszinierende Zwittergestalten, in Aussehen und Sprache vom

Leben zwischen den Kulturen gezeichnete Produkte einer türkisch-deutschen Vermi-

schung: EinMann inHandschellen beantwortet die Frage, ob er Türke sei,mit den enig-

matischenWorten: »Ich fürDeutsche Türk, für AraberDeutsche, zusammenTischtennis

spielen.« Ein Jugendlicher, der sich auf demWeg in die Türkei befindet, antwortet nach

dem Grund für seine Reise gefragt: »18 geworden. Go home! I go home. Aber my home

ist hinter mir,meine Eltern sind in Deutschland. I go home. Verstehen?« Schließlich er-

scheinen noch ein »junger deutscherMann in Beschneidungstracht und seine blond ge-

färbte türkische Frau« (alles S. 40). All dies sind Sinnbilder einer orientierungslos gewor-

denen Hybridität.

Das Drama umfasst ein ganzes Lebensalter. Karagöz, der den vielsagendenNachna-

men »Schicksallos« trägt, verlässt sein Dorf als junger Mann, pendelt Jahr für Jahr zwi-

schenDeutschland und der Türkei hin und her und stattet schließlich als alterMann sei-

nemDorf einen letztenBesuchab.Hierbegegnet er (in einerVision?) demKaragöz seiner

Jugend, beginnt durch diese Konfrontation an Identität und Verstand zu zweifeln und

reist überstürzt mit Frau und Esel ab. Das Stück endet in einem grotesken Schlussbild,

das die Selbstentfremdung einer ganzenGeneration vonGastarbeitern ausdrückt: »Eine

Gastarbeiterfamilie fährt rückwärts nachDeutschland.« (S. 52) Zwar hat sich die Fremde

für Karagöz bezahlt gemacht – nachdem er anfangsmittellos dastand, ist er längst zum

»Dorfkönig« aufgestiegen (vgl.S. 36) –,dochhat er seinen sozialenAufstiegmitmentaler

Zermürbung und kultureller Schizophrenie bezahlt.53

In ihrerMonografie Schreiben als Selbstbehauptung (1996) weist AnnetteWierschke auf

einenheiklenAspektdieserDarstellunghin: »DiesesPorträtderLebensbedingungenvon

Gastarbeitern kann als Neubelebung und Überzeichnung des Klischees vom Gastarbei-

terdasein in Deutschland gelesen werden, das die Betroffenen in erster Linie als Opfer

53 In diesem Zusammenhang mag Karagöz’ Nachname bedeutsam sein. Dieser Name wird im Text

nur auf Deutsch genannt (vgl. S. 13). In der türkischen Rückübersetzung ließe sich der Begriff

»Schicksal« entweder mit kader oder aber mit kısmet wiedergeben. Im zweiten Falle ergäben sich

interessante Bezüge, da kısmet ebenso »Glück« bedeuten kann. Karagöz’ Schicksal, also seine Mi-

gration nach Deutschland, wäre demnach bereits als ›glücklos‹ vorgezeichnet. Noch vielsagender

wäre der Begriff im Falle von Karagöz’ Gattin, da kısmet auf Frauen bezogen »Glück in der Ehe« be-

deuten kann. Gemäß ihremangenommenen Familiennamen ist Ümmüdurchweg als ›unglücklich‹

gezeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

versteht, aber auch als marxistische Kritik am kapitalistischen System verstanden wer-

den.« (S. 205) Dass Özdamar zweites beabsichtigte, werde dabei nicht unbedingt deut-

lich, da dem deutschen Publikum jegliches kulturelle Vorwissen über türkischeTheater-

traditionen fehle: »In Karagöz reduziert Özdamar ihre Figuren zu eindimensionalen Ty-

pen,was insofernproblematisch ist,dassnicht alle ihreLeserInnenmitderKaragöz-Tra-

dition vertraut sind und dieses Vorgehen als provokatives Stilmittel erkennen können.«

(Ebd. S. 207) Damit aber laufe Özdamars sozialkritische Intention Gefahr, gar nicht erst

als solche erkannt zu werden.

Wierschkes Kritik lässt sich besonders gut an der Figur Ümmüs, der Frau von Kara-

göz, verdeutlichen: Anfangs bleibt sie in der Obhut von Karagöz’ Onkel im Dorf zurück,

dann lässt Karagöz sie nachkommen, sie gebiert ihm mehrere Kinder, muss jedoch ihr

Leben vonderAußenwelt abgeschnitten in einer kleinenWohnung fristenundwirdnoch

dazu von ihrem Mann misshandelt. An einer Stelle wendet sie sich an einen Zuschauer

und klagt ihm ihr Leid: »[W]ennKaragöz für AutoÜbersündenmachte, kam ins Zimmer

und dachte nicht, dass ich auch von einer Mutter geboren bin. Er hat uns geschlagen,

immer immer […] Ich habe Kopfdurchfall von Alleinsprechen.« (S. 24f.) Man sieht Üm-

mühäufig zwischenDeutschland undder Türkei hin- und herpendeln, da sie nirgendwo

einen Platz hat; nach Wierschke wird sie damit »zum Prototyp der unterdrückten isla-

mischen Ehefrau« (S. 205).

Bevor ich auf die Reaktionen deutscher Kritiker zuÖzdamars Inszenierung des Stü-

ckes eingehe, in denen eben das eintrat, vor demWierschke (Jahre später) warnte, schei-

nen mir einige kritische Ergänzungen angebracht. Wierschke erwähnt zu Recht, dass

Özdamar in ihrem Stück Klischees überzeichnet; hier ist, wie ich in Kapitel 4 ausfüh-

ren werde, eine gewisse Nähe zum Kabarett unverkennbar. Doch in der gleichenWeise,

wie sich etwa Şinasi Dikmen klischeehafte Präsentationen von Türken erlauben kann,

da dies im Rahmen des Kabaretts auf eine in der Bundesrepublik heimische sozialkriti-

sche Tradition verweist und sich über sie legitimiert (und für ein deutsches Publikum

verständlich wird), sollte auch im Fall von »Karagöz in Alamania« der Bezug auf eine

einheimische Tradition auffallen: nämlich auf das Brecht-Theater, in dessen Tradition

Özdamars Stück ebenso deutlich steht wie in der des türkischen Schattenspiels. Diese

Verbindung, auf die ich später zurückkommenwerde, vernachlässigten allerdings nicht

nur die deutschenRezensenten. Ich erwähnte, dass das Stück zwischen 1982 und 1986 an

verschiedenen deutschen Bühnen im Gespräch war. Eine dieser Bühnen war das Schau-

spielhaus Köln, an dem damals auch die bekannte Schauspielerin Renan Demirkan enga-

giert war. Özdamar beschreibt, dass die Ablehnung des Theaters direkt mit Demirkans

Einstellung zum Stück zusammenhing:

Ich wusste, dass man [Demirkan] die Rolle der Ümmü anbieten würde. Also fuhr ich

hin und traf michmit ihr, um sie zu überzeugen. Aber sie war ganz unfreundlich zumir

und sagte: »Wir haben heute über ihr Theaterstück geredet. Ich habe gesagt, dass ich

dagegen bin.« Und ich sagte: »Dürfte ich den Grund wissen?« Da sagte sie: »So kann

man sich nicht über die Arbeiterklasse äußern. Man redet nicht so über diese Men-

schen, diese armen Menschen.« Als ob mein Stück türkenfeindlich wäre. So hatte sie

das verstanden. »Und das ist folkloristisch«, sagte sie auch. Und ich antwortete darauf:

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 147

»Das ist nicht folkloristisch.« Also, sie hatte mich gar nicht verstanden. (Persönliches

Interview 2002)

Demirkans begründete ihre ablehnende Haltung also mit dem Argument, das auch

Wierschke anführte: die Figuren seien unkritisch und klischeehaft – in Demirkans

Worten: folkloristisch – gezeichnet.54 Bezüglich des Folklore-Vorwurfes sei auf Kapitel

2.3 verwiesen, wo ich darlegte, dass im modernen türkischen Drama die Verwendung

folkloristischer Elemente weit verbreitet ist, ohne dass man es deshalb notwendiger-

weise selbst als folkloristisch klassifizieren könnte. Im Fall von Özdamars Stück ließe

sich ebenso argumentieren. Wohl aber besitzt ihr Karagöz – und darauf scheint mir

Demirkans Kritik an der Darstellung der türkischen Arbeiterklasse letztlich hinaus-

zulaufen – einen ausgeprägt burlesken Charakter. Özdamar weist selbst auf diesen

Umstand hin und erklärt ihn folgendermaßen:

Es gab immer wieder Versuche, Stücke über Fremde zu schreiben. Die soziale Rol-

le des Türken zu dieser Zeit war die Rolle des armen Mannes. Daher machte man

immer mitleidige Stücke. Auch die Türken selbst schrieben traurige Stücke, denn es

waren nicht die Betroffenen, die sie schrieben, sondern die Intellektuellen, die hö-

heren Schichten, die etwas über die Türken inszenieren durften. Und sie sahen in

diesen Menschen bemitleidenswerte Geschöpfe. Ich sah die Leute nicht so. […] Ich

suchte auch das Burleske ihrer Situation. Denn ich sah diese Menschen nicht als ar-

me Tiere, sondern als Helden. Ich empfand, dass dieseMenschen Helden waren, diese

erste Generation, die für viele Leute unsichtbar war. […] Und dann wollte ich diesen

Unsichtbaren sozusagen etwas Stimme geben. (Ebd.)

Das Burleske der Darstellung wäre also als Reaktion auf die Darstellungsweise der so-

genannten Betroffenheitsliteratur jener Tage zu verstehen, wobei Özdamar – ähnlich

wie Dikmen im Bereich von Satire und Kabarett – bemüht war, den Zirkel des sich-Er-

barmens, der Menschen zu bemitleidenswerten Kreaturen reduziert, zu durchbrechen.

Überhaupt liegen das Tragische und das Komische im türkischen Theater oft nah bei-

sammen, und auch für Özdamar scheint ein burlesker Held keinWiderspruch in sich zu

sein. Ein Bezug, den sie in diesem Zusammenhang anstellt, ist der zu Jakob Christof-

fel von Grimmelhausen: »Bei Karagöz […] bin ich sicher, dass Simplizissimus eine große

Rolle spielte. DasWerk hat mich befreit. Ich mochte die Sprache und dass er immer auf

demWeg ist indiesemDreißigjährigenKrieg,dass er eineburleskeFigur ist.Unddashat

mich beeinflusst, ist mit reingeflossen in die Arbeit.« (Ebd.) Von unkritischer Naivität

zeugt dieDarstellungdes gastarbeitendenKaragöz also keineswegs;Özdamars kritische

Intention ist aber entwederzusubtil oder–wie imKontextdes türkischenSchattenspiel-

tradition ebenso gut anzunehmen ist – zu offensichtlich, um in jedem Fall bemerkt zu

werden.Demirkan alswestlich ausgebildeter Schauspielerin fehlte diese Verbindung of-

fenbar. Bevor ich vor diesemHintergrund auf die Inszenierung zu sprechen komme, sei

zunächst die Linie der Rezeption weiterverfolgt.

In einem Artikel, den Özdamar im Februar 1992 für Die Zeit verfasste, beschreibt sie

verschiedene Eindrücke und Erfahrungen während der Vorbereitung und Inszenierung

54 Demirkan bestätigte dies in einem Gespräch, das ich mit ihr am 16. Februar 2003 in Köln führte.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

ihres Stücks, von denen eine Episode hervorgehoben sei: Hier schildert sie, wie Günter

Rühle, der Intendant des Frankfurter Schauspielhauses, vor der Premiere von »Karagöz in

Alamania«Handzettel verteilen ließ,die dendeutschenZuschauerndieRezeptiondieses

unkonventionellen Stücks erleichtern sollten – ohne diese Aktion allerdings im Vorfeld

mitÖzdamarabzusprechen.EinExzerpt ausdiesemBegleitschreiben liest sichwie folgt:

Manchmal werden Sie sich im Verlauf des Stückes fragen: Wo ist nun wo? Sind wir

in der Türkei, sind wir in Alamania? Es ist das nicht nur der Ausdruck für das im-

merwährende Hin und Her der Menschen zwischen dem Heimat- und dem Gastland,

sondern auch ein Abbild ihrer inneren Situation. Vielleicht haben Sie einige Mühe,

sich die Szenen zu gliedern; sie sind nicht logisch geordnet wie in den uns vertrauten

Theaterstücken, sie fließen ineinander, arbeiten mit vielen Abkürzungen, schnellen

Zeitsprüngen, verlassen sich auf den Charme der Darsteller. Was wir versuchen, ver-

lässt die Gewohnheiten unseres Theaters […] Wir danken Ihnen für Ihr Interesse an

unserem Versuch. (Zit. in Özdamar, »Schwarzauge«)

Özdamar erwähnt diesen Vorfall ohne weiteren Kommentar. Doch die Weise, wie sie

Rühle und seine eigenwillige Handlung einführt, verdient Beachtung: »Der Intendant

war ein netter Mann, er liebte die Arbeit«; und dann: »Vor der Premiere ließ das Thea-

ter, ohne mich vorher zu fragen, aus Liebe zu diesem Stück an die Zuschauer ein Flug-

blatt verteilen, in dem das Theater versuchte, das Stück zu erklären.« (Ebd.) Özdamar

heißt das Vorgehen weder gut noch kritisiert sie es, doch auffällig ist, dass sie zweimal

dasWort ›Liebe‹ gebraucht: Dem freundlichen, namenlos bleibenden Intendanten lagen

Özdamars Stück und ihreTheaterarbeit offenbar sehr amHerzen. Das unangekündigte

Eingreifen erscheint in dieserDarstellung gleich einemAkt höherer Gewalt, Rühle selbst

wie eine gütige Gottfigur, beziehungsweise das personifizierte deutsche Theater. Auch

zehn Jahre nach ihrem Zeit-Artikel verlieh Özdamar weiterhin ihrer Überzeugung Aus-

druck, dass der Intendant damals nur die besten Absichten gehegt hätte: »Rühle wollte

mir bestimmt helfen. Er mochte meine Arbeit.« (Persönliches Interview 2002)

Wenn man etwaige ironische Untertöne überhört, so erweckt Özdamars Beschrei-

bung des Vorfalls fast den Eindruck, dass das eigenwillige Eingreifen des Intendanten

seine Berechtigung hatte, eventuell sogar notwendig war, um die Zuschauer auf etwas

Unvertrautes vorzubereiten und ihrem Verständnis auf die Sprünge zu verhelfen. Öz-

damar erwähnt den experimentellen Charakter der Inszenierung sowie ihr Anliegen,

die existentielle Fremdheit der türkischen Gastarbeiter adäquat in Szene zu setzen, was

mitunter zu chaotischen Zuständen auf der Bühne geführt hätte (vgl. ebd.). So betrach-

tet, scheint Rühles Sorge nicht ganz unverständlich. Und doch fällt es schwer, in seinem

Eingreifen nicht auch eine bevormundende Geste zu sehen. David Horrocks und Frank

Krause weisen in ihrem Kommentar zu Özdamars Artikel in aller Schärfe auf die diskri-

minierende Komponente von Rühles ›Liebesdienst‹ hin:

The gesture, however well meant, in practice encourages support for the stereotyped

view of Western logic on the one hand, and Oriental, perhaps even feminine, irra-

tionality on the other. In addition, the very wording encourages an ›us and them‹

approach to culture. […] [T]he effects of such loving care prove just as restrictive and

reductive as hostile prejudice. (S. 67f.)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 149

Ich halte diese Kritik durchaus für gerechtfertigt: Der Intendant stand offenbar unter

dem Eindruck, das deutsche Publikum vor Özdamars Theaterstück zumindest warnen

zumüssen, um spätere negative Reaktionen (die er deutlich antizipierte) bereits imVor-

feld einzudämmen.Man könnte behaupten, dass es Rühle um eine Art Schadensbegren-

zung ging. Dabei muss betont werden, dass diese vorangestellte Erklärungshilfe seitens

derTheaterleitung der Intention der Inszenierung völlig zuwiderlief. Özdamar erklärt:

Ich wollte, dass man den Leuten nicht mit Mitleid begegnet, sondern in einer Fremd-

heit. Denn ich meinte, die wahre Begegnung fände dann statt, wenn man sich in der

Fremdheit begegnet. Wenn man sagt: »Ach so, das sind Fremde, und die verstehe ich

nicht.« Denn sonst sagt man ja immer: »Ja, das verstehe ich, das sind Türken, die sind

die Ärmsten, die immer putzen müssen.« Aber das reicht nicht. Das sind Metaphern,

die man nicht versteht. Man muss eine Neugierde erwecken, dass dahinter auch eine

Kultur steht. Und ich inszenierte »Karagöz« dann auch so, dass man viele Sachen nicht

sofort verstehen konnte. (Persönliches Interview 2002)

Das Befremdliche, Chaotische war also ein durchaus beabsichtigtes, zentrales Element

der Inszenierung: Da es darum ging, das existentielle Ins-deutsche-Leben-Geworfen-

sein der Gastarbeiter auf die Bühne zu bringen und dem Publikum gefühlsmäßig zu

vermitteln, war eine leichte, beziehungsweise vollständige Verständlichkeit keinesfalls

angestrebt.Die vorbereitendenWorte Rühles, seine Erklärungen zumAblauf des Stücks

und den verschiedenen Figuren entkräftigten damit den intendierten Effekt und deuten

an, dass er Özdamars Absicht und die künstlerische Methode ihrer Theaterarbeit über-

haupt nicht begriffen hatte. Die gälte besonders, falls er, wie Horrocks/Krause anmer-

ken, einen Dualismus zwischen türkischen und deutschen kulturellen Traditionen eta-

blieren wollte. Rühles eigene Position ist im Handzettel übrigens nicht ohne Weiteres

bestimmbar: Einerseits spricht er von »unserem Versuch« und stellt sich damit hinter die

Aufführung; andererseits grenzt er sie jedoch auch von »den uns vertrautenTheaterstü-

cken« ab und gesellt sich hierdurch in die Reihen der Außenstehenden.

Jedenfalls sandte Rühle mit seinem Begleitschreiben, wohl durchaus unintendiert,

Signale: Nicht nur nahm er damit Einfluss auf die Rezeptionshaltung der Kritiker und

legte ihnen bestimmte Stich- oder Schlagworte in den Mund (zahlreiche Rezensenten

sprachen etwa von einem »Versuch« oder »Experiment«, ohne dies näher zu erklären);

seine autoritäre Intervention leistetemeinesErachtens aucheinernachlässigenund teils

regelrecht herablassenden Behandlung des Stückes Vorschub. Die Rezensenten fanden

in der Reaktion des Intendanten eine Bestätigung, wenn nicht gar eine Rechtfertigung

für ihr eigenes Gefühl der Entfremdung angesichts eines unkonventionellen Theater-

stücks. So fiel es ihnen umso leichter, das Stück als einen Fehlversuch abschreiben. Es

ist auffallig, wie oberflächlich die meisten Beschreibungen sind, beziehungsweise wie

unwesentlich sie über die Rühles Stichworte hinausgehen. Nur in den allerwenigsten

Fällen sind Bemühungen zu erkennen, das Stück einer eingehenderen Betrachtung zu

unterziehen, einmal ganz zu schweigen von einer kritisch fundierten Analyse. Konfron-

tiert mit einer Aufführung, die ihren vorgefertigten Erwartungen und Leitmaßstäben

nicht entsprach, reagierte die Mehrzahl der Kritiker verstört bis verärgert und applau-

dierte Rühle für seinen Rettungsversuch. Nicht selten zeugt der Ton der Kritiken dabei

von einemÜberlegenheitsgefühl der eigenen kulturellen Traditionen und gesellschaftli-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

chen Werte. Dies sei an exemplarischen Textauszügen dokumentiert. Dabei handelt es

sich samt und sonders um Reaktionen auf die Premiere des Stücks vom 6.Mai 1986:55

»Das Programmheft muss man nicht kaufen«,meldete die Frankfurter Allgemeine Zei-

tung, »der Intendant lässt amEingang kostenlos ein paar eng beschriebene DIN-A4-Sei-

ten verteilen, auf denen nicht nur exakt Szene für Szene beschrieben, sondern auch ei-

ne gelungene Interpretation der gesamten Unternehmung geliefert wird«; kurz darauf

spricht der Rezensent auch von einer »Gebrauchsanweisung des Intendanten« (Diehl).

DasTheaterstück sei »nur durch denBegleittext zu verstehen, der den Zuschauern in die

Hand gedrückt wird«, liest man auch an anderer Stelle (Zweig). Die einzige direkte Kri-

tik an der Begleitschrift findet sich in der Frankfurter Zeitschrift Pflasterstrand, die darin

eine »Halbherzigkeit desTheaters« erkennt: »Schauspiel Frankfurt hat diese Produktion

mit großem Aufwand ermöglicht – entschuldigt sich aber gleichzeitig in einem peinli-

chen Brief an die ›verehrten Zuschauer‹ für das Vorhaben.« (Schneider)

In typisch aufreißerischer, doch ansonsten belangloser Manier verkündete die Bild

Zeitung unter demTitel »Gut gemeintes Laien-Theater«, dass dieGeschichte schlicht und

die Bilder verworren seien: »Gebrochenes Deutsch steht für misslungenes Theater. […]

Schauspielerische Leistungen sind nicht zu erwähnen – allerdings sind die türkischen

Laien kaum schlechter als die deutschen Profis.« (»Gut gemeintes Laien-Theater«) Gera-

de die letzte Bemerkung zeugt von einer herablassenden Haltung gegenüber ausländi-

schen Künstlern, denn von einem »Laien« kann etwa im Fall des bekannten türkischen

Schauspielers Tuncel Kurtiz, der im gleichen Jahr auf der Berlinale mit dem Silbernen

Bären ausgezeichnet wurde (vgl. Zweig), gewiss nicht die Rede sein. Anders als die Bild-

Zeitung widmete Die Welt der Aufführung einen langen, dabei aber reichlich nichtssa-

gendenArtikel, der folgendes Resümee bietet: »Das Ergebnis ist niederschmetternd.Ein

Stück ohne Sprache und ohne Konzept, dazu eine Schar von Akteuren, denen es amEle-

mentarsten fehlt.« (Frederiksen)Die größte ›Selbstoffenbarung‹ in Formeiner süffisant-

anmaßenden Kritik leistete sich allerdings Horst Köpke in der Frankfurter Rundschau:

Der Fehler war wohl, dass die Autorin ihr Stück, besser ihre Szenenfolge oder Re-

vue auch selbst inszenierte. Obwohl mit deutschem Theater vertraut, wollte sie den

Deutschen türkisches Theater vorführen. Das ging in der Premiere vor einem über-

durchschnittlich wohlwollenden Publikum einigermaßen gut. Die Schauspielleitung

wusste aber gewiss, was sie tat, als sie allen Besuchern unabhängig vom Programm

einen Zettel mit einem Inhaltsverzeichnis und einer Erläuterung der fremden Thea-

terbräuche in die Hand drücken ließ […] Vielleicht hätte ein deutscher Regisseur der

Aufführung etwas mehr Tiefgang verschafft. So überwiegt Klamauk und Lärm, und

mehr, als wir schon wissen, erfahren wir in der zweieinviertelstündigen […] Auffüh-

rung über die Türken in- und außerhalb unseres Landes nicht. Mit »Ausländer raus«-

Augen betrachtet, könnten durch diese türkische Selbstpersiflage sogar Vorurteile ver-

festigt werden.

DieDeutlichkeit dieser ideologisch-restriktivenDarstellung sollte eigentlich jedenKom-

mentar erübrigen; trotzdemsei auf die augenfälligeKontrastierungvondeutschemTief-

55 Ich danke Barbara Christ vom Verlag der Autoren für die Zusendung dieser Rezensionen aus deut-

schen Zeitungen und Zeitschriften.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 151

gang und türkischer Belanglosigkeit sowie auf die nahezu rassistischen Ressentiments

der letzten Zeilen hingewiesen.

Um an dieser Stelle nicht den Eindruck entstehen zu lassen, dass eine Übereinstim-

mung unter den Kritikern geherrscht habe, die auf ein qualitativminderwertiges Stück,

beziehungsweise auf eine misslungene Aufführung verweist, seien zwei Rezensionen

angeführt, die zumindest im Ansatz eine andere Perspektive erkennen lassen; so etwa

die Kritik in derDarmstädter Zeitung:

Schauspieler aus der Türkei, Spanien und der Bundesrepublik (neben einer griechi-

schen Sängerin und einigen Laien) bilden hier eine heterogene Truppe, wie sie noch

nicht im deutschen Theater zu sehen war. Wobei hier die Heterogenität für eine

theatrale Quasi-Authentizität steht, allerdings auch für ein Aufeinanderprallen un-

terschiedlicher Traditionen und Auffassungen zum Theaterspiel […] ein lohnendes

Wagnis, ein erster Brückenschlag auch auf der Bühne, die (wenn überhaupt) Thea-

terveranstaltungen für türkische Mitbürger nur als Ghettoereignisse kannte. (Franke)

Während Eckhard Franke hier insbesondere die multikulturelle Zusammensetzung der

Gruppe hervorhebt, die für eine bislang nicht gekannte Diversität auf einer deutschen

Bühne sorgte, bot nur die Besprechung in der Saarbrücker Zeitung eine tatsächliche Kritik

des Stückes, das heißt eine Auseinandersetzung mit inhaltlichen und formalen Fragen.

Nach Einschätzung des Rezensenten Lutz Tantow bricht Özdamar...

mit aller Tradition, würfelt die Stationen bunt durcheinander, um das Hin-und-her-

gerissen-Sein zu verdeutlichen. Das Drama wird durch diese Dramaturgie der Orien-

tierungslosigkeit zu einem Traumspiel über die Wirklichkeit. Formal wird eine Syn-

these mit mitteleuropäischen Spielarten des 20. Jahrhunderts angestrebt: Zahlreiche

Verfremdungen weisen auf Brechts Episches Theater, dann bringen lebende Tiere […]

einen Hauch von Naturalismusmit hinein, während sprachliche Anlehnungen ans Ab-

surde Theater zu beobachten sind. Songs, Gedichte, Tänze und Pantomimen runden

die theatralische Vielfalt dieses Spektakels ab. (»Türkischer Eulenspiegel«)

Mögen Tantow auch die vielfältigen Andeutungen und Verweise im Stück auf die Tradi-

tion des türkischen Schattentheaters entgangen sein, so bemüht er sich doch zumindest

umkritischeDistanz undObjektivität,was ihn vor den oberflächlichen Rezensionen der

übrigen Kritiker auszeichnet. Und seine Klassifizierung einer »Dramaturgie der Orien-

tierungslosigkeit« trifft den Nagel auf den Kopf, indem sie Özdamars Absicht gerecht

wird, das Publikum in ihrem Stück mit Fremdheit zu konfrontieren. Denn nur in der

Fremdheit könne, wie ich sie bereits zitierte, »die wahre Begegnung« zwischen Deut-

schen und türkischen Gastarbeitern stattfinden.

»Karagöz in Alamania« mag wenig gemein haben mit traditionellen Bühnenprä-

sentationenmit übersichtlichem Aufbau, geradliniger Handlung und klar gezeichneten

Charakteren; sicherlich ist es aber nicht weniger ›zugänglich‹ als andere Theaterstücke

zeitgenössischer Autoren wie etwa Heiner Müller, Peter Handke oder Elfriede Jelinek.

Was die Theaterleitung und viele Kritiker gleichermaßen zu irritieren schien, waren

bestimmte türkische – oder als ›türkisch‹ vermutete – Elemente in der Inszenierung

sowie Özdamars kulturelle Herkunft, die sie, wenn nicht gleich disqualifizierte, so doch

wenigstens suspekt machte. Denn, um provokant mit Şinasi Dikmen zu fragen: »Seit

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

wann verstehen die Türken etwas vonDichtung? Vielleicht seit sie in Deutschland sind!«

(Knoblauchkind, S. 85) Eine derartige Haltung scheint zumindest in Köpkes Diktummit-

zuschwingen, dass Özdamar, obwohl sie das deutsche Theater kannte, den Deutschen

»türkischesTheater vorführen« wollte. Das konnte aus der engenWarte dieses Kritikers

nicht gut gehen, konnte nicht einmal in einem richtigen Stück, sondern höchstens einer

»Szenenfolge oder Revue« resultieren.56

Abgesehen von den bereits angesprochenen inhaltlichen undmotivischenMerkma-

len, welcher künstlerisch-dramaturgischen und sprachlichen Mittel bediente sich Öz-

damar nun eigentlich in der Inszenierung, die die deutsche Kritik derart bestürzten? In

ihrer Eigendarstellung handelt das Stück, wie erwähnt, von der Erfahrung der Migrati-

on, von der Tür zwischen zwei Kulturen, Ländern und Sprachen, durch die der Migrant

gehen oder auch nicht gehen kann, und davon, was mit der Heimatkultur und der Mut-

tersprache geschieht, wenn man zu häufig durch diese Tür geht. Genau diese Aspekte

fanden auch in Özdamars Bühnenrealisation Ausdruck,was seitens der Kritik als ›chao-

tische Zustände‹ reflektiert wurde.Wie die Rezensionen veranschaulichten, beschränk-

ten sich die meisten Kritiker darauf, ihrer Befremdung Ausdruck zu verleihen; kaum ei-

ner machte sich die Mühe, die Hintergründe des Stückes zu beleuchten oder auch nur

das Bühnenbild kohärent zu beschreiben. Özdamar selbst äußert sich zum Bühnenauf-

bau und der Dramaturgie ihrer Inszenierung wie folgt:

Man sah auf die Bühne und zugleich auch hinter die Bühne. Da gab es Tische, Stühle,

an denen Schauspieler oder Tiere saßen. Und man sah auch die Kostümbildner, die

Maskenbildner, die Arbeit hinter der Bühne. Dieses schnelle An- und Ausziehen […]

[I]ch wollte die wesentliche Arbeit auf der Bühne zeigen. Der Bühnenbildner hatte

eine Art Funduskulisse hergestellt. Vorne sah das also wie ein Fundus aus, Kleider in

drei Stockwerken, alte Kostüme hingen dort. Und dann gab es noch Hunderte von

Glühbirnen. Wir machten die gesamte Beleuchtung nur mit diesen Glühbirnen. Wir

wollten mit diesem Aufbau zeigen, dass diese Menschen keine Bühne mehr haben,

sondern nur einen Fundus, einen Wartesaal. Sie ziehen Kostüme an und aus, sagen

etwas, verschwinden wieder. Und hinten sieht man dann die konkrete Arbeit. Und

56 Wie so häufig wiederholte sich die Geschichte auch hier. Fünf Jahre nach diesem Vorfall, der die

Ignoranz und Voreingenommenheit deutscher Kritiker entlarvte, wogte erneut eine peinliche De-

batte um Özdamar, in der sich die Kritik ebenso bloßstellte: Als Özdamar nämlich 1991 mit einem

Exzerpt aus ihrem damals noch unveröffentlichten Roman Das Leben ist eine Karawanserei am In-

geborg-Bachmann-Preis Wettbewerb teilnahm, kam es zu ähnlich herablassenden und ausgren-

zenden Reaktionen von Seiten einiger Juroren und nach der Preisverleihung an Özdamar auch

durch die Presse. Karen Jankowsky leistet in ihrem Artikel »›German‹ Literature Contested« von

1997 eine Aufarbeitung dieser Debatte und argumentiert, dass der deutschen Kritik schlichtweg

das passende Instrumentarium–will heißen: erweiterte Bewertungskategorien – fehle, um einem

interkulturellen Text wie Karawanserei überhaupt gerecht werden zu können. Sie beklagt, dass sich

die Urteile der Kritiker in »orientalizing platitudes« erschöpften, und befindet: »The superficial in-

terpretations of Özdamar’s text reflect a lack of preparation on the part of the critics for reading

inclusively« (S. 270f.). Die Rückständigkeit deutscher Literaturkritiker sei auf deren anhaltenden

Widerstand gegen jede Erweiterung des Kanons zurückzuführen. Jankowsky fordert die Kritiker

auf, ihr binäres Oppositionsdenken zu hinterfragen und in einen multikulturellen Dialog zu tre-

ten.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 153

dann kommen sie wieder nach vorne und versuchen, sich zu äußernmit einer Sprache,

die man nicht richtig versteht. Aber man fühlt, dass es um etwas Existentielles geht.

Man fühlt es! Alles ist nur gefühlt. Aber man versteht es nicht unbedingt. Es ist wie

eine verrückte, funktionierende Theatermaschine.57

Gemäß dieser Beschreibung verwandelte Özdamar die Bühne also in einen höchst sym-

bolischen Raum, der zugleich das Schauspiel und die dahinterstehende Theaterarbeit

auf die Bühne brachte, und in einer an ihren Mentor Heiner Müller erinnernde Thea-

termaschine resultierte, welche sich gleichsam selbst preisgab.58 Die Nähe zu Brechts

Epischem Theater ist hier besonders deutlich. Es war Özdamars Absicht, mittels der

Verfremdungstechnik konventionelle Sichtweisen – hier in Bezug auf das Gastarbeiter-

bild – zu durchbrechen und dadurch beim Zuschauer Lernprozesse zu initiieren. Ihr

»Karagöz« ist in diesem Sinne trotz aller komischen Elemente und trotz seines schwer

verständlichen Sprachwitzes ein sozialkritisches Stück. Gleichzeitig griff sie auch auf

Praktiken des Orta Oyunu zurück, wo – dies ist einer der Berührungspunkte zwischen

Brechtunddieser traditionellen türkischenTheaterform–dieTheaterarbeit ebenfalls of-

fen sichtbar vonstatten ging. Özdamars Dramaturgie der Orientierungslosigkeit besaß,

wie ihre Beschreibung zudem andeutet, auch eine sprachliche Komponente. Ich möch-

te diesen Aspekt abschließend genauer betrachten, da Özdamars kreativer Sprachge-

brauch und ihre Technik der Überführung türkischer Kulturtraditionen – was Demir-

kan als ›folkloristisch‹ auslegte – eng miteinander verwoben sind. Beides trifft sich in

derFigurdesKaragöz,desGrenzgängersundProvokateursdes traditionellen türkischen

Theaters,der sich inÖzdamarsStücknachDeutschlandaufmacht,dort abernur ›Alama-

nia‹ vorfindet.

Özdamar verfasst ihreWerke fast ausschließlich in deutscher Sprache, und auch ihr

»Karagöz«-Stück, das nicht lang nach ihrer zweiten Ankunft in Deutschland entstand,

bildet hier keine Ausnahme.Dabei war es sicherlich kein Zufall, dass sie sich ausgerech-

net der Figur des Karagöz bediente. In ihrem Roman Das Leben ist eine Karawanserei aus

dem Jahr 1992 nimmt die Erzählerin, Özdamars Alter Ego, an einer Stelle auf die alte

Schattenspieltradition Bezug:

Karagöz ist ein Zigeuner oder Bauer, Hacivat ist ein Staatsmann, Lehrer vielleicht, und

sie sprechen und verstehen sich immer falsch. Dann lachen die Menschen. Im Schat-

tenspiel gibt es Juden, Griechen, Armenier, Halbstarke, Nutten, jeder spricht einen

anderen Dialekt, jeder ist ein anderes Musikinstrument, redet nach seiner eigenen

Zunge und versteht die anderen nicht… (S. 157)

Sprachliche Vielfalt (Dialekte, Soziolekte, Akzente), Sprachspiele und Sprachverfrem-

dung jeder Art sind, wie ich in Kapitel 2.2 darstellte, kennzeichnend für die Karagöz-

Tradition. Özdamar hebt diesen Aspekt hervor, wenn sie anmerkt, dass jeder hier nach

seiner eigenenZunge spreche.Sie erläutert: »DasSchöne ist,dass es inKaragözundauch

in Orta Oyunu um Missverstehen geht. Da sind verschiedene Nationalitäten vertreten

57 Diese Beschreibung gab mit Özdamar in unserem Telefongespräch vom 28. Februar 2001.

58 Heiner Müller war zu Özdamars Zeit an der Volksbühne dort als Dramaturg angestellt. Sie hospi-

tierte, wie bereits erwähnt, unter anderem in seinem Stück »Die Bauern«. Daraus entstand eine

langjährige Verbindung.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

– Juden, Türken, Kurden, Griechen aus der Türkei – und die kommen alle zusammen

und verstehen einander nicht.Und durch diesesMissverstehen entwickelt sich eine Sze-

ne.« (Persönliches Interview 2002) Insbesondere die Karagöz-Figur ist in der türkischen

Theatertradition als disruptiver Sprachspieler angelegt, indemsie es sich in ihrer schein-

barenNaivität leisten kann,herrschendeOrdnungen zuhinterfragen.DieseEigenschaft

oder dieses Potential führt Özdamars Protagonist gleichsam in seinemGepäckmit sich.

Sprachvariationen sind zentrale Elemente in »Karagöz in Alamania«. Schon dieser

frühe Text weist all jene sprachlichenMerkmale auf, die in den 1990er Jahren Özdamars

literarischen Ruhm begründen sollten. Doch waren die Reaktionen auf ihren eigenwilli-

gen Schreibstil zunächst von Irritation undUnverständnis geprägt; ich verweise hier vor

allem auf den Rezensenten, der, ohne dies kritisch zu reflektieren, gebrochenes Deutsch

mit misslungenem Theater gleichsetzte. Die Kulturwissenschaftlerin Umut Erel schil-

dert die Praxis deutscher Kritiker, sprachliche Unregelmäßigkeiten einseitig als ›fehler-

haft‹ zu ahnden, folgendermaßen:

Die kreativen Potentiale solcher Mischformen werden ausgeblendet. Die Hochspra-

che ist die Literatursprache und verkörpert als solche die nationale Kultur. Dieser Pa-

thologisierung liegt das Ideal einer reinenHochsprache zugrunde, die neue Sprachfor-

men, wenn sie ›von Außen‹ – d.h. von Ausgeschlossenen – kommen, nur als ungenü-

gende und degenerierende Mischformen einordnet. Ob ›Ausländerdeutsch‹, ›Deutsch

mit Akzent‹, oder ›gemischt sprechen‹, diese Sprachformen werden nicht als kulturel-

le Innovationen gesehen, sondern als soziale Probleme abgewertet und dem Bereich

von ethnisierter Alltagskultur zugeordnet. Den Sprechern und Sprecherinnen wird die

kulturelle Kompetenz abgesprochen. (S. 182f.)

Entgegen dieser Einschätzung, die jeden ungewohnten Sprachgebrauch seitens nicht-

deutscherKünstler zwangsläufig als sprachliche/kulturelle Inkompetenz disqualifiziert,

betrachtetÖzdamar ›Unregelmäßigkeiten‹ inder Fremdsprache alswesentlichenTeil ih-

rer Identität und kultiviert sogenannte ›Fehler‹ und ›Akzente‹ als eine künstlerische Aus-

drucksform. Sie drückt dies wie folgt aus: »Identität liegt im Akzent und auch in den

Fehlern. Wir sind die Fehler. Die Fehler, die wir machen, das sind wir. Das ist unsere

Identität.« (Persönliches Interview 2002) Kritiker sprechen in diesem Zusammenhang

inzwischen anerkennend vonÖzdamars »excellent but flawedmastery of German« (Bird

S. 159) und attestieren ihrer Sprache eine »transformativeDynamik« (KonukS. 85), die es

vermag, »Bilder aus den Zwischenwelten von Sprachen« zu entfesseln (ebd. S. 90). Zur

Erläuterung ihrer Sprachintention im Karagöz-Stück ist eine Episode aus den späten

1970er Jahren bedeutsam, welche Özdamar 1994 in einem Interview als Visiting Writer

an der Keele University so wiedergab:

[A]t that time, I often traveled back to Turkey by train, finding myself together with

Greeks, Yugoslavs, Turks and Bulgarians, all migrant workers. Their common language

was German. They would sing love songs and then try to translate them from their

own language into German. They made mistakes, of course, but the German they

spoke was devoid of clichés, and came out almost like poetry as they struggled to

express the images of their mother tongues in this new language. And this, as I now

realised, was the language of some five million Gastarbeiter. If I wanted to write a

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 155

play about their experience, and I did, I knew it would have to be written in this new

language. (Özdamar, »Living and Writing«, S. 47)

AnandererStelle ergänzt sie: »Und ichhabeFehlerdeswegenauchalsKunstformbenutzt

und damit gespielt, z.B. inKaragöz.« (Zit. inWierschke S. 267) Es ist also eine neue, völlig

andere deutsche Sprache, die Özdamar unter Gastarbeitern auszumachen glaubt, eine

Sprachemit poetischenQualitäten,die sie in ihrer eigenenKunst einfangenund auf die-

se Weise in den alltäglichen Sprachgebrauch eine Priese Fremdheit hineinschmuggeln

möchte. Ihren Stil kennzeichnet Özdamar als »Sprachdadaismus« und erläutert: »[E]s

ist schwer zu verstehen, aber das war meine große Absicht, weil die Begegnung ja erst

stattfindet, wenn die Fremdheit wahrgenommen wird.« (Zit. in Bürgi) In ihrer Mono-

grafie Identitäten im Prozess (2001) illustriert die Literaturwissenschaftlerin Kader Konuk

Özdamars besonderen Sprachduktus wie folgt:

Özdamar ›denkt‹ auf türkisch und schreibt auf deutsch; damit integriert und löst sie

ihre Muttersprache so in die deutsche Sprache auf, dass Spuren ihrer Migration auf

stilistischer Ebene sichtbar bleiben. Die Autorin irritiert durch sprachliche Verflech-

tungen und Verdrehungen. Sie entfremdet die deutsche Sprache und damit das Me-

dium, durch das sich Kultur vermittelt. (S. 91)

Özdamars türkischeWörtermachen sich gleichsam auf denWeg undmigrierenmit der

Autorin gemeinsam nach Deutschland. Das hat Auswirkungen auf die deutsche Spra-

che, doch zugleich bleiben auch die türkischenWörter von ihrerWanderschaft nicht un-

berührt. Wie die Erzählerin in ihrer Geschichte »Großvaterzunge« bemerkt: »Bis diese

Wörter in deinemLand aufgestanden und zumeinemLand gelaufen sind, haben sie sich

unterwegs etwas verändert.« (Mutterzunge, S. 27) Özdamars künstlerischer Ausdruck, so

ließe sich resümieren, trägt ins deutsche Idiom gleichsam ein türkisches Sprachgefühl,

eine ›Akzentuierung‹ hinein, hybridisiert es dadurch und entfremdet es seiner selbst.

Doch auch die türkischenWorte – und in Analogie dazu kulturelle Traditionen – erfah-

ren indiesemProzess eineVeränderung,werden ständig hinterfragt undnie einfachnur

übernommen.

Dies vollzieht sich in »Karagöz in Alamania« anhand der Titelfigur auch auf einer

symbolischen Ebene.59 Özdamars Protagonist lässt sich in diesem Sinne selbst als ein

entwurzeltes kulturelles Zeichen deuten, das im Verlauf seiner Migration von einem

Kulturkontext in den anderen seine Bedeutung verändert, ohne sich dabei allerdings

den neuen Gegebenheiten ganz anzupassen.Während diese Figur in der Türkei für eine

bestimmte Theatertradition mit ihrer eigenen Philosophie, Ästhetik und Theaterpraxis

stand, die den Zuschauern bekannt war und ihnen einen Interpretationskontext vor-

gab, fällt dieser erklärende Rahmen in deutscher Umgebung nicht nur weg, sondern

59 Hier sollte Erwähnung finden, dass in Özdamars Inszenierung die Rolle des Şemsettin mit ei-

nemDeutschen, demFassbinder-Schauspieler Volker Spengler, besetztwar. DenKaragöz dagegen

übernahm Tuncel Kurtiz, der schon am Schaubühnen-Projekt mitgewirkt hatte. Diese Konstellati-

on eröffnet interessante Darstellungsmöglichkeiten, auchwenn erwähnt werdenmuss, dass diese

Rollenverteilung (philosophischer Deutsche und eher emotional agierender Türke) auch gewisse

Klischeebilder bedient, wie sie im Kabarett in Überzeichnung präsentiert und reflektiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

wird dazu noch von einer anderen, einheimischen Tradition ersetzt: der des Kasper-

le-Theaters. Diese bietet zwar gewisse Parallelen (da der deutsche Kasper oder auch

Hanswurst ebenso ein subversives Potential besitzt und mit der Sprache spielt), doch

als eine ›orientalische‹ Variante der deutschen Spielform lässt sich Özdamars Karagöz

trotzdem nicht begreifen.60 Einerseits ist so ein Wissen um die türkische Tradition des

Schattenspiels für das Verständnis der Figur unerlässlich; andererseits ist es jedoch

ebenso wichtig, diesen Bezugsrahmen nicht absolut zu setzten. Denn wie Özdamar hat

auch ihr Karagöz einen weiten Weg hinter sich, trägt zwar weiterhin die Spuren seiner

Herkunft, doch ist zugleich auch der Einschränkungen enthoben, die ihn in der Türkei

festschrieben.61 So wie Deutschland durch Karagöz zu ›Alamania‹ wird, bleibt in ihrer

Adaption auch Karagöz nicht die alte Schattenfigur. Denn im Umgang mit kulturellen

Traditionen ist Özdamar weder ehrfürchtig noch kleinlich: »Das ist mein Bruder und

mit dem kann ich ja dannmachen, was ich will.« (Persönliches Interview 2002)62

ZuBeginndiesesAbschnitts erwähnte ichmit FeridunZaimoğludienächstenGeneratio-

nen türkischstämmiger Künstler in der BRDund verwies in diesemKontext auf den gro-

ßen Einfluss, den Özdamar auf die weitere Entwicklung der türkisch-deutschen Kunst

ausübte. Abschließend möchte ich auf diesen Punkt zurückkommen, zumal Özdamar

selbst bis heute aktiv ist und diese Entwicklung somit nicht nur anregte, sondern sie

auchweiterhinmitgestaltet.DabeiwirddieAbfolgederGenerationen,diemich indieser

Studie durchgehend beschäftigt, in ihren Dramen geradezu programmatisch durchge-

spielt.

Von Özdamar liegen bislang drei deutschsprachige Dramen, »Karagöz in Alamania«

(1982), »Keloğlan in Alamania« (1991) und »Noahi« (2002) sowie unter demTitel »Karriere

einer Putzfrau. Erinnerungen an Deutschland« (1990) eine Theaterszene vor. Zwischen

den einzelnen Dramen liegen jeweils etwa zehn Jahre, und wie bei Özdamars Erzähl-

texten ist auch hier die kontinuierliche Weiterentwicklung eines Themas erkennbar:

Während »Karagöz in Alamania« (ebenso wie »Erinnerungen einer Putzfrau« aus Sicht

einer weiblichen Protagonistin) in den achtziger Jahren die Zerrissenheit der frühen

Gastarbeiter zwischen zwei Ländern, Kulturen und Sprachen dramatisiert, behandelt

»Keloğlan in Alamania« im darauf folgenden Jahrzehnt die Lebenssituation der zweiten

Generation, deren Entfremdung von den Eltern und ihren problematischen rechtlichen

60 Ein wesentlicher Unterschied liegt schon darin, dass das Karagöz-Spiel sich an ein erwachsenes

Publikum richtet. Der Bezug zu Kasper bietet daher neben neuen Deutungsmöglichkeiten v.a. An-

lass für Missinterpretationen. Für eine eingehende Behandlung der Verbindung zwischen beiden

Figuren vgl. Christiane Schrübbers Band Kasper, Karagöz, Karagiosis: politisches Theater auf der Pup-

penbühne (1985).

61 Dass die Migration nach Deutschland für Özdamar eine sprachliche/künstlerische Befreiung be-

deutete, führte sie unter anderem 1999 in ihrer Dankrede zur Verleihung des Chamisso-Preises

aus. In den 1970er Jahren sei sie in der türkischen Sprache unglücklich geworden, da damals »Wort

gleich Mord« bedeutete und man für Wörter eingesperrt werden konnte. Erst nachdem sie emi-

griert war und, wie sie es ausdrückt, ihre Zunge ins Deutsche gedreht hatte, lebte sie wieder auf

(vgl. »Meine deutschen Wörter«, S. 128ff.).

62 Allerdings beziehen sich diese Worte auf Keloğlan, den Protagonisten ihres zweiten Dramas aus

dem Jahr 1991, mit dem Özdamar ein vergleichbar ›geschwisterliches‹ Verhältnis pflegt.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 157

Status innerhalb der deutschen Gesellschaft. In dem abermals ein Jahrzehnt später

erschienenen Kinderstück »Noahi« verlagert sich die Handlung ganz von Fragen der

sprachlichen und kulturellen Integration weg; auch der deutsche gesellschaftliche Kon-

text ist hier nicht weiter thematisiert (was sich bereits im fehlenden »in Alamania« im

Titel andeutet). Da die Protagonisten aber zwei Kinder sind, liegt ein Bezug zur dritten,

nunmehr ›akklimatisierten‹ Türkengeneration in Deutschland nahe. Die Darstellung in

den drei Dramen trägt somit, wie ich argumentierenmöchte, in ihrer Abfolge Özdamar

Drei-Generationen-These Rechnung, welche sie verschiedentlich ausführte, so auch in

dem Interview, das ich 2002mit ihr führte:

Ich sehe die erste Generation als einen Baum, der sich aus der Erde löst und nach

Deutschland kommt, sich hier wieder einpflanzen, also für sich Erde finden will, aber

auch immer Sehnsucht danach hat, in die Heimat zurückzukehren. Diese Menschen

der ersten Generation waren zwar hier abwesend, aber trotzdem blieben sie auch

dort, denn ihr Plan war es ja, irgendwann wieder in die Türkei zurückzukehren. Die

zweite Generation wiederum sagte: »Wenn meine Eltern gehen, dann gehe ich auch.«

Und erst die dritte Generation sagte dann: »Ich gehe nicht, ich bleibe. Das hier ist mein

Land.« Die richtige Emigration fängt erst jetzt an, in den letzten zehn Jahren. Denn

die früheren Generationen waren noch nicht recht entschlossen, hier zu bleiben.

Laut Özdamar war der Blick der frühen Gastarbeitergeneration also stets mit Verlangen

auf die alte Heimat gerichtet; die Kinder dieser Gastarbeiter warenmit demMythos der

anstehenden Rückkehr in die Heimat der Eltern aufgewachsen undmussten diesen zu-

erst überwinden; erst deren Kinder begriffen endgültig, dass Mythos und Realität nicht

miteinander übereinstimmten und dass Deutschland ihnen zur Heimat geworden war.

Erst diese dritte Generation von Türken in Deutschland ist in Özdamars Anschauung

wirklich angekommen und kann ihre Kraft und kreative Energie auf die Kunstproduk-

tion richten. In einem Gespräch erzählte Özdamar mir die gleiche Geschichte in einer

Variante, die sich direkt auf Künstler bezog:

Bis aus den Generationen Künstler herauskommen, dauert es eine Zeit. Das ist ein

Prozess. Die erste Generation kommt ins Land, will aber immer zurück, Jahr für Jahr.

Sie arbeitet hier und ist trotzdem verbunden mit ihrem Dorf. Danach kommt die

zweite Generation. Sie kämpft darum zu vergessen, woher sie gekommen ist. Und die

dritte Generation will sich dann wieder erinnern, woher sie gekommen ist, und stellt

Fragen und leistet archäologische Arbeit – und in dem Moment kommen Künstler

raus. Das dauert seine Zeit.63

Dies bedeutet freilich nicht, dass die ersten zwei Generationen keine Künstler hervor-

gebracht hätten –Özdamar und Pazarkaya selbst bieten hier die besten Gegenbeispiele;

unddoch istÖzdamarsGenerationenthese insofernnicht vonderHandzuweisen,als sie

63 Özdamar gabmir diese Beschreibung in unseremTelefongespräch vom 28. Februar 2001. Vgl. hier-

zu auch Pazarkaya, der Mitte der achtziger Jahre anmerkte, dass türkische Künstler (wie er selbst)

es sich bislang nicht hätten leisten können, auf einen Brotberuf zu verzichten und sich allein durch

ihre Kunst zu ernähren (»Die Fremde« S. 100ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

zur Erklärung beiträgt, warumdie türkisch-deutsche Kunstszene seit Mitte der neunzi-

ger Jahre einen derartigen Aufschwung erlebt: Das Jahr 1995 brachte einen Durchbruch

imBereich der Literatur, unter anderemmit Publikationen von FeridunZaimoğlu, Selim

Özdoğan und Kemal Kurt, und besonders Zaimoğlus Kanak Sprakwurde zumManifesto

einerganzenGeneration;die Jahre 1996/1997wiederumstehen,wie ich inKapitel 4 zeigen

werde, für einen grundlegendenWandel imKabarett; 1998wurde zum Jahr des türkisch-

deutschen Films mit Produktionen von Fatih Akin, Kutlug Ataman und Hussi Kutlucan

(vgl. Göktürk S. 16); und auch imTheater vollzogen sich, wie bereits angedeutet und wie

ich gleichnochweiter ausführenwerde, in den vergangenen JahrenweitreichendeNeue-

rungen.

Die zweite Hälfte der 1990er Jahre war somit eine Periode, als die türkisch-deutsche

Kunstszene, teils angetrieben durch eine neue Generation, ›zu sich selbst‹ zu finden und

neue Themen und Formen zu erforschen begann, und dadurch restriktive Klassifizie-

rungen wie »Gastarbeiter-Literatur« endgültig überwinden konnte. Diese Entwicklung

verweist nicht zuletzt auch auf einenWandel in der deutschen Rezeptionshaltung.

3.5 Jenseits von Berlin

Türkische Theaterprojekte entstanden ab Mitte der 1970er Jahre ebenso wie in Berlin

auch in den meisten anderen deutschen Städten mit einem hohen türkischen Bevölke-

rungsanteil. Stenzaly hatte in seiner Studie von 1984 recht generalisierend vermerkt: »In

Westdeutschland ist der Freizeitcharakter der türkischen Laienschauspielgruppen bzw.

die pädagogische und soziale Funktion des Theaterspiels stärker ausgeprägt als in Ber-

lin.« (S. 135) Er erwähnte eine Reihe von Gruppen, von denen stellvertretend folgende

genannt seien: dasMünihHalkTiyatrosu (Münchner Volkstheater), dieTheatergruppe des

Türkischen Jugendvereins München, das TürkischeTheater Nürnberg und die Nürnberger

Theaterkommission des Vereins für türkische Volkskunst und Literatur sowie die Kölner

HalkSahnesi (Volksbühne) (ebd. S. 136f.).Da außer imFall des Tiyatroms nie eine kontinu-

ierliche Förderung seitens deutscher Institutionen erfolgte, lösten sich die meisten der

Gruppen entweder bald wieder auf oder kamen zumindest nicht über den von Stenzaly

attestierten Freizeitcharakter hinaus. Es gab jedoch einige beachtenswerte Ausnahmen,

von denen die drei erfolgreichsten Projekte hier vorgestellt seien: das 1986 gegründe-

te Kölner Arkadaş Theater, dasWupper-Theater, welches 1991 in Wuppertal seinen Betrieb

aufnahm, sowie das noch jungeTheater Ulüm, das seit 1998 in Ulm residiert. Dazu gehe

ich kurz auf Mehmet Fıstıks Pantomimenprojekt Theater das bewegt ein, das immerhin

schon seit 1976 –und damit länger als alle übrigen hier erwähnten Projekte – seinen Sitz

in Köln hat.

3.5.1 Arkadaş Theater Köln

1980wurde der damals 25-jährigeNecati Şahin zumneuenVorsitzenden des Türkischen

Lehrervereins in Köln ernannt. Şahin war 1973 als ausgebildeter Lehrer nach Deutsch-

land gekommen, hatte eine Zeit lang an einer deutschen Schule türkische Kinder un-

terrichtet, um dann Ende der siebziger Jahre an der Kölner Universität Soziologie und

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 159

Pädagogik zu studieren. Als Leiter des Lehrervereins, einer der aktivsten Organisatio-

nen ihrer Art in der BRD, gab Şahin ab 1982 eine türkisch-deutsche Zeitschrift namens

Arkadaş (Freund) heraus und beschloss zwei Jahre darauf, unter dem gleichen Namen

ein türkischesTheater zu gründen. Eine Vereinsschrift aus dem Jahr 1988 beschreibt die

Gründe, die zu diesem Entschluss führten, wie folgt:

Im Laufe ihrer Arbeit in Köln stellten Mitglieder des Türkischen Lehrervereins fest,

dass ein kultureller Austausch zwischen Deutschen und Türken kaum vorhanden war,

und dass die meisten Vorstellungen voneinander auf Klischees beruhten. Das kultu-

relle Angebot für die türkischen Mitbürger war und ist immer noch ziemlich man-

gelhaft. Aufgrund dieser Erkenntnisse entstand der Wunsch, eine türkische Theater-

gruppe zu gründen. (Arkadaş Theater, Zwei Jahre, S. 2.)

Zunächst bemühte sich Şahin um eine Kooperation mit etablierten Kölner Bühnen; da

diese aber keine Gelder zur Verfügung hatten, um eine weitere Gruppe zu finanzieren,

undweil es imAnschluss ans gescheiterte Projekt an derBerliner Schaubühne auch umöf-

fentliche Förderungen schlecht bestellt war, musste er diese Idee schließlich aufgeben.

Stattdessen entschloss er sich, das Projekt in Eigeninitiative und mit eigenen finanzi-

ellen Mitteln zu realisieren. Es gelang Şahin, den erfahrenen Meray Ülgen für sein Vor-

haben zu gewinnen. Gegen Ende 1985 siedelte dieser von Berlin nach Köln über, wo er

imMai 1986 zusammen mit Şahin das ArkadaşTheater eröffnete. Anders als das Tiyatrom

besaß diesesTheater zunächst keine feste Bühne, sondern war bis ins Jahr 1997 ganz als

Tourneebetrieb organisiert; darüber hinaus erhielt es auch nie eine kontinuierliche fi-

nanzielle Unterstützung, ein wichtiger Punkt, wie Şahin betont: »Dass wir ein privates

Theater ohne festeFörderung sind,das ist der größteUnterschiedzwischenunsunddem

Tiyatrom. […] [W]ir sind völlig frei undunabhängig.Wir entscheiden selbst,waswir spie-

len wollen.« (Persönliches Interview 2003)

DemneugegründetenTheaterwar vorrangig darangelegen,der kulturellen Isolation

der in Deutschland ansässigen türkischen Gastarbeiter und ihrer Familien entgegenzu-

wirken. Das erste Programmheft von 1986 spricht in diesem Kontext von einer »ghet-

toisierten Gesellschaft« und stellt fest: »Heute lebt der größte Teil der Arbeiter aus der

Türkei ein Leben fast ohne Kultur. Sie haben weder an dem deutschen noch am tür-

kischen Kulturleben Anteil.« (Arkadaş Theater, »Demokrasi Gemisi«, S. 5) Şahin betont

nachdrücklich den engen Bezug desTheaters zur Kultur der Gastarbeiter:

Man kann unsere Theater-Entwicklung parallel zu der Gastarbeiterbewegung sehen.

Das Arkadaş Theater ist in gewissem Sinne ein Produkt der Gastarbeiterkinder. Wir

haben uns nie von den sogenannten Gastarbeitern distanziert. Ich sagte immer, dass

diese Leute, die als Arbeitskräfte kamen, auch eine Kulturmit sich brachten. […] Hinter

unserer Kultur stehen andere Motive und Traditionen, die man in Deutschland nicht

bemerkt oder nicht bemerken will. (persönliches Interview 2003)

Diese Traditionen sollten insbesondere den jungen Türken der zweiten und dritten Ge-

neration zugänglich gemachtwerden, die inDeutschland in einemZustandwachsender

Entfremdung von eigenen Traditionen aufwüchsen, ohne dabei auch nur annähernd in

die deutsche Gesellschaft integriert zu sein.Daneben –und dies drückt schon derName

desArkadaşTheaters aus – steht aber auch die interkulturelle Verständigung imZentrum.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Durch gegenseitige Aufklärung sollten sowohl die zunehmende Ausländerfeindlichkeit

unter Deutschen als auch ein »von manchen türkischen Kreisen geschürter türkischer

Nationalismus als Antwort auf Türkenfeindlichkeit« bekämpft werden (ArkadaşTheater,

»Demokrasi Gemisi«, S. 5). In diesem Sinne setzen sich die vom Theater inszenierten

Stücke inhaltlichmit denThemenVerständigung,Toleranz undmultikulturelles Zusam-

menlebenauseinander.»Als künstlerischesGestaltungsmittel«, so eineEigendarstellung

des Theaters, »entschied man sich für die Spielformen des Volkstheaters, des Musicals

und die des Kabaretts«, da hierdurch ein breites Publikum angesprochen würde und

gleichzeitig auch ein unmittelbarer Bezug zum Tagesgeschehen herstellbar sei.64 Die-

se frühen Ziele des ArkadaşTheaters sind in etwa denen des Tiyatroms vergleichbar. Auch

verlief die Entwicklung beiderTheater wenigstens bis in die frühen neunziger Jahre hin-

ein recht parallel. Freilich war das Arkadaş von Beginn an weit mehr als das Tiyatrom auf

Erfolg beimPublikumangewiesen,da ihmkeinerlei institutionelle Förderung zurVerfü-

gung stand. Doch machte die Truppe diesen Nachteil mit umso größerem Engagement

und Ideenreichtum wett. Zur besseren Veranschaulichung des ArkadaşTheaters seien ei-

nige seiner wichtigen Produktionen vorgestellt.65

AlsEröffnungsstückkamam4.Mai 1986 »DemokrasiGemisi« (EinSchiff namensDe-

mokratie) zur Aufführung. Ausgehend vom traditionellen türkischen Schattenspiel hat-

te Aziz Nesin (1915–1995) dieses Stück 1984 als politische Satire auf die Verhältnisse in

der modernen Türkei konzipiert. In Aufbau und Besetzung hält sich das Stück weitge-

hend an die Vorgaben des Schattentheaters: DieHandlung entfaltet sich imZusammen-

spiel von Karagöz, dem ungebildeten, aber bauernschlauen Mann aus dem Volke, und

Hacivat, seinem intellektualisierten, mittelständigen Gegenüber.Wie bei Özdamars im

gleichen Jahr aufgeführten Stück undwie im türkischen Schattenspiel allgemein üblich,

kommt es hier zu vielen Missverständnissen und absichtlichen Verständigungsproble-

men, die es den Charakteren ermöglichen, in pseudo-naiver Manier Kritik ans Publi-

kum zu bringen. Der Angriffspunkt der Satire ist die bedingungslose Übernahme einer

demokratischen Ordnung nach amerikanischemMuster in der türkischen Republik der

1950er Jahre. Karagöz erhält den Auftrag, das Schiff »Demokratie«, ein Geschenk des

Staates Mastariko (›Amerika‹), als Kapitän in die Türkei zu überzuführen. Unterstützt

wird er von einer Reihe absurd unfähiger Gestalten wie zum Beispiel einem bis zur Un-

verständlichkeit stotternden Dolmetscher und einem untauglichen Steuermann-Aspi-

ranten, dessen einzige ›Qualifikation‹ eine verführerische Ehefrau ist. Als Karagöz das

Schiff in Empfang nimmt, muss er feststellen, dass es sich um einen verrosteten alten

Kahn handelt, der zudem bis an den Rand mit Schmuggelgut gefüllt ist. Nur mit viel

Glück gelingt die Überfahrt; zuletzt strandet das orientierungslos treibende Schiff an ei-

ner Müllhalde am Goldenen Horn.

Das unter Ülgens Regie mit elf Schauspielern realisierte Stück wurde von der tür-

kischen Öffentlichkeit begeistert aufgenommen. Tourneen führten das Arkadaş Theater

durch ganz Deutschland und 1987 gemeinsam mit Ülgens zweiter Produktion, Haldun

Taners »GözlerimiKaparımVasifemiYaparım« (Ich schließemeineAugenund tuemeine

64 Zit. aus einer Informationsschrift des Arkadaş Theaters ohne Jahresangabe (erhalten im Frühjahr

2003), S. 4.

65 Für eine komplette Produktionschronologie der Stücke von 1986 bis 1999 vgl. Sappelt S. 287.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 161

Pflicht), sogar bis nach Australien. Dabei sah sich die Gruppe noch gezwungen, zahlrei-

che Angebote aus deutschen Städten und dem benachbarten Ausland abzulehnen, weil

alle Beteiligtenhauptberuflich anderenTätigkeitennachgingenundnur anWochenende

und Feiertagen auftreten konnten. Erschwerend kam außerdem hinzu, dass demThea-

ter vor allem in den ersten Jahren weder technische Mittel noch adäquate Räumlichkei-

ten zur Verfügung standen und einige Schauspieler nur begrenzte Aufenthaltsgenehmi-

gungen besaßen, was sich negativ auf die Planung der Stücke auswirkte (vgl. Arkadaş

Theater, Zwei Jahre, S. 5).

Gemäß der doppelten Zielsetzung des Arkadaş Theaters, die kulturelle Identität der

türkischen Migranten zu erhalten und zur Verständigung zwischen den Kulturen bei-

zutragen, bestand, ähnlich wie beim Tiyatroms, ein beträchtlicher Teil der Produktionen

aus zweisprachigen Kinderstücken. Noch in den achtziger Jahren brachte Ülgen einige

eigene Stücke zur Aufführung, die zum Teil bereits im Abschnitt über das Tiyatrom Er-

wähnung fanden. Doch auch Şahin begann frühzeitig, verstärkt aber ab 1991, als Ülgen

Abschied vom ArkadaşTheater nahm, Dramen für ein Kinderpublikum zu verfassen und

unter eigener Regie zu inszenieren. Er beschreibt diese Produktionen wie folgt:

Die Kinderstücke sind überwiegend auf Deutsch, doch mit türkischer Musik, türki-

schen Tänzen und einigen türkischen Dialogen. In den Kinderstücken, die ich selbst

schreibe, ist immer ein Teil Türkisch vorhanden. Wir inszenieren sehr viele Märchen,

die ja auch in der Türkei eine beliebte Kunstform sind. Ich nehme Themen aus orien-

talischen Märchen und übertrage sie mit dem Ziel, Toleranz und Respekt vor anderen

Kulturen zu vermitteln. Es sind also immer kritische Themen. Die Kinder, die sich

die Märchen ansehen, kommen aus verschiedenen Kulturen. Daher betone ich in den

Stücken die Freundschaft zwischen den Kulturen. (Persönliches Interview 2003)

Ein exemplarisches frühes Stück Şahins, das gegen 1993 zunächst auf Türkisch ent-

stand und daraufhin auch ins Deutsche übertragen wurde, ist »Hilfe! Die Menschen

kommen!«. Es trägt den Untertitel »Ein Umweltstück für Kinder und Erwachsene«

und spielt ganz in der Tierwelt; Menschen treten hier nur als äußere Bedrohung auf.

Die Tiere sind kindhaft vermenschlicht gezeichnet, denn die jungen Zuschauer sollen

sich, wie das Programmheft erläutert, »in den Tieren wiederfinden.« Şahin präzisiert

dies in einer Regieanweisung: »Das Stück muss mit den Augen eines Kindes gesehen

werden.« (»Menschen kommen«, S. 1) Dies zeigt,wie wichtig ihm eine einfühlsameUm-

setzung seines Dramas ist. So bemerkt er auch in einem Interview: »Für uns ist Gefühl

wichtiger als die schauspielerische Technik; wir wollen Liebe und Wärme vermitteln.«

(Zit. in Malden) Das Theaterstück ist als unterhaltsame Lektion konzipiert, welche die

Kinder sensibilisieren soll, ohne dabei allzu sehr mit dem erhobenen Zeigefinger zu

gestikulieren.

Das Schauspiel eröffnet inmitten einer exotischen Urwaldkulisse: Farbenfrohe Tiere

springen umher, als Bäume verkleidete Schauspieler halten Bananen und Kokosnüsse.

Da bricht ein jäher Lärm in die Naturidylle. Entsetzt fliehen die Tiere vor einem Mann

mit Motorsäge undWaffen, der beginnt, den Wald abzuholzen und nebenher eine Leo-

pardenmutter einfängt, um sie zu einem Pelz für seine Frau zu verarbeiten. Während

die Tiere schweren Herzens beschließen, ihre zerstörte Heimat zu verlassen und sich

auf die Reise nach dem sagenumwobenen »Tierland« zu begeben, in dem es keine Men-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

schen geben soll,macht sich das Leopardenbaby Coco auf die Suche nach der verlorenen

Mutter. Auf seinem Weg schließen sich ihm verschiedene Tiere an, darunter der russi-

sche Bär Kocaoğlan, der bislang als Tanzbär eines Zigeuners durchs Land gezogen war.

Letztlich bleiben jedoch beide Suchen erfolglos: Coco kann seineMutter nicht finden, da

diese längst ihr Schicksal ereilt hat, und die Tiere müssen erkennen, dass ein Land ohne

Menschen nur in ihren Träumen existiert.Dennoch ist der Schluss des Stückes versöhn-

lich: Im Augenblick der größten Resignation wenden sich die Tiere ans Publikum und

bitten die kleinen Menschen, gemeinsam mit ihnen die Welt zu retten. Zuletzt tanzen

alle zusammen um den einzig verbliebenen Baum, Symbol für eine bessere Zukunft.

Obgleich das Stück streckenweise einen Hang zur Sentimentalität aufweist, erzählt

es eine packende Geschichte, die, untermalt von traurigen Liedern und drolligen Tier-

balletteinlagen, das junge Publikum sogleich ihren Bann zu ziehen vermag. Der unmit-

telbare Kontakt zwischen Tieren und Kindern ist von Beginn an zentral: Bereits in der

Naturidylle zumAuftakt des Stückes werden die Kinder direkt angesprochen und damit

ins Stück integriert. Zugleich wird auch das Thema Sprache eingeführt. »Wer ist das?

Wer sind die?« fragen Affe und Gorilla in ihrer jeweils eigenen Sprache und bemerken

über die Kinder: »Die sprechen anders als wir.« (S. 1) Nach einer Weile erkennt man in

ihnen aber Verwandte und nimmt sie freudig auf, obgleich die ungläubige Frage auf-

kommt, wie man denn seine Muttersprache vergessen könne. Das darauf veranstaltete

Willkommenskonzert der Tiere ist wie alle übrigen Gesangseinlagen wenigstens in zwei

Sprachen gehalten. Gewöhnlich folgt auf die türkische eine deutsche Version, oft schlie-

ßen sich daran aber noch Passagen in anderen Sprachen an. In einer Regieanweisung

heißt es etwa: »auf Türkisch, Griechisch, Italienisch, Russisch, Französisch, Englisch,

Kurdisch, Gorillisch.« (S. 4)

Bezeichnenderweise sprechen auch die Tiere untereinander nicht immer die gleiche

Sprache.AlsCocoaufden russischenBärenKocaoğlan trifft,kommtesauchzwischen ih-

nen anfänglich zu Kommunikationsschwierigkeiten. Der Bärenführer, der im Vergleich

zum Mann mit der Motorsäge weniger unsympathisch gezeichnet ist, spricht mit dem

Bären auf Türkisch, worauf dieser mit Brummen antwortet. Und brummend reagiert

er auch auf Cocos Fragen; doch dann finden die beiden rasch eine gemeinsame Spra-

che. Zuerst erscheint diese gebrochen (»Du sein wer?« – »Ich sein Coco, Leopard Coco.«

S. 9), doch bald verflüchtigen sich Fehler undAkzent, und die Kommunikation geht ohne

weitere Probleme vonstatten.Obwohl nur kurz angedeutet, verweisen solche Szenen auf

die grundsätzlicheVerschiedenheit jener Lebewesen,die gemeinsamgeneralisierend als

›Tiere‹ bezeichnet werden. Sie alle besitzen eigene Sprachen und Traditionen –und ver-

stehen sich doch in einem Punkt: Die Erdemuss gerettet werden. Und dies, so lässt sich

die pädagogische Intention des Stückes deuten, sollten doch auch Menschen, die letzt-

lich selbst nicht mehr sind als ›Tiere‹, begreifen können.

Trotz dieser didaktischen Haltung steht in Şahins Parabel die Erzählung im Vorder-

grund.DieHandlung ist in sich schlüssig und ›kindgerecht‹ aufgebaut; dasThema ist in-

sofern Kulturen übergreifend, als es sich nicht auf den deutschen oder türkischen Kon-

text beschränkt. Tierfabeln existieren in den verschiedensten kulturellen Traditionen,

auchhier kannalsokaumvoneinemtürkischenFokusdesStücksdieRede sein.Vielmehr

geht es um Verständigung und Kooperation im Allgemeinen. Sprachliche Unterschiede

werden zwar angedeutet, aber schnell überkommen – zuletzt sitzen alle Tiere und Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 163

schauer im selbenBoot. »Hilfe!DieMenschen kommen!«wurde jahrelangmit viel Erfolg

überwiegend an Schulen aufgeführt.

Neben Stücken dieser Art brachte Şahin oft auch orientalische Märchenstoffe zur

Aufführung. Genannt sei hier sein Stück »Allem Kallem« über einen armen Jüngling,

der eine schöne Sultanstochter heiraten will und dazu von einem gefährlichen Riesen

das Spiel Allem Kallem erlernenmuss. Und Erwähnung finden sollte auch sein 2003mit

dem KölnerTheaterpreis ausgezeichnetes Stück »Oma Fuchs Kuh«, die Übertragung ei-

nes türkischen Märchens, das spielerisch vermittelt, dass man stets die Verantwortung

für seine Taten übernehmen sollte.

Ein weiterer thematischer Schwerpunkt des ArkadaşTheaters liegt auf Projekten, die sich

kritisch mit zeitgenössischen Ereignissen und soziokulturellen Strömungen auseinan-

dersetzen. In diesem Kontext ist das Putzfrauen-Kabarett zu nennen, das seit 1990 unter

Leitung von Rainer Hannemann im näheren Umkreis Kölns, teils aber auch weit dar-

über hinaus beachtliche Erfolge feiert. Auf dieses Projekt, das neben den Kinderstücken

die Haupteinnahmequelle desTheaters darstellt, gehe ich in Kapitel 4 ein. Neben Kaba-

rettprogrammen entstanden am Arkadaş aber auchTheaterstücke, die direkt auf Zeitge-

schehnisseBezugnahmen.Das erfolgreichstedarunter istAli Jalalys »BarfußNacktHerz

in der Hand«, das nach dem Brandanschlag von Solingen entstand und 1998 zur Urauf-

führung gelangte. Der Behandlung des Stücks vorangestellt sei eine kurze Chronik der

Ereignisse der 1990er Jahre, die Jalaly veranlassten, sein Stück zu schreiben.

Die zunehmende Fremdenfeindlichkeit in der BRD, die sich bereits im vorherigen

Jahrzehnt abgezeichnet hatte, eskalierte in den frühen neunziger Jahren im Zuge der

Wiedervereinigung beider deutschen Staaten.Während zwischen 1987 und 1990 jährlich

im Durchschnitt etwa 200 fremdenfeindlich motivierte Straftaten registriert wurden,

erhöhte sich diese Zahl 1991 auf 2427 und im Folgejahr sogar auf 6336, von denen die Po-

grome in Hoyerswerda (September 1991), Rostock (August 1992), Mölln (November 1992)

und schließlich Solingen (Mai 1993) das größte Aufsehen erregten (vgl. Terkessidis,Mi-

granten, S. 35).66Obbei Attacken inDiskotheken, in Straßenbahnenundauf offener Stra-

ße oder bei Ausschreitungen gegen Asylantenlager – eine Blutspur vonHass undGewalt

gegen Fremde zieht sich durch die ersten Jahre der wiedervereinten Republik.

Doch nicht nur Gewalt aus der rechten Szene hatte Hochkonjunktur, sondern auch

in politischen Äußerungen und in den Medien häuften sich versteckte, teils aber auch

ganz offene Fälle von Fremdenablehnung und -feindlichkeit. So bekundete etwa Berlins

InnensenatorHeckelmannAnfang 1992, die Stadt habe »die Grenze der Aufnahmefähig-

keit« von Ausländern erreicht, und sprach sich imMai des gleichen Jahres mit denWor-

ten »Wer nachDeutschland kommt, solltenwir nach unseren Bedürfnissen bestimmen«

gegen ein Einwanderungsgesetz aus.67 Auch seinem Nachfolger Schönbohm mangelte

es nicht selten am nötigen Feingefühl, so etwa 1998, als er in der taz bemerkte: »Es gibt

66 Diese Zahlen variieren in anderen Statistiken beträchtlich, doch ist der Zuwachs an Straftaten bei

allen ähnlich frappierend.

67 Diese Angaben nach: Arbeitsbereich Interkulturelle Erziehungswissenschaft an der Freien Univer-

sität Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Gebiete in der Stadt, in denenman sich nicht als Deutscher unterDeutschen fühlt.« (Zit.

in ebd. S. 27).

Gerade auch in einflussreichen, meinungsbildenden Zeitschriften kam es immer

wieder zu zweifelhaften Darstellungen. So verkündete, um nur einige Beispiele zu nen-

nen, der Spiegel auf seiner Titelseite vom 14. April 1997 unter der Headline »Gefährlich

fremd« das »Scheitern dermultikulturellen Gesellschaft«,68 und der Focus zog auf seiner

Titelseite vom 28. Juli 1997 mit dem Titel »Gefährliche Ausländer« nach. Auch der Stern

widmete den bedrohlichen Fremden am 25. Februar 1999 eine Front Page: »Die Angst

der Deutschen« konnte man hier in großen Lettern lesen. In all diesen Fällen waren

die Schlagzeilen mit mehr oder minder bedrohlichen Bildern wie Feuer, Waffen sowie

fahnenschwingenden und teils vermummten Fundamentalisten untermalt. »Wie viel

Fremdheit verträgt Deutschland?« fragte schließlich die taz in einer Bildunterschrift

vom 6.November 1999 und setzte nach: »EineDiskussion –nicht nur fürNationalisten«.

(Zit. in ebd. S. 35)

Eine maßgebliche Episode ereignete sich 1998 in München, als an einem türkischen

Jugendlichen, aus Datenschutzgründen »Mehmet« genannt, ein Exempel statuiert wur-

de. Dieser Sohn türkischer Eltern, selbst in Deutschland geboren und aufgewachsen,

doch ohne deutsche Staatsangehörigkeit, war noch vor Erreichen der Straffähigkeit mit

14 Jahrenvielfach straffällig geworden.Schließlich schob ihndie bayerischeLandesregie-

rungunter fadenscheinigenBegründungen indieTürkei ab.DiesesVorgehender Sozial-

und Christdemokraten bringt die ausländerfeindliche Haltung der neunziger Jahre auf

denPunkt, indemhier eineKrise,die gesellschaftlichenUrsprungs ist, auf ›Fremde‹ pro-

jiziertwird, beziehungsweise die Annahmeherrscht, dass deutschlandinterne Probleme

durch derartige ›Externalisierungen‹ lösbar seien (vgl. hierzu Henning).

Dabei waren Türken keineswegs die einzigen Opfer. Doch als äußerlich auffälligs-

te69 und »am schwersten zu integrierende« Minderheit (vgl. Königseder S. 2) zogen sie

die Antipathien der ausländerfeindlichen Teile der deutschen Bevölkerung in besonde-

rem Maße auf sich. Und so überrascht es kaum, dass Delikte gegen Türken in dem xe-

nophoben Reigen der 1990er Jahre zahlenmäßig überwiegen. Das Ereignis, das sich am

nachdrücklichsten im kollektiven deutschen Gedächtnis festgesetzt hat, ist das Solinger

Pogrom vom 29.Mai 1993, als drei türkischeMädchen und zwei Frauen unter tragischen

Umständen bei einem Brandanschlag ums Leben kamen. »In Solingen herrscht Schwei-

gen«, so ein taz-Artikel vom1. Juni. »Ein tiefes Schweigen,wasnichtsmehr zu sagenweiß

von demUnsäglichen.« (J. Albrecht) Der Brandanschlag von Solingen ist hier als Ereignis

beschrieben, das eine ganze Nation verstummen ließ, ihr die Sprache raubte und allein

Trauer,Wut und Stille zurückließ.

»Wie wird man mit Erlebnissen fertig, mit denen eigentlich nicht fertig zu werden

ist?« Mit dieser Frage beginnt Jan Knopf seine Laudatio auf Jalalys »Barfuß Nackt Herz

in der Hand«, ein Ein-Mann-Stück in Reaktion auf Solingen verfasst, ein Seelendrama,

das die Auswirkungen vonRassismus verarbeitet.Der Erzähler undProtagonist des Stü-

ckes ist der Türke Ali, der seit 25 Jahren inDeutschland lebt, einMüllmann und Straßen-

68 Siehe hierzu auch meine Ausführungen in Kapitel 1.1.2.

69 Abgesehen von Menschen afrikanischer Herkunft, die aber zahlenmäßig längst nicht so stark ver-

treten waren.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 165

kehrer, von Arbeitskollegen geschätzt. Ali ist ein einfacher Mann ohne besondere Bil-

dung und sicher auch keiner jener über-integrierten Türken, die häufig deutsche Ka-

barettbühnen bevölkern. Er hat seine Eigenarten, verschrobenen Ansichten und kleinen

Schwächen – doch diese sind es gerade auch, die ihn menschlich machen. Ans Publi-

kum gewandt berichtet er von deutschen Sitten, die ihn befremden, so etwa die Mode

für Mädchen – »Allah ist gegen Jeans für Mädchen« (S. 24) – oder die religiöse ›Unrein-

heit‹ deutscher Männer. So setzte er durch, dass ein Arbeitskollege, der seine Tochter

Meriam heiraten will, sich zuerst beschneiden lässt (S. 21ff.). Auf die Tragödie, die sein

Leben veränderte, kommt er erst spät, und auch dann nur ganz nebenbei zu sprechen.

Als er am Ostersonntag nach der Abendschicht zu seinem Haus zurückkehrte, sei die-

ses plötzlich verschwunden gewesen, vielleicht »spazieren« gegangen, wie er bemerkt:

»Immer mein Haus da. 15 Jahre da. Aber mein Haus jetzt nicht mehr da.« (S. 28) Kleine

Jungen – »Kinder mit Glatze« nennt Ali sie früher im Stück (S. 3) – hätten Silvester ge-

spielt und einige Flaschen geworfen, das Haus brannte, Frau und Kind sind tot. Ali kam

in die Irrenanstalt.

Diese Stelle ist bezeichnend für den Ton des Stücks. Ali erzählt mit einer Mischung

ausHeiterkeit und naiver Gutgläubigkeit, die amüsant erscheint und doch zugleichweit

betroffener macht, als es Klagen oder schmerzvolle Verbitterung tun könnten. In einem

monologischen Rückblick voller Kontraste führt er das Publikum so durch einWechsel-

bad von Gefühlen. Bestürzende Ereignisse kommen zur Sprache, doch Ali erzählt, ohne

anzuklagen oder sich in Hasstiraden gegen die Mörder zu ergeben. Es ist seine Unvor-

eingenommenheit und seine »Haltung von Freundlichkeit« (Knopf), die betroffen ma-

chen, seine tief gefühlte Humanität, die das Publikum berührt und ein Gegenkonzept

zum Fremdenhass der Brandstifter bietet. Zwar nimmt der Brandanschlag keinen brei-

ten Raum im Stück ein, doch er schwellt gleichsam ständig im Hintergrund und über-

schattet die Handlung. Jalaly lässt seinen Protagonisten von der Katastrophe nicht in

realistischen Bildern erzählen, sondern versucht, das Unsagbare in einer Reihe grotesk

anmutender Szenen wiederzugeben. So verbessert Ali etwa, als seine Frau im brennen-

den Haus umHilfe ruft, ihren Grammatikfehler, da sie ja sonst keiner verstehen würde:

»Meine Frau schreit: Das Hilfe! Das Hilfe! Die Schaulustigen lachen. Ich lache auch. […]

Ich schreie: Liebe meine Frau! Das Hilfe ist falsch. Die Hilfe. Die Hilfe. Feminin nicht

Neutral. Du musst richtig Deutsch sprechen. Sonst keiner dich versteht. […] Meine

Frau schreit: Die Hilfe! Die Hilfe! Sie spricht jetzt richtig Deutsch. Aber keiner kann

sie helfen. Viel Feuer.« (S. 30)

Es sind Szenenwie diese, in denen einemLachen imHals stecken bleibt,welche die Tiefe

derTragödie ameindringlichsten vermitteln:Momente, indenenAli,derWeineneigent-

lich nur den Frauen zugesteht, selbstmit den Tränen kämpft, umdann abrupt eine ganz

andere Episode zu erzählen.

»Nicht anklagend soll unser Stück sein, sondern [wir wollen] zum Verständnis und

zur Toleranz zwischen den Menschen anregen, auf dass wir alle in einer friedvollen Ge-

sellschaft leben können.« So kommentiert eine vom ArkadaşTheater verfasste Einladung

vom 19. Mai 1998 das Stück. Und im Jahr darauf, als es im Rahmen einer Veranstaltung

des Zentralrates der Juden inDeutschland anlässlich des sechsten Jahrestages von Solin-

gen zur Aufführung kam, bemerkte dessen Präsident Ignatz Bubis: »Diese Erinnerung

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

durch das Stück, das nicht anklagend ist, weil sie keine Unschuldigen schuldig spricht,

ist ganzbesonderswichtig.Nichtnur,weil siedieVerlorenen inunserenHerzen lebendig

hält, sondern auch das einzige wirksameMahnmal gegen die Verbrechen der Fremden-

feindlichkeit ist.«70

Wie erwähnt war das ArkadaşTheater bis 1997 als Tournee-Betrieb organisiert; seither be-

sitzt es aber als eine der wenigen freienTheatergruppen Deutschlands eine eigene feste

Bühne mit 150 Sitzplätzen, dazu ein Café und ein Foyer, das für Ausstellungen genutzt

wird.MitderEröffnungdesTheaterhausesbeganneineneuePhase inderGeschichtedes

Arkadaş: Zwar wurde der Tournee-Betrieb nach der Eröffnung nicht aufgegeben, doch

haben sich sowohl die Zielsetzung als auch derCharakter desTheaters entscheidend ver-

schoben. Şahin, der bereits Jahre zuvor seinen Lehrerberuf aufgegeben hatte, um sich

mit ganzer Kraft der Theaterarbeit zu widmen, erläutert: »Seit wir 1997 das Haus über-

nommen haben, versuchen wir, unserTheater zu einem internationalenTheater auszu-

bauen, zu einer Bühne der verschiedenenKulturen.Damit habenwir uns von einem tür-

kisch-deutschenTheater zu einemmultikulturellenTheater weiterentwickelt.« (Persön-

liches Interview 2003) Dieser Wandel kam freilich nicht über Nacht. Trotz eines deutli-

chen türkischen Übergewichtes hatte die Gruppe stets auch Mitglieder anderer Natio-

nalitäten, wie etwa Rainer Hannemann und Ali Jalaly. Mit der festen Bühne schritt die-

se Internationalisierung weiter voran und wurde Teil des Selbstbildes der Gruppe. So

heißt es in einer neueren Eigendarstellung vom März 2003: »Das Arkadaş Theater ver-

steht sich […] als ein Forum, wo die Berührungsängste und Vorurteile gegenüber An-

dersdenkenden abgebaut und darüber hinaus die Koexistenz zahlreicher verschiedener

Kulturformen verwirklicht werden sollen.« (Offizielle Webseite) Die Bühne des Arkadaş

Theaters steht zudemauch anderenGruppen offen, eineEntscheidung,die nicht nur dem

multikulturellen Gedanken Rechnung trägt, sondern daneben auch finanzielle Vorteile

birgt.

Gerade wirtschaftlich hatteman sich bei der Übernahme eines festenTheaterhauses

auf unsicheren Boden begeben. Die finanziellen Belastungen waren schon im Vorfeld

70 Ignatz Bubis’ Grußwort vom 29. Mai 1999, vor dem Jalaly-Text ohne Seitenangabe abgedruckt. –

In diesem Zusammenhang ist ein weiteres Stück zu erwähnen, das im Kontext der eskalierenden

Ausländerfeindlichkeit in Deutschland entstand, doch nie in der BRD zur Aufführung gelangte:

Pazarkayas Die neuen Leiden von Ferhat wurde am 15. Dezember 1992 vom Staatstheater Istanbul

unter Regie von Raik Alnıaçık uraufgeführt, zum besten neuen Stück der Theatersaison gewählt

und mit dem renommierten İsmet Küntay Preis ausgezeichnet. Pazarkaya bedient sich darin als

Vorlage der orientalischen Volkslegende von Ferhat und Şirin (vgl. hierzu Ritter S. 155–79), ver-

setzt diese aber ins Deutschland der frühen 1990er Jahre. In einer von Fremdenhass gezeichneten

Gesellschaft entbrennt ein junger Deutscher in Liebe zu einer Türkin. Wie in der Legende sieht

er sich darauf vor eine unlösbare Aufgabe gestellt: Musste der legendäre Ferhat einst einen Tun-

nel durch einen riesigen Eisenberg graben, so ist der Deutsche nun angehalten, sein Heimatland

von aller Fremdenfeindlichkeit undMenschenfeindlichkeit imAllgemeinen zu reinigen. SeineVer-

suche sind zum Scheitern verurteilt; am Ende geht der unbedingt Liebende an seinem eigenen

Idealismus zugrunde. Pazarkayas Ferhat-Adaption ist ein Kommentar zur sozialen Situation der

BRD nach der Wiedervereinigung aus der Perspektive der türkischen Minorität, doch mittels ei-

nes deutschen Protagonisten, der sich aus Liebe immer stärker mit den Türken identifiziert.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 167

gewaltig. Şahin hatte den Schritt gründlich erwogen und jahrelang Ausschau nach ei-

ner geeigneten (das heißt vor allem erschwinglichen) Bühne gehalten. Als er hörte, dass

das Urania-Theater aus Finanznot seine Pforten schließen würde, zögerte er keinen Au-

genblick, obwohl mit Unterstützung aus dem städtischen Kulturetat kaum zu rechnen

war. Denn trotz seiner Reputation im In- und Ausland war das Arkadaş Theater über die

Jahre von der Stadt Köln kaum ernst genommen worden. Als die Stadtverwaltung dem

Theater, um nur ein Beispiel zu nennen, 1994 einen Zuschuss von gerade einmal 4.500

Mark ankündigte, reagierte Şahin gereizt: »Denwerdenwir ablehnen, die Summe ist ei-

ne Unverschämtheit.« (Zit. in Malden) Auch den Umbau der neuenTheaterstätte finan-

zierte das Arkadaş überwiegend aus eigenen Tournee-Ersparnissen undmit Hilfe priva-

ter Förderer. Im Nachhinein gestand die Stadt dem Theater zwar doch einen Etat von

60.000 Mark zu, doch war dies immer noch ein vergleichsweise geringer Betrag für ein

professionelles Theater (vgl. ebd.). Die Renovierarbeiten am heruntergekommenen Ge-

bäude nahmen die etwa 30Mitglieder selbst in die Hand – und probten gleichzeitig das

Programm für die kommende Spielzeit. Die Eröffnung war für Mai vorgesehen,musste

aber aus akutem Geldmangel mehrmals verschoben werden; erst im November war es

schließlich so weit. Seitdem, so Şahin, komme man wirtschaftlich einigermaßen über

die Runden, doch sei dies alles andere als einfach: »Dieses Haus ist natürlich eine finan-

zielle Belastung für uns. Ich habe mich oft gefragt, ob es ein kluger Schritt war, dieses

Haus zu übernehmen, denn unsere Arbeit wurde damit schwieriger, die Ausgaben hö-

her.« (Persönliches Interview 2003) Allein an Fixkosten bezahle man monatlich um die

7.000 Euro.

Daneben kam es auch zu Schwierigkeiten anderer Art. So erhielt Şahin noch am Tag

vor derTheatereröffnung einen Brief von der Polizei, in dem er aufgefordert wurde klar-

zustellen, ob es sich beim ArkadaşTheater um einen politischen Verein handelte (vgl. Ur-

banke). Und solche Fälle von Misstrauen bis hin zu offener Animosität setzte sich auch

an anderen Behörden und teilweise sogar an deutschenTheatern fort. Şahin erklärt dies

so:

Solange wir ein sogenanntes »ausländisches Theater« waren, solange wir also »Ali-

Ausländer« waren, war alles okay. Nachdem wir aber dieses Haus übernommen ha-

ben und Anspruch erhoben, wie ein richtiges deutsches Theater behandelt zu werden,

wurden wir ignoriert. Denn nun waren wir plötzlich Konkurrenz. Da merkte ich, dass

du nur so lange okay bist, wie du ein lieber Ausländer bist. Sobald du aber als Auslän-

der die deutsche Kultur-Arena betrittst, gibt es Spannungen und Neid. (Persönliches

Interview 2003)

Trotz allem setzte das ArkadaşTheater seine Arbeit unbeirrt fort – undmit Erfolg: Zuletzt

wurde es,wie bereits erwähnt, für Şahins Stück »OmaFuchs Kuh«mit demKölnerThea-

terpreis des Jahres 2003 ausgezeichnet. Şahin selbst hat sich allerdings in den letzten

Jahren zunehmend von seiner Arbeit als Leiter des Arkadaş Theaters zurückgezogen. Als

ich ihn Anfang 2003 traf, hatte er gerade einige Großprojekte in der Türkei abgeschlos-

sen und sprach voller Begeisterung von denMöglichkeiten, die sich ihmnun in der alten

Heimat boten. Daher plane er für die nächsten Jahre weitere Projekte in der Türkei:

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Ich denke jetzt mehr in internationalen Maßstäben. Wenn ich in der Türkei bin, habe

ich mehr Möglichkeiten, international zu arbeiten. […] Ich denke, dass ich meine Auf-

gabe in Deutschland erfüllt habe. Ich habe dieses Theater aufgebaut. Wenn jetzt der

Stadt Köln daran gelegen ist, es am Leben zu erhalten, dann freut mich das, doch ich

selbst werde nicht mehr um jeden Preis darum kämpfen. Mein Projekt ist abgeschlos-

sen, ich habe ein gutes Gewissen. […] Und ich merke auch, dass ich meine Aufgabe

gut gemacht habe, denn nun sind neue Kollegen da, ein neues Team ist da, auch eine

neue Theaterleitung. Es wird also weitergehen. (Ebd.)

Damit verweistŞahin insbesondereauf seinenKollegen Jalaly,derbereits zudiesemZeit-

punkt inoffiziell die Leitung desTheaters innehatte; 2004 wurde der 1958 im Iran gebo-

reneWahlkölner schließlich auch offiziell Leiter desArkadaşTheaters, das sich inzwischen

zusätzlich auch »BühnederKulturen«nennt.Anders als einigeKollegen inBerlin scheint

Şahin erkannt zu haben, dass er das Steuerruder nicht für alle Zeiten selbst in der Hand

halten kann: Er hat denWeg freigegeben für die nächste Künstlergeneration –was aller-

dings nicht bedeuten soll, dass er dem Arkadaş ganz den Rücken gekehrt hat. Vielmehr

bereitet er nun in Kollaboration mit der Universität Ankara in der Türkei Stücke vor, die

er dann unter dem Namen des Theaters auch nach Deutschland auf Tournee bringen

möchte. Das Arkadaş Theater hat sich also auch in dieser Hinsicht zu einem internatio-

nalenTheater mit multikultureller Ausrichtung weiterentwickelt.

3.5.2 Wupper-Theater

Ülgen hatte sich amArkadaşTheater zunächst für die künstlerischen undŞahin für die or-

ganisatorischen und bürokratischen Belange verantwortlich gezeichnet. Als Şahin sich

immer mehr in Ülgens Bereiche einzumischen begann, kam es zwischen beiden zum

Zerwürfnis. Ülgen kehrte darauf mit einigen ähnlich Denkenden dem Arkadaş den Rü-

cken und gründete mit ihnen 1991 ein eigenesTheater mit Sitz im nahegelegenenWup-

pertal (vgl.Ülgen,persönliches Interview2002).Obwohldrei der vierGründer türkischer

Herkunft waren – neben Ülgen waren dies die Schauspieler Lilay und Vedat Erincin so-

wie, die Bühnen- und Kostümbildnerin Barbara Krott als einzige Deutsche – hatte das

Wupper-Theater vonBeginnan eine starkmultikulturelle Ausrichtung.Wie ausderEigen-

darstellung der Gruppe hervorgeht, versteht sie sich als ein »interkulturellesTheatermit

türkischen Wurzeln«; aufgeführt werden überwiegend Theaterstücke aus der »Schnitt-

stelle Vorderer Orient/Mitteleuropa« (offizielle Webseite).

Das Wupper-Theater besitzt bis heute keine eigene Bühne, hat jedoch verschiedene

Stammspielstätten in Wuppertal und geht ansonsten besonders im westdeutschen

Raum auf Tournee. In seinen ersten Jahren erhielt das Projekt kaum Fördergelder

und konnte sich lange nicht einmal einen festen Proberaum leisten; nachdem sich

die Gruppe aber ab Mitte der neunziger Jahre besser etabliert hatte, kam es auch zu

einigen Zuschüssen. Dennoch ist die Arbeit amWupper-Theater nach wie vor keineswegs

existenzsichernd. Die derzeit fünf festen Mitglieder gehen alle zusätzlich anderen Be-

rufen nach, etwa beim Hörfunk oder an Fernsehsendern in Köln und Umgebung. Als

künstlerisches Vorbild nennt Krott, die Leiterin der Gruppe, das englische Royal Court

Theatre undmeint damit »populäresTheater mit Anspruch« (zit. in Gilsbach). Mit dieser

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 169

Ausrichtung hat sich am Wupper-Theater über die Jahre ein eigener Volkstheaterstil

entwickelt.

In den ersten zehn Jahren inszenierte die Gruppe 20 Produktionen, darunter acht

Kinderstücke,welche, fast ausnahmslos vondenGruppenmitgliedern selbst verfasst,zu-

meist zweisprachig sind und (nach Muster der besprochenen Ülgen-Stücke) eine starke

transkulturelle Komponente beinhalten. Laut Krott habe sich über die Jahre im Bereich

derKinderstückekonzeptuellwenig verändert;wasdamals beimPublikumankam,finde

auch heute noch Gefallen. So stand etwa Ülgens »Der Wolf, die Lämmer und die Geiß-

lein« acht Jahre lang auf dem Spielplan desWupper-Theaters. Anders sehe es im Jugend-

undErwachsenentheater aus, da sich das Publikumhier imLaufe der Zeit gewandelt ha-

be: »Die zweite und die dritte Generation sprechen sehr gut Deutsch undmanchmal we-

niger gut Türkisch. Sie wollen daher eher deutschsprachige Stücke mit allgemein mul-

tikulturellem Inhalt sehen, in denen allgemeineThemen wie Rassismus eine Rolle spie-

len.« (Krott, zit. in »Die Sehnsucht«) Ich bespreche in der Folge zunächst Ülgens Kinder-

stück unter demAspekt der Inszenierung eines interkulturellenMonologs und vermittle

danach abschließend einenkurzenÜberblick der bislang amWupper-Theater gespielten

Stücke für ein erwachsenes Publikum.

»Der Wolf, die Lämmer und die Geißlein« erzählt in Anlehnung an das Märchen »Der

Wolf und die sieben Geißlein« sowie an sein türkisches Pendant »Ayşe Fatma Kuzular«

die Geschichte der deutschen Familie Geiß und der türkischen Familie Schaf, die am

Rande einer Großstadt als Nachbarn leben, »sich wegen sprachlicher Probleme jedoch

nicht gut verständigen können«. (Zit. aus der Beschreibung vomOktober 2002)71 Damit

ist die übergreifende Thematik des Theaterstückes bereits angesprochen: Es geht dar-

um, einander verstehen zu lernen – ein Prozess, der in dem Stück auf thematischer und

sprachlicher (unddazuauchauf gestischerundmusikalischer)Ebene realisiert ist.Unter

regerBeteiligungdesPublikums–nicht umsonst nenntÜlgen seinDramaein »Mitspiel-

stück«–überbrückendieAkteurenachundnach ihre sprachlich-kulturellenDifferenzen

und vermitteln so exemplarisch die Lehre von Verständnis für und Respekt vor anderen

Menschen und Kulturen. Ülgens Drama ist Lehrtheater im Brecht’schen Sinne: So wie

sich dieser »lustvolles Lernen« auf der Bühne vorstellt, verbindet das Stück meisterhaft

Lehre mit Vergnügen; denn nur, wenn es seinen Zuschauer vergnügt, kann nach Brecht

Lehrtheater einen Lernprozess in Gang setzen.72

Da die Märchenhandlung bekannt ist, entwickelt sich ein munteres Spiel zwischen

Sprachen und Kulturen, dem alle – auch die einsprachig erzogenen – Kinder mühelos

folgen können. Die Handlung des Märchens ist in knappen Worten umrissen: Die Gei-

ßenmutter verlässt ihre Kinder mit der Warnung, niemandem die Tür zu öffnen. Der

71 Damals kam das Stück im Rahmen des Diyalog TheaterFestes in Berlin unter Ülgens Regie zur Auf-

führung. Das Infoschreiben der Gruppe für Schulen etc. bringt die Thematik genauer auf den

Punkt: »Da leben nun die zwei Nachbarfamilien in einer Stadt. Und das böse Fabeltier Wolf – ein

böser Vermieter, ein aggressiver Rassist, eine neidische Nachbarin, wer auch immer oder eine an-

dereGefahrwie Feuer,Hochwasser oder ähnliches –bedroht sie.Wie können sie sich verständigen?

… Wir üben … Verständigung ohne Worte … Verständigung mit der Tiersprache … Verständigung,

obwohl wir zwei verschiedene Sprachen sprechen.«

72 Vgl. hierzu meine Ausführungen zu Brecht in Kapitel 2.2.3.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Wolf versucht daraufhinwiederholt, die Kinder zuübertölpeln; als es ihmschließlich ge-

lingt, verschlingt er sie. Die Mutter kehrt wieder, findet den vollgefressenen Bösewicht

schlafend vor, schneidet ihmdenBauch auf und legt ihm statt derGeißlein schwere Stei-

ne hinein. Der Wolf erwacht, verspürt Durst und wird vom Gewicht der Steine in einen

Brunnen gezogen,wo er ertrinkt.Ülgenmacht diesesGeschehen zurGrundstruktur sei-

nerDramatisierung, fügt ihr jedochdurch Integrationdes türkischenMärchens eine zu-

sätzlicheEbene hinzu.Dabei vollzieht sich keine simpleÜberführung, sondern eineVer-

dopplung mit leichten, doch deutlichen Abwandlungen: Zur Geiß gesellt sich ein Schaf,

beide blöken bezaubernd aber beständig aneinander vorbei. DerWolf als die äußere Be-

drohung beherrscht hingegen beide Sprachen und springt mühelos zwischen den zwei

Haushalten hin und her. Ohne jegliche Schranken in seinem Bewegungs- und Sprach-

raum buhlt er verführerisch um die Gunst sowohl der Bühnencharaktere als auch des

jungen Publikums. Er ist es auch, der, an die Geißenmutter gewandt, die ›Andersartig-

keit‹ der Schaffamilie unterstreicht:

Aber meine liebe, sehr geehrte Geiß. Ich habe nichts gegen euch. Wir sind fast von

derselben Familie, nicht wahr? Aber dieses Schaf und seine Kinder! Die sind ja nicht

von hier. – Warum spielen die zusammen? Eure Sprache ist ganz anders: – Mee – mee

– mee – Nicht wahr? Aber die: – Bäh – bäh – bäh – Nicht wahr?73

Es fällt auf, dass derWolf hier die Verschiedenheit zwischen Geiß und Schaf auf sprach-

licher Ebene festmacht. Obgleich die verbalen Unterschiede zwischen beiden lächerlich

geringfügig erscheinen (und so die Denunziation des Wolfes von vornherein in Frage

gestellt ist), erweisen sie sich doch zunächst als ausschlaggebend und verhindern je-

de Kommunikation zwischen den Familien. Die das Stück kennzeichnende Zweiteilung

zwischen den Tieren (und Kulturen) findet auch bühnenbildnerisch ihren Ausdruck: Je

rechts und links stehen die Häuschen der beiden Familien, voneinander getrennt durch

einen breiten Vorhang, aus dem der Wolf hervorspringt und hinter dem er auch wieder

verschwindet.Während so anfangs alle Kommunikationsansätze zwischen denMüttern

schon allein aufgrundder räumlichenDistanz scheiternmüssen, treffen sie amEnde auf

halbemWege zusammen. Hier nämlich liegt der Wolf, der soeben den Nachwuchs bei-

der Familien,gespielt vonKindern aus demPublikum,verschlungenhat, aufgebläht und

vollgefressen. Und was sich gleichsam bereits im Bauch des Wolfes vollzog, findet nun

auch sichtbar auf der Bühne statt: die Familien vereinen sich.Gemeinsamwird derWolf

besiegt – und am Ende doch verschont,mit einerWarnung ans Publikum, sich stets vor

solchen Bösewichten in Acht zu nehmen.

Anders als etwa Yekta Armans »Kapitän Sindbad« integriert und aktiviert Ülgens

Stück seine Zuschauer und lässt sie über eine bekannte Fabel in einen Dialog mitein-

ander treten.Dabei spielt er ständigmit demWissensvorsprung, den das Publikumauf-

grund seinerKenntnisder Fabel vordenBühnenakteurenhat.DieMethodedesWissens-

vorsprungs ist im Stück überhaupt zentral, um die Kinder aktiv ins Geschehen einzube-

ziehen. Auch türkische Textpassagen werden durchweg so eingeführt, dass die Kinder

73 Ülgens Stück liegt als unveröffentliches Bühnenmanuskript ohne Seitenangabe vor. Daher beziehe

ich mich darauf ohne Quellenverweis. Ich danke Ülgen, der mir das Manuskript zur Verfügung

stellte.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 171

mehr und schneller verstehen als die Charaktere auf der Bühne. So werden sie zu Dol-

metschern zwischen Schafen undGeißlein und zu eifrigenMitstreitern gegen denWolf.

Dass die Lehre bei allem Spaß und Vergnügen nicht zu kurz kommt, dafür sorgen Ver-

fremdungseffekte, so etwa eine Rahmenhandlung, in der die Akteure sich vor den Augen

der Kinder in ihre jeweiligen Charaktere verwandeln. Diese Rahmenhandlung hat die

Funktion, die vomBrecht-Theater geforderte Distanz zwischen Publikumund Akteuren

auf der einen Seite und der dargestellten Handlung auf der anderen herzustellen. Ähn-

liche V-Effekte finden sich imVerlauf des Stückes immerwieder, zumBeispiel wenn der

Darsteller desWolfes in einer gruseligen Passage hinter seiner Figur hervortritt, um die

Kinder gestisch zu beruhigen oder ihnen verbale Anweisungen für die folgende Szene zu

erteilen.

Wenn der Wolf-Darsteller zu Beginn des Stückes erklärt: »Es gibt ein Märchen und

dann gibt es noch ein Märchen und zusammen gibt das wieder ein Märchen«, dann be-

schreibt er damit nicht nur etwas banal die Genese des Stückes, sondern zeichnet auf

einer anderen Ebene auch zugleich das idealistische Bild der Vereinigung verschiede-

ner Kulturen nach. Aus dem türkischen und demdeutschenMärchen entsteht in Ülgens

Stück zwar etwasNeues,Gemeinsames; zugleich aberwerden die einzelnen Traditionen

und Kulturen, für welche die Tierfamilien stehen, nicht ineinander aufgelöst, sondern

bleiben in ihren Eigenheiten bestehen. Theater – und Kunst allgemein – kann in die-

sem Sinne als ein verbindendes Element betrachtet werden, das seinen Rezipienten auf

spielerischeWeise eine gemeinsame Identität oder zumindest eine kulturelle Verwandt-

schaft zu vermitteln vermag. Ülgens Stück verdeutlicht, dass Kindertheater, auch wenn

es sich für gewöhnlich eines niedrigeren Sprachregisters und eines einfachen Hand-

lungsverlaufs bedient, nicht zwangsläufig ohne künstlerischen Anspruch sein muss.

Als erste Produktion für ein erwachsenes Publikum brachte dasWupper-Theater 1992 ein

vom Ensemble entwickeltes kabarettistisches Gastarbeiterprogramm unter dem Titel

»Über die Kunst, ein gutes Zigarettenbörek zu machen« zur Aufführung. Es folgten

Stücke aus unterschiedlichen Kulturkontexten, von denen einige besonders erwähnens-

werte Projekte kurz vorgestellt seien:

1995 kam es unter Ülgens Regie zur deutschen Uraufführung von Hanif Kureishis

»Borderline« (Über Grenzen, 1981). Kureishi, Sohn einer Engländerin und eines Pakista-

ni, setzt sich hier wie in seinem späteren Erfolgsstück »My Beautiful Laundrette« aus

dem Jahr 1985 mit dem Dilemma indisch-pakistanischer Einwanderer in England aus-

einander. Das Stück, das Konflikte zwischen Einwanderern und Einheimischen zeigt,

bietet ein Spiegelbild der multikulturellen Gesellschaft und eignete sich daher gut für

eine Übertragung auf die Situation der Türken in Deutschland.

Im Jahr darauf inszenierteÜlgen sein eigenes Stück »Courage«,welches er bereits zu

Beginn der achtziger Jahre in Kollaboration mit Doğan Soymer verfasst hatte und nun

auf die kleinerenDimensionen desWupper-Theaters umschrieb. In Anlehnung anBrechts

»Mutter Courage und ihre Kinder« (1939) erzählt diese episch-dramatische Gastarbei-

ter-Ballade die Geschichte einer türkischen Mutter, die mit ihren zwei Kindern nach

Deutschland kommt, hier verschiedenen Fährnissen ausgesetzt ist und schließlich nach

dem Verlust ihrer Kinder einsam zurückbleibt.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

1998 hattemit Güngör Dilmens »Canlı Maymun Lokantası« (Das lebendige Affen Re-

staurant), ein Stück über ein amerikanisches Ehepaar, das seine Flitterwochen inHong-

kong verbringt, imWuppertaler RestaurantBosporus Premiere.Als das Paar in einemRe-

staurant die lokale Spezialität Affenhirn bestellt, der Affe aber entläuft, bietet sich ein

armer chinesischer Poet, Vater von 18 Kindern, für eine entsprechende Bezahlung selbst

als Ersatz an.Dilmens Stück thematisiert diemenschenverachtendeKonfrontation zwi-

schen verschiedenen Kulturen der ›Ersten‹ und ›Dritten‹ Welt‹.

Anlässlich seines zehnjährigen Jubiläums brachte dasWupper-Theater 2001 einwei-

teres Dilmen-Drama zur Aufführung: »Ben Anadolu« (Ich Anatolien) ist ein Stück über

mythologische und historische anatolische Frauen. »In fünf Monologen, die von fünf

Schauspielerinnen gespielt werden«, so gibt Krott das Stück wieder, »wird die gesam-

te Geschichte Anatoliens von der Antike bis heute dargestellt.« (Zit. in »Die Sehnsucht«).

Und noch im gleichen Jahr hatte auch Heike Beutels Inszenierung nach einem Roman

von Friedrich Ani Premiere: In »German Angst«, einem »Mosaik um Vorurteile, Macht,

Rassismus und Politik« (Roßkothen) geht es in Anlehnung an die Geschichte des jungen

Straftäters ›Mehmet‹ umein 14-jähriges straffälligesMädchen,dasmit seinemausNige-

ria stammenden Vater inMünchen lebt. Eine rechte Gruppierung entführt die Freundin

des Vaters, um so die Ausweisung des Mädchens zu erpressen.

Trotz der Kürze der Beschreibungen dürfte aus dieser Liste ersichtlich sein,wie viel-

fältig dasWupper-Theaters sein Programmüber die Jahre gestaltete.Während die Kinder-

stücke stets gut besucht waren, bargen die Erwachsenenstücke jedoch oft ein finanziel-

les Risiko. In Anbetracht der kulturenverbindenden Themen und des hohen künstleri-

schen Anspruches bleibt zu hoffen, dass sich dasTheater auch in Zukunft innerhalb der

deutschenTheaterszene behaupten kann und sich mittels kontinuierlicherer Förderun-

gen weiter etablieren kann. Ein wichtiger Schritt in diese Richtung wurde im Jahr 2002

durch eine verstärkte Kooperation mit Institutionen und Theatern aus der Bergischen

Region vollzogen (vgl.Wupper-Theater, offizielle Webseite).

3.5.3 Theater Ulüm

Ein außergewöhnliches Projekt entstand Ende der 1990er Jahre in Ulm: Zu einer Zeit,

da die Tendenz im Migranten-Theater deutlich auf eine Interkulturalisierung der Sze-

ne geht, eröffnete Akif Durdu mit dem Theater Ulüm eine Bühne, die sich ganz ihrer

türkischen Wurzeln besinnt. Ungewöhnlich ist ebenso, dass das Projekt von Beginn an

mit dem Anspruch eines Profitheaters antrat. Während türkische Theatergruppen in

Deutschland, wie beschrieben, aus Gründen mangelnder Förderungen nach wie vor

überwiegend Amateurstatus besitzen, war für Durdu schon im Vorfeld klar: »Entweder

machen wir professionelles türkisches Theater oder wir lassen es ganz sein.« (Persön-

liches Interview 2003) Zumindest der künstlerische Erfolg gibt den Beteiligten bislang

Recht: Seit seiner Gründung schwimmt dasTheater Ulüm auf einer Woge der Begeiste-

rung, die nicht nachzulassen scheint. Finanziell erwies sich die Entscheidung, ganz für

das und von demTheater zu leben, jedoch als ein äußerst gewagtes und problematisches

Unterfangen, wie ich später noch ausführen werde.

DerName desTheaters, soDurdu, sei eine Liebeserklärung an die Stadt, die auf Tür-

kisch Ulüm ausgesprochen wird (vgl. Löffler). Bereits Ende der siebziger Jahre kam hier

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 173

ein erstes türkischesTheaterprojekt zustande, das bis heute in allerMunde ist: Der Jour-

nalist Heinz Koch, inzwischen einer der Leiter desTheaterNeu-Ulm, initiierte damals das

Projekt El-Ele (nicht zu verwechseln mit der Berliner Jugendgruppe gleichen Namens).

Nur für eine einzige Produktion –Necet Erols Stück »Rosen und Dornen«, das deutsch-

landweit über 30-mal auf Türkisch zur Aufführung gebracht wurde – kamman zusam-

men, und doch sollten die über 30 Mitglieder über Jahrzehnte hinweg das kulturelle Le-

bender türkischenGemeindeUlmsprägen: Immerwieder schlossen sichTeile derGrup-

pe auch später noch zu kurzen Projekten zusammen. Außerdem brachte El-Ele auch die

späteren Protagonisten des Kabarett Knobi-Bonbon erstmals in Kontakt zueinander und

trug so ganz maßgeblich zur Entstehung des ersten türkisch-deutschen Kabaretts bei.

Einige der einstigen El-Ele-Mitglieder waren sogar knapp 20 Jahre später noch an der

Gründung desTheater Ulüm beteiligt.

Für den damals 15-jährigen Durdu bedeutete die Teilnahme am Projekt den Beginn

seiner großen Leidenschaft für das Theater. Im Anschluss daran begann er, mit Ama-

teurgruppen und später auch an deutschen Profibühnen zu arbeiten. Nach der Wende

erwerbslos geworden, fasste er den Entschluss, seine eigene Bühne zu gründen, und

rief im Jahr 1998 gemeinsam mit einigen anderen Ulmer Kunstschaffenden über eine

Baufirma, die als Trägerverein fungierte, das Theater Ulüm ins Leben. Die Stadt stellte

recht heruntergekommene Räumlichkeiten zur Verfügung, dazu eine finanzielle Start-

hilfe von 10.000Mark. Durdu dazu: »Wenn ich heute daran denke, dass allein die Licht-

anlage 10.000 Mark gekostet hat, ohne Ton, nur das Licht – das war ein Witz!« (per-

sönliches Interview 2003) Unter starker Eigenbeteiligung sowiemitHilfe öffentlich sub-

ventionierter Arbeitsplätze (sogenannter ABM-Stellen), auf dieman als gemeinnütziger

Verein Anspruch hatte, begannen die Restaurationsarbeiten. Das Resultat dieses Enga-

gements: Das kleineTheaterhaus in der Oberen Donaubastionmit 92 Sitzplätzenmacht

dasTheater Ulüm zum einzigen türkischenTheater in Süddeutschlandmit eigener Spiel-

stätte.

Daneben gelangen Durdu schon im Vorfeld zwei Glücksgriffe: Zum einen konnte er

Atilla Cansever, der alsTiyatrom-Schauspieler jahrelangErfahrungmit türkischemThea-

ter in Deutschland gesammelt hatte, als künstlerischen Leiter für das Projekt gewinnen.

Und zum anderen kam auch der renommierte Journalist und Autor Aydin Engin mit an

Bord. Engin, bereits seit den sechziger Jahren als Dramatiker tätig, hatte Anfang der

Neunziger unter anderem das Erfolgsstück »Hochzeit in Kreuzberg« verfasst und leb-

te inzwischen in Istanbul, wo er als Kolumnist der Zeitung Cumhuriyet zeitlich flexibel

war. So begann er, eigens für dasTheater Ulüm Stücke zu schreiben und diese in der Fol-

ge selbst zu inszenieren. Auf dieseWeise kamen bisher vier Produktionen zustande, die

von türkischen und deutschen Zuschauernwie auchKritikern gleichermaßen begeistert

aufgenommen wurden.

WasdieUlmervonanderen türkischenTheatergruppen inderBRDunterscheidet, ist

zum einen, dass sie nur eigens für sie geschriebene Originalstücke verwirklichen, und

zumanderen die von ihnen favorisierte Spielform.Durdu beschreibt dieswie folgt: »Das

nennt sich Orta Oyunu und ist so etwas Ähnliches wie die Commedia dell’arte in Italien.

Unsere Stücke basieren auf dieser traditionellen türkischen Spielart, jedoch für die klas-

sische Kastenbühne, wie wir sie haben, umgeschrieben.« (Persönliches Interview 2003)

Gemäß der von ihnen selbst vorgenommenen Klassifizierung können die Projekte der

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Ulmer damit als Teil der Bemühungen verstanden werden, traditionelle türkischeThea-

terformen in zeitgemäßer Form wieder zum Leben zu erwecken. Zugleich rückt diese

Darstellungsweise das Projekt auch in gewisse Nähe zum Migranten-Kabarett, da hier

wie dort der aktuelle Zeitbezug, eine satirische Behandlung von Alltagsproblemen (vor-

rangig vonProblemender Integration) sowie eine typisierteCharakterzeichnung zentral

stehen. Dennoch handelt es sich bei den Inszenierungen der Ulmer schon deshalb nicht

um Kabarett, da ihrer Satire der aggressive Biss fehlt und sie eher versöhnlich-humor-

voll als attackierend ist – ein Merkmal, das freilich auch manche Migranten-Kabaretts

kennzeichnet, wie ich in Kapitel 4 weiter ausführen werde. Auch sind die Stücke Engins

zwar mitunter episodenhaft, doch letztlich erzählen sie im Gegensatz zu der Mehrzahl

der Kabarettstücke doch durchgängige Geschichten, welche zudem von Stück zu Stück

Fortsetzungen finden.

»Unsere Stücke sind musikalische Komödien über Alltagsprobleme«, fasst Durdu

den Charakter der Produktionen zusammen (ebd.) und nennt damit weitere Bezüge zu

Orta Oyunu. Im Mai 1999 fand die Premiere von »Grüß Gott Memet« statt, bereits im

Februar 2000 folgte »Memet Daş Vatandaş« (BürgerMemet Daş), darauf »Memet Dasch

Deutsch-Danısch« im Oktober 2001 und im Oktober 2003 schließlich als bislang letzte

Folge »Familie Dasch imUrlaub«. Im Zentrum aller Stücke steht, wie die Titel andeuten,

die Familie Daş (beziehungsweise Dasch, wie es bald eingedeutscht heißt), »eine türki-

scheMusterfamilie in Deutschland« um das OberhauptMemet (Theater Ülüm, offizielle

Webseite). Die einzelnen Teile beschreiben auf humorvolle Weise Konflikte innerhalb

der Familie und vor allemmit dem deutschen Umfeld.

Der erste Teil der Familienchronik porträtiert die Zerrissenheit des Ehepaars Daş,

das seit einem Vierteljahrhundert in der BRD lebt, aber weiterhin zwischen Einbürge-

rungundRückkehr in die alteHeimat schwankt.Als Eltern sorgen sichMemet undFikri-

ye um denmoralischen Verfall ihrer hier geborenen und aufgewachsenen Kinder, deren

Liaison mit deutschen Partnern für zusätzliche Komplikationen sorgt. Trotz allen Hu-

mors ist »Grüß Gott Memet« ein kritisches Stück, das konservative Weltanschauungen

undkleinbürgerlicheEngstirnigkeit attackiert unddabei sowohl deutscheBürokratie als

auch türkische Lebenskulturen hinterfragt. Das Stück schließt mit einem flammenden

Monolog vor demEinbürgerungskomitee.Da diese auf deutsch gehaltene Rede, dieMe-

met mit Hilfe des Freundes seiner Tochter auswendig gelernt hat, bezeichnend für den

sozialkritischen Gehalt der Stücke ist, sei eine längere Passage daraus zitiert:

Seit 27 Jahren habe ich die Kohlen dieses Landes herausgeholt, an den Schiffen ge-

schweißt und Autos produziert. Was die Meister und Vorarbeiter mir gesagt haben,

habe ich verstanden und erfüllt. Also ich kann die Sprache dieses Landes, wie sie von

mir verlangt wird und wie ich sie brauche. Ich habe 27 Jahre lang Steuern bezahlt.

Ich kenne die Adresse vom Sozialamt nicht, weil ich arbeitete und sie nicht benötigte.

Ich kam in einer Zeit, in der dieses Land auf Grund des Krieges noch sehr tiefe und

frische Wunden zu heilen hatte. Nun ist dieses Land reich. Sogar sehr reich. Es beruht

auf meinem Fleiß, auf meinem Können und auf meinem unermüdlichen Arbeiten!

Ich habe mitgewirkt, mit daran teilgenommen und es mit aufgebaut. In diesem Land

habe ich ein ganzes Leben verbracht. Es wurde zu meiner Heimat. Wenn dieses Land

uns das Recht auf Einbürgerung nicht erteilt, nur weil wir nicht genug Deutschkennt-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 175

nisse haben und die deutsche Sprache nicht ausreichend beherrschen, so wie die, die

deutsche Schulen besuchen, bin ich auf jeden Fall nicht derjenige, der sich schämen

sollte! Wer sich im eigentlichen Sinne wirklich schämen muss, überlasse ich Ihnen.74

MemetsSelbstwertgefühlundsein selbstbewusstesAuftretenweistdasStückals einPro-

dukt der neunziger Jahre aus und steht imKontrast zuGastarbeiterporträtierungen frü-

herer Jahrzehnte, wie etwa in Pazarkayas »Ohne Bahnhof« (1966) und in Özdamars »Ka-

ragöz inAlamania« (1982).Zugleichgrenzt jedochdieserMonologdasStückdurch seinen

ernsten Ton auch von rein kabarettistischen Darstellungen ab.

ImzweitenTeil (»MemetDaşVatandaş«) befindet sichdieFamilienun imBesitz jenes

Papiers, dasMigranten zumindest formal zu deutschen Staatsbürgernmacht: »Familie,

das nix mehr Türken, sondern Deutschen!« Der inneren Zerrissenheit Memets tut dies

jedoch keinen Abbruch. Er ist hin- und hergerissen zwischen der Rolle des deutschen

Mustermannes und des traditionellen türkischen Vaters. Einerseits wird er vom Eifer

befallen, ein besserer ›Deutscher‹ zu sein als seine deutschen Bekannten türkischer Ab-

stammung, andererseits ist er mental und emotional noch zu sehr ›Türke‹, als dass ihm

dies gelingen könnte.75 In einer bezeichnenden Episode plant er die Anschaffung einer

Eigentumswohnung und versucht das nötige Geld dadurch zu beschaffen, dass er die

Hand seiner Tochter einem reichen, alten Türken verspricht.

Memets Unwissen und seine Naivität deutschen Verhältnissen gegenüber werden

auch in seinem Wahlverhalten offenbar: Abgesehen von der (zugegeben schwierigen)

Frage, welche Partei man als frischgebackener Deutscher türkischer Herkunft wählen

sollte, bereitet ihm vor allem das Konzept der Briefwahl Kopfzerbrechen. Ein Höhe-

punkt des Stücks ist der Brief Memets an Gerhard Schröder, in dem er diesen über

seine Wahlentscheidung informiert: »Meine liebe Schröder Bruder. Ich küss Dich und

Deine Augen.Wie gehts Dir?Wie gehts Deine Frau? Ichmeine die letzte Frau.Mir gehts

gut, Fikriye gehts auch gut. Kinder können Du vergessen. Nix Respekt mehr. Schröder

Bruder, ich gebe Dir meine Stimme kostenlos. Aaabeerrr wehe dann…«Wie beim ersten

Stück reagierte die deutsche Lokalpresse auch diesmal positiv; anlässlich der Premiere

lobte etwa die Schwäbische Zeitung: »Das wirklich Tolle daran: die fast perfekte Synthese

von Unterhaltsamkeit und inhaltlichem Anspruch.« (Linsenmann, »Und wie weit«).

Beimdritten Teil fällt bereits die deutsche Schreibungdes Titels auf: »MehmetDasch

Deutsch-Danısch«.76 Anscheinend hat sich Memet nun in Deutschland eingefunden;

selbst die leidige Leitkulturdebatte vermag es nicht mehr, ihn zu irritieren: In seinem

74 Engins Stücke liegen in unveröffentlichten Bühnenmanuskripten vor. Ich zitiere nach Informati-

onsmaterialien des Theater Ulüm, die neben kurzen Stückbeschreibungen z.T. auch Textauszüge

beinhalten, und werde sie in der Folge im Text nicht weiter kennzeichnen. Ich danke Akif Durdu,

der mir diese Materialien zur Verfügung stellte.

75 Diese Beschreibung erinnert sehr an Şinasi Dikmens Protagonist undBühnencharakter. Vergleiche

hierzu meine Ausführungen in Kapitel 4.2 und 4.3.

76 Danış bedeutet »Beratung«. In den 1960er Jahren wurde die Betreuung der christlichen Gastar-

beiter von den Kirchen übernommen, die der Türken (als Muslime) fand jedoch im Rahmen der

Arbeiterwohlfahrt statt, wo die Organisation Türk Danış ins Leben gerufen wurde, welche größ-

tenteils aus Türken bestand, die schon besser Deutsch sprachen. Neuankömmlinge konnten sich

dorthin mit Fragen und Problemen wenden. In jeder Stadt gab es ein Büro, wo man sich beraten

lassen konnte. -Ich danke Yüksel Pazarkaya für diese hilfreichen Erläuterungen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

türkischen Café gehe es ebenso wenig um solche Fragen wie an seinem Arbeitsplatz

in der Fabrik. Daher habe er weder mit Leitkultur noch mit Kultur selbst Probleme.

Ganz anders reagiert sein Sohn Remzi, der verunsichert in die Türkei reist, um dort

nach seinen kulturellen Wurzeln zu graben. Memet dagegen fühlt sich so wohl und

versiert in deutschen Angelegenheiten, dass er ein Büro eröffnet, um seine (ehemaligen)

Landsleute ehrenamtlich zu beraten. In einer ironischen Verkehrung der Situation im

ersten Teil ist Memet zu einem Meister der deutschen Bürokratie geworden. Zuletzt

legen er und seine Frau Fikriye sogar die zur Einbürgerung benötigte Deutschprüfung

an Stelle eines Klientenehepaares ab. »Ein Umgang mit kultureller Differenz, ein Pen-

deln zwischen Kulturen, wie er sich souveräner und launiger kaum vorstellen lässt«,

so eine Beurteilung der deutschen Presse (Linsenmann, »Hälfte«). Gerade dieses Stück

stehtmeines Erachtens thematisch in großer Nähe zumMigranten-Kabarett etwa eines

Şinasi Dikmens.

Wie aus diesen Angaben ersichtlich wird, betrachten es die Mitglieder des Theater

Ulüm als ihre Aufgabe, Stücke für ihre Landsleute zu inszenieren, die thematisch wie

sprachlich für sie maßgeschneidert sind. Eine besondere Zielgruppe stellen hier türki-

sche Jugendliche dar, denen die Kultur ihrer Eltern nähergebracht werden soll. Es geht

darum,»ein StückKulturarbeitmit gesellschaftlicherRelevanz« zu leisten (Linsenmann,

»Undwieweit«).DasPublikumbestehe, erklärtDurdu, für gewöhnlich zu 90Prozent aus

Zuschauern türkischer Herkunft, doch seien stets auch Deutsche vertreten. Diese wür-

den von derNeugier angelockt herauszufinden,was für einTheater die Türken zustande

brächten:

In der Regel sind sie sehr überrascht, dass es so professionell auf der Bühne zugeht.

Und dass das Publikum derart lacht. Das sind sie nicht gewöhnt, denn in Deutsch-

land gibt es ja nach Thomas Bernhard kaum mehr Theatermacher, die gute Komö-

dien schreiben. Und die deutschen Zuschauer denken sich dann zum ersten Mal im

Leben:Warum ist das jetzt nicht in deutscher Sprache? Ich würde auch gern so lachen!

(Persönliches Interview 2003)

Die Stücke sind hauptsächlich in türkischer Sprache gehalten, doch gibt es stets auch

Passagen in »herrlichem zweisprachigem Kauderwelsch« (Linsenmann, »Hälfte«). Teil 1

und 3 enden zudem in langen, komplett deutschen Szenen. Detaillierte deutsche Pro-

grammhefte ermöglichen ein Grundverständnis der Szenen, doch zuletzt bleibt es beim

erstaunten und zugleich faszinierten Blick von außen: »Aber die Pointenmüssen gut ge-

wesen sein, wie die vielen begeisterten Lacher […] zeigten«, so der Kommentar in einem

lokalen Blatt (»Humorvolle Auseinandersetzungen«). Erstaunen erregen dabei nicht nur

die Reaktionen des türkischen Publikums, sondern mitunter auch dessen Zusammen-

setzung: »Etwas, das es bei uns kaum noch gibt, gehört hier zum Alltag: ein Familien-

ausflug insTheater, bei dem jede Generation vertreten ist.« (Hofmann)

Alle eingangs genannten Stücke stehen auf dem aktuellen Spielplan der Gruppe

(Stand Mai 2004). Jährlich finden so bis zu 100 Aufführungen statt, davon etwa 80 bei

Tourneen indeutschenStädtenund etwa 20 auf eigenerBühne.DieGruppe erhält gerin-

ge Förderungen von Stadt und Land,doch in derHauptsache finanziert sie sich nachwie

vor selbst, was allerdings eine rechte Sisyphus-Arbeit darstellt. Einige Schlagzeilen der

Südwest-Presse aus dem Jahr 2001 verdeutlichen die Schwierigkeiten der Ulmer Truppe:

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 177

»Steht Ulüm vor dem baldigen Ende?« konnte man dort beispielsweise am 14. Juli lesen;

am 12. September hieß es: »Trotz Finanzmisere ein neues Stück«; und am 22.Dezember

folgte: »Theater Ulüm kämpft weiter um die Existenz«.77 Die finanzielle Schieflage des

Theaters beschränkt sich zwar nicht auf diesen Zeitraum, doch brachte das Jahr 2001

einen besonderen Tiefpunkt, da das Arbeitsamt die Förderung dreier ABM-Verträge

kündigte und die Stadt Ulm den Antrag des Theaters auf institutionelle Förderung

ablehnte. Dabei hatte sich Ulüm inzwischen nicht nur einen Namen als ausgezeichnete

Theaterbühne gemacht, sondern die Stadt hatte zuvor noch dazu ausdrücklich in ihren

kulturpolitischen Richtlinien die Förderung interkultureller Projekte beschlossen. Den-

noch ließ sich im Kulturausschuss keine Mehrheit finden, die das Theater unterstützen

wollte. In der Folge entstand unter dem Namen »Ulm braucht Ulüm« ein Förderverein,

der einerseits (mit mäßigem Erfolg) um Spenden für das Theater bat und andererseits

(mitmehr Erfolg) dasThema der institutionellen Förderung ins Blickfeld der Öffentlich-

keit rücken wollte (vgl. Linsenmann, »Ulm braucht Ulüm«). Die Lage hat sich bislang

nicht drastisch geändert; trotzdem hofft Durdu für die Zukunft auf kontinuierlichere

Subventionen. Dies würde es demTheater Ulüm erlauben, die Anzahl der Aufführungen

auf etwa siebzig zu reduzieren und zu einem Repertoire-Theater zu werden, das neben

Komödien auch ernsthafte Stücke, darunter auch türkische Literatur in deutscher Über-

setzung, zur Aufführung bringen könnte (vgl. persönliches Interview 2003).WieDurdus

Zielsetzung andeutet, ist also auch dasTheater Ulüm daran interessiert, zukünftig mehr

für ein gemischtes Publikum zu spielen, und begreift sich somit durchaus auch als Teil

einer erweiterten deutschenTheaterszene.

3.5.4 Theater das bewegt

Wie die beschriebenen Projekte bezeugen, haben sich ebenso wie in Berlin auch in an-

deren deutschen Städten türkische Theatergruppen von Rang herausgebildet. Die Liste

ließe sich noch um eine Reihe beachtlicher Projekte ergänzen, darunter das Münchner

TiyatroNokta, dasTheater Tüyo aus Esslingen (das imMärz 2000 eineDramatisierung von

Osman Engins satirischem Roman Kanaken-Ghandi uraufführte) sowie das kabarettis-

tische Quartett Theater Türkis aus Köln, um nur einige wenige zu nennen. Im Rahmen

dieser Arbeit soll es jedoch genügen, abschließend auf ein Unternehmen einzugehen,

das bereits seit 1976 Bestand hat und damit deutlich länger existiert als fast alle bislang

erwähnten Gruppen: Mehmet FıstıksTheater das bewegt.

Von Fıstıks eigenen Texten und Produktionen – und davon gibt es mittlerweile be-

reits über 15 ander Zahl – ist imKontext dieser Arbeit besonders »Karagöz auf Traumrei-

se« (1984) von Interesse. Fıstık inszenierte dieses selbst verfasste Kinderstück erstmals

1987 und legte es ab 2002 unter dem Titel »Hacivat und Karagöz – Zwei Fremde in der

Fremde« erneut auf. Daneben wären noch »Gilgamesch und Engidu« zu nennen, wel-

ches er 1985 als Gastregisseur an den Städtischen Bühnen in Dortmund realisierte, sowie

»Aladin und die Wunderlampe« aus dem Jahr 1990, beide ebenfalls aus Fıstıks eigener

Feder.

77 Ich benutze für diese Zusammenstellung Kopien von Artikeln, die mir Akif Durdu zur Verfügung

stellte.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Das Karagöz-Stück erzählt vom Schicksal zweier Abenteurer, die vom Hunger ge-

trieben ihre türkische Heimat verlassen und mittellos in Deutschland ankommen. Auf

der Suche nach Arbeit macht Hacivat ein Inserat ausfindig, in dem ein Clown gesucht

wird. Da Karagöz sich weigert, in die Rolle des Spaßmachers zu schlüpfen, sieht sich

der zur Schwermut neigende Hacivat gezwungen, dies selbst zu übernehmen, obgleich

er hinter der lachenden Maske bittere Tränen weint. Eine Pantomimin, die Karagöz im

Traum erscheint, erlöst Hacivat schließlich von der ungeliebten Aufgabe und lehrt die

zwei Freunde, wie wichtig es im Leben ist, die eigenen Ziele zu verwirklichen.

Das Stück verbindet Elemente des türkischen Schattenspiels, des Sprechtheaters,

der Pantomime und der Clownerie. »Durch diese verschiedenen Kunstformen wollen

wir eine neue Form des Kindertheaters entwickeln«, erklärte Fıstık, der neben der Re-

gie auch die Rolle des Karagöz übernahm, in einem Interview gegen Ende der 1980er

Jahre (zit. in Springer). Nahtlos greifen auf der Bühne die verschiedenenTheaterformen

ineinander: Sobald sich die Charaktere zum Schlafen niederlegen, erscheinen auf einer

Leinwand im Hintergrund die transparent-farbigen Schattenfiguren des traditionellen

Karagöz-Spiels; oder die Pantomimin entsteigt ihrer Kiste und entführt die Darsteller

und das Publikum in eineWelt jenseits der Sprache. Für Komik sorgen nachManier des

Schattenspiels vor allem sprachliche Missverständnisse zwischen den beiden Protago-

nisten, wobei in der Originalbesetzung eine zusätzliche Spannung dadurch entstand,

dass Hacivat (wie in Özdamars Karagöz-Stück) von einem Deutschen gespielt wurde.

»Karagöz«, so eine Kritikerin, »rutscht ganz schön oft aus auf dem doppelten Boden der

deutschen Sprache.« (Worringen) Die Sprachspiele haben unter anderem die Funktion,

dieKinder dafür zu sensibilisieren,wiemissverständlich ihreMuttersprache für Fremde

sein kann. Trotz aller Situationskomik wird dem Lachen um jeden Preis dabei eine klare

Absage erteilt; dies zieht sich schon imMotiv des traurigen Clowns durch dieHandlung.

Darüber hinaus besitzt das Stück auch eine sozialkritische Dimension, indem es sich

thematischmit den Schwierigkeiten von Ausländern bei der Arbeits- undWohnungssu-

che in Deutschland auseinandersetzt.

Fıstık, seit 1970 inderBRDansässig,hat imVerlauf seinerKarriere alsClownundMi-

me vor allem Kinderstücke auf die Bühne gebracht. Vorwiegend leistet er jedoch kultur-

pädagogische Arbeit in Form vonWorkshops und Seminaren. Im Rahmen dieser Tätig-

keit hat er über die Jahre eineReihe vonProjekten ins Leben gerufen: »Kunst als Kommu-

nikation« war bereits das Motto seines atelier-Theaters, welches er 1981 in Köln gründete;

seit 1982 leitet Fıstık darüber hinaus auch eine Sommerakademie in der Türkei; und 1997

zog er schließlich in die Eifel und eröffnete dort dasMimen & Clown-ZentrumWellemshof,

wo er seither auch eine Bühne unterhält, auf der monatliche Pantomime-Abende statt-

finden.78

3.6 Theater als Schauplatz der Kulturen

Mein Blick über die Berliner Grenzen hatte das Anliegen, zentrale Projekte vorzustellen,

die durch ihre Zielsetzung und Theaterarbeit Impulse gesetzt haben. Es bleibt festzu-

78 Diese Angaben stützen sich auf Informationsbroschüren, die mir Mehmet Fıstık zusandte.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 179

halten, dass grundlegende Entwicklungen und Tendenzen der Berliner Szene im Gro-

ßen und Ganzen auch für diese Gruppen kennzeichnend sind. Insbesondere ist hier auf

die zunehmende sprachliche wie thematische Hinwendung zum deutschen Kontext ab

Ende der 1980er Jahre sowie auf die Öffnung zu transkulturell ausgerichteten Projekten

vor allem ab der zweiten Hälfte der 1990er Jahre zu verweisen. Das ArkadaşTheater nahm

innerhalb dieses Abschnitts einen Schwerpunkt ein, da es als bedeutendstes privat ge-

leitetes türkischesTheater in der BRD gelten kann. Seine Entwicklung weist, wie ich ge-

zeigt habe, Ähnlichkeiten mit der des Tiyatroms auf; allerdings unterscheiden sich beide

Projekte schondadurch,dass dasArkadaşTheater denWandel zurmultikulturellenBühne

besonders ab 1997 mit größerer Zielstrebigkeit verfolgte. Trotzdem sah sich auch dieses

Theater oft derKritik ausgesetzt:Wie seinemBerlinerGegenüberwurde auch ihmein zu

starker Schwerpunkt auf folkloristischen Stücken in türkischer Sprache vorgeworfen.

In diesemZusammenhang ist die Frage angebracht, ob türkisches ›Migranten-Thea-

ter‹ in Deutschland (wenn dieser Begriff heute überhaupt noch Aussagekraft besitzt)

tatsächlich ständig aktuelle, sozialkritische, auf die Lebensrealität der BRD bezogene

Stücke in deutscher Sprache inszenierenmuss.Meines Erachtens sollte es auch 40 Jahre

nach den ersten Theaterprojekten türkischer Migranten noch einen Platz geben für die

Präsentation der in der Türkei beheimateten Theatertraditionen, und dies durchaus

auch in türkischer Sprache. Die Frage des Publikums ist hier insofern wichtig, als ohne

türkischsprachige Zuschauer natürlich auch türkischsprachige Stücke sinnlos wären.

Andererseits kann das Theater hier seinen Teil dazu beitragen, dass sowohl kulturelle

wie auch sprachliche Traditionen auch weiterhin gepflegt werden. Freilich darf die-

ser Aspekt nicht künstlerische Belange in den Hintergrund drängen, wie dies in der

Vergangenheit in einzelnen Fällen geschah. Dann können sich, wie viele der beschrie-

benen Projekte bezeugen, die unterschiedlichen kulturellen Kontexte und Tradition

gegenseitig befruchten und zur Vielfalt desTheaterangebots in der BRD beisteuern.

Damit dies in einem breiteren Rahmen als bisher geschehen kann, ist auch die deut-

sche Seite angehalten, ihren Teil zu einer international und multikulturell orientierten

Theaterszene beizutragen. Während das türkische Theater in Deutschland nämlich ge-

rade im vergangenen Jahrzehnt großeAnstrengungen unternommenhat, sich inhaltlich

wie konzeptuell sowohl demdeutschen als auch einemweiteren internationalenKontext

zuöffnen,sindaufSeitederdeutschenBühnennachwievornurEinzelfälle vonKoopera-

tionsbereitschaft zu verzeichnen.Yüksel Pazarkaya stellt in diesemZusammenhang fest:

»Manwirft denTürkenGettoisierung vor, aber die deutsche Seite hat sich selbst denTür-

kenauchnie geöffnet,das heißt ihre Institutionenund ihre Infrastruktur.« (Persönliches

Interview 2003) Diese Aussage lässt sich gerade an Pazarkayas eigener Person gut ver-

deutlichen: Obwohl dieser international anerkannte Dramatiker, dessen Stücke von tür-

kischen Staatstheatern inszeniert und auf Tournee sogar bis nachDeutschland gebracht

werden,bereits seit über 45 Jahren inderBRDheimisch ist,wurde ernie von einemdeut-

schenTheater eingeladen, ein Stück für eine Inszenierung beizutragen. Und das gilt für

diemeisten anderen türkischstämmigenKünstler ebenso,mit Ausnahme höchstens von

Renan Demirkan, Emine Sevgi Özdamar und Feridun Zaimoğlu: Demirkan trat 1981 mit

ihrem eigenen Programm »…aber es kamenMenschen« am Schauspielhaus Nürnberg und

zwei Jahre daraufmit »Worte,Geschichten und Lieder« am SchauspielhausDortmund auf.

Özdamar erhielt, wie dargestellt, 1986 am Schauspielhaus Frankfurt die einmalige Mög-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

lichkeit, ihr Stück »Karagöz in Alamania« zu inszenieren; und im Jahr 2002 entstand auf

Einladung des FreienTheaterhauses Frankfurt das Kinderstück »Noahi«, welches bald dar-

auf auch zur Aufführung kam. Zaimoğlu schließlich war 1999 am Nationaltheater Mann-

heimund 2002 am Schauspielhaus Frankfurt alsHausdramaturg angestellt.DieseKünstler

stellen jedoch Ausnahmefälle dar; zudem haben sie auch nur wenig mit der türkischen

Theaterszene in Deutschland zu schaffen.

Die »institutionelle Beständigkeit« des türkischenTheaters in Deutschland, die Aras

Ören schon 1981 beschwor (»Auf der Suche«, S. 313), ist zwar inzwischen bis zu einem

gewissen Grad eingetreten, doch fristen die wenigen türkischen ›Theaterinstitutionen‹,

denen es bisher gelang, sich zu etablieren, nach wie vor ein Schattendasein außerhalb

der deutschen Szene. Neben dem frappanten Mangel an kontinuierlichen Förderungen

ist also als zweites entscheidendes Hindernis auf dem Weg zu einer tatsächlichen In-

stitutionalisierung des türkisch-deutschen Theaters dessen fehlende Integration in die

deutscheTheaterlandschaft zu nennen. Unglücklicherweise hat Peter Steins Schaubüh-

nen-Projekt in den vergangenen zwei Jahrzehnten keine Nachfolger gefunden. Obwohl

ihr neue Anregungen gewiss nicht schlecht täten, präsentiert die deutscheTheaterszene

sich nachwie vor als geschlosseneGesellschaft. Als einzige Ausnahme ist hier dasTheater

anderRuhr zunennen,welches eine deutlich internationale undmultikulturelle Ausrich-

tung besitzt.

3.6.1 Theater an der Ruhr

Die von Pazarkaya geforderte Öffnung der deutschenTheater-Infrastruktur ist amThea-

ter an der Ruhr unter seinem Intendanten Roberto Ciulli bereits seit Mitte der achtziger

Jahre Teil des künstlerischen Alltags. Türkisch-deutsche Gruppen können davon freilich

nicht profitieren,da es dieserBühnenicht umdie Integration einheimischerMigranten-

Gruppen geht, sondern um eine Zusammenarbeit mitTheatern im Ausland. Es wäre al-

so zusätzlich zwischen einer Öffnung nach außen und einer ›nach innen‹ zu unterschei-

den; letztere ist in Deutschland nach wie vor gar nicht erfolgt. Dass ich demTheater an

der Ruhr trotz dieser Einschränkung einen Platz in dieser Studie einräume und es als

ein exemplarischesModell präsentiere, begründet sich damit, dass einer seiner Schwer-

punkte die Kooperation mit dem Türkischen Staatstheater darstellt. Dank seiner faszi-

nierenden Projekte hat diese Zusammenarbeit über die Jahre enorm zum Verständnis

und kulturellen Austausch zwischen Deutschland und der Türkei beigetragen. So nennt

die türkischeTheaterwissenschaftlerin Zehra Ipşiroğlu dasTheater an der Ruhr auch ganz

zu Recht »eine positive Ausnahme« im ansonstenmiserablen Kulturaustausch zwischen

beiden Staaten (S. 82).

ImJahr 1980gründeteder ItalienerRobertoCiulli,derbereits seitMitteder sechziger

Jahre als Regisseur undLeiter verschiedener deutscherTheater unter anderem inGöttin-

gen und Köln auf sich aufmerksam gemacht hatte, gemeinsammit dem deutschen Dra-

maturgenHelmut Schäfer dasTheater an der Ruhr inMühlheim. Innerhalb kürzester Zeit

entwickelte es sich unter Ciullis Intendanz zu einer international renommierten Bühne.

Er selbst wurde im Lauf der Jahre sowohl für seine künstlerische Leistung als auch für

seine kulturelle Vermittlerfunktion verschiedentlich ausgezeichnet, darunter 1988 mit

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 181

dem Kritikerpreis für Theater vom Verband der deutschen Kritiker und 1996 mit dem

Bundesverdienstorden.79

Von Beginn an war das Theater dem Gedanken der Förderung kultureller Identitä-

ten und der internationalen Kooperation verpflichtet. Aus dieser Arbeit entwickelte sich

nach und nach der Plan, dasTheater an der Ruhr in »eine transnational, mehrsprachige

Theaterinstitution« zu überführen. Im Jahr 2000 hatte es weltweit bereits in 25 Ländern

und rund 160 Städten gastiert und über 50 Produktionen zur Aufführung gebracht. Drei

besondere Schwerpunkte der internationalenKooperation sind über die Jahre auszuma-

chen: mit der Türkei (ab 1987, vor allem bis 1995), demRoma-Theater Pralipe (von 1991 bis

2002) und dem Iran (ab 1997) imRahmendes »Seidenstraßenprojekts«, in demdasThea-

ter Produktionen entlang der alten Handelsroute auf Reise bringt.

Der Auslöser für die Zusammenarbeit mit der Türkei war Mitte der achtziger Jahre

die Beteiligung zweier türkischer Musiker an Ciullis Elektra-Inszenierung. Ciulli erin-

nert sich: »Wir entdeckten etwas Merkwürdiges: Nach 1945 hatte noch kein deutsches

Theater in der Türkei gastiert. Das war unvorstellbar angesichts der Migrationsbewe-

gungen, die sich zwischen Deutschland und der Türkei vollzogen hatten.« (Zit. in Mor-

genrathS. 84)Dass türkischeMigranten inzwischen inderBRDTheatergruppengegrün-

det hatte, war Ciulli zwar bekannt, doch er hatte seine Gründe, warum er eine Koopera-

tion mit Ensembles aus der Türkei vorzog:

[Türkische Projekte in Deutschland] entstehen immer auf einer Amateurbasis, auf

der Basis einer ›Gastarbeiterkultur‹ und diese Gruppen sprechen auf der Bühne 80 %

Deutsch und nur 20 % Türkisch. Diese Gruppen sind schon filtriert durch die Fern-

sehästhetik, sie haben irgendwie das Ursprüngliche verloren und ich glaube, dieses

Ursprüngliche muss man sich aus der Türkei holen. Man kann türkische Kultur nicht

immer nur durch die Brille des ›Gastarbeiters‹ vermitteln. Auch die deutsche Bevöl-

kerung muss sich ihres Interesses an den Ursprüngen dieser großen Kultur bewusst

werden, und darum glaube ich, ist der Kontakt zu den Theatern in der Türkei wichtig.

(Ciulli S. 9)

Manmagmit Ciullis Beschreibung des türkischenTheaters in der BRD übereinstimmen

oder nicht, doch es war wohl vor allem die Verschiedenheit der Theatersysteme, die ihn

als Künstler faszinierte, und er wollte den spezifischen Beitrag, den das türkischeThea-

ter seiner Ansicht nach für das europäischeTheater leisten konnte, so ›ursprünglich‹ und

unvermischtwiemöglichpräsentieren.Darüberhinauswar ihmauchdarangelegen,das

Theater als Bestandteil der zeitgenössischen Kultur jenes Landes ins Blickfeld deutscher

Rezensenten zu rücken.Ciulli dazu: »Wer kennt türkischesTheater heute inEuropa?Wir

sprechen vom Eintritt der Türkei in die Europäische Gemeinschaft, was weiß man aber

in der Bundesrepublik über türkische Kultur, über Literatur, über türkische Autoren?«

(Ebd. S. 10) Ciulli wollte, so eine Kritikerin, »das türkische Theater als modernes euro-

päisches Theater bekannt machen und der subtil fremdenfeindlichen Ausgrenzung der

79 Meine Ausführungen zum Theater an der Ruhr stützen sich, soweit nicht anders gekennzeichnet,

auf Materialien und Broschüren, die mir das Theater im April 2003 zusandte; diese beinhalten

Angaben zu seiner Geschichte, Stückbeschreibungen und eine Pressespiegel-Auswahl. Daneben

sei auf die detaillierte Theater-Webseite verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

orientalischen Kultur entgegenwirken« (Morgenrath S. 85). Daneben ging es Ciulli nach

eigener Aussage aber auch darum, durch das Projekt dasTheater in der Türkei selbst zu

stärken,was eine längerfristige Beschäftigung türkischer Schauspieler inMühlheimvon

Vornherein ausschloss: »Ich versuchedurchdieZusammenarbeit denjenigenLeuten,die

etwas wollen, Kraft zu geben, in ihrem eigenen Land den richtigen Weg zu gehen. Eine

Politik, die die Leute aus ihrem Land herausholt, weil es hier bessere Möglichkeiten zu

arbeiten gibt, finde ich eine falsche Kulturpolitik.« (Ciulli S. 10)

Im März 1987 reiste dasTheater an der Ruhr mit Unterstützung des Goethe-Instituts

erstmals nach Istanbul und Ankara und brachte dort »Dantons Tod« von Georg Büch-

ner sowie Woody Allens »Gott« zur Aufführung. Im Gegenzug begann bald darauf eine

Serie jährlicher Gastspiele des Türkischen Staatstheaters in Deutschland. Dank Ciullis

Engagement kam es 1989 zur ersten offiziellen deutschen Einladung an ein türkisches

Ensemble nach demZweitenWeltkrieg–einEreignis, das die türkisch-deutscheKultur-

zeitschriftDergimit der Herausgabe einer Sondernummer würdigte. Vom 7. bis zum 16.

März fanden inMülheim, Duisburg, Köln,Wuppertal, Dortmund und Berlin insgesamt

acht Aufführungen statt. Finanzielle Unterstützung gewährten das Kultusministerium

Nordrhein-Westfalens, der Kultursenat Berlin und eine Reihe privater Organisationen

(vgl.Dergi S. 12). Das Stück, das der Regisseur Raik Alnıaçık zu diesemAnlass auswählte,

war Pazarkayas »Mediha«, eine Übertragung des antikenMedea-Mythos auf die Situati-

onder türkischenGastarbeiter in derBRD,das bis zudiesemZeitpunkt inAnkara bereits

über 50 erfolgreiche Aufführungen erlebt hatte (vgl. Alnıaçık S. 5).

Für Pazarkaya bedeutete die Mediha-Produktion die Rückkehr als Dramatiker nach

einer fast 20-jährigenPause.80 InderTürkeiwar von ihmbis dahin lediglich 1969 »Alaban

Tanrısı« (Der Gott von Alaban) aufgeführt worden, und zwar von derTheatergruppe der

Technischen Universität Istanbul, also keiner staatlichen Bühne. Als Pazarkaya 1988 das

Manuskript seines Stückes am Staatstheater Ankara einreichte, machte man ihm, dem

Neuankömmling,daherwenigHoffnungen.DannaberbekamAlnıaçık,damalsGeneral-

intendant des türkischen Staatstheaters, das Stück in die Hände und war so begeistert

davon, dass er es sofort ins Programm nahm und die neue Bühne Şinasi in Ankara damit

eröffnete (vgl. ebd. S. 5). Abgesehen von seiner Publikumswirksamkeit eignete sich das

Stück auch thematisch für das Tour-Vorhaben. Alnıaçık betont den Bezug des Stückes

zur Situation von Türken in der Türkei wie auch in der BRD:

Das Stück handelt sowohl von der türkischen Gesellschaft als auch von unseren Lands-

leuten in Deutschland in einer bewegenden Art und weist auf ihre Nöte hin. Diese

beiden Fragenkomplexe werden im Stück miteinander vereint: die bäuerliche Traditi-

on, Landflucht, die Wirtschaftslage, falsche Erwartungen von der Stadt und rosarote

Ansichten über Deutschland. (Ebd. S. 5)

EinweitererGrundwar gewiss,dassMediha als Adaption vonEuripides’Medea-Tragödie

zum einen deutlich an westliche Theatertraditionen anknüpft, zum anderen aber auch

Elemente des türkischen Theaters, so etwa des Dorfdramas, benutzt und so die Viel-

80 Das Stück ist in Pazarkayas eigener deutscher »Rohübersetzung« (so nannte er sie im Vorgespräch

zu unserem Interview im Februar 2003) in der Sonderausgabe von Dergi abgedruckt (S. 11–34).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 183

schichtigkeit des modernen türkischen Theaters stimmig wiedergibt. Ciulli beschreibt

dies folgendermaßen:

Das Stück ist für mich eine sehr einleuchtende Bearbeitung von diesem alten Mythos,

um ihn heute wieder lebendig zu machen. Es ist die Problematik eines Türken, der ge-

zwungen ist, in der Bundesrepublik zu arbeiten, der eine Frau und Kinder in der Türkei

hat. […] Die Situation zwischen Jason und Medea wird hier auf den Hintergrund eines

sozialen Konflikts übertragen. Und ich glaube, das trifft genau […] die Problematik,

dass man sich von einer Kultur abnabeln muss, um in dieser Welt funktionieren zu

können. (S. 10)

Euripides’ »Medea« gehört bis heute zu den meistgespielten Stücken der Antike. Über

die Jahrhunderte entstanden vieleÜbertragungen,darunter ein bereits erwähntes türki-

sches Stück: Güngör Dilmen projizierte in »Kurban« (Das Opfer, 1967) das antike Modell

auf die traditionelle anatolische Gesellschaft, um dadurch das weiterhin anhaltende Ab-

hängigkeitsverhältnis der Frau vomMann kritisch zu beleuchten.Auch die Vorgeschich-

te zu Pazarkayas Stück spielt in einem anatolischen Dorf, die Handlung selbst findet je-

doch exklusiv in Deutschland statt. Diese Verlagerung in die Fremde steigert die Nähe

zumVorbild, indemsie die Zerrissenheit der fern derHeimat ausgesetztenMedea-Figur

zentral stellt. Pazarkayas Adaption des antiken Stückes, die ohne große Abänderungen

erstaunlich nah an der Vorlage operiert, nutzt die Medea-Geschichte als einen sozialen

Kommentar auf die Situation fremder Arbeiter in der BRD, ohne dabei die Geschlech-

terproblematik, welche auch bei Euripides zentral ist, in den Hintergrund zu drängen.

In Euripides’Drama entsteht die Ausweglosigkeit der SituationMedeas aus ihrer so-

zialen Position als Frauwie auch als Fremde.Genau an diesemPunkt setzt Pazarkaya an,

indem er den alten Konflikt in einem veränderten sozialen Kontext vertieft herausarbei-

tet. Der bei Euripides zentrale Kontrast zwischen Barbarenwelt und westlicher Zivilisa-

tion ist auch in »Mediha« angedeutet, erfährt jedoch anders als imOriginal zugleich eine

kritischeHinterfragung,da dieGesetze der deutschenGesellschaft als unmenschlich of-

fenbart werden, indem sie Fremde zu groteskenHandlungen zwingen.WieMedea wird

Mediha zweifach zumOpfer, als Frau und auch als Fremde: »Was kann einemMenschen

in der Fremde noch widerfahren? Was soll mir noch als Frau widerfahren?« (Pazarkaya,

»Mediha«, S. 17). Pazarkayas vielschichtige Übertragung betont die Zeitlosigkeit desMe-

dea-Mythos und nutzt ihn, umnebenUnterschieden zugleich auch grundlegende Paral-

lelen zwischen verschiedenen Kulturen aufzuzeigen. Der symbolhaften Überzeichnung

eines Kampfes polarer kultureller Gegensätze steht eine Anschauung gegenüber, welche

Nähte und Bruchstellen innerhalb jeder Kultur festmacht. Die Verwendung des Mythos

betont dabei die Zeitlosigkeit und Universalität der menschlichen Erfahrung, unabhän-

gig von kulturellen Festschreibungen.

Nach dem vielversprechenden Beginn im Jahr 1989 kam im Folgejahr Yilmaz Kara-

koyunlus »Sokollu« und 1991 Aziz Nesins Satire »Yaşar Ne Yaşar Ne Yaşamas« (Yaşar, lebt

er nun oder lebt er nicht) zur Aufführung. Beide Male – wie übrigens auch im Fall von

Pazarkayas »Mediha« – wurde die Produktion auf Türkisch realisiert. DasTheater an der

Ruhr wiederum gastierte im April 1990 in Ankara, Istanbul und Izmir und inszenierte

dort unter anderemmit Jean Paul Sartres »Tote ohne Begräbnis« von 1941 ein Stück über

das Tabu-Thema Folter.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Auf offizielle Einladung der türkischen Regierung leitete Ciulli im Sommer 1993 ein

dreiwöchigesTheaterseminar in Istanbul.Mit prominenten türkischenRegisseuren und

Schauspielern diskutierte er hier künstlerische Fragen,welche die inhaltliche und struk-

turelle Erneuerung des Türkischen Staatstheaters zum Ziel hatten. Für seine Verdienste

um das türkische Theater wurde Ciulli darauf 1994 vom Kultusminister der Türkei so-

gar zum ehrenamtlichen künstlerischen Berater des Türkischen Staatstheaters ernannt.

Daneben regte das Seminar auch die Zusammenarbeit weiter an und ermutigte zu Büh-

nenexperimenten. Daraus resultierte im Februar 1994 die erste Koproduktion zwischen

einemdeutschenTheaterunddemTürkischenStaatstheater:UnterRegie vonMügeGür-

man fand in Mühlheim mit türkischen Schauspielern die Premiere von »Bernarda Alba

Haus« statt, einer verfremdeten Inszenierung vonFedericoGarcía Lorcas »Frauenkomö-

die in spanischen Dörfern«. Ein spanisches Stück in türkischer Sprache an deutschen

Bühnen – dieses bewusst multinational ausgerichtete Projekt sollte sowohl »Vorurteile

wie das über die Rückständigkeit der Türkei abbauen« als auch »über den Horizont der

Migrantenproblematik hinausschauen« helfen (Morgenrath S. 84).

DenHöhepunkt und vorläufigenAbschluss des außergewöhnlichenAustauschs zwi-

schen demTheater an der Ruhr und dem Türkischen Staatstheater markierte ab Septem-

ber 1995 Ciullis Inszenierung von Brechts »Im Dickicht der Städte« (1923/1927). Diese

Produktion gastierte mit großem Erfolg an Bühnen in Deutschland, den Niederlanden,

Schweden und Italien und 1999 imRahmen des Seidenstraßenprojektes auch in der Tür-

kei. Brechts frühe Parabel, ein Gleichnis Beckett’scher Ausweglosigkeit über die völlige

Entfremdung zwischen den Menschen, geht der Frage nach, ob im Kontext der Moder-

ne eine vitale Existenz überhaupt noch möglich sei. Ciulli projizierte diese ursprüng-

lich im Chicago des Jahres 1912 angesiedelte Geschichte über den Kampf zweier Män-

ner und den Untergang einer Familie aufs Zusammenleben zwischen Türken und Deut-

schen. Getragen von einem stark körperbetonten Spiel entfalteten sich vor einem tief-

schwarzen, mit Großstadtmüll und Kraftsportgeräten ausgestatteten Raum Endzeitvi-

sionen über Unmoral und den unaufhaltsamen Verfall der Menschheit. Ein zentraler

Aspekt diesesTheaterexperiments lag in seiner sprachlichen Realisation:Mit türkischen

und deutschen Schauspielern besetzt, fand die Inszenierung zweisprachig statt, wobei

das Problem der Übersetzung mit Hilfe eines »Halsband-Sklaven« szenisch gelöst wur-

de. Ein Rezensent imWestfälischen Anzeiger bemerkte hierzu: »Die Zweisprachigkeit ist

mehr als eine Attitüde, nämlich der Ausdruck tiefer Entfremdung zwischen den agie-

renden Personen. Die Dialekte, Jargons, Sprachen stoßen aufeinander wie Schollen im

Eismeer.« Ciulli instrumentalisierte demnach Zweisprachigkeit zum einen als Ausdruck

fundamentaler Entfremdung; zum anderen verwies die Darstellung von Kommunikati-

onsschwierigkeiten auch auf konkrete Probleme der modernenmultikulturellen Gesell-

schaft.

Im Anschluss an diese Inszenierung verlagerte Ciulli den Schwerpunkt seiner Arbeit

auf die Realisation neuer ProjektemitTheatern anderer Nationen. ZuGastspielen türki-

scherTheaterbühnen in der BRD kommt es jedoch auch weiterhin – allerdings im Kon-

text eines ganz anderen Projektes, nämlich dem desDiyalogTheaterFestes. Dieses Festival

ohne kommerziellen Charakter, das jeden Spätherbst mehrere Wochen lang unter in-

ternationaler Beteiligung in Berlin ausgetragen wird und in Kreuzberg inzwischen zur

Institution geworden ist, steht am Ende meiner türkisch-deutschenTheatergeschichte,

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 185

da esmeines Erachtens das Potential und die künstlerischeVision besitzt, richtungswei-

send für deutsches Migranten-Theater im neuen Millennium zu sein. Zugleich soll hier

aber auch ein kontrastiver Bogen zum Tiyatrom vor dem Hintergrund der Fördermisere

des türkisch-deutschenTheaters geschlagen werden.

3.6.2 Diyalog TheaterFest

Wie bereits früher in diesem Kapitel erwähnt, geht das Diyalog TheaterFest auf das im

Jahr 1983 gegründete Berlin Aile Tiyatrosu zurück, das unter dem Namen Türkisches Kul-

turensemble ab 1995 jährliche Theaterfestivals zu veranstalten begann. Zunächst geschah

dies hauptsächlich unter Beteiligung türkischer Ensembles, doch besonders in den letz-

ten Jahren hat sich dasDiyalogTheaterFest zunehmend zu einem internationalenMigran-

ten-Festival entwickelt. Wie am Namen ersichtlich, will dieses Festival »ein Ort vielfäl-

tiger Kommunikation für alle Theater- und Kulturinteressierte« sein (offizielle Websei-

te). Zum einen soll so ein Podium für lokale Berliner Künstler geschaffen, zum anderen

aber auchüberregionaleund internationaleKontakte ermöglichtwerden.Es ist einesder

Zentralanliegen des VeranstaltersMürtüz Yolcu, verschiedene Kulturen durch die Kunst

zusammenzubringen und Klischees über ›die Anderen‹ abzubauen. Um dies zu errei-

chen und dabei einmöglichst breites Publikumanzusprechen, setzt Yolcu (dessenName

passend »derReisende« bedeutet) auf ein abgerundetes, anspruchsvolles Programm,das

sich etwa zur Hälfte aus teilweise unbekannten lokalen Gruppen und Projekten und zur

Hälfte aus zum Teil äußerst renommierten nationalen und internationalen Künstlern

und Ensembles zusammensetzt (ebd.).

Diese offene Ausrichtung setzt das DiyalogTheaterFest von eher ›geschlossenen‹ Ein-

richtungenwiedemTiyatromab.YolcuerklärtdiegrundlegendenUnterschiedezwischen

diesen beiden in Kreuzberg beheimateten Projekten: »Wir haben ein völlig anderes Kon-

zept als das Tiyatrom.Wir sagen von vornherein, wir sind Berliner, vergessen aber dabei

nicht, dass wir aus der Türkei stammen.Wirmachen aktuelleTheaterstücke, öffnen uns

mehr nach außen, gehen davon aus, dass wir mit anderen Kulturen besser zusammen-

arbeiten können.« (Persönliches Interview 2002) Zwar war Yolcu ebenso wie viele ande-

re BerlinerTheaterbetreibende türkischer Herkunft in der Vergangenheit zeitweilig mit

demTiyatromassoziiert,doch inzwischensteht erdemTheaterkritischgegenüber.Erha-

be gemerkt, dass dessen Konzept »schon veraltet« und »nicht mehr zu Berlin [gehörig]«

sei. Dabei richtet sich seine Kritik insbesondere gegen den hohen Stellenwert, den das

Tiyatrom weiterhin dem Aspekt der Sprach- und Kulturpflege beimisst, und entgegnet

darauf: »Theater hat nicht die Funktion einer Schule, denn das ist ja keine Sprachschu-

le.« (Ebd.)

Das ProgrammdesDiyalogTheaterFestes beinhaltet zwar auch Produktionen in türki-

scher Sprache, doch in diesem Fall ist Türkisch nur eine unter vielen Sprachen. Türkisch

wird etwa dann gesprochen, wenn das Istanbuler Staatstheater, mit dem Yolcu seit Jah-

ren eng kollaboriert, in Berlin gastiert. Im Oktober 2002 kam es in diesem Kontext so-

gar zur erstenKooperationmit demrenommiertenHebbel-Theater, eineEntwicklung,die

Yolcu mit Begeisterung kommentiert:

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

[W]enn du mit dem Hebbel-Theater oder der Schaubühne zusammenarbeitest, hast du

mehr Chancen voranzukommen, das Festival noch weiter zu öffnen und auch von den

Medien ernst genommen zu werden. Das ist das Ziel, das wir erreichen möchten: uns

mehr zu öffnen und mit anderen Theatergruppen und internationalen Künstlern und

in erster Linie natürlich mit unseren deutschen Mitbürgern zu kooperieren. Das ist

uns sehr wichtig. (Ebd.)

DaderAuftritt des TürkischenStaatstheaters vonErfolg gekröntwarundes auch im Jahr

2003 zu einer Fortsetzung der Zusammenarbeit kam, darfman zuversichtlich sein, dass

sich hier die ersten Schritte hin zur Öffnung einer deutschen Bühne vollzogen haben.

Nach Yolcu ist zudem ein zunehmendes Interesse seitens der deutschen Öffentlichkeit

zu verzeichnen: »[I]nzwischen ist es auch so, dass sich die Deutschen nichtmehr nur für

die türkische Küche, für Döner interessieren, sondern auch mal schauen möchten, ob

die Türken und andere Ausländer eine eigene Kultur haben.« (Ebd.) Die Deutschenwür-

den 30 Prozent der Zuschauer des Diyalog Festivals stellen, wobei gerade der Standort

Kreuzberg zu dieser hohen Beteiligung beitrage.

Gehör finden im Rahmen des Festivals, wie gesagt, nicht nur renommierte Gruppen

und Einzelkünstler, sondern auch Gruppen, »die entweder keinen Platz zumSpielen ge-

funden haben oder finanzielle Schwierigkeiten haben«, oder Ensembles, »die zwar qua-

litativ sehr gute Arbeit leisten, das aber nicht so gut zumAusdruck bringen konnten und

daher nicht vomKultursenat gefördertwurden« (ebd.).Wie vielseitig die Beteiligung am

DiyalogTheaterFest ist, verdeutlicht ein Blick auf Programmhefte der vergangenen Jahre:

DasSpektrumderVeranstaltungen reicht vomSprechtheater inunterschiedlichenSpra-

chen, darunter auch Jugend- und Kinderstücke, über Tanztheater und Lesungen bis hin

zu Konzerten mit traditioneller und zeitgenössischer Musik.81

Im Jahr 2001 umfasste das Programmangebot unter anderemdas Şehir Tiyatrolan aus

Istanbul mit einem musikalischen Jugendstück mit 46 Mitwirkenden, das Ankara Sanat

Tiyatrosu mit der Inszenierung eines Dario Fo-Stückes, japanische Stand-Up-Comedy,

ŞükriyeDönmez’ Adaption von FeridunZaimoğlusKoppstoff undKanaksprak, einemehr-

sprachige Bearbeitung des Antigone-Stückes, traditionelles türkisches Schattentheater,

dazuTanzveranstaltungen,KonzerteundLesungen.DieBesucherzahl lagproVeranstal-

tung im Durchschnitt bei ansehnlichen 170 Zuschauern. Im Folgejahr gastierte, wie er-

wähnt, die Istanbuler Staatsbühne am Hebbel-Theater; weitere Gasttruppen kamen aus

Tokio, Amsterdam, Hamburg, Essen und Wuppertal. Zur Aufführung gebracht wurden

unter anderem eine deutsch-spanische Revue, Meray Ülgens Wolf-Stück, ein Jugend-

stück unter YektaArmansRegie, ein türkisch-griechischerMusikabend, japanische Pan-

tomime, die Premiere eines lokalen Hip-Hop-Theaterstücks und ein Auftritt der inter-

nationalen Amsterdamer GruppeDogtroep, dazu Konzerte, Lesungen und Dokumentar-

filme.

Während das Diyalog TheaterFest damit einerseits ein im deutschen Raum einzigar-

tiges, zukunftsweisendes Projekt darstellt, ist es andererseits jedoch auch symptoma-

tisch für die anhaltende Fördermisere im Bereich des Migranten-Theaters. Zwar erhält

81 Auf der der offiziellen Webseite des Diyalog TheaterFests sind verschiedene Programmhefte mit

ausführlichen Beschreibungen einsehbar.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 187

das Festival vom Berliner Kultursenat und dem Bezirksamt Friedrichshain-Kreuzberg

finanzielle Unterstützung, doch geschieht dies – wie es in Deutschland nun schon seit

Jahrzehnten gebräuchlich ist – mit geringen Mitteln und lediglich projektweise. Dass

das Festival überhaupt stattfinden kann und dazu ein solch attraktives Programmanzu-

bieten vermag, ist allein demEngagement seinesVeranstalters zu verdanken,der unent-

geltlichdasganze Jahrüberbemüht ist,Kontakte zuknöpfenundprivateSponsorenaus-

findig zumachen.Dazu zählten über die Jahre die verschiedensten Organisationen,wie

etwa Turkish Airlines und TürkTur Berlin, daneben auch je nachHerkunft der teilnehmen-

den Gruppen Vertreter ausländischer Nationen (etwa aus Italien, Spanien, Türkei oder

Japan). Und auch das Ballhaus Naunynstraße unterstützt Diyalog seit Jahren, etwa indem

es Aufführungsräume zur Verfügung stellt. Trotzdem ist das DiyalogTheaterFest stets fi-

nanziell gefährdet und rettet sich nur mit Not von einem Jahr zum nächsten. Dass man

immer erst im Verlauf eines Kalenderjahres erfährt, ob und wie viel Fördergelder zur

Verfügung stehen werden,macht eine kontinuierliche Arbeit nahezu unmöglich.

Die Fördermisere des türkischen Theaters in Deutschland fand im Lauf dieses Ka-

pitels oft genug Erwähnung. Daher sei hier abschließend exemplarisch für andere Bun-

desländer ein Blick auf die Förderrichtlinien der Berliner Senatsverwaltung fürWissen-

schaft, Forschung und Kultur geworfen und in Bezug vor allem zum Diyalog TheaterFest

und dem Tiyatrom gesetzt.

3.7 Resümee: Die Berliner Fördermisere

Gemäß einer Eigendarstellung fördert der Berliner Senat seit 1979 kulturelle Aktivitäten

von »Mitbürgern ausländischer Herkunft«.82 Bis 1989 kamen imWesentlichen Vertreter

der früherenAnwerbeländermit einemSchwerpunkt auf türkischenKulturaktivitäten in

den Genuss dieser Förderungsmaßnahmen.Damit ein Beitrag geleistet werden, (a) kul-

turelle Traditionen derHeimatländer zu pflegen, (b) die kulturelle Identität der Einwan-

derer zu erhaltenund (c) zugleichderen Isolation im fremdenLandabzubauen.Nachder

Wiedervereinigung reagierte der Senat auf die veränderten Bedingungen und beschloss

1992 Richtlinien zur Vergabe von Zuschüssen, die den Prozess besser strukturieren und

Förderziele klarer definieren sollten. Unter dem Programm »Kulturelle Aktivitäten von

Bürgern und Bürgerinnen ausländischer Herkunft« werden seither Projekte gefördert,

die (a) zum »friedlichen und verständnisvollen Zusammenleben von Menschen unter-

schiedlicher Nationalitäten in Berlin« beitragen, (b) die »kulturelle Identität der auslän-

dischen Nationalitäten« fördern und (c) dem »Gedanken der Toleranz und Pluralität«

verpflichtet sind. Dabei sollen vor allem Stoffe, Themen und künstlerische Ausdrucks-

formen Unterstützung erhalten, »die in der dominanten Kultur nicht oder nur unzurei-

chend aufgegriffenwerden« und sich über die Bewahrungder eigenen kulturellen Tradi-

tionen hinaus auch »mit den verschiedenen Strömungen der Gegenwartskultur« befas-

sen. Gefördert werden nur Projekte, die in Berlin öffentlich präsentiert werden. Grund-

82 Ich stütze mich hier und in der Folge auf ein Merkblatt zur Projektförderung 2003 der Berliner

Senatsverwaltung, dasmir IngeHildebrandt am17. Januar 2003 zusandte, undauf ein persönliches

Gespräch mit Frau Hildebrandt, das am 20. Januar 2003 im Berliner Kultursenat stattfand.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

sätzlichgeht esdemFörderungsprogrammsowohlumdieErhaltungderEigenkulturder

Migranten als auch um deren Integration in »das gesamtstädtische kulturelle Leben«.

Wie mir Inge Hildebrandt, ihres Zeichens »Sachbereiterin von Projektförderungen

im Bereich der Kulturaktivitäten von Bürgerinnen/Bürgern ausländischer Herkunft«

der Berliner Senatsverwaltung, in einem persönlichen Gespräch mitteilte, stellt die Un-

terstützung des Tiyatroms, des einzigen kontinuierlich geförderten Migranten-Theaters

Deutschlands, hier einen Schwerpunkt dar und nimmt gleichzeitig auch eine Sonder-

stellung ein. Es handle sich dabei um eine institutionelle Förderung, basierend auf einer

politischen Entscheidung aus den frühen 1980er Jahren. Damals wäre auf Antrag ent-

schieden worden, dass die türkische Gemeinde eine eigene Theaterspielstätte erhalten

sollte. Verwirklicht werden konnte dieses Projekt, da dem Kultursenat damals größere

Finanzmittel zur Verfügung gestanden hätten. Die Bedeutung des Tiyatroms liegt Hil-

debrandts Einschätzung nach heute vor allem im Bereich der Jugendarbeit. Zugleich

räumte sie aber ein, dass es altesTheatermache und sich hier in Zukunft einiges ändern

müsse. Doch bemerke sie durchaus Tendenzen des Theaters, sich zu öffnen und mit

anderen Gruppen zu kooperieren. Sie zeigte sich zuversichtlich, dass diese Entwicklung

bald forciert würde; im Augenblick läge allerdings noch einiges im Argen. Hildebrandt

verwies hier auf die gereizte Atmosphäre innerhalb der türkischen Künstlergemeinde,

die sich übermäßig von Animositäten treiben ließe. Ein interner Dialog sei daher so

gut wie unmöglich geworden, Versuche endeten für gewöhnlich im Eklat. In diesem

Kontext wies sie die Kritik verschiedener türkisch-deutscher Künstler zurück, dass der

Kultursenat Förderungen einseitig vergebe und die Unterstützung des Tiyatrom zudem

eine Art Alibifunktion besäße, die es dem Senat gestatte, andere türkische Projekte zu

vernachlässigen. Diese Kritiken gingen, so Hildebrandt, von falschen Voraussetzungen

aus, da die Mittel zur Förderung des Tiyatroms an dieses spezifische Projekt gebunden

seien: Fiele diese Förderung weg, würden die Gelder ersatzlos gestrichen und stünden

nicht etwa anderen Projekten zur Verfügung.

Auch dasDiyalogTheaterFest werde, wie Hildebrandt ausdrücklich betonte, vom Kul-

tursenat unterstützt, doch bewege sich der Veranstalter Mürtüz Yolcu konzeptuell am

Rand der Förderungsbereiche. Indem er zahlreiche auswärtige Künstler und Gruppen

einlade, sprenge er gleichsamden Rahmen der Förderungen, da der Senat gemäß seiner

FörderungszielenurProjekteBerlinerKünstlerundGruppenunterstütze.Grundsätzlich

befürworte der Senat zwar die Bemühungen des Veranstalters,modernes internationa-

les Theater zu machen, doch falle die Zielsetzung des Festivals in eine Schattenzone, in

der finanzielle Hilfestellung nur bedingt geleistet werden könne.

Insgesamt reflektieren die veränderten Förderungsrichtlinien von 1992 meines Er-

achtens einedurchaus erfreulicheEntwicklung inder öffentlichenEinschätzungvonMi-

grantenkünstlern. Diese werden, wenigstens theoretisch, nicht länger unter dem Ge-

sichtspunkt der kulturellen Isolationbetrachtet, sondern imKontext einer neuenVielfalt

verstanden, zu der sie mit ihren Kunstprodukten beitragen können. AmBeispiel desDi-

yalogTheaterFesteswird jedochdeutlich,wie einegrundsätzlichbegrüßteÖffnungvonMi-

grantenprojekten trotzdem bürokratische Probleme bezüglich der institutionellen För-

derung hervorrufen kann. Gerade imHinblick auf solch vielversprechende Projekte wä-

ren die deutschen Behörden aufgerufen, etwas mehr Flexibilität zu beweisen: Mit einer

›Schattenzone‹ könnte einweitaus kreativerer Umgang gepflegt werden, als dies bislang

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters 189

der Fall war. Und ebenso legt die vage Argumentation bezüglich der gebundenen Förde-

rung des Tiyatroms den Schluss nahe, dass trotz allem zur Schau gestellten gutenWillen

eine wirkliche Modernisierung der Förderrichtlinien weiterhin nicht erfolgt ist. So ist

es nicht verwunderlich, wenn auch Sappelt noch im Jahr 2000 auf die Notwendigkeit

hinweist, »die existierenden staatlichen Subventionsprogramme für alle Theatergrup-

pen neu zu überdenken«. Die Gruppen, so Sappelt,

benötigen Zeit und die Möglichkeit zur Entwicklung. Noch immer aber fallen För-

derprogramme zumeist als Ein-Jahres oder Projektförderungen aus. Die Theaterar-

beit der Migrant/innen wird demnach gleich zweimal ausgebremst: Der Zutritt zu

den städtischen Bühnen wird ihnen weitgehend verweigert, die Selbstorganisation

den meisten freien Gruppen sehr erschwert. (S. 283)

Er fordert daher eine Kulturpolitik, »die nicht auf einem überholten Kulturbegriff

von nationaler Repräsentation beruht, sondern interkulturelle Probleme vor Ort ernst

nimmt« (S. 284) und verweist dabei positiv auf das Vorbild desTheaters an der Ruhr.

Diese Betrachtung der deutschen Fördermiseremigrantischer Kunst schließt den Kreis,

den ich amAnfang dieses Kapitelsmit Pazarkayas Replik auf Stenzaly begann.Die Span-

nung zwischen Isolation und Integration lässt sich nicht auflösen, sondern nur von ver-

schiedenen Seiten beleuchten. Beide erweisen sich letztlich als zwei Blickwinkel auf den

gleichen Zustand. Zum einen lässt sich, wie ich in vor allem in Kapitel 2 darstellte, gera-

de im Bereich des modernenTheaters kein strikter Gegensatz von türkischen und deut-

schen Theaterformen aufrechterhalten, was jede Diskussion eines Rückzugs zu der ei-

nen, beziehungsweise einer Annäherung an die andere Kultur von Vornherein kompli-

ziert.Und zumanderen ist es ohnehin nichtmöglich, die türkisch-deutscheTheatersze-

ne homogenisierend zu beschreiben; dazu ist sie in sich selbst zu gespalten und divers.

Mit anderenWorten: Für jeden Fall eines vermeintlichen ›Rückzugs‹ lässt sich stets auch

einer der ›Annäherung‹ finden. Pauschalurteile sind daher weder möglich noch ange-

bracht, vor allem wenn sie auf überholten Klischeevorstellungen basieren – sei dies in

Form des traditionellen Osmanenbildes einer kulturlosen Kriegernation oder in Form

des zeitgenössischen Bildes eines ebenso kulturlosen Gastarbeiters, die ich in Kapitel 1

vorstellte.

Generalisieren lässt sich also nicht, wohl aber sind bezüglich der Situation des tür-

kisch-deutschenTheaters folgendezweiTendenzenerkennbar: (a)Eshat sich imLaufder

Zeit demdeutschenKulturkontext zunehmendgeöffnet; eine vergleichbareEntwicklung

ist auf deutscher Seite nur sehr bedingt zu verzeichnen. (b)Wegen der unzureichend er-

folgten Institutionalisierung findet türkisch-deutsches Theater bis heute überwiegend

in der freien Szene (Off-Szene) statt, und auch hier nur in einer Schatten- oder Randzo-

ne.Als Konsequenz sei festgehalten: Solange sich die einheimischeTheaterlandschaft als

geschlosseneGesellschaft präsentiert und keineweitreichendeModernisierung der För-

dergrundlagen erfolgt, wird das türkisch-deutsche Theater auch weiterhin ein Dasein

als »leidiger sozialer Pflegefall« (Pazarkaya) im »intellektuellen Ghetto« (Ören) fristen.

Dass sich trotz widriger Umstände auch im kulturellen Abseits Erstaunliches zuwege

bringen lässt, das dürften die Projekte, die ich in diesem Kapitel vorgestellt habe, deut-

lich gemacht haben. Es wäre allerdings an der Zeit, dass dies auch von der deutschen

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Öffentlichkeit in einem größeren Rahmen wahrgenommen und von den deutschen In-

stitutionen (Kulturämtern undTheater) konsequenter gefördert würde.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008 - am 14.02.2026, 19:09:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

