B. Eine kleine Geschichte der Obligation

Obligatio est vinculum juris (Institutiones Justiniani I1I. 13)

Eine Obligation ist eine Fessel des Rechts. Diese Sequenz des
Obligationenrechts der Spitantike hat wihrend vieler hundert
Jahre unbeachtet inmitten des Corpus juris civilis gelegen, bevor
sie im Naturrechtsdenken des 17. Jahrhunderts ihre Wirkung ent-
falten sollte. Die Vorstellung, da8 in einer Verpflichtung zur Mo-
ralitit eine Fessel des Rechts zu finden ist, hat seit Samuel Pufen-
dorf den naturrechtlichen Diskurs bestimmt. Der Charakter dieser
Obligation und die Frage nach dem principium obligationis hat die
Spekulation der Rechtslehrer bis hin zu Christian Wolff nachhaltig
beschiftigt. Auch in Immanuel Kants Metaphysik der Sitten spielt
dieser Gedanke eine Rolle und Friedrich Nietzsche hat die Suche
nach dem Prinzip der Moralitit und dem Ursprung der
moralischen Begriffswelt (Pflicht, Verpflichtung, Schuld) zum
Priifstein seiner Genealogie der Moral gemacht.

Der erste Teil meiner Studie beginnt mit einem historischen
Rekurs auf die Anfinge des sogenannten modernen Naturrechts-
denkens im 17. Jahrhundert, die durch eine Reflexion iiber die
moralischen Fundamente der Rechtsverhiltnisse und damit ver-
bunden ein BewuBtsein von Krise und Zeitenwende charakterisiert
sind.!4 Die Frithaufkldrung in Deutschland und ihr bedeutendster
Vertreter, Samuel Pufendorf, markieren den Ausgangspunkt der
historischen Analyse. Anhand von Pufendorfs naturrechtlichen
Schriften wird aufgezeigt, daB und auf welche Weise der

14 Vgl. fiur den geistesgeschichtlichen Hintergrund P. Hazard, Die Krise des
europdischen Geistes. Hamburg 1939 und R. Koselleck, Kritik und Krise. Eine
Studie zur Pathogenese der biirgerlichen Welt. Frankfurt/M. 1973.

17

hitps://dol.org/10.5771/9783495093668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Obligationenbegriff in das Zentrum des frithaufkldrerischen
Naturrechtsdenkens riickt. Eine Herkunftsbestimmung dieses
Begriffs aus dem romischen Recht und der Moraltheologie des
Mittelalters macht dariiber hinaus deutlich, daB im Naturrecht
juridische und theologische Bedeutungsschichten der obligatio
verschmolzen werden. Die Frage nach der sozialen Bindung des
Einzelmenschen an den politischen Verband wird von Samuel
Pufendorf bis Christian Wolff im Zusammenhang einer natur-
rechtlichen Obligationenlehre erértert. Im Begriffsgeflecht von
obligatio naturalis & civilis, connata & adventita, universalis &
particularis kommt in Samuel Pufendorfs Naturrechtslehre ein
theologisch-juridisches Verstdndnis des Obligationenbegriffs zum
Ausdruck, das sich radikal von der modemen Interpretation dieses
Terminus unterscheidet. In diesem Kontext tritt ein besonderes
Charakteristikum des Naturrechtsdenkens der Frithaufklirung zu
Tage. Die Naturrechtler selbst haben sich nachdriicklich bemiiht,
das theologische Fundament der Grundbegriffe ihrer Lehren zu
verschleiem. Der Versuch einer Rationalisierung des
naturrechtlichen Diskurses zielt auf strikte Trennung der
Naturrechtsdisziplin von der Moraltheologie und vollzieht sich im
Modus der Selbstbegrindung aufgrund rationaler Rechts-
prinzipien.

Im ersten Teil meiner Studie soll das spezifisch neuzeitliche
Selbstverstindnis der Naturrechtslehren des 17. und 18. Jahrhun-
derts kritisch iiberpriift werden, indem der Ursprung des Obliga-
tionenbegriffs - als Grundbegriff des Naturrechts - freigelegt wird.
Begriffsurspriinge jedoch sind nur hypothetisch zu bestimmen: Die
Grundbegriffe des Naturrechts der Friihaufklirung sind
theologisch aufgeladene juristische Begriffe. Diese Hypothese
erlaubt einen differenzierteren Blick auf das historische Material
als die ungleich bekanntere und einprigsamere These, dafl alle
Grundbegriffe der Politik sidkularisierte theologische Begriffe
sind.!s Das semantische Feld, das der Obligationenbegriff abdeckt,

15 C. Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverénitit.
Berlin 19793, S. 49: "Alle prignanten Begriffe der modemnen Staatslehre sind
sikularisierte theologische Begriff. Nicht nur ihrer historischen Entwicklung nach
(...), sondern auch in ihrer systematischen Struktur, deren Erkenntnis notwendig ist
fiir eine soziologische Betrachtung dieser Begriffe."

18

hitps://dol.org/10.5771/9783495093668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist vielschichtiger als die Schmitt'sche Sakularisierungsthese ver-
spricht und erfordert eine Analyse der begriffsgeschichtlichen
Zusammenhinge, die auf einfache Zurechnungen verzichtet. Die
Anwendung der genannten Hypothese fiihrt unweigerlich zuriick
zu den Urspriingen der Rechtsbegrifflichkeit und weist iiber die
Naturrechtslehre hinaus auf die Bedingungen des Verfalls der
traditionellen Naturrechtskonzeptionen. Der Ursprung des Begriffs
der obligatio liegt im Schuldrecht der Antike. Obligation
bezeichnet hier ein Verschuldungsverhiltnis, das jedoch erst im
moraltheologischen Diskurs des Spitmittelalters zu einem Ver-
pflichtungsverhiltnis umgedeutet wurde. Die Ubertragung dieses
Rechtsbegriffs auf die Naturrechtslehren der Frithaufkldrung ist
insoweit folgenreich gewesen, weil sie mit einer nachhaltigen
Moralisierung und Politisierung der Obligationsbeziehung ein-
hergeht: Das Verhiltnis von Untertan und politischer Gewalt
wurde von den Naturrechtslehrern als Relation von Schuldner und
Glédubiger und damit in einem theologisch-juridisch-moralischen
Sinn als Verschuldungs- und Verpflichtungsbeziehung beschrie-
ben. Die Herkunftsgeschichte des Obligationenbegriffs und sein
theologisch-juridischer Bedeutungsgehalt liegen verborgen im
Ubergang vom moraltheologischen zum naturrechtlichen Diskurs
im 17. Jahrhundert. Die Entritselung dieser Vorgeschichte des
modernen Obligationenbegriffs erfordert eine doppelte Perspek-
tive. Die philologische Forschung legt dar, da8 der Ursprung des
Begriffsfeldes im altrémischen Schuldrecht (Zwolftafelgesetz-
gebung) liegt. Seine spezifisch theologische Konnotation jedoch
mull abseits davon in der jiidisch-christlichen Religiositdt
entstanden sein. Die Ursprungsszene des theologischen Obliga-
tionenbegiffs befindet sich nicht in den Rechtsbiichern der antiken
Welt, sondern in einem religiosen Text, im Gleichnis vom
unbarmherzigen Gliubiger (Matthdus XVIII. 21-35.).

Darum gleicht das Himmelreich einem Kénig,
der mit seinen Knechten abrechnen wollte (Matthdus XVIII. 23)

Das Gleichnis enthélt die Geschichte von der Abrechnung
menschlicher Schuldenlast am Ende der Zeiten. Am Tag des
Gerichts werden einzelne Menschen vor ihren Gott als hchsten
Richter treten und ihm wie Schuldner einem Gldubiger unterwor-

19

hitps://dol.org/10.5771/9783495093668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fen. Entsprechend der antiken Rechtsvorstellung hat der Glaubiger
das Recht, seinen Schuldner zu peinigen, zu versklaven oder zu
verkaufen (5. Mose XV. 12-8. Tabula III.6. des Zwoélftafelrechts).
Der gottliche Glaubiger jedoch 148t Gnade walten und
transzendiert den strikten Rechtssinn des antiken Schuldrechts
zugunsten einer vorbildhaften Praxis ethischer Lebensfiihrung. Im
Hintergrund steht die Einsicht des Evangelisten, da8 Unschuld
angesichts der ungeheuren religiosen Schuldenlast nur durch
Vergebung erlangt werden kann. Das Gleichnis vom unbarmher-
zigen Gldubiger erlaubt mehrere SchluBfolgerungen. Zum einen
wird deutlich, da die Beziehung Gott-Mensch ein einseitiges
Verschuldungsverhiltnis ist, in dem das Schuldmafl des Menschen
die Moglichkeiten des Schuldners iibersteigt:

Weil er aber das Geld nicht zuriickzahlen konnte, befahl der Herr,
ihn mit Frau und Kindern und allem, was er besaf, zu verkaufen
und so die Schuld zu begleichen (Matthdus XVIII. 25)

Die einzige Alternative zur volligen Unterwerfung des Schuldners,
die seine Entrechtung und Zerstorung persénlicher Integritdt zur
Folge hat, ist die Vergebung der Schulden durch den Gldubiger.
Der historische Hintergrund des Gleichnisses ist das praktische
Rechtsleben im Kulturkreis der Antike. In universalhistorischer
Perspektive zeigt sich das Bild eines unbarmherzigen Glaubigers,
der materielle Verschuldung auf den Kérper des Schuldners
anrechnet und ihn - so jedenfalls im altrémischen Schuldrecht -
grausamen Strafritualen unterwirft. Das Gleichnis veranschaulicht
jedoch nicht allein einen Aspekt praktizierten Schuldrechts in der
Antike, sondern zeigt dariiber hinaus den Konflikt zwischen
Rechtspraxis und jiidisch-christlicher Gesinnung, grausamen
Rechtspraktiken und ethischen Prinzipien, Unbarmherzigkeit und
praktizierter Vergebung. Das entscheidende Merkmal dieser
Erzdhlung ist der Hinweis auf die Analogie von irdischem und
gottlichem Gldubiger. Der einzelne Mensch lebt mit der Drohung,
daf ihm am Gerichtstag ein zorniger, rachsiichtiger und grausamer
Richter erwartet, der jeden Gesetzesversto - d. h. hier nicht-
praktizierte Nichstenliebe - wie ein irdischer Gldubiger ahndet.

20

hitps://dol.org/10.5771/9783495093668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und in seinem Zorn iibergab ihn der Herr den Folterknechten,

bis er die ganze Schuld bezahlt habe.

Ebenso wird mein himmlischer Vater jeden von euch behandeln,

der seinem Bruder nicht von ganzem Herzen vergibt. (Matthdus XVIII. 34-5)

Ein besonderes Charakteristikum jiidisch-christlicher Religiositit
ist die Betrachtung der Relation von Gott und Mensch unter juri-
dischen Vorzeichen. Der Gedanke eines Vertrages zwischen dem
einen Gott und seinem Volk (/. Mose XVII.) impliziert die Forde-
rung der Vertragstreue und die gegenseitige Verpflichtung, seinen
Teil der Vereinbarung zu erfiillen. Fiir den Menschen besteht das
Gebot, sein Leben gemiB der Mosaischen Gesetzgebung zu gestal-
ten, und zugleich wichst die Hoffnung, daB der eine Gott als
Vertragspartner seinen Teil der Vereinbarung erfiillen wird. Die
Gesetzesreligiositit Altisraels beinhaltet einen Grundgedanken
juridischer Rationalitit, der auf der Aquivalenzvorstellung von
Gabe und Gegengabe (»do ut des«) basiert. Gesetzestreue wird
vergolten und gegenwirtiges Unheil in zukiinftiges Heil verkehrt.
Unsicher bleibt lediglich der Zeitpunkt der Vergeltung. Diese
Unsicherheit und die Bemiihungen, trotz ausbleibender
Vertragserfiillung an der juridischen Rationalitit festzuhalten,
haben in der prophetischen Literatur zu der Vorstellung gefiihrt,
daB dem Vertrag eine Schuldenkalkulation zugrunde liegt. D. h.
das Ausbleiben gottlicher Gerechtigkeit wird als Folge menschli-
cher Gesetzesuntreue respektive als Vertragsbruch verstanden. In
diesem Sinne gab es (und gibt es weiterhin) im jiidisch-christli-
chen Verstdndnis zwei mogliche Optionen, die Vertragsschuld des
Volkes Israel zu losen. Entweder lebt das Volk streng nach den
Gesetzesvorschriften, erfiillt damit seinen Teil des Vertrages und
fordert dann von seinem Gott Vertragsgerechtigkeit. Oder aber das
MaB der Schulden iibersteigt jegliche rationale Kalkulation, so daf3
Vergebung der Schulden die einzige Moglichkeit ist, das Volk
vom Gesetz zu befreien. Die letztere Option klingt im genannten
Gleichnis an und ist in der Konsequenz ein Bestandteil der
Paulinischen Heilstheologie. Die Pointe der Paulinischen
Befreiung des jiidischen Volkes vom Gesetz ist die Auflésung der
juridischen Rationalitit, die radikale Verinnerlichung des Gesetzes
und die Universalisierung der Gesetzesschuld. Nach Paulus geht es
um die Schuld der gesamten Menschheit vor Gott (Romerbrief I11.

21

hitps://dol.org/10.5771/9783495093668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19.). Um der universellen Verschuldung einen angemessenen
Ausdruck zu verleihen, spricht Paulus von dem Naturgesetz, das
allen Menschen in ihr Herz geschrieben wurde und das Gewissen
konstituiert. Im Gewissen ist der Ort der radikalen Vereinzelung
des Menschen gegeniiber seinem Gldubigergott, nur hier kann er
sich seines Heils vergewissern.

Sie zeigen damit, daf3 ihnen die Forderung des Gesetzes

ins Herz geschrieben ist; ihr Gewissen legt Zeugnis davon ab,
ihre Gedanken klagen sich gegenseitig an

und verteidigen sich (Paulus, RémerbriefI1. 15)

Der Begriff des Naturgesetzes als Indiz eines SchuldbewuBtseins
und das Gewissen als Ort des Verantwortlichkeitsgefiihls fiir
individuelles Handeln werden im Mittelalter zentrale Bestandteile
des moraltheologischen Diskurses. Durch die Vermittlung von
Franciscus Suarez, Johannes Selden und Hugo Grotius wird die
dargestellte jiidisch-christliche Vorstellung eines urspriinglichen
Verschuldungs- und Verpflichtungsverhiltnisses des Menschen in
die Naturrechtslehren der Friihaufklirung aufgenommen. Von
Thomas von Aquin bis zu Christian Wolff wird vom Axiom des
Naturgesetzes ausgehend eine natiirliche Verpflichtung (obligatio
naturalis) deduziert, die den gesamten Bereich sozialen Handelns
strukturiert. In der Form von Geboten der Néchstenliebe, der
Vertragstreue und des Zivilgehorsams liefert das Naturgesetz ein
unantastbares Fundament der politischen Ordnung. So hat das
Naturrechtsdenken der Frithaufkldrung im Begriff der Obligation
das theologische Element einer urspriinglichen Verschuldung
gegeniiber der Gottheit und das rechtspolitische Element einer
Verpflichtung gegeniiber der politischen Herrschaftsgewalt
verschmolzen. Auf diese Weise wird das Stabilitdtsproblem des
politischen Verbandes zumindest theoretisch gelost, weil der
Grund des Verpflichtetseins der menschlichen Disposition ent-
zogen wird. Das principium obligationis, von dem die
Naturrechtslehren bis zum ausgehenden 18. Jahrhundert handeln,
liegt auBerhalb der Verfiigbarkeit des Menschen. Dieser Gedanke
war nur so lange haltbar wie natiirliche Theologie und
Naturrechtslehre verkniipft waren - d. h. soziale Verpflichtung an
religiose Schuld gebunden blieb. Am Ende des ersten Teils meiner

22

hitps://dol.org/10.5771/9783495093668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studie beschreibe ich die Auflésung des Naturrechtsdenkens unter
dem Eindruck der Kantischen Theologie- und Metaphysikkritik. In
begriffshistorischer Perspektive ist es bemerkenswert zu sehen,
daB} die Destruktion des Naturrechts am Ende des 18. Jahrhunderts
eine Neubestimmung der Obligationenkonzeption erforderlich
machte.

Aufklirung ist der Ausgang des Menschen
aus seiner selbst verschuldeten Unmiindigkeit
(Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?)

Kant formuliert das Projekt der Aufkldrung in dem BewuBtsein,
daB Unmiindigkeit und Unterténigkeit Indizien eines Verschul-
dungsverhiltnisses sind. Im Zeichen der Aufkldrung - als Befrei-
ung der Menschheit aus der selbstverschuldeten Unmiindigkeit -
wird der einzelne Mensch unter den Bedingungen von moralischer
Autonomie und Selbstverpflichtung zur Sozialitit erfaBt. Innerhalb
der Philosophie des deutschen Idealismus und in der historischen
Rechtsschule hat diese spezifisch moderne Perspektive in gidnzlich
heterogenen Kontexten genaue Konturen gewonnen und wird im
19. Jahrhundert zur dominierenden Doktrin. Mit Kant und vor
allem in seiner Nachfolge zerbricht die systematische Einheit des
Naturrechtsdenkens. ~ Anhand  der  rechtsphilosophischen
Entwicklung nach Kant und der Entstehung der historischen
Rechtsschule 148t sich die radikale Abtrennung des Rechtsdenkens
aus dem theologischen Zusammenhang beschreiben. Im
Mittelpunkt des zweiten Teils meiner Untersuchung steht die
Auflosung des Bedeutungsgeflechts um den Naturrechtsbegriff der
obligatio naturalis. Aus der Vielfalt der Ansitze werden folgende
Schwerpunkte  herausgestellt: Die  rechtsphilosophische
Auseinandersetzung mit Kant und die Kritik des Kantischen
Autonomiestandpunkts durch die historische Rechtsschule.

Im Zentrum des zweiten Teils meiner Studie wird die philolo-
gische Kritik am Naturrecht erortert. Von Friedrich Carl von
Savigny und seinen Nachfolgern wird die Kantische Doktrin
moralischer Autonomie des Einzelmenschen auf das juridische
Feld iibertragen. Das hat zur Folge, dafl sich eine spezifisch
moderne Perspektive entwickeln kann, die in der Betrachtung der
Urspriinge des Rechts nur eine Bestétigung ihrer eigenen Position

23

hitps://dol.org/10.5771/9783495093668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

findet. Der Geschichtsbegriff der historischen Rechtsschule, die
mit der Vorstellung einer genetischen Entwicklung der einzelnen
Rechtsinstitute vom Zivilrecht der rémischen Antike bis zum biir-
gerlichen Recht der Moderne operiert, ist zutiefst widerspriichlich.
Zum einen verbirgt sich hier der Gedanke einer einseitigen
Verpflichtung gegeniiber der Rechtstradition, zum anderen werden
Elemente der modernen Moralitit - z. B. die Begriffe moralischer
Autonomie, personlicher Integritit des Menschen und
Rechtsfreiheit - in historischer Perspektive verabsolutiert. Der
Rechtshistoriker erkennt im Kulturkreis der Antike lediglich eine
Vorgeschichte der modernen Welt. Dem Historismus wird nicht
nur der Geschichtsbegriff zu einem "absoluten Begriff"1¢, sondern
auch seine modemne Perspektive zu einem abgeschlossenen und
unentrinnbaren Kreis. Gegen diesen Absolutismus des modernen
Blicks unter dem Deckmantel der Historie sind zuerst die Rechts-
philologen angetreten. Innerhalb der Rechtsphilologie bricht ein
Streit iiber den Ursprung des modemnen Obligationenrechts aus,
der fiir die historische Rechtsschule und ihr Modell genetischer
Rechtsentwicklung folgenreich ist, weil er zu einer Reflexion iiber
die Grenzen philologischer Objektivitit fiihrt. Erstaunlicherweise
ist ein literarischer Text - Shakespeares Merchant of Venice - der
Gegenstand einer Debatte iiber die Grenzen philologischer Er-
kenntnis.

Es gibt gar keine moralischen Phdnomene,
sondern nur eine moralische Ausdeutung von Phinomenen...
(Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése)

Der zweite Teil meiner Studie miindet in eine Auseinandersetzung
mit den moral- und rechtshistorischen Thesen Friedrich Nietzsches
und den universalhistorischen Schriften Max Webers. Beide
Denker werden von mir in einen engen Zusammenhang gestellt,
der ihnen in der Nietzsche- und Weber-Forschung gewdéhnlich
nicht zugestanden wird. Nihe und Distanz der historischen
Perspektiven beider Denker sollen gleichermaBen deutlich werden,

16 Vgl. zum geistesgeschichtlichen Hintergrund dieser These: W. Schmidt-
Biggemann, Geschichte als absoluter Begriff. Der Lauf der neueren deutschen
Philosophie. Frankfurt/M. 1991.

24

hitps://dol.org/10.5771/9783495093668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenn im Kontext der deutschen Aufklirungstradition von
Pufendorf bis Kant das Profil der Moralhistorie Nietzsches und der
universalhistorischen Sicht Webers auf Recht, Religion, Wirtschaft
und Politik herausgearbeitet wird. Mit Max Weber endet eine
Tradition der deutschen Aufkldrung, deren bedeutendsten
Merkmale ein entwickelter historischer Sinn und ein fundierter
skeptischer Blick waren. Im Blick auf Webers Analyse des
modernen Kapitalismus wird abschlieBend die Frage gestellt, ob
die Begrifflichkeit des traditionellen Naturrechtsdenkens nach wie
vor geeignet ist, die Krisensymptome der modernen Gesellschaft
angemessen zu beschreiben oder ob nicht vielmehr mit der De-
struktion des Naturrechts und der radikalen Theologiekritik auch
die Moglichkeit einer sinnvollen und distanzierten Beschreibung
der modernen sozialen Welt verloren gegangen ist.

hitps://dol.org/10.5771/9783495093668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

:44:38,



https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

