
B. Eine kleine Geschichte der Obligation

Obligatio est vinculum juris (Institutiones Justiniani III. 13)

Eine Obligation ist eine Fessel des Rechts. Diese Sequenz des 
Obligationenrechts der Spätantike hat während vieler hundert 
Jahre unbeachtet inmitten des Corpus juris civilis gelegen, bevor 
sie im Naturrechtsdenken des 17. Jahrhunderts ihre Wirkung ent­
falten sollte. Die Vorstellung, daß in einer Verpflichtung zur Mo­
ralität eine Fessel des Rechts zu finden ist, hat seit Samuel Pufen- 
dorf den naturrechtlichen Diskurs bestimmt. Der Charakter dieser 
Obligation und die Frage nach dem principium obligationis hat die 
Spekulation der Rechtslehrer bis hin zu Christian Wolff nachhaltig 
beschäftigt. Auch in Immanuel Kants Metaphysik der Sitten spielt 
dieser Gedanke eine Rolle und Friedrich Nietzsche hat die Suche 
nach dem Prinzip der Moralität und dem Ursprung der 
moralischen Begriffs weit (Pflicht, Verpflichtung, Schuld) zum 
Prüfstein seiner Genealogie der Moral gemacht.

Der erste Teil meiner Studie beginnt mit einem historischen 
Rekurs auf die Anfänge des sogenannten modernen Naturrechts­
denkens im 17. Jahrhundert, die durch eine Reflexion über die 
moralischen Fundamente der Rechtsverhältnisse und damit ver­
bunden ein Bewußtsein von Krise und Zeitenwende charakterisiert 
sind.14 Die Frühaufklärung in Deutschland und ihr bedeutendster 
Vertreter, Samuel Pufendorf, markieren den Ausgangspunkt der 
historischen Analyse. Anhand von Pufendorfs naturrechtlichen 
Schriften wird aufgezeigt, daß und auf welche Weise der 

14 Vgl. für den geistesgeschichtlichen Hintergrund P. Hazard, Die Krise des 
europäischen Geistes. Hamburg 1939 und R. Koselleck, Kritik und Krise. Eine 
Studie zur Pathogenese der bürgerlichen Welt. Frankfurt/M. 1973.

17

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Obligationenbegriff in das Zentrum des frühaufklärerischen 
Naturrechtsdenkens rückt. Eine Herkunftsbestimmung dieses 
Begriffs aus dem römischen Recht und der Moraltheologie des 
Mittelalters macht darüber hinaus deutlich, daß im Naturrecht 
juridische und theologische Bedeutungsschichten der obligatio 
verschmolzen werden. Die Frage nach der sozialen Bindung des 
Einzelmenschen an den politischen Verband wird von Samuel 
Pufendorf bis Christian Wolff im Zusammenhang einer natur­
rechtlichen Obligationenlehre erörtert. Im Begriffsgeflecht von 
obligatio naturalis & civilis, connata & adventita, universalis & 
particularis kommt in Samuel Pufendorfs Naturrechtslehre ein 
theologisch-juridisches Verständnis des Obligationenbegriffs zum 
Ausdruck, das sich radikal von der modernen Interpretation dieses 
Terminus unterscheidet. In diesem Kontext tritt ein besonderes 
Charakteristikum des Naturrechtsdenkens der Frühaufklärung zu 
Tage. Die Naturrechtler selbst haben sich nachdrücklich bemüht, 
das theologische Fundament der Grundbegriffe ihrer Lehren zu 
verschleiern. Der Versuch einer Rationalisierung des 
naturrechtlichen Diskurses zielt auf strikte Trennung der 
Naturrechtsdisziplin von der Moraltheologie und vollzieht sich im 
Modus der Selbstbegründung aufgrund rationaler Rechts­
prinzipien.

Im ersten Teil meiner Studie soll das spezifisch neuzeitliche 
Selbstverständnis der Naturrechtslehren des 17. und 18. Jahrhun­
derts kritisch überprüft werden, indem der Ursprung des Obliga­
tionenbegriffs - als Grundbegriff des Naturrechts - freigelegt wird. 
Begriffsursprünge jedoch sind nur hypothetisch zu bestimmen: Die 
Grundbegriffe des Naturrechts der Frühaufklärung sind 
theologisch aufgeladene juristische Begriffe. Diese Hypothese 
erlaubt einen differenzierteren Blick auf das historische Material 
als die ungleich bekanntere und einprägsamere These, daß alle 
Grundbegriffe der Politik säkularisierte theologische Begriffe 
sind.15 Das semantische Feld, das der Obligationenbegriff abdeckt, 

15 C. Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität. 
Berlin 1979^, S. 49: "Alle prägnanten Begriffe der modernen Staatslehre sind 
säkularisierte theologische Begriff. Nicht nur ihrer historischen Entwicklung nach 
(...), sondern auch in ihrer systematischen Struktur, deren Erkenntnis notwendig ist 
für eine soziologische Betrachtung dieser Begriffe.”

18

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist vielschichtiger als die Schmitt'sche Säkularisierungsthese ver­
spricht und erfordert eine Analyse der begriffsgeschichtlichen 
Zusammenhänge, die auf einfache Zurechnungen verzichtet. Die 
Anwendung der genannten Hypothese fuhrt unweigerlich zurück 
zu den Ursprüngen der Rechtsbegrifflichkeit und weist über die 
Naturrechtslehre hinaus auf die Bedingungen des Verfalls der 
traditionellen Naturrechtskonzeptionen. Der Ursprung des Begriffs 
der obligatio liegt im Schuldrecht der Antike. Obligation 
bezeichnet hier ein Verschuldungsverhältnis, das jedoch erst im 
moraltheologischen Diskurs des Spätmittelalters zu einem Ver­
pflichtungsverhältnis umgedeutet wurde. Die Übertragung dieses 
Rechtsbegriffs auf die Naturrechtslehren der Frühaufklärung ist 
insoweit folgenreich gewesen, weil sie mit einer nachhaltigen 
Moralisierung und Politisierung der Obligationsbeziehung ein­
hergeht: Das Verhältnis von Untertan und politischer Gewalt 
wurde von den Naturrechtslehrem als Relation von Schuldner und 
Gläubiger und damit in einem theologisch-juridisch-moralischen 
Sinn als Verschuldungs- und Verpflichtungsbeziehung beschrie­
ben. Die Herkunftsgeschichte des Obligationenbegriffs und sein 
theologisch-juridischer Bedeutungsgehalt liegen verborgen im 
Übergang vom moraltheologischen zum naturrechtlichen Diskurs 
im 17. Jahrhundert. Die Enträtselung dieser Vorgeschichte des 
modernen Obligationenbegriffs erfordert eine doppelte Perspek­
tive. Die philologische Forschung legt dar, daß der Ursprung des 
Begriffsfeldes im altrömischen Schuldrecht (Zwölftafelgesetz­
gebung) liegt. Seine spezifisch theologische Konnotation jedoch 
muß abseits davon in der jüdisch-christlichen Religiosität 
entstanden sein. Die Ursprungsszene des theologischen Obliga- 
tionenbegiffs befindet sich nicht in den Rechtsbüchem der antiken 
Welt, sondern in einem religiösen Text, im Gleichnis vom 
unbarmherzigen Gläubiger (Matthäus XVIII. 21-35.).

Darum gleicht das Himmelreich einem König,
der mit seinen Knechten abrechnen wollte (Matthäus XVIII. 23)

Das Gleichnis enthält die Geschichte von der Abrechnung 
menschlicher Schuldenlast am Ende der Zeiten. Am Tag des 
Gerichts werden einzelne Menschen vor ihren Gott als höchsten 
Richter treten und ihm wie Schuldner einem Gläubiger unterwor­

19

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fen. Entsprechend der antiken Rechtsvorstellung hat der Gläubiger 
das Recht, seinen Schuldner zu peinigen, zu versklaven oder zu 
verkaufen (5. Mose XV. 12-8. Tabula III. 6. des Zwölftafelrechts). 
Der göttliche Gläubiger jedoch läßt Gnade walten und 
transzendiert den strikten Rechtssinn des antiken Schuldrechts 
zugunsten einer vorbildhaften Praxis ethischer Lebensführung. Im 
Hintergrund steht die Einsicht des Evangelisten, daß Unschuld 
angesichts der ungeheuren religiösen Schuldenlast nur durch 
Vergebung erlangt werden kann. Das Gleichnis vom unbarmher­
zigen Gläubiger erlaubt mehrere Schlußfolgerungen. Zum einen 
wird deutlich, daß die Beziehung Gott-Mensch ein einseitiges 
VerschuldungsVerhältnis ist, in dem das Schuldmaß des Menschen 
die Möglichkeiten des Schuldners übersteigt:

Weil er aber das Geld nicht zurückzahlen konnte, befahl der Herr, 
ihn mit Frau und Kindern und allem, was er besaß, zu verkaufen 
und so die Schuld zu begleichen (Matthäus XVIII. 25)

Die einzige Alternative zur völligen Unterwerfung des Schuldners, 
die seine Entrechtung und Zerstörung persönlicher Integrität zur 
Folge hat, ist die Vergebung der Schulden durch den Gläubiger. 
Der historische Hintergrund des Gleichnisses ist das praktische 
Rechtsleben im Kulturkreis der Antike. In universalhistorischer 
Perspektive zeigt sich das Bild eines unbarmherzigen Gläubigers, 
der materielle Verschuldung auf den Körper des Schuldners 
anrechnet und ihn - so jedenfalls im altrömischen Schuldrecht - 
grausamen Strafritualen unterwirft. Das Gleichnis veranschaulicht 
jedoch nicht allein einen Aspekt praktizierten Schuldrechts in der 
Antike, sondern zeigt darüber hinaus den Konflikt zwischen 
Rechtspraxis und jüdisch-christlicher Gesinnung, grausamen 
Rechtspraktiken und ethischen Prinzipien, Unbarmherzigkeit und 
praktizierter Vergebung. Das entscheidende Merkmal dieser 
Erzählung ist der Hinweis auf die Analogie von irdischem und 
göttlichem Gläubiger. Der einzelne Mensch lebt mit der Drohung, 
daß ihm am Gerichtstag ein zorniger, rachsüchtiger und grausamer 
Richter erwartet, der jeden Gesetzesverstoß - d. h. hier nicht­
praktizierte Nächstenliebe - wie ein irdischer Gläubiger ahndet.

20

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und in seinem Zorn übergab ihn der Herr den Folterknechten, 
bis er die ganze Schuld bezahlt habe.
Ebenso wird mein himmlischer Vater jeden von euch behandeln,
der seinem Bruder nicht von ganzem Herzen vergibt. (Matthäus XVIII. 34-5)

Ein besonderes Charakteristikum jüdisch-christlicher Religiosität 
ist die Betrachtung der Relation von Gott und Mensch unter juri­
dischen Vorzeichen. Der Gedanke eines Vertrages zwischen dem 
einen Gott und seinem Volk (7. Mose XVII.) impliziert die Forde­
rung der Vertragstreue und die gegenseitige Verpflichtung, seinen 
Teil der Vereinbarung zu erfüllen. Für den Menschen besteht das 
Gebot, sein Leben gemäß der Mosaischen Gesetzgebung zu gestal­
ten, und zugleich wächst die Hoffnung, daß der eine Gott als 
Vertragspartner seinen Teil der Vereinbarung erfüllen wird. Die 
Gesetzesreligiosität Altisraels beinhaltet einen Grundgedanken 
juridischer Rationalität, der auf der Äquivalenzvorstellung von 
Gabe und Gegengabe (»do ut des«) basiert. Gesetzestreue wird 
vergolten und gegenwärtiges Unheil in zukünftiges Heil verkehrt. 
Unsicher bleibt lediglich der Zeitpunkt der Vergeltung. Diese 
Unsicherheit und die Bemühungen, trotz ausbleibender 
Vertragserfüllung an der juridischen Rationalität festzuhalten, 
haben in der prophetischen Literatur zu der Vorstellung geführt, 
daß dem Vertrag eine Schuldenkalkulation zugrunde liegt. D. h. 
das Ausbleiben göttlicher Gerechtigkeit wird als Folge menschli­
cher Gesetzesuntreue respektive als Vertragsbruch verstanden. In 
diesem Sinne gab es (und gibt es weiterhin) im jüdisch-christli­
chen Verständnis zwei mögliche Optionen, die Vertragsschuld des 
Volkes Israel zu lösen. Entweder lebt das Volk streng nach den 
Gesetzes Vorschriften, erfüllt damit seinen Teil des Vertrages und 
fordert dann von seinem Gott Vertragsgerechtigkeit. Oder aber das 
Maß der Schulden übersteigt jegliche rationale Kalkulation, so daß 
Vergebung der Schulden die einzige Möglichkeit ist, das Volk 
vom Gesetz zu befreien. Die letztere Option klingt im genannten 
Gleichnis an und ist in der Konsequenz ein Bestandteil der 
Paulinischen Heilstheologie. Die Pointe der Paulinischen 
Befreiung des jüdischen Volkes vom Gesetz ist die Auflösung der 
juridischen Rationalität, die radikale Verinnerlichung des Gesetzes 
und die Universalisierung der Gesetzesschuld. Nach Paulus geht es 
um die Schuld der gesamten Menschheit vor Gott (Römerbrief III.

21

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19.). Um der universellen Verschuldung einen angemessenen 
Ausdruck zu verleihen, spricht Paulus von dem Naturgesetz, das 
allen Menschen in ihr Herz geschrieben wurde und das Gewissen 
konstituiert. Im Gewissen ist der Ort der radikalen Vereinzelung 
des Menschen gegenüber seinem Gläubigergott, nur hier kann er 
sich seines Heils vergewissern.

Sie zeigen damit, daß ihnen die Forderung des Gesetzes 
ins Herz geschrieben ist; ihr Gewissen legt Zeugnis davon ab, 
ihre Gedanken klagen sich gegenseitig an 
und verteidigen sich (Paulus, Römerbrief II. 15)

Der Begriff des Naturgesetzes als Indiz eines Schuldbewußtseins 
und das Gewissen als Ort des Verantwortlichkeitsgefuhls für 
individuelles Handeln werden im Mittelalter zentrale Bestandteile 
des moraltheologischen Diskurses. Durch die Vermittlung von 
Franciscus Suärez, Johannes Seiden und Hugo Grotius wird die 
dargestellte jüdisch-christliche Vorstellung eines ursprünglichen 
Verschuldungs- und Verpflichtungsverhältnisses des Menschen in 
die Naturrechtslehren der Frühaufklärung aufgenommen. Von 
Thomas von Aquin bis zu Christian Wolff wird vom Axiom des 
Naturgesetzes ausgehend eine natürliche Verpflichtung (obligatio 
naturalis) deduziert, die den gesamten Bereich sozialen Handelns 
strukturiert. In der Form von Geboten der Nächstenliebe, der 
Vertragstreue und des Zivilgehorsams liefert das Naturgesetz ein 
unantastbares Fundament der politischen Ordnung. So hat das 
Naturrechtsdenken der Frühaufklärung im Begriff der Obligation 
das theologische Element einer ursprünglichen Verschuldung 
gegenüber der Gottheit und das rechtspolitische Element einer 
Verpflichtung gegenüber der politischen Herrschaftsgewalt 
verschmolzen. Auf diese Weise wird das Stabilitätsproblem des 
politischen Verbandes zumindest theoretisch gelöst, weil der 
Grund des Verpflichtetseins der menschlichen Disposition ent­
zogen wird. Das principium obligationis, von dem die 
Naturrechtslehren bis zum ausgehenden 18. Jahrhundert handeln, 
liegt außerhalb der Verfügbarkeit des Menschen. Dieser Gedanke 
war nur so lange haltbar wie natürliche Theologie und 
Naturrechtslehre verknüpft waren - d. h. soziale Verpflichtung an 
religiöse Schuld gebunden blieb. Am Ende des ersten Teils meiner 

22

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Studie beschreibe ich die Auflösung des Naturrechtsdenkens unter 
dem Eindruck der Kantischen Theologie- und Metaphysikkritik. In 
begriffshistorischer Perspektive ist es bemerkenswert zu sehen, 
daß die Destruktion des Naturrechts am Ende des 18. Jahrhunderts 
eine Neubestimmung der Obligationenkonzeption erforderlich 
machte.

Aufklärung ist der Ausgang des Menschen
aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit
(Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?)

Kant formuliert das Projekt der Aufklärung in dem Bewußtsein, 
daß Unmündigkeit und Untertänigkeit Indizien eines Verschul­
dungsverhältnisses sind. Im Zeichen der Aufklärung - als Befrei­
ung der Menschheit aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit - 
wird der einzelne Mensch unter den Bedingungen von moralischer 
Autonomie und Selbstverpflichtung zur Sozialität erfaßt. Innerhalb 
der Philosophie des deutschen Idealismus und in der historischen 
Rechtsschule hat diese spezifisch moderne Perspektive in gänzlich 
heterogenen Kontexten genaue Konturen gewonnen und wird im 
19. Jahrhundert zur dominierenden Doktrin. Mit Kant und vor 
allem in seiner Nachfolge zerbricht die systematische Einheit des 
Naturrechtsdenkens. Anhand der rechtsphilosophischen 
Entwicklung nach Kant und der Entstehung der historischen 
Rechtsschule läßt sich die radikale Abtrennung des Rechtsdenkens 
aus dem theologischen Zusammenhang beschreiben. Im 
Mittelpunkt des zweiten Teils meiner Untersuchung steht die 
Auflösung des Bedeutungsgeflechts um den Naturrechtsbegriff der 
obligatio naturalis. Aus der Vielfalt der Ansätze werden folgende 
Schwerpunkte herausgestellt: Die rechtsphilosophische 
Auseinandersetzung mit Kant und die Kritik des Kantischen 
Autonomiestandpunkts durch die historische Rechtsschule.

Im Zentrum des zweiten Teils meiner Studie wird die philolo­
gische Kritik am Naturrecht erörtert. Von Friedrich Carl von 
Savigny und seinen Nachfolgern wird die Kantische Doktrin 
moralischer Autonomie des Einzelmenschen auf das juridische 
Feld übertragen. Das hat zur Folge, daß sich eine spezifisch 
moderne Perspektive entwickeln kann, die in der Betrachtung der 
Ursprünge des Rechts nur eine Bestätigung ihrer eigenen Position 

23

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


findet. Der Geschichtsbegriff der historischen Rechtsschule, die 
mit der Vorstellung einer genetischen Entwicklung der einzelnen 
Rechtsinstitute vom Zivilrecht der römischen Antike bis zum bür­
gerlichen Recht der Moderne operiert, ist zutiefst widersprüchlich. 
Zum einen verbirgt sich hier der Gedanke einer einseitigen 
Verpflichtung gegenüber der Rechtstradition, zum anderen werden 
Elemente der modernen Moralität - z. B. die Begriffe moralischer 
Autonomie, persönlicher Integrität des Menschen und 
Rechtsfreiheit - in historischer Perspektive verabsolutiert. Der 
Rechtshistoriker erkennt im Kulturkreis der Antike lediglich eine 
Vorgeschichte der modernen Welt. Dem Historismus wird nicht 
nur der Geschichtsbegriff zu einem "absoluten Begriff’16, sondern 
auch seine moderne Perspektive zu einem abgeschlossenen und 
unentrinnbaren Kreis. Gegen diesen Absolutismus des modernen 
Blicks unter dem Deckmantel der Historie sind zuerst die Rechts­
philologen angetreten. Innerhalb der Rechtsphilologie bricht ein 
Streit über den Ursprung des modernen Obligationenrechts aus, 
der für die historische Rechtsschule und ihr Modell genetischer 
Rechtsentwicklung folgenreich ist, weil er zu einer Reflexion über 
die Grenzen philologischer Objektivität führt. Erstaunlicherweise 
ist ein literarischer Text - Shakespeares Merchant of Venice - der 
Gegenstand einer Debatte über die Grenzen philologischer Er­
kenntnis.

Es gibt gar keine moralischen Phänomene,
sondern nur eine moralische Ausdeutung von Phänomenen...
(Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse)

Der zweite Teil meiner Studie mündet in eine Auseinandersetzung 
mit den moral- und rechtshistorischen Thesen Friedrich Nietzsches 
und den universalhistorischen Schriften Max Webers. Beide 
Denker werden von mir in einen engen Zusammenhang gestellt, 
der ihnen in der Nietzsche- und Weber-Forschung gewöhnlich 
nicht zugestanden wird. Nähe und Distanz der historischen 
Perspektiven beider Denker sollen gleichermaßen deutlich werden, 

16 Vgl. zum geistesgeschichtlichen Hintergrund dieser These: W. Schmidt- 
Biggemann, Geschichte als absoluter Begriff. Der Lauf der neueren deutschen 
Philosophie. Frankfurt/M. 1991.

24

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn im Kontext der deutschen Aufklärungstradition von 
Pufendorf bis Kant das Profil der Moralhistorie Nietzsches und der 
universalhistorischen Sicht Webers auf Recht, Religion, Wirtschaft 
und Politik herausgearbeitet wird. Mit Max Weber endet eine 
Tradition der deutschen Aufklärung, deren bedeutendsten 
Merkmale ein entwickelter historischer Sinn und ein fundierter 
skeptischer Blick waren. Im Blick auf Webers Analyse des 
modernen Kapitalismus wird abschließend die Frage gestellt, ob 
die Begrifflichkeit des traditionellen Naturrechtsdenkens nach wie 
vor geeignet ist, die Krisensymptome der modernen Gesellschaft 
angemessen zu beschreiben oder ob nicht vielmehr mit der De­
struktion des Naturrechts und der radikalen Theologiekritik auch 
die Möglichkeit einer sinnvollen und distanzierten Beschreibung 
der modernen sozialen Welt verloren gegangen ist.

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993668-17 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

