
Dem Schmerz begegnen

Theologische Deutungen

Katharina Greschat, Claudia Jahnel

Einleitung

Schmerz verlangt nach Deutung. Wer Schmerzen erleidet, will sie eingeordnet

wissen, und wer sieht, wie andere Menschen Schmerzen erdulden, muss sich

irgendwie dazu verhalten. Und dennoch ist Schmerz im Moment kein Thema –

nicht einmal in Zeiten von Covid-19! Die öffentliche Debatte wird beherrscht von

Ansteckung, Isolationspolitik, Kompensationsfragen oder auch Vulnerabilität.

Über den Schmerz wird hingegen fast gar nicht gesprochen. Auch in theologi-

schen Kontexten beschäftigt man sich erstaunlich wenig damit. Das könnte auch

daran liegen, dass der Schmerz gleichsam quer zu anderen Wahrnehmungen

und Begegnungen liegt. Denn das Empfinden körperlicher Schmerzen lässt sich

mit sprachlichen Mitteln nur höchst unzureichend zum Ausdruck bringen und

vereinzelt jeden, der Schmerzen leidet.

 

Anlässlich eines Dies Academicus hat sich die Evangelisch-Theologische Fakultät

der Ruhr-Universität Bochum im November 2019 mit einem spezifischen Aspekt

des Themas Schmerz beschäftigt. Es ging unter der Überschrift »Observing Pain«

darum nachzuspüren, was geschieht, wenn Menschen dem Schmerz anderer

begegnen. Mit dieser Wahrnehmung und Begegnung entsteht eine Beziehung,

die nach Identifikation mit oder Abgrenzung von dem Schmerz leidenden Mit-

menschen sowie nach Narration und auch nach theologischer Deutung verlangt.

Dass es hier keinen Automatismus gibt, sondern die Wirkung der Betrachtung

von Schmerzen von verschiedenen Faktoren abhängt, hat schon Susan Sontag in

»Regarding the Pain of Others« (New York 2003) deutlich gemacht.

 

Obwohl der Schmerz an sprachliche Grenzen stößt, ist das Beobachten reeller wie

virtueller Schmerzen integrierter Bestandteil unserer Alltagskultur. Die Visibilisie-

rung von Schmerz wird genutzt, um vielfältige Affekte hervorzurufen. Das stellt

vor Fragen der politischen Ästhetik, der Medienethik, der Persönlichkeitsrechte

und der Repräsentation. Bekannt ist diese Auseinandersetzung etwa aus der

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001 - am 14.02.2026, 16:57:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Katharina Greschat, Claudia Jahnel

Debatte um die Darstellung von »fiktiver« oder »realer« Gewalt in Spiel- und

Dokumentarfilmen. Aber auch bei der Gestaltung von Gedenkstätten muss über

die Sorge um die Funktionalisierung des Schmerzes des Anderen intensiv nach-

gedacht werden. Zur Konstruktion von Erinnerungskulturen werden Schmerzen

mitunter sehr massiv zur Schau gestellt, um vor Wiederholungen abzuschrecken.

Doch nicht jede Schmerzdarstellung hat abschreckende Wirkung oder fördert die

Friedens- und Versöhnungsbereitschaft. Die Wirkung von Schmerzbildern auf

die Betrachter*innen hängt vielmehr von verschiedenen Faktoren ab. In jedem

Fall sind Zur-Schau-Stellung wie Beobachten von Schmerz keinesfalls harmlos,

unschuldig oder privat, sondern Teil einer politischen Ästhetik, die Selbst-, Fremd-

und Weltwahrnehmung, Wahrheit, Gefühle, Werte und Handlungen beeinflussen

will.

 

Dass es sich bei der Beobachtung von Schmerz um ein ganz zentrales theologi-

schesThema handelt,macht die traditionelle Deutung Jesu als »Schmerzensmann«

ebenso deutlich wie die Frage, ob sich Gott von den Schmerzen der Menschen affi-

zieren lässt.Theologische Deutungen von Schmerz haben den kulturellen Umgang

mit ihm ganz entscheidend mitgeprägt – vom Mitleiden über das »mannhafte«

Ignorieren des Schmerzes bis zu den Bemühungen, Schmerzen möglichst effek-

tiv zu lindern und ihre Ursachen zu heilen. Obgleich Schmerz also Deutungen

hervorruft, entzieht er sich dennoch den Bemühungen, ihn zu »fassen«. Er geht

in sprachlichen Darstellungen nicht auf. Diese Spannung nimmt der vorliegende

Band zum Ausgangspunkt. Angesichts der eingeschränkten Übersetzbarkeit des

Schmerzes und der gleichwohl zentralen kulturellen und politisch-ästhetischen

Relevanz der Begegnung mit dem Schmerz erscheint es lohnend, vielfältigen

theologischen Annäherungen der deutenden Begegnung mit dem Schmerz in den

theologischen Einzeldisziplinen nachzugehen. Ziel des Bandes ist es, in der Vielfalt

der theologischen Deutungen die Kontinuität und Aktualität des Schmerzes und

seiner Beobachtung etwas genauer in den Blick zu nehmen.

 

Mit den Wechselwirkungen zwischen der Beobachtung von Schmerz und der

Schmerzerfahrung setzt sich der einführende Beitrag von Günter Thomas aus-

einander. »Was geschieht«, so fragt Thomas, »wenn die Fremdbeobachtung des

Schmerzes in die Selbstbeobachtung des den Schmerz erfahrenden Menschen

übernommen wird?« Und was, wenn das Beobachten von Schmerz zu einer me-

dial-kulturellen Routine, ja mitunter zum Spektakel wird? Anhand verschiedener

Beispiele skizziert Thomas den Wandel von Schmerzbeobachtungsschemata. Sie

versehen Schmerz nicht nur mit Bedeutung, sondern haben auch eine norma-

tiv-regulierende Funktion in unterschiedlichen Bereichen der Gesellschaft. Mit

der Zunahme der Reichweite audiovisueller Medien sind zentrale medienethische

Herausforderungen verbunden: Ist es ethisch verantwortbar, dass der Schmerz des

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001 - am 14.02.2026, 16:57:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dem Schmerz begegnen 11

Anderen über Raum- und Zeitgrenzen hinweg den Betrachter zu einem Zuschau-

er, ja sogar zu einem Voyeur macht? Theologisch schließlich führt der Schmerz

zur Frage der Christusdeutung. Die Interpretation der Schmerzen Christi hat

verschiedene Schmerzbeobachtungsschemata generiert, die aber nicht nur zur

Deutung, sondern auch zur Gestaltung der Welt angeregt haben und anregen.

 

Biblische Schmerzbeobachtungsschemata stehen im Zentrum des ersten Teils

der Veröffentlichung. Beate Ego beschäftigt sich in ihrem Beitrag zum Weinen

Gottes mit Gottes Schmerz, der wachsenden Bedeutsamkeit, die diesem Schmerz

in der rabbinischen Literatur zukommt, und schließlich mit dem Schmerz Gottes

in der jüdischen Mystik in den Hekhalot-Texten. Im Alten Testament selbst ist

das Motiv des Weinens Gottes als Ausdruck von Gottes Schmerz angesichts der

Not des Volkes noch marginal. Gleichwohl wird schon in biblischen Texten wie

dem Jeremiabuch einem a-apathischen Gott der (mit)leidende und sich niedrig

machende Gott entgegengestellt. Damit werden Trauer und Schmerz – und eben

nicht Apathie und (Mit-)Leidlosigkeit – in sehr markanter Weise positiv gedeutet.

Sie sind Zeichen dafür, dass Gott am Leid seines Volkes partizipiert. Mit der

Erfahrung der Zerstörung des Ersten und des Zweiten Tempels nimmt das Motiv

des Weinens Gottes in der rabbinischen Literatur als Ausdruck der Anteilnahme

Gottes am Schicksal des Volkes signifikant zu. In der jüdischen Mystik schließ-

lich, so illustriert Ego an der Überlieferung im 3. Henoch, gewinnt der Schmerz

Gottes durch seine geradezu plastische Visualisierung an Unmittelbarkeit: Die

Rezipient*innen werden in die Schmerzgeschichte mit hineingenommen und so

zu unmittelbaren Zeug*innen – Beobachter*innen – des göttlichen Schmerzes

und seiner Erlösung.

Warum spricht Paulus zwar vielfach über seine Krankheiten und seine körper-

lichen Schwächen, lässt dabei aber ausgerechnet seine Schmerzen aus?, so lautet

die Leitfrage in Peter Wicks Beitrag zu den Schmerzinszenierungen des Paulus. Am

nächsten kommt Paulus der Artikulation eigener Schmerzen zum einen, wenn er

die Geburtswehen schildert, die er erleidet, bevor Christus im Glauben der Ge-

meinden Gestalt gewinnt. Zum anderen verwendet er Schmerzbegriffe, wenn er

das Leiden, Seufzen und Stöhnen der göttlichen Schöpfung beschreibt. In beiden

Fällen sind die Schmerzen konstitutiver Faktor der alten Weltzeit, die vergehen

wird. In ihnen deutet sich schon die anbrechende neue Zeit an: Sie stehen unter der

apokalyptischen Hoffnung einer neuen Welt, in der die Schmerzen überwunden

sind. In welches – mit Günter Thomas gesprochen – Schmerzbeobachtungssche-

ma ordnet Paulus aber nun seine eigenen physischen Schmerzen ein bzw. welcher

Schmerzdeutung entzieht sich Paulus, eben weil er so wenig von seinen eigenen

Schmerzen spricht? Peter Wicks Beitrag bietet eine Interpretation an, wonach die

paulinischen Schmerzauslassungen im Sinne eines Gegendiskurses zu verstehen

sind: Indem Paulus seine Schmerzen nicht benennt, vermeidet er die Einordnung

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001 - am 14.02.2026, 16:57:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Katharina Greschat, Claudia Jahnel

seines Leidens in ein mögliches Schmerzbeobachtungsschema der antiken Um-

welt, das Schmerz als Kontrollverlust deutet. Denn für Paulus ist dieses Leiden als

Zeichen der Schwäche gerade nicht Kontrollverlust oder Chaos, sondern Zeichen

der Verbundenheit mit Christus.

Auch der Beitrag von Reinhard von Bendemann, »Passio sine doloribus« weist

auf die Dimension der Schmerzwiderständigkeit und -abständigkeit in neutesta-

mentlichen Schriften hin. Anders als die christliche Rezeptionsgeschichte, die Je-

sus immer stärker zu einem homo dolorus erweitert und darin mitunter radikale

Selbstkasteiungspraktiken stimuliert hat, zeichnet die älteste Darstellung des Lei-

dens und Sterbens imMarkusevangelium Jesus gerade nicht als Schmerzensmann.

VomLeiden Christi amKreuzwird nur äußerst knapp und kurz erzählt. Eswird ge-

rade nicht in epischer Breite, schmerzbetont, affektbeladen oder als soteriologisch

relevant dargestellt. Leiden ist schlicht »nur« da. Ausschlaggebend ist für die Er-

zählweise des Markusevangeliums ein anderes Wahrnehmungsschema der Antike,

das sich weniger auf Leiden oder Apathie konzentriert als auf die Hinrichtungs-

art der Kreuzigung. Diese galt als Bestrafung für zutiefst schändliche Verbrechen.

Somit geht es hier nicht in erster Linie um Schmerz und Leiden, sondern um die

Darstellung von shame und honor.

Schon in der biblischen Literatur zeigt sich also eine Vielfalt von Schmerzbe-

obachtungsschemata, die nur aus ihrer Verwobenheit in ihre jeweiligen sozialen

und kulturellen Kontexte heraus verstanden werden können.

 

Wie sehr sich Schmerzbeobachtungsschemata und Schmerzinterpretationen im

Lauf der Zeit verändern, zeigen die folgenden vier Beiträge zur Schmerzbeobach-

tung aus der kirchengeschichtlichen Forschung.Der Beitrag von AlexanderWehren-

brecht führt in dieMärtyrererzählungen der frühen Christenheit, in denen Schmerz

in unterschiedlichen Facetten begegnet und unterschiedlich – apologetisch, em-

phatisch, stellvertretend und tröstend – gebraucht wird. Kern aller Märtyrertexte

ist die Erfahrung, dass der Mensch selbst den Schmerz des Martyriums nicht aus-

halten kann und es Gott ist, der einschreitet. Sei es, dass Christus während der

Folter und des »Schauspiels« stellvertretend für die Bekenner leidet, sei es, dass er

den Leib und die Seele der Gefolterten stärkt. Dies ist für die Apologetik von gro-

ßer Bedeutung, denn durch das Erleiden des menschlich Unertragbaren beweist

der christliche Gott seine Macht und seine Stellung als legitime und »wahre« Gott-

heit. Somit gilt letztlich: Ein Märtyrer kennt keinen Schmerz, aber Gott schon.

Im Gegensatz zu den paulinischen und markinischen Schmerzauslassungen

etwa finden sich in der Kirchengeschichte viele Auslegungstraditionen, in denen

dem Schmerz Christi und seiner Nachahmung eine hohe theologische und spiri-

tuelle Bedeutung beigemessen wird. Das antike Ideal der Affektkontrolle weicht

im Mittelalter, so zeigt Katharina Greschat in ihrem Beitrag über das Schmerzver-

ständnis bei Bernhard von Clairvaux, einer »zunehmenden Emotionalisierung

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001 - am 14.02.2026, 16:57:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dem Schmerz begegnen 13

der gesellschaftlichen Beziehungen« und damit auch der »Gottesbeziehung«. Die

Menschwerdung des Gottessohnes, die im Leiden und Empfinden von Schmerz

kulminiert, wird als Zeichen der immensen Liebe Gottes zu den Menschen bewer-

tet. Die nachfolgende Vertiefung des Menschen in das Leiden Christi – diememoria

passionis –, die Identifikation mit dem Schmerzensmann und die Einübung des

Mitleidens, die compassio, verfolgen das Ziel, dass der Mensch eine ungleich höhere

Form der selbstlosen Liebe zu Gott übt und liebesfähig wird.

Auch die protestantische Frömmigkeit kennt die Vergegenwärtigung des lei-

denden Christus als Angebot für die persönliche Bewältigung von Schmerz. In

seiner Analyse einer Leichenpredigt zum Tod eines vierjährigen Mädchens von

Valerius Herberger aus dem frühen 17. Jahrhundert zeigt Benedikt Bauer auf, wie

konkret bildlich, sinnlich und körperlich der schlesische (Erbauungs-)Schriftstel-

ler und Pfarrer den Leser*innen (wie vermutlich auch den einstigen Hörer*innen

der Predigt) vor Augen malt, wie die Seele des toten Kindes in der Seitenwunde

Christi in intimster Geborgenheit ruht. Diese intime Metaphorik der Wunden Jesu

und die Erinnerung an das Leiden Christi verfolgt das Ziel, den Eltern Trost zu

spenden, und wird in dieser ars moriendi als Gegenbild zu den negativ besetzten

Begriffen des Todes und des Grabes konstruiert. Schmerz und Leiden werden also

in ein Deutungskonzept eingebettet, das Sinn, Nähe, ja eine ganz und gar sinnlich-

körperliche Intimität mit dem Gottessohn stiftet.

Durch Leiden wird der Mensch sensibler für die Beziehung zu Gott, so lautet

das Motto, das Friedrich von Bodelschwingh in seiner Berufsordnung für Dia-

konissen in der Westfälischen Diakonissenanstalt Sarepta in Bielefeld aufstellte.

In einem schmerzlichen Prozess der Reinigung – in der »Schmelzhütte« – und

in Hingabe an die Pflege Kranker und Sterbender, die das Leiden nicht scheut,

soll jede Diakonisse der dienenden Liebe Christi immer ähnlicher werden. Im

Schmerzbeobachtungs- und Schmerzdeutungsschema, das Ute Gause in ihrem

Beitrag über die Diakonie in Bethel im 19. Jahrhundert aufzeigt, wird sowohl das

Beobachten, die Begleitung und die Pflege von Menschen, die unter Schmerzen

leiden und sterben, als auch die Erfahrung von Schmerzen und der Sterbeprozess

selbst als Leidensschule begriffen, die in die Vollendung führt. Auch in dieser ars

moriendi ist Schmerz aufs Innigste verbunden mit Frömmigkeit und der Vermitt-

lung von Sinn und Hoffnung.

 

Macht Schmerz denMenschen zumMenschen – oder doch eher zu einemMonster

und Unmenschen? Diese anthropologische Grundfrage verbindet die Beiträge im

dritten Teil der Veröffentlichung, die Schmerz aus systematisch-theologischer,

theologisch-ethischer und philosophischer Perspektive betrachten. Auch die

Beziehung zwischen Schmerz und Menschsein steht, so wird deutlich, in Wech-

selwirkung zu den jeweiligen dominierenden Schmerzbeobachtungsschemata und

Schmerzdeutungen.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001 - am 14.02.2026, 16:57:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Katharina Greschat, Claudia Jahnel

Nathalie Eleyth beleuchtet in ihrem Beitrag die Genderdimensionen von

Schmerz am Beispiel der sexualisierten Gewalt. Sie erörtert Kodierungen zu

Geschlecht, Sexualität und Körperlichkeit, die Frauen als verletzungsoffen und

Männer als verletzungsmächtig konstruieren. Außerdem diskutiert der Beitrag

kulturelle Botschaften, die sexualisierte Gewalterfahrungen weiblich gelesener

Menschen zu bagatellisieren versuchen. Insbesondere die prekäre metaphorische

Allianz von Weiblichkeit, Nation und Kultur führe dazu, dass Frauen in bewaffne-

ten Konflikten Opfer strategisch eingesetzter Vergewaltigungen werden. Während

diese Schmerzerfahrungen wahrgenommen und häufig entindividualisierend

gedeutet werden, kann männlicher Schmerz dieser Art nicht thematisiert werden.

Die Autorin plädiert für eine Theologie, die ihren eigenen Beitrag zur Stabilisie-

rung von rape culture sowie mediale Darstellungen sexualisierten Gewalthandelns

kritisch reflektiert, und für eine Kirche als safer space, die Betroffenen sexualisierter

Gewalt befreiende Gegennarrative jenseits der Opferidentität eröffnet.

Die Bereitschaft, Schmerz zu ertragen, sich aber zugleich von ihm zu distan-

zieren und ihn zu »bestehen«, zeichnet das Ideal der heroischen Männlichkeit aus,

das seit dem Ende des 19. Jahrhunderts zum dominanten Leitbild des männlichen

Körpers wurde. Als »toxische Männlichkeit« ist dieses Ideal gleichzeitig allzu oft

verbunden mit exzessiver Gewalt an »anderen«. Traugott Jähnichen stellt am Bei-

spiel von Schriften Ernst Jüngers sowie an theologischen Beiträgen der religiö-

sen Kriegsdeutung die Begründungszusammenhänge dieses Männlichkeitsideals

vor. Der im Ersten Weltkrieg erlebte Schmerz wird durch eine Parallelisierung

mit den Schmerzen und dem Kreuzestod Christi verklärt, allerdings nicht nur, um

Trost zu stiften, sondern um in »heldischer Frömmigkeit« die Notwendigkeit des

»Kampfes« zu begründen. Angesichts dieser toxischen Schmerzdeutung, die auch

in der heutigen »postheroischen Gesellschaft« weiterwirkt, wenngleich in verän-

derter Form, stellt das Schmerzdeutungsschema eines »leidempfindlichen Chris-

tentums« eine dringende Alternative dar.

Für eine leib- und schmerzsensible Theologie, die darum weiß, »dass im

Schmerz Gott gerade leiblich da erfahrbar wird, wo die Schmerzensklage ih-

ren Raum findet«, plädiert der Beitrag von Maximilian Schell. Ausgehend von

leibphänomenologisch fundierten körperpsychotherapeutischen Ansätzen sieht

Schell einerseits in heutigen Schmerzmedikalisierungspraktiken die Gefahr ei-

nes Schmerzbewältigungswahnes, der Schmerz unbedingt zu vermeiden sucht.

Andererseits läuft die Überzeugung, dass der Mensch erst durch den Schmerz

zum Menschen wird, Gefahr, den Schmerz nun seinerseits zu verherrlichen.

Beiden Schmerzdeutungs- und Schmerzbehandlungsschemata stellt der Beitrag

ein relationales Modell entgegen, in dem der Schmerz eingebettet ist in ein Innen

und ein Außen. In dieser Resonanz – auch mit Gott – erfährt der Schmerz eine

neue Bedeutsamkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001 - am 14.02.2026, 16:57:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dem Schmerz begegnen 15

In ihrem Beitrag »Flieg, Aua, flieg« setzen sich Anne Sindermann und Benedikt

Paul Göcke mit der Begründungsstruktur von Trans- und Posthumanisten ausein-

ander, dass Schmerz durch den Einsatz von Technologie verhindert werden muss,

weil er die dem homo sapiens aufgetragene Steigerung der Qualität des selbstbe-

wussten und personalen Lebens verhindert. Dem stehen zum einen leibphäno-

menologische Argumente gegenüber, die Schmerzen nicht nur als physikalische

oder psychologische Dimensionen, sondern als mentale Bewusstseinszustände

verstehen, die durch biologische, soziale, kulturelle und individualgeschichtliche

Faktoren beeinflusst werden. Zum andern haben Schmerzen, da sie Verletzbarkeit

und Endlichkeit anzeigen, existentielle und moralische Bedeutung und schreiben

schließlich »moralische Fürsorge für das Lebendige ins Stammbuch unserer Mo-

ralität«.

 

Wie weit darf Schmerzbeobachtung und Identifikation mit dem Anderen, der

Schmerzen leidet, heute gehen? Diese Frage ist in vielen Feldern der Praktischen

Theologie äußerst aktuell. Und das aus gutem Grund. Denn in der Suche nach

einer tragfähigen Antwort sind sowohl Leidverherrlichung und -verharmlosung

als auch die Vorstellung eines leidfreien Lebens abzulehnen.

Schmerz zu thematisieren oder auch nur zu beobachten, ist niemals unschul-

dig. Dies gilt in besonderer Weise, so zeigt der Beitrag von Hanna Roose, für den

Kontext des Religionsunterrichts. Wieso etwa wird die Identifikation der Schü-

ler*innen mit der gekrümmten Frau (Lk 13) explizit angeregt, die Schmerzen Jesu

am Kreuz hingegen werden – ganz anders als etwa bei Bernhard von Clairvaux –

lediglich ausDistanzwahrgenommen?Wie der Schmerz impliziert auch der Religi-

onsunterricht (mindestens) zwei konträre Dimensionen. Einerseits zielt er auf per-

sönliche Nähe und Relevanz, womit die persönliche Seite des Schmerzes angespro-

chen ist. Andererseits hat er auch einen gesellschaftskritischen Anspruch. Somit

gilt es auch, die machtförmige Verwobenheit des Schmerzes und der Schmerzbe-

obachtungsschemata aufzuzeigen. Diese Spannung und das Changieren zwischen

Nähe und Distanz, Identifikation mit dem Schmerz des Anderen und distanzierte-

rem, kritischemBeobachten dermit dem Schmerz einhergehendenMachtdynami-

ken ist nicht Ausdruck von Orientierungslosigkeit. Vielmehr kann diese Spannung

dazu anregen, so Roose – ähnlich wie Sindermann und Göcke, die die Vielfalt von

Schmerzerfahrungen betonen –, subtile Zwischen-Räume zwischen Identifikation

und Beobachtung zu erkunden.

Schmerzbeobachtungsschemata und Deutungsangebote stehen also auch in

Abhängigkeit zu Orten und Kontexten und ihren Rahmenbedingungen. Während

der Religionsunterricht aufgrund der schulischen Rahmenbedingungen und Lern-

ziele ungeeignet für die identifikatorische Betrachtung des Leidens und Schmerzes

Christi erscheint, gehören Ausdrucksformen der Kunst oder Musik wie die Passio-

nen von Bach oder Paul Gerhards Passionslieder zum traditionellen Repertoire der

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001 - am 14.02.2026, 16:57:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Katharina Greschat, Claudia Jahnel

Seelsorge. In ihrer Analyse des Isenheimer Altars von Matthias Grünewald hebt

Isolde Karle hervor, dass gerade die realistische, ungeschönte Weise Trost stiftete,

in der Grünewald in den Schmerzen Christi zugleich das Leid der Kranken darstell-

te, die sich im Hospital des Antoniterordens in Isenheim aufhielten. Das Betrach-

ten der Altarbilder lud dazu ein, sich selbst im Schmerz Christi wiederzufinden.

Schmerzbeobachtung wird hier zur »Ikonotherapie«, ohne dass der menschliche

Schmerz dabei idealisiert oder relativiert wird.

Welche Rolle spielt die Begegnung mit den Leiden Jesu und mit dem Schmerz

heute in der für diese Frage passenden Kirchenjahreszeit: konkret in der Passions-

und Fastenzeit? Seit den 1980er Jahren gewinnt das Fasten im evangelischen Raum

wieder an Bedeutung. Antonia Rumpf geht auf der Basis der Auseinandersetzung

mit dem Material zeitgenössischer Fastenaktionen sowie auf der Grundlage von

Interviews mit Fastenden der spannenden Frage nach, welche Rolle Schmerz im

Fasten heute spielt. Es zeigt sich, dass sich moderne Formen dieses religiösen

Fastens keinesfalls als Wohlfühlprogramm verstehen lassen. Vielmehr ist Schmerz

in vielfältigen – individueller wie politisch-sozialer – Hinsicht für zeitgenössische

Fastende durchaus relevant. Die Fastenzeit und die Auseinandersetzung mit

dem Schmerz und Leiden Christi führen dazu, dass die Praktizierenden eigenen

Schmerz wie fremdes Leid bewusst wahrnehmen, den Sinn von Leid und Schmerz

sowie Fragen der Schmerzüberwindung und Gerechtigkeit reflektieren.

Das Krankenhaus gilt vermutlich als einer der zentralen Orte, an dem Schmer-

zen beobachtet, erfahren und behandelt werden. Markus M. Totzeck geht in unter-

schiedlichen Deutungen von Schmerz »unter dem einen Dach« des Krankenhau-

ses nach und bringt dabei medizinische und klinisch-psychologische Perspektiven

mit der Krankenhausseelsorge ins Gespräch. Ein Praxisbeispiel aus der Seelsorge

mit einer Traumapatientin, in dem Schmerz über die psychosomatische Behand-

lung hinaus zumThema wird, macht deutlich, dass gerade dann, wenn Schmerzen

ganzheitlich therapiert und thematisiert werden sollen, Seelsorge unverzichtbar

bleibt. Seelsorge spürt dem Vorläufigen und Brüchigen im System Krankenhaus

nach und ist zwischen Schmerz und Sehnsucht angesiedelt. Sie integriert sich,

gerade auch im Fall der Schmerztherapie, in eine ganzheitliche Behandlung und

weist zugleich durch ihre religiöse Perspektive über sie hinaus.

Diakonische Arbeit ist auch in neuerer Zeit in mehrfacher Hinsicht mit

Schmerzen konfrontiert: Den Schmerzen der Kranken und Schwachen, die dia-

konische Dienste in Anspruch nehmen, aber auch den Schmerzen der diakonisch

Tätigen in Form des Mitleidens einerseits und möglicher schmerzhafter Aus-

wirkungen des helfenden Handelns, z.B. durch Erschöpfung, andererseits. Am

Beispiel der Bahnhofsmission konkretisiert der Beitrag von Christine Siegl diese

drei Aspekte undmündet in grundsätzlichen Gedanken zu einer schmerzsensiblen

Diakonie.

 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001 - am 14.02.2026, 16:57:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dem Schmerz begegnen 17

Wie Schmerzen gedeutet werden, welche positiv oder gar idealisierend bewertet

und welche negativ und als zu vermeidende evaluiert werden, ist also vom jeweili-

gen weltanschaulichen und kulturellen Rahmen, aber auch von den sozialen und

politischen Bedingungen abhängig. Die Beiträge aus interkulturell-theologischer

und religionswissenschaftlicher Perspektive zeigen, dass diese Faktoren inter-

und transkulturell verflochten sind und es in der Begegnung mit dem Schmerz

kulturübergreifende Verbindungslinien gibt, die in einer globalisierten Welt

zunehmend auch eine politische und ethische Herausforderung darstellen.

Die politische Dimension von Schmerz und die Spannung zwischen höchst pri-

vatem Schmerzerleben und höchst öffentlicher Deutung dieses Schmerzes zeich-

net weite Teile der asiatischen Theologien aus. Koloniale und postkoloniale Ge-

walterfahrungen haben physische, psychische, kulturelle und seelische Schmer-

zen zugefügt, die noch immer keineswegs verheilt sind und die von vielen asia-

tischen Theolog*innen in Verbindung von asiatischen und westlich-theologischen

Schmerzdeutungen reflektiert werden. Gerade die Offenheit und das reflektieren-

de und narrative Offenhalten der Wunde, so zeigt der Beitrag von Claudia Jahnel,

macht den Schmerz »handlungsmächtig« und löst Widerstand gegen globale Un-

rechtsstrukturen aus. Gegen Schmerzepistemologien, die allein die Passivität des

unter Schmerzen leidenden Menschen hervorheben, fordern asiatische Theologi-

en zu einer höchst politischen und widerständigen Schmerzästhetik heraus, die

globales ethisches Handeln mit impliziert.

Der Begegnung mit Schmerz aus der Perspektive des Heilers im pharaoni-

schen Ägypten widmet sich der Beitrag von Beate Hofmann. Nach einer allgemei-

nen Einführung in das altägyptische Körperkonzept, an dem sich die heilkundli-

che Behandlung orientiert, werden aus der Fülle von überliefertem Textmaterial

mit heilkundlichen Themen Auszüge aus dem Papyrus Edwin Smith und dem Pa-

pyrus Ebers vorgestellt: Hier wurden in den sogenannten Lehrtexten körperliche

Leiden und Schmerzen aus der Perspektive des Beobachters, des Heilers, diagnos-

tiziert und in den meisten Fällen als behandelbar – »Ein Leiden, das ich behandeln

werde« – befunden. In diesem Zusammenhang werden auch die besondere Rol-

le des Heilers, seine Ausbildung und seine Kompetenzen betrachtet, die ihn zum

Umgang mit dem Schmerz befähigen. Diagnose, Beschreibung, Beurteilung und

Behandlung dominieren die in den Texten beschriebene Begegnung des Heilers

mit dem unter Schmerzen leidenden Menschen. Sie ordnen somit das Chaos, das

nach altägyptischem Deutungsschema den menschlichen Körper im Zustand der

Krankheit bedroht.

Der Beitrag von Jan Gehm und AlenaHöfer widmet sich kollektiven Gewalterfah-

rungen und schmerzhaften Migrationen von syrisch-orthodoxen und eritreisch-

orthodoxen Christen, die in Deutschland leben. Diese beiden Perspektiven weisen

große, kontextuelle Unterschiede auf und zeigen zugleich die Relevanz vonDiaspo-

ragemeinden zur Verarbeitung und Reflexion des Erlebten. Beide Gemeinschaften

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001 - am 14.02.2026, 16:57:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Katharina Greschat, Claudia Jahnel

verbinden Migration und die kollektive Erfahrung von Gewalt. Syrisch-orthodo-

xe Christen sind vor allem über Arbeitsmigration und später durch Asylverfah-

ren nach Europa gekommen.Mitglieder eritreischer Tewahdo-Diasporagemeinden

flohen seit 1993 entweder vor dem Unabhängigkeitskrieg oder vor dem diktatori-

schen Regime seit der Unabhängigkeit. Politische, gesellschaftliche und religiö-

se Entwicklungen zeigen kulturelle und kontextuelle Differenzen auf. So unter-

schiedlich die Kontexte auch sind, die Diasporagemeinde bleibt für beide ortho-

doxe Gruppen ein Ort der Verarbeitung schmerzhafter Migration und der trans-

regionalen Verbindung zur ursprünglichen Heimat, in der Gewalt und Schmerz

nach wie vor Teil des alltäglichen Lebens sind. Diasporagemeinden bieten damit

eine Chance, das Erlebte, das in den ursprünglichen Heimatländern unaussprech-

lich bleiben muss, sagbar zu machen.

 

Die Begegnung mit dem Schmerz führt, so zeigen die verschiedenen Beiträge in

diesem Band, in eine Vielzahl von Schmerzerfahrungen und von mitunter konkur-

rierenden Schmerzdeutungen und Schmerzbeobachtungsschemata. Unterschied-

liche physiologische, psychologische, kulturelle und individuelle Faktoren beein-

flussen die Begegnung mit und demzufolge auch die Deutung von Schmerz. Die-

se Vieldimensionalität der Schmerzbeobachtung wie der Schmerzerfahrung selbst

macht einen mehrdimensionalen interdisziplinären Zugang zum Thema notwen-

dig, wenn Schmerz in seiner persönlichen, aber auch in seiner kulturellen Dimen-

sion annähernd verstanden werden soll. Schmerz ist eben nicht gleich Schmerz

und Schmerzbegegnung nicht gleich Schmerzbegegnung. Angesichts der Vielzahl

schmerzverharmlosender, -vermeidender oder -verherrlichender Debatten – von

der technischen Optimierung körperlicher Leistungsfähigkeit über entmateriali-

sierende Visionen von Transhumanismus, Robotik und KI bis hin zu Herausfor-

derungen von Palliativmedizin und Sterbehilfe – wäre es heute an der Zeit, die

theologische und philosophische Dignität der Schmerzerfahrung und -begegnung

wieder neu zu entdecken und zur Sprache zu bringen.

 

Die Veröffentlichung der Beiträge verdankt sich der finanziellen Unterstützung

durch die Evangelische Kirche von Westfalen sowie der Evangelisch-Theologischen

Fakultät der Ruhr-Universität Bochum.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001 - am 14.02.2026, 16:57:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

