
»Die großen Philosophien sind ragende Berge,
unbestiegen und unbesteigbar. Aber sie ge-
w�hren dem Land sein H�chstes und weisen in
sein Urgestein. Sie stehen als Richtpunkt und
bilden je den Blickkreis; sie ertragen Sicht und
Verh�llung …«

Martin Heidegger

Karl Albert / Elenor Jain

Die Utopie der 
Moral
Versuch einer
kulturübergreifenden
ontologischen Ethik

ALBER PHILOSOPHIE BPH
IL

O
SO

PH
IE

Fr
is

ch
m

an
n

·
Sp

ra
ch

e
–

D
ic

ht
un

g
–

Ph
ilo

so
ph

ie

ISBN 978-3-495-48404-3

A

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ALBER PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu diesem Buch: Der Versuch der Grundlegung einer aktuellen Ethik 
unterscheidet sich deutlich von den zahlreichen in der letzten Zeit un­
ternommenen moralphilosophischen Ansätzen, die sich vergeblich auf 
die bloße Vernunft oder den Glauben an das Gute im Menschen zu 
stützen suchten, durch die Rückwendung auf die Erfahrung des Seins, 
die keineswegs nur theoretischen Charakter hat. In ihr liegt vielmehr 
zugleich ein praktisches Moment, sozusagen ein »ontologisches Po­
stulat«, welches als Motivation zu moralischem Denken und Handeln 
Lebensbedeutung besitzt. Als allgemein-menschliche Erfahrung der 
Teilhabe überschreitet die Seinserfahrung zugleich die Grenzen der un­
terschiedlichen Kulturen und Religionen. In der modernen Massen­
gesellschaft verlangt die ontologische Ethik eine Innenwendung, wobei 
zugleich das Gemeinsame im Sein als Eundament von Sinnerfahrung 
und sinnvollem Handeln bewußt werden kann.

Die Autoren: Karl Albert, em. Professor für Philosophie an der Bergi­
schen Universität Wuppertal, hat auf der Grundlage seiner Lehre von 
der ontologischen Erfahrung ein umfangreiches CEuvre zur Philosophie 
der Philosophie, der Religion, der Kunst, der Sozialität und Pädagogik 
geschaffen.
Dr. habil. Elenor Jain hat als Gießener Privatdozentin sowie als philoso­
phische und kunstwissenschaftliche Autorin und Herausgeberin nebst 
zahlreichen kritischen Rezensionen und Aufsätzen wichtige Monogra­
phien zur Ästhetik, Lebensphilosophie, Ontologie und Philosophie der 
Erziehung herausgebracht.

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Albert / Elenor Jain

Die Utopie der Moral

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alber-Reihe Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Albert / Elenor Jain

Die Utopie der Moral
Versuch einer
kulturübergreifenden
ontologischen Ethik

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Texterfassung und Druckvorlage: Elenor Jain

Originalausgabe

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei) 
Printed on acid-free paper
Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany 
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/München 2003 
www.verlag-alber.de
Einband gesetzt in der Rotis SemiSerif von Otl Aicher 
Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 2003
ISBN 3-495-48089-7

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.verlag-alber.de
https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.verlag-alber.de


INHALT

Einleitung..................................................................................11

Ethik in der veränderten Gesellschaft - Moral als Utopie - 
Globalisierung und Eurozentrismus -Rehabilitierung der prak­
tischen Philosophie - Neuere Stellungnahmen zur Ethik - 
Ethik ohne Metaphysik - Ihre Wirkungslosigkeit im moralisch 
indifferenten Massenzeitalter - Die Wiederaufnahme der 
Seinsthematik bei Heidegger und Lavelle - Versuch einer Lö­
sung: die ontologische Erfahrung und das ontologische Postu­
lat - Überblick über den Inhalt der drei Hauptteile

I. Vorüberlegungen

1. Zum Begriff der Ethik....................................................... 29

Das erneuerte Interesse an Ethik und praktischer Philosophie - 
Theorie und Praxis im Marxismus - Die 11. Feuerbachthese - 
Sprachgeschichtliches über Ethik - Platon und Aristoteles in 
Raffaels „Schule von Athen“ - Aristoteles und die Nikoma- 
chische Ethik - Ethik bei Platon: die Lehre von den Kardinal­
tugenden - Ontologie und Ethik - Trennung von Ethik und 
Metaphysik bei Thomas von Aquin und Kant - Das ‘Meta’ der 
Metaphysik

2. Zum Begriff der ontologischen Erfahrung.......................41

Das Seinsthema bei Heidegger und Lavelle - Die Diskussion 
über die Erfahrung des Seins - Philosophiehistorisches: Par- 
menides, Augustinus, Meister Eckhart, Descartes - Jüdisches, 
christliches, islamisches Seinsdenken - Selbst und Sein in den 
indischen Upanischaden - Das Eine in der chinesischen 
Philosophie - Aspekte der Erfahrung des Seins: Staunen, Ge­
genwart, Bewußtheit, Erstrebtheit, Schönheit

7

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


n. Die Utopie der Moral

1. Ethik und Ästhetik.............................................................. 59

Weltanschauliche Grundlagen - Das Menschenbild - Kunst 
und Spiritualität - Kunst und Wirklichkeit - Die Lebensbedeu­
tung der Kunst - Wertvorstellungen im Werk - Das Erhabene
- Zeitverständnis - Digitale Ästhetik und die neue Weltsicht- 
Der Seinsgedanke in der Kunst— Das Fremde und das Verbin­
dende - Das Geistige bei Bach - Indische Musik - Das ontolo­
gische Postulat als kulturübergreifendes Moment in der Kunst

2. Zur Aktualität des Humanitätsgedankens........................ 89

Humanität als geistige Haltung - Humanismus und Kultur­
kritik: Dogmatismus und Fundamentalismus und das Problem 
der Menschenwürde - Humanisierung der Lebenswelt - Hei­
deggers Humanismuskritik - Der Seinsbezug der Humanität - 
Seinsverfaßtheit und Lebenssinn - Nietzsches Begriff des 
höheren Seins - Th. Lessings Philosophie als Tat - Men­
schenwürde und Bioethik - Freiheit und Selbstentfaltung

3. Die Fragwürdigkeit der Tugenden................................. 131

Tugend und Freiheit - Vernunft und Affektivität - Der Wandel 
der Tugenden - Maclntyres Gegenwartsanalye und der Verlust 
der Tugend - Sollen oder Wollen - Zwecksetzung und Moral: 
das funktionierende Subjekt - Das vernünftige Maß nach Ari­
stoteles - Demokratie und Tugend - Prinzipien der Tugend - 
Der Pragmatismus moralischer Begründungen in der Wissen­
schaft - Der ontologische Grund der Tugend

4. Individualismus und Kollektivismus als Lebens­

entwürfe .............................................................................159

Extreme der Lebensformen - Innere und äußere Emanzipation
- Bindungslosigkeit oder Vereinnahmung - Die mediadisierte

8

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Massengesellschaft - Ortega zu Freiheit und Grenzen der Indi­
vidualität - Wirklichkeitsverlust und Weltunsicherheit - 
Individualität als Geistigkeit - Der ontologische Grund der 
Individualität - Individualität als Grundbedingung der Seins- 
gemeinschaft

5. Wertvorstellungen und ihre anthropologische

Bedeutung..........................................................................189

Der Wandel der Werte - Wertvorstellung als kritische Haltung
- Die Lebensbedeutung der Werterfahrung - Seinserfährung 
als Werterfahrung - Nietzsches Umwertung aller Werte - Ge­
fühl und Wert bei Scheier - Wert und moralische Akte - Zivi­
lisationskonflikt und Wertkonflikt - Wertverlust als Identitäts­
verlust - Grundprinzipien der Wertvorstellung - Wert und 
Existenz

UI. Die ontologische Ethik

1. Die Seinsdimension des Lebens...................................... 223

Philosophie als Lebensform im Hellenismus (Hadot, Do­
manski) - Die Lebensphilosophie des 19. und 20.Jahrhunderts
- Die ontologische Erneuerung der Lebensphilosophie - Ethik 
und Lebensphilosophie: Schopenhauer, Guyau, Th.Lessing - 
Gelebte Philosophie: Fellmann über Husserl und Habermas - 
Die Seinsdimension des Lebens: Kunst, Humanität - Tugend 
als gelingendes Leben - Individualität und Wertbewußtheit

2. Der Seinsgehalt des Glücks............................................. 253

Das Wort ‘Glück’ - Spaemann über Ethik und Metaphysik - 
Glück und Erkenntnis: Eudämonistische Ethik zwischen Ari­
stoteles und Kant - Die Aristotelische Theoria - Platons reli­
giöser Philosophiebegriff - Die periagoge - Platonismus in 
christlicher Theologie und Mystik - Die Platonische Akademie 

9

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Florenz - Glück und Sein: Rousseaus ‘sentiment de 
l’existence’ - Philosophie und Seinserfahrung in der modernen 
Literatur: Sillanpää, Kundera, O’Neill - Stemberger über 
Montesquieu - Glückserfahrung und bildende Kunst: Paestum, 
Rothko - Amiel und Huxley über Liebe und Sein - Eros bei 
Platon - Nietzsches Dionysos-Dithyramben

3. Die Ethik der Seinsgemeinschaft................................... 277

Der Mensch als „animal sociale“ und „zoon politikon“ - So­
zialität und Einsamkeit - Drei Bereiche menschlichen Han­
delns: Ich, Du, Welt - Die ichgegründeten Tugenden: Weisheit, 
Tapferkeit, Besonnenheit - Die mitmenschliche Tugend: Ge­
rechtigkeit - Begriff und Erfahrung der Seinsgemeinschaft - 
Toleranz: gesellschaftliche und metaphysische Solidarität - 
Verantwortung und ontologisch gegründete Umweltethik und 
bei Hans Jonas - Metaphysik als Grundlage der Ethik - Sche­
ier über Tagore - Lessing über Europa und Asien - Rückblick

Namenregister.......................................................................299

10

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Das moralische Bewußtsein 
verhält sich zum Leben 
wie das Leben zum Sein

Das Interesse an ethischen Fragen hat in den letzten Jahren stark 
zugenommen, vermutlich auch aufgrund der kritischen Betrach­
tung der derzeitigen Lebenssituation, der damit verbundenen Ver­
änderung der Gesellschaft und des Menschen. Nicht zuletzt hat 
auch der technologische Fortschritt mit seinen teils beängstigenden 
Ergebnissen ethische Fragen wieder ins Zentrum philosophischer 
Erörterungen gerückt, wobei vor allem die Frage der Autonomie, 
der Unverletzlichkeit des menschlichen Wesens sowie Ungerechtig­
keiten der Lebensbedingungen thematisiert wurden.

Der Titel dieser Abhandlung verweist in mm vielerlei Hinsicht 
schon durch seine Mehrdeutigkeit auf die Problematik einer ethi­
schen Theorie. Sie ist einerseits Utopie und daher im negativen 
Sinne ein Gedankenkonstrukt, das einer bestimmten Zeit sowohl 
deren moralische Defizite vor Augen fuhren und andererseits ein 
idealistisch geprägtes oder auch pragmatisches Programm zur 
Beseitigung dieser Mängel vorlegen will. Dies ist ihr kulturkriti­
scher Aspekt. Versuche dieser Art haben naturgemäß sogleich ihre 
Gegner oder Befürworter gefunden, selten aber einen allgemeinen 
Konsens, da immer auch Interessen verschiedenster Art einen 
solchen verhindern mußten. Und dennoch sind alle Konzepte als 
Vision zu verstehen, die zur Entfaltung einer humanen Gesellschaft 
ihren Beitrag liefern will, auch wenn ihre tatsächliche Realisierung 
utopisch ist. Utopisch deshalb, weil die Prinzipien der meisten 
Ethikauffassungen eine Begründung oder besser: die Annahme 

11

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Instanz für das Streben nach moralischem Denken und Han­
deln schuldig bleiben. In der Regel werden als Instanzen oder 
Motivationen für moralische Akte die dem Menschen innewoh­
nende Vernunft, sein Gefühl, die Zweckmäßigkeit oder Not­
wendigkeit, gar seine Bestimmung zum Guten oder natürliche An­
lagen genannt. Doch dies sind Kategorien, die keinerlei Bestand 
haben können, denn wie die Geschichte beweist, hat etwa weder die 
Vernunft, noch das Gefühl oder gar eine natürlich Bestimmung 
zum Guten Kriege, Morde oder sonstige Unrechtshandlungen 
verhindern können.1 Die Überzeugungskraft des in Anspruch 
genommenen Fundamentes einer ethisch zu rechtfertigenden und 
ethischen zu fordernden Handlung scheint also offensichtlich nicht 
ausreichend zu sein, um den Menschen auch innerlich auf das Gute 
zu konzentrieren.

Ein Weiteres und Wesentlicheres kommt aber noch hinzu. Wir 
leben, wie allseits geradezu euphorisch betont wird, im Zeitalter 
der Globalisierung, und diese Tatsache bringt nicht nur spezifische 
Probleme inbezug auf wirtschaftlich und politisch kollidierende 
Interessen mit sich, viel problematischer ist die durch das immer 
größere „geographische“ Zusammenwachsen der Völker entste­
hende Konfrontation der Zivilisationen, deren scheinbare 
Unvereinbarkeit dramatische Ausmaße angenommen hat. Nun geht 
es um Fundamentales, um die jeweilige Verteidigung eigener Vor­
stellungen hinsichtlich Religion, Moral und Lebensentwurf. Das 
Festhalten an alten und der Zeit nicht mehr angemessenen Tradi­
tionen, die größtenteils den Menschenrechten widersprechen, und 
die daraus resultierende Feindschaft zwischen Menschen und 1 

1 Daß die Vernunft kein hinreichendes Fundament moralischen Handelns ist, 
erläutert W. Weischedel überzeugend in seinem Aufsatz über Pascal, indem er 
dessen Bemerkung: „Der Mensch handelt nicht durch die Vernunft, die sein 
Sein ausmacht“ auf den im Menschen angelegten Widerspruch zurückftihrt 
(Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Philosophie. In: Beiträge zur 
geistigen Überlieferung. Godesberg 1947, S. 106).

12

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nationen belastet den Weltfrieden mehr als je zuvor, so daß man 
vom Nutzen der Globalisierung kaum mehr sprechen kann.

Ein „Dialog der Kulturen“ wird zwar einerseits immer wieder 
gefordert und als Allheilmittel zur Konfliktbewältigung aller Art 
genannt, andererseits aber hält man ihn inzwischen auch für naiv 
oder gar zynisch, wenn man die scheinbar unüberbrückbaren 
Differenzen der politischen, vor allem aber auch moralischen Vor­
stellungen ins Feld führt. Ein fruchtbarer Dialog setzt schließlich 
in irgendeiner Weise einen Konsens voraus, zumindest aber eine 
Annäherung an das Fremde. Damit aber - wie es kritisch heißt - 
relativiere man die Werte der eigenen Kultur und verzichte auf ihr 
Ureigenes, das beispielsweise in der westlichen Welt nach jahrhun­
dertelangem Kampf zu Demokratie und Anerkennung der Men­
schenwürde geführt habe, welches nicht hintergehbare Werte sind, 
die anderenorts allerdings keinerlei Bedeutung besitzen. Dieser 
Werterelativismus aber, von vielen recht weltfremden Idealisten als 
Verständnis des Fremden ausgelegte Haltung, mag wohl dem 
Selbstverständnis einer multikulturellen Einstellung dienen (deren 
Strukturen und Funktion im übrigen keineswegs geklärt sind). Ob 
er aber den von autoritären oder fundamentalistischen Regimen 
unteijochten Gesellschaften dient, darf wohl bezweifelt werden. 
Aus diesem Dilemma ergibt sich nun zum einen eine Weise der 
kritiklosen Anbiederung an Fremdes (dessen Welthaltung 
unreflektiert als diskussionswürdig erachtet wird), zum anderen 
aber ist eine Gegenhaltung zu erkennen, die eine Form von 
Universalismus glaubt vertreten zu können, welche sich aber 
lediglich als Selbstbehauptung des westlichen Denkens und des 
westlichen Lebensstils erweist, nämlich als Interessenpolitik oder 
als Interessenethik, die naturgemäß auf Widerstand in anderen 
kulturellen Lebensformen stoßen wird. Es ist wohl ignorant zu 
glauben, ein sogenannter Dialog der Kulturen könne ohne ein alle 
Menschen überzeugendes Fundament zum freiwilligen Verzicht auf 

13

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tradiertes, nicht mehr Zeitgemäßes und vor allem die elementaren 
moralischen Grundprinzipien außer acht lassendes Verhalten fuh­
ren. Ein Kulturdialog muß mithin weit mehr voraussetzen als das 
Gegenüberstellen und Verteidigen der je eigenen Position oder das 
Realivieren der Werte, wenn er nicht in die ausweglose Alternative 
völliger gegenseitiger Verständnis- und Sprachlosigkeit münden 
will. Nicht die bis zur Selbstaufgabe sich entwickelnde Skepsis 
gegenüber den Errungenschaften der eigenen Kultur kann daher 
Grundlage zur Überwindung des Trennenden sein, ebensowenig 
wie ein universaler Anspruch, der das Andere seiner Wurzeln be­
raubt. Vielmehr gilt es, ein Übergreifendes ins Spiel zu bringen, 
welches als fundamentales geistiges (intelligibles) Element keiner 
kulturspezifischen Eingrenzung unterliegt. Auf diesem Hintergrund 
läßt sich die hier unternommene kulturübergreifende ontologische 
Ethik beschreiben als theoretische Grundlage einer Haltung, die 
Universalismus nicht als Konformismus oder Uniformismus 
versteht, sondern als solche, die auf dem Fundament der ontolo­
gischen Erfahrung als gemeinsamer Erfahrung eine 
Außenperspektive nicht scheuen muß. Das bedeutet, daß die 
ontologische Ethik als erste und wesentlichste Zielsetzung die 
elementaren allgemein-menschlichen Grunderfahrungen und das 
darin Verbindende zum Ausgangspunkt ihrer Begründungsversu­
che heranzieht, um in ihnen die - durch keine kulturellen 
Bindungen eingeschränkten - erkennbaren und zu lebenden 
moralischen Vorstellungen zu entfalten. Das Andere und Fremde, 
das gewöhnlich mit den eigenen Kategorien bewertet und dadurch 
grundsätzlich auf Distanz gehalten wird, verliert auf diese Weise 
seinen antagonistischen Charakter, wenn es nämlich aufgrund einer 
gemeinsamen Basis betrachtet und zum Gegenüber wird.

Doch die bisher vorgelegten neueren Moraltheorien nehmen 
diese Problematik nicht zur Kenntnis, sondern verharren in euro­
zentrischen, weil die Welt zur Zeit noch beherrschenden, Denk­

14

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mechanismen und können daher kaum dazu beitragen, daß eine 
auch nur annähernd als „universal“ zu bezeichnende Ethik auch 
andere Kulturen erreichen und auf Zustimmung hoffen könnte. Das 
Desolate ist also, daß jedes Ethikkonzept aufgrund seiner kul­
turspezifischen Tendenz von außereuropäischen Völkern in Ver­
bindung mit neuerlichen kolonialen Bestrebungen gebracht wird. 
Es wird folglich auf keine Resonanz, sondern nur auf Ablehnung 
stoßen, weil es das Selbstverständnis des trotz der Vision „Glo­
balisierung“ bislang immer noch Fremden nicht reflektiert und von 
daher niemals kulturübergreifend erscheinen kann.

Das offenbar gewaltig ansteigende Interesse an Moraltheorien in 
der westlichen Welt wurde gewiß auch durch die von M.Riedel 
herausgegebenen Bände über „Rehabilitierung der praktischen 
Philosophie“ (1972/1974) unterstützt.2 Das Anliegen der beiden 
Bände besteht - wie es im Vorwort des ersten Bandes heißt - zu­
nächst in der Absicht, ganz allgemein der praktischen Philosophie 
(also nicht nur der Ethik und Ästhetik) in Einheit mit der Theorie 
wieder Aufmerksamkeit zu verschaffen. Dabei will der Band die 
seit den sechziger Jahren begonnene Diskussion inbezug auf unbe­
wältigte Probleme der praktischen Philosophie aufhehmen und 
dokumentieren: „außer den „innerphilosophischen Aporien unter 
anderem philosophiehistorische Ergebnisse der Aristoteles- und 
Hegelrenaissance nach 1945, die Rezeption der angelsächsischen 
Meta-Ethik, den ‘operativen’ Ansatz in der Wissenschaftstheorie 
und die von der ‘kritischen Theorie’ unbewältigt hinterlassene 
Theorie-Praxis-Problematik“.3 Die angezeigten Themenbereiche 
zeigen, daß die Autoren bemüht sind, die „spezifische Wissen­
schaft- und gesellschaftliche Situation“ in ein spezielles philoso­
phisches Programm aufzunehmen und damit unter dem Titel 

2 M. Riedel. Rehabilitierung der praktischen Philosophie. 2 Bde. Freiburg 1972 
und 1974.
3A.a.O„ S. 11.

15

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‘praktische Philosophie’ auf sozio-politische Tendenzen der Zeit zu 
reagieren. Die Weise des Fragens und Argumentierens wird indes 
auch verbunden mit Fragen nach Normen des Handelns und ihrer 
Begründung, wobei konkret auf die veränderten Bedingungen der 
modernen industriellen Gesellschaft rekurriert wird.

Unter den zahlreichen unter dem Stichwort „Ethik“ auftretenden 
Stellungnahmen seien wenigstens einige erwähnt. So gibt es 
einerseits eine erhebliche Anzahl von Ethikformen, die an die Mo­
ralphilosophie des 19.Jahrhunderts anknüpfen wie „Pflichtethik“, 
„Glücksethik“, „Tugendethik“ oder „Wertethik“, daneben dann 
aber neuere Ansätze wie „Diskursethik“, „hermeneutische Ethik“, 
„integrative Ethik“, „metaphysikfreie Ethik“, „Metaethik“. Welche 
Resonanz könnte also eine „ontologische Ethik“ erwarten, die 
zudem noch ein recht kritisches Verständnis dem Zeitgeist gegen­
über an den Tag legt? Und wie könnte sie sich von den zuvor 
genannten und den vielen ungenannten Sonderformen unter­
scheiden? Wir werden in den folgenden Kapiteln auf die damit 
zusammenhängenden Fragen eingehen.

Vorab muß jedoch im Auge behalten werden, daß die zuvor er­
wähnten Ethikkonzepte in der Regel eine „metaphysikfreie“ Be­
gründung zu liefern gedenken. Das bedeutet, daß sie ihre Kate­
gorien und Normen aus der Vielfalt des Seienden beziehen und in 
der Praxis auch auf diese anwenden wollen. Die Einheit des Seien­
den - so meint man in der technisierten Welt immer noch - sei als 
Instanz für Denken und Handeln undenkbar und schließe aufgrund 
des „metaphysischen Extemalismus“ Selbstbestimmung faktisch 
aus.4 Doch selbst der neueren naturwissenschaftlichen Forschung 
zufolge kann man in der Natur nicht mehr von einer Vielfeit 
schlechthin sprechen, sondern nur von einer ‘vorgetäuschten’ Viel­
falt, insofern daß die Forschungsergebnisse zeigen, daß alle 

4 Vgl. H. Krämer: Integrative Ethik. Frankfurt 1992, S. 15.

16

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vielfalt auf gemeinsamen Strukturen bzw. Elementen beruht (also 
einem Übergreifenden) und durch deren variablen Einsatz zustan- 
dekommt. Ordnungen entstehen auf diese Weise innerhalb jeder 
Einzelerscheinung, die in allen anderen Einzelerscheinungen mit 
denselben Elementen auftauchen. Schon dies macht deutlich, daß 
von Vielfalt auch im philosophischen Sinne nur dann gesprochen 
werden kann, wenn man ein übergreifendes Ganzes voraussetzt, an 
dem jedes Element teilhat.

Wenn nun im folgenden von der Utopie der Moral die Rede ist, 
so drückt dies aus den oben erwähnten Gründen auf den ersten 
Blick auch eine resignative Haltung gegenüber jedem Versuch aus, 
der sich als Konzept einer Ethik darstellt. In der Tat ist eine resi­
gnative Haltung durchaus auch angebracht, wenn man die Wir­
kungslosigkeit eines jeden dieser Versuche betrachtet. Dennoch 
aber muß ihnen - zumindest im theoretischen Raum - eine große 
Bedeutung zugemessen werden, als sie sich durchgängig um 
Klärung jener Kategorien bemühen, die als Grundwerte mensch­
lichen Lebens universalen Charakter besitzen und daher ganz 
andere Gründe für die Wirkungslosigkeit in der Praxis ethischer 
Modelle in Erwägung gezogen werden müssen. Das zentrale Pro­
blem - und dies fuhrt bereits zum Anliegen der folgenden Überle­
gungen - liegt ganz offensichtlich in den Grundvoraussetzungen 
der Begründung ethischer Forderungen, die - sind sie nicht bloß 
funktionaler Natur - den Menschen in seinem Wesen selbst betref­
fen. Es geht also um die Frage, ob und weshalb der Mensch auch 
ohne äußere Reglementierung moralisch handeln kann und vor 
allem handeln will, oder anders ausgedrückt: ob er aus wissentli­
chem Lebenwollen handelt. Es geht ferner um die Frage, auf 
welche Prinzipien eine zeitgemäße Ethik zurückgreifen muß, wenn 
sie den Anspruch auf eine kulturübergreifende Wirkung erhebt. 
Nur mit diesem Anspruch nämlich kann ein ethischer Versuch 
dazu beitragen, die realen Probleme unserer Welt in den Blick zu 

17

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rücken und - indem er den engen Horizont abendländischen Den­
kens überschreitet - auf intersubjektive Anerkennung zu hoffen. 
Die Grundlage und die Bedingungen für den Rekurs auf kultu­
rüberschreitende Prinzipien lassen sich - obwohl sie bisher unbe­
achtet geblieben sind - in allen Kulturen auffinden, wie wir weiter 
unten belegen können.

Damit kommen wir zu einem weiteren und grundlegenden 
Aspekt, wenn von der Utopie der Moral gesprochen wird. Es wird 
nämlich wiederum als Utopie verstanden werden können, wenn die 
Auffassung dargelegt wird, daß der Mensch aus seinem Inneren 
heraus moralisch handeln wird, weil dies ihm ein Bedürfnis ist, 
eine Notwendigkeit, ja sogar Selbstverständlichkeit. So gut ist der 
Mensch nun doch nicht, wird man meinen, daß er selbsttätig und 
ohne Pflicht oder Sollen das Gute und Sinnvolle verwirklicht. Was 
sollte ihn also dazu motivieren? Betrachten wir doch einmal die 
Situation unserer Gegenwart, in der die Konsum- bzw. Mas­
sengesellschaft kaum zu der Hoffnung verleiten kann, daß Werte 
bzw. eine ethische Haltung wieder zum Gemeingut gehören könn­
ten.

Daß wir im Zeitalter der Massenherrschaft leben, hat uns schon 
im Jahre 1929 Ortega eindrucksvoll vor Augen geführt.5 In der 

Zwischenzeit ist die Macht der Massen noch gewachsen und hat 
alle Bereiche des modernen Lebens erreicht. Die Massen halten 
sich nicht zurück, ihre Denkweise und ihren Geschmack überall 
durchzusetzen, so daß sie, nicht zuletzt durch ihre Kaufkraft, 
bestimmen, was in Literatur, Musik, bildender Kirnst und Unter­
haltung geschieht. Die Folge ist, daß sich überall das Primitive, 
Äußerliche, Oberflächliche, Ordinäre, Sexuelle, Sensationelle in 
den Vordergrund schiebt.

5 Der Aufstand der Massen. Wir zitieren Ortega nach der deutschen Ausgabe 
der Gesammelten Werke (GW) HI 7-155. Stuttgart 1978.

18

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das aber bedeutet, daß der Mensch vor seinem wahren Wesen 
flieht, weil er die „Unerträglichkeit seines je gegenwärtigen Da­
seins“, das „leere Selbst“ nicht aushält, wie Wilhelm Weischedel in 
seiner Auslegung der Pascalschen ‘Pensees’ betont.6 Dieses leere 
Selbst aber sei gekennzeichnet durch die Langeweile, welche er 
durch ständige oberflächliche Zerstreuung zu füllen hoffe. Dabei 
trachte er „in der Illusion des Glückes habhaft zu werden“, freilich 
nur eines scheinbaren Glücks, aus dem keine wahre Befriedigung 
erwachse.7 Und mit Pascal heißt es weiter (Fragment 172): „So 
leben wir nie, sondern wir hoffen zu leben; und während wir uns 
immer dazu bereiten, glücklich zu sein, ist es unvermeidlich, daß 
wir es niemals sind“.8

Auch in der Moral wirkt sich die Einstellung der Mas- 
sen(un)kultur aus, hier allerdings in der fast gänzlichen Indifferenz 
der Massen gegenüber dem, was bisher als moralisch galt. Es gibt 
offenbar keine moralischen Bedenken mehr. Jedes moralische Tabu 
wird bewußt gebrochen, und höchstens durch Tabubruch finden 
ehemals moralische Gesichtspunkte noch eine gewisse Beachtung 
und begeisterten Beifall, weil Grenzüberschreitungen die Sensa­
tionslust befriedigen. Moral scheint mithin in den Bereich der 
Utopie zu gehören, in den Bereich des zwar scheinbar Nicht-mehr- 
Möglichen, aber ursprünglich und ursächlich das Wesen des Men­
schen Konstituierenden.

Um diese Problematik im weiteren genauer untersuchen und 
schließlich einen Lösungsweg darstellen zu können, wollen wir 
zunächst einen Blick auf einige Denker lenken, die sich bereits mit 
der Seinsthematik auseinandergesetzt haben. Auf die unsere 

6 W. Weischedel: Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Philoso­
phie. Versuch einer philosophischen Auslegung der ‘Pensees’ des Blaise 
Pascal. In: Beiträge zur geistigen Überlieferung. Godesberg 1947, S. 86-166, 
hier S. 126,108.
7A.a.O.,S. 127.
8A.a.O.

19

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überlegungen zur Ethik fundierende philosophische These von der 
ontologischen Erfahrung gehen wir indes erst ausführlich im 
zweiten Kapitel der Vorüberlegungen ein.

Zu Beginn des 2O.Jahrhunderts sind in der Philosophie eine 
Vielzahl von recht unterschiedlich akzentuierten Denkrichtungen 
zu erkennen. Lebensphilosophie und Historismus, der europäische, 
vor allem angelsächsische Pragmatismus, die Philosophie des 
Marxismus, die Phänomenologie, schließlich auch die Existenz­
philosophie, um nur einige zu nennen. Die philosophische Tendenz 
dieser Ansätze entfernte sich jedoch weit von der seit Parmenides 
und Platon immer auch wieder ausdrücklich verfolgten Auffassung 
vom Ursprung und Ziel philosophischen Denkens, indem man der 
Vorstellung verfiel, metaphysisches sei bloß spekulatives Denken 
und verhindere den Blick auf die empirische Welt, der man sich 
indes unter pragmatischem und soziologischen Gesichtspunkten 
ausschließlich zu widmen gedachte.

In dieser Zeit setzten Martin Heidegger in Deutschland und 
Louis Lavelle in Frankreich - wenn auch mit unterschiedlicher 
Akzentuierung - einen neuen philosophischen Anfang mit der 
Wiederbesinnung und Entfaltung der Seinsffage. Viele Über­
einstimmungen vor allem mit den Gedanken Lavelles haben schon 
1974 zu einer Weiterführung seiner philosophischen Überlegungen 
geführt,9 so daß die Seinsthematik im Anschluß daran zur 
Grundlage weiterer philosophischer Abhandlungen werden konnte, 
und zwar bezogen auf die Kunst, die Religion, das Soziale usw. Es 
sind dies Themenbereiche, die auch inbezug auf die ontologische 
Ethik einer erneuten und vertieften Betrachtung unterzogen werden 
müssen, weil sie den Menschen in seinem Lebensbezug ganz 
ausdrücklich betreffen.

9 K. Albert: Die ontologische Erfahrung. Ratingen 1974 (jetzt in: Philoso­
phische Studien Bd. I. Sankt Augustin 1988, S. 7-207).

20

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Will man nun die ontologische Ethik als eine kulturübergrei­
fende begreifen, so stellen sich zunächst zwei grundsätzliche Fra­
gen: 1. was kann diese Ethik leisten und 2. welche Forderungen 
muß sie erheben und welche Voraussetzungen sind erforderlich, 
um ihrem Konzept ein tragendes Fundament zu geben. Obwohl auf 
diese Fragen umfassend in den folgenden Kapiteln eingegangen 
wird, sei hier schon einmal ansatzweise eine Antwort gewagt: 1. 
die ontologische Ethik kann aufgrund ihres Rekurses auf die 
ontologische Erfahrung ursächlich immer schon vorhandene, aber 
durch tradierte und kulturell determinierte Einschränkungen ver­
hinderte Beziehungen zwischen den Menschen wiederherstellen. 
Auf diese Weise kann sie auf elementare humane Ansprüche 
aufmerksam machen, deren Erfüllung in der ontologischen Erfah­
rung selbst liegen, in ihr angelegt sind. Sie kann so zu einem Wer­
tekonsens beitragen, auf dessen Basis ein friedlichen Miteinander 
der Kulturen ermöglicht wird. 2. Die Voraussetzung für einen 
Wertekonsens und dem daraus resultierenden moralischen Denken 
und Handeln läßt sich mit folgenden Forderungen an das 
Individuum beschreiben: a) der Mensch muß erkennen, daß Hu­
manität seinem eigentlichen Wesen entspricht, wenn er sich als 
Teil des Seins erfahrt. Weil Humanität aber zunächst nur eine 
Anlage im Menschen ist, ist es seine Aufgabe und Leistung, sie 
herauszubilden, nicht aus einem „Sollen“ heraus, sondern aus ei­
nem „Wollen“, welches als ontologisches Postulat zu bezeichnen 
ist. Dies setzt b) voraus, daß jeder Mensch gleichweicher Kultur 
seine kulturspezifischen Grundlagen reflektiert und und diese da­
hingehend überprüft, ob sie im Einklang stehen mit seiner Seins- 
verfaßtheit, der selbst schon moralisches Verhalten immanent ist.10

10 Auf die Probleme, die sich beispielsweise fiir eine islamische oder sogar 
islamistische Gesellschaft ergeben, wird weiter unten eingegangen (vgl. den 
zweiten Teil).

21

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie der aufmerksame und kritische Leser schon bemerkt haben 
wird, steht oder fallt die Begründung und Beweisführung einer 
ontologischen Ethik mit der Anerkennung oder Ablehnung der 
Tatsache der ontologischen Erfahrung, die als Instanz bzw. Fun­
dament moralischen Handelns bestimmt wird. Da die Tatsache der 
ontologische Erfahrung aber weder eine Frage des Glaubens noch 
eine Frage der Möglichkeiten des auf empirisch Wahrnehmbares 
gerichteten Bewußtseins ist, sondern eine Tatsache, die auf einer 
expliziten inneren Erfahrung beruht, die grundsätzlich jedermann 
zugänglich ist, kommt es einzig darauf an, ob der Mensch sich 
dieser Erfahrung zu offnen bereit ist. Es geht also im letzten auch 
um die metaphysische Frage nach dem Wesen des Menschen. Zu 
diesem Gedanken jedoch Weiteres in den Vorüberlegungen des 
ersten Teils.

Unser in der Folge näher erläuterter Entwurf einer „ontologi­
schen Ethik“ versucht demzufolge auf der Grundlage der Erfah­
rung des Seins die Ebene des bloß Theoretischen in den Bereich 
des Praktischen hinein zu überschreiten. Dabei geht es vor allem 
um die Frage, wie das Sein dem Bewußtsein begegnet und welche 
Konsequenzen die Seinserfahrung für das Leben des Menschen, für 
sein Denken und Handeln besitzt. Ferner wird zu zeigen versucht, 
daß ethisches Handeln auf dem Hintergrund der ontologischen Er­
fahrung auf das Innere des Menschen, auf sein Selbst zurückführt, 
also im Gegensatz zu einer Sollens- oder Strebensethik keinen bloß 
zwecksetzenden und von außen geleiteten Normen folgt, sondern 
daß ethisches Handeln vielmehr mit einem Bedürfnis oder gar der 
Selbstverständlichkeit moralisch zu handeln erklärt werden kann. 
Denn weder die Vernunft noch das häufig vorausgesetzte Gute im 
Menschen kann als hinreichender und sicherer Grund für 
moralisches Handeln gelten, weil sie nicht selten von gegenläufigen 
Interessen außer Kraft gesetzt und mithin unverbindlich werden. 
Weil aber Seiendes am Sein partizipiert und der Mensch sich als 

22

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil des Seins erfährt, ergibt sich die Sinnfrage des Handelns 
unabdingbar aus der ontologischen Erfahrung selbst, wie weiter 
unten noch ausgeführt wird. Das Sein besitzt gleichsam einen 
evokativen Charakter, es enthält in sich ein ontologisches 
Postulat, was besagt, daß alles Denken und Handeln aus der 
bewußt erfahrenen Teilhabe am Sein seine Begründung und seinen 
Sinn erhält. Teilhabe am Sein aber bedeutet, in jedem Anderen - ob 
Mensch oder Natur - ein Gleichwertiges zu erkennen und es als 
solches zu behandeln. So ist die affirmative Haltung zum Sein und 
die darin liegende und dem Menschen übertragene Verantwortung 
der eigentliche und existentiell bedeutsame Grund allen Denkens 
und Handelns.

Auf diesem Hintergrund erläutern die ersten beiden Kapitel der 
Vorüberlegungen zunächst wesentliche Aspekte zum Begriff der 
Ethik, um dann die dieser Abhandlung zugrundeliegende These von 
der ontologischen Erfahrung zu erläutern (K.Albert). In diese 
Überlegungen werden unserem Anliegen entsprechend auch außer­
europäische philosophische Erkenntnisse einbezogen, insofern sie 
der Sache dienen und Aufschluß über mögliche gedankliche Ver­
bindungen zu einer kulturübergreifenden Ethik geben.

Die folgenden fünf Kapitel des zweiten Teils sind als ‘Kritik der 
Moral’ zu verstehen und fragen mit unterschiedlicher Thematik 
nach dem „Warum“ des Versuchs einer ontologisch gegründeten 
Ethik, d.h. nach ihrer Begründung als kulturübergreifende und 
damit als aktuelle Ethik (E.Jain). Diese Absicht erfordert zunächst 
einen kritischen Blick auf die Bedingungen unserer modernen Ge­
sellschaft, wobei die Gegenüberstellung verschiedener Auffas­
sungen zu moralischen Grundannahmen einbezogen wird. Demzu­
folge sind diese Kapitel zu verstehen als systematische Hinführung 
zu der Darlegung einer ontologischen Ethik (vgl. den dritten Teil), 
deren Argumentation unter der Frage „Wie“ den Blick auf ein von 
der ontologischen Ethik geleitetes Leben gerichtet ist, auch um zu 

23

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigen, daß das Besondere und Überzeugende dieser Ethik in ihrer 
kulturübergreifender Dimension liegt. Diesen Anspruch kann eine 
dieser Zeit angemessene Ethik jedoch nur dann vertreten, wenn sie 
das Kulturspezifische überschreitet und ein Fundament ethischen 
Denkens und Handelns vorweisen kann, das die trennenden Ele­
mente tradierter Moralvorstellungen oder religiöser Normen 
überwindet und ein Gemeinsames vor Augen fuhrt.

Obwohl es auf den ersten Blick verwunderlich erscheinen mag, 
daß der Ästhetik in einem Konzept zur Ethik ein eigenständiges 
Kapitel gewidmet wird (nicht aber beispielsweise soziopolitischen 
oder erziehungswissenschaftlichen Themen), liegt die Begründung 
für dieses Vorhaben jedoch auf der Hand. Die Ästhetik (sowohl als 
Kunsttheorie als auch als künstlerisches Produkt) vermag wie kein 
anderer menschlicher Ausdruck Einblick zu gewähren in allge­
mein-menschliche Grundbedingungen und die Problematik des 
Daseins. Ferner ist die Ästhetik aufgrund ihrer Eigenart, das Ver­
bindende der menschlichen Existenz zu visualisieren, ein Indikator 
für den in unseren Überlegungen wesentlichen Aspekt, ideologische 
oder weltanschauliche Differenzen zu überwinden und das 
menschlich Gemeinsame zu konkretisieren. Der zweite Teil beginnt 
demzufolge mit der Erörterung ethischer Implikate in der Ästhetik 
und nimmt Stellung zur bildenden Kunst, zur digitalen Ästhetik 
und Musik sowie zur ästhetischen Theorie. Vor allem die 
Diskrepanz zwischen ideologisch oder politisch motivierter Kirnst 
und einer Kunst, die Ausdruck einer inneren Haltung ist und diese 
dem Betrachter vermittelt, wird vorrangig thematisiert.

Das systematische Vorgehen des folgenden Kapitels des zweiten 
Teils folgt dem vorherigen, bewegt sich aber schon hinsichtlich der 
Argumentation und Engführung auf wesentliche Prinzipien der 
Philosophie der ontologischen Erfahrung zu. Das bedeutet, daß die 
distanziert vorgetragene Problematik des Humanismusgedankens 
bewußt dessen Divergenzen einbeziehen muß, um gerade durch 

24

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auftauchende Widersprüche oder offenkundige Ausweglosigkeit 
die Evidenz eines von der Ontologie getragenen und zu lebenden 
Humanismus nachweisen zu können. Exemplarisch wird dabei auf 
philosophische Stellungnahmen eingegangen (u.a. Heidegger, 
Nietzsche, Th. Lessing), um auf diesem Hintergrund schließlich 
auch auf wesentliche Probleme der technologisch bestimmten 
Gegenwart eingehen zu können.

Das Kapitel über die ‘'Fragwürdigkeit der Tugenden ’ versucht 
den Tugendbegriff auf seine Substanz hin zu untersuchen und zu 
zeigen, daß neben dem Wandel der Tugend auch ein zeitübergrei­
fender Tugendbegriff unabdingbar ist, der als Fundament ethischen 
Denkens und Handelns in einer Zeit der Auflösung aller Werte 
Lebensbedeutung erhält. Im vierten Kapitel Individualismus und 
Kollektivismus als Lebensentwürfe werden zwei gegensätzliche 
Lebensformen untersucht, deren kritische Betrachtung bereits auf 
eine dritte Lebensform ausgerichtet ist, die sich aus der onto­
logischen Erfahrung ergibt. Dieser Gedanke wird im folgenden 
fünften Kapitel durch die Konzentration auf Wertvorstellungen 
vertieft und fuhrt auf dem Hintergrund des kritisch betrachteten 
aktuellen weltpolitischen Geschehens zur These von der Möglich­
keit kulturübergreifender Wertvorstellungen. Die bisher sich immer 
weiter zuspitzende Zentrierung auf das Anliegen dieser Abhand­
lung mündet schließlich als Konkretion der hier vertretenden ethi­
schen Auffassung in die systematische Darlegung der ontologi­
schen Ethik, wobei im dritten Teil (K.Albert) zunächst die 

‘Seinsdimension des Lebens ’ einen im Sein und im Leben selbst 
angelegten Lebensentwurf deutlich macht. In dem Kapitel Der 
Seinsgehalt des Glücks geht es darum, die Existenz des Menschen 
unter dem Aspekt der Seinserfahrung zu betrachten, wobei sich 
herausstellen wird, daß es dem Individuum selbst als reflek­
tierendes geistiges Wesen gegeben ist, sein Leben sinnvoll zu ge­
stalten und als gelungen zu erleben, wenn es sein Inneres zur Ent­

25

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


faltung bringt, sich zu einem geistigen Menschen entwickelt, wenn 
es Wert und Unwert zu unterscheiden lernt, indem es sein ‘Selbst’- 
Bewußtsein auf das Sein richtet und aus ihm lebt. Daß die 
menschliche Erfahrung des Glücks auf diesem Hintergrund eine 
völlig neue Bedeutung erhält, wird anhand von Kunsterfahrungen, 
aber auch inbezug auf zwischenmenschliche Beziehungen zu 
belegen versucht.

Die Konsequenzen des bisher Gesagten fuhren schließlich zur 
Betrachtung der Ethik der Seinsgemeinschaft, in der das Indi­
viduum als Teil des Seins seine Erfahrungen realisieren, also leben 
kann. Besonders deutlich wird dabei, daß die ontologische Ethik 
weder durch kulturspezifische Sitten oder deren moralische 
Ansprüche eine Eingrenzung erfahrt, sondern vielmehr aufgrund 
ihres Fundaments universale Gültigkeit beanspruchen kann. Sie 
schließt gleichwohl keine religiösen Bindungen und Vorstellungen 
aus, nimmt aber kritisch Abstand von ihnen, wenn sie Grundwerte 
verletzten, die allgemeingültig sind oder wenn sie das Wesen und 
die Existenz des Menschen als Teils des Seins aus ideologischen, 
machtpolitischen o. ä. Erwägungen heraus seiner ursprünglichen 
Kraft und Freiheit berauben. Unter dieser Maßgabe ist die ontolo­
gische Ethik kulturübergreifend, ihr Fundament ist die Erfahrung 
des Seins, eine Erfahrung, die jedem Menschen möglich ist und die 
das Denken und Handeln des Menschen aufgrund der gemeinsamen 
Teilhabe am Sein auf eine daraus resultierende Humanitas richtet. 
Und weil das Sein selbst grenzüberschreitend und allgegenwärtig 
und gleichsam Fixpunkt der menschlichen Existenz, des 
menschlichen Bewußtseins ist, fließt aus ihm die Freiheit auf 
Selbstbestimmung für den Menschen, die aber Selbstbestimmung 
als inneres Wollen zu sinnvollem, zu moralischen Handeln be­
deutet. Denn das Sein ist keine Utopie, sondern als Allumfassendes 
und aufgrund seiner Evidenz der Lebensgrund aller Menschen, 
aller Kulturen - eines jeden Bewußtseins.

26

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


L Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Zum Begriff der Ethik

Bei Heidegger gibt es keine ausgcfuhrte Ethik. In der Zeit, in der 
das Interesse an der Heideggerschen Philosophie nachzulassen 
begann, trat plötzlich eine vermehrte und sich immer stärker ent­
wickelnde Beschäftigung mit ethischen Fragen hervor. Diese 
Entwicklung hat verschiedene und keineswegs überall philosophi­
sche Gründe. Zu Beginn der sechziger Jahre, teils aber auch schon 
eher, waren in Westeuropa marxistische und neomarxistische, 
sozialistische und kommunistische Ideen in Erscheinung getreten: 
in Frankreich etwa bei Althusser und Sartre, in Deutschland vor 
allem bei den aus der Emigration zurückgekehrten Philosophen und 
Soziologen wie Marcuse, Bloch, Horkheimer, Adorno, die dann in 
der bei uns bald danach aufkommenden sogenannten 
„Studentenbewegung“ maßgeblichen Einfluß gewannen. Unter 
ihren Einfluß geriet auch Habermas, der allerdings schon vorher 
nach seiner frühen Abkehr vom Nationalsozialismus sich neomar­
xistischen Theorien zugewandt und damit in der Protestbewegung 
der Schüler und Studenten entscheidend mitgewirkt hatte. Auf die 
Frage, inwieweit politische Propaganda und finanzielle Unter­
stützung aus den vom Kommunismus beherrschten Ländern für 
diese Entwicklung eine Rolle gespielt haben, will ich nicht weiter 
eingehen, vermute aber, daß hier noch manches ans Licht kommen 
dürfte.

Für die marxistische Philosophie (wenn man dergleichen einmal 
mit diesem Namen in Verbindung bringen darf) ist nun das Thema 

29

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Theorie und Praxis geradezu grundlegend. Schon die berühmte 
und später usque ad nauseam zitierte elfte Feuerbachthese bringt 
das zum Ausdruck: „Die Philosophen haben die Welt nur verschie­
den interpretiert; es kömmt darauf an, sie zu verändern“.1 Der Satz 
enthält übrigens einen Denkfehler, denn der Begriff der Welt wird 
von Marx doppeldeutig verwendet: die ‘Weit’, von der die 
Philosophen reden, ist das Ganze des Seienden, während die von 
Marx für Veränderung vorgesehene Welt die gesellschaftlich-poli­
tische Wirklichkeit meint. Die Marxsche These verlangt also von 
der Philosophie ihre Verwirklichung in der gesellschaftlichen 
Praxis, letztlich durch die Revolution. Dennoch betonen die Mar­
xisten, daß zwischen Theorie und Praxis ein dialektisches Ver­
hältnis bestehe. Eine der frühesten Veröffentlichungen zu diesem 
Thema ist der aus älteren Vorträgen und Aufsätzen zusammenge­
stellte Band von Habermas: „Theorie und Praxis“.1 2 In der vor 
allem seit den achtundsechziger Jahren entstandenen Atmosphäre 
marxistischen und sozialistischen Denkens suchten einzelne 
„bürgerliche“ Philosophen wenigstens am Rande mitzumachen, 
indem sie über den für Marx wichtigen Hegel oder über Feuerbach 
sowie über Marx selbst arbeiteten oder das für den Marxismus 
zentrale Thema „Theorie und Praxis“ erörterten. Zu erwähnen ist 
hier der in den „Walberberger Studien“ erschienene und von Pau­
lus Engelhardt herausgegebene Sammelband: „Zur Theorie der 
Praxis“.3 In diesem Zusammenhang steht auch das zweibändige 

Werk, zu dem zahlreiche nichtmarxistische Philosophen Beiträge 
geliefert haben und das Manfred Riedel herausgegeben hat: 
„Rehabilitierung der praktischen Philosophie“.4 Unter dem Begriff 
der praktischen Philosophie faßt man im allgemeinen Themen der 

1 Karl Marx: Die Friihschiiften. Hg. von S.Landshut. Stuttgart 1971, S. 341.
2 Neuwied und Berlin 1963.
3 Mainz 1970.
4 Freiburg 1972-1974.

30

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen, der ökonomischen und der moralischen Praxis zusam­
men (nicht selten wird übrigens auch das Gebiet der Ästhetik zur 
praktischen Philosophie gezählt). Die Theorie der moralischen 
Praxis bezeichnet man gewöhnlich als Moralphilosophie oder 
Ethik. Zum Begriff der Ethik seien in der Folge noch einige 
sprachgeschichtliche und philosophiegeschichtliche Bemerkungen 
vorausgeschickt.

Ethik gilt als die Lehre vom menschlichen Handeln, als die 
Theorie der moralischen Praxis (lat.: mores, Sitten). Das Wort 
‘Ethik’ geht zurück auf das griechische ‘ethos’, das ursprünglich 
den gewöhnlichen Aufenthaltsort, den Wohnort und von da soviel 
wie Gewohnheit, Sitte, Brauch bezeichnet (sprachgeschichtlich 
geht es auf das altindische svadha: Eigenart, Gewohnheit, Wohn­
stätte zurück; vgl. lat. suesco: werde gewöhnt, ferner neuhoch­
deutsch: Sitte). In einer Zeit, in der die von den Vorvätern über­
lieferten Sitten und Gebräuche für die Griechen an Bedeutung und 
Geltung verloren, begann in den Kreisen der Sophisten und der 
Sokratiker das Nachdenken über das menschliche Handeln und 
dessen Normen. Mit Sokrates, Platon und vor allem dann bei 
Aristoteles entwickelte sich eine philosophische Ethik.

Aristoteles benutzt für seine Lehre vom menschlichen Handeln 
erstmals das Adjektiv ‘ethisch’, indem er von „ethischer Theorie“, 
„ethischer Pragmatie“ oder „ethischen Büchern“ spricht, nämlich 
von den Schriften, die später als „Nikomachische Ethik“, als 
„Eudemische Ethik“ und als „Große Ethik“ bekannt wurden (auf 
die Probleme der Echtheit gehen wir hier nicht ein). Aristoteles 
erwähnt auch, daß sich schon Sokrates mit ethischen Gegenständen 
beschäftigt habe (Met.I 6, 987b 1). In Ciceros „Tusculanen“ heißt 
es in diesem Sinne: „Sokrates aber hat als Erster die Philosophie 
vom Himmel herabgerufen, sie in den Städten angesiedelt und sie 
sogar in die Häuser hineingeführt und sie gezwungen, nach dem 
Leben, den Sitten und dem Guten und Schlechten zu fragen“ 

31

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Tusc.V 4,10). Cicero unterscheidet also eine Philosophie, die sich 
gewissermaßen auf im Himmel angesiedelte Themen gerichtet habe 
und eine neue Philosophie, die das Leben der Menschen auf der 
Erde ins Auge fasse: das politische Leben (in den Städten), das 
ökonomische Leben (in den Häusern, den Familien) und das mora­
lische Leben (in dem es um die Sitten und die Frage nach dem 
Guten und Bösen geht).

Dieses Thema der beiden Blickrichtungen der Philosophie er­
scheint in Raffaels berühmten, unter dem Titel „Die Schule von 
Athen“ bekannten Gemälde aus dem Jahre 1511 in der Stanza della 
segnatura des Vatikans. Es stellt in der Mitte und als Mittelpunkt 
des Ganzen die in ein Gespräch vertieften Gestalten Platons und 
des Aristoteles dar. Platon erscheint als ein in hohem Alter stehen­
der weiser Mann. Er zeigt mit der Hand des erhobenen rechten 
Arms nach oben. In der Linken hält er ein Buch, nämlich seinen die 
Kosmologie enthaltenden „Timaios“. An Platons linker Seite ist 
Aristoteles als in der Mitte des Lebens stehender Mann dargestellt. 
Er weist, seinen Lehrer fast fragend anblickend, mit der Rechten 
vor sich hin auf die Erde. Mit der linken Hand umfaßt er ein Buch, 
auf dem der Titel „Ethik“ zu erkennen ist. Der Maler hat die bei­
den Philosophen, deren Denken die gesamte Geschichte der 
abendländischen Philosophie bestimmt hat, in ihrer Verbundenheit 
und ihrer Verschiedenheit im Bild festgehalten. Es gibt zahlreiche 
Interpretationen des Raffaelschen Freskos, die der Kunsthistoriker 
Wolfgang von Löhneisen in seinem Buch „Raffael unter den Philo­
sophen. Philosophen über Raffeei“ gesammelt hat.5

Wenn man allein auf die Titel „Timaios“ und „Ethik“ blickt, so 
könnte Platon als Naturphilosoph gedeutet werden, Aristoteles 
dagegen als Moralphilosoph. Blickt man dann auf die Gebärden 
der beiden Denker, so erscheint Platon als Philosoph des Jenseiti­

5 Berlin 1992.

32

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen, Aristoteles als Philosoph des Diesseitigen. Natürlich darf man 
Platon nicht auf den „Timaios“ und Aristoteles nicht auf die 
„Ethik“ festlegen. Beide haben zahlreiche und bedeutende weitere 
Werke hinterlassen. Aus diesem Grunde scheinen die von Raffeei 
dargestellten Gebärden der beiden Gesprächspartner wichtiger zu 
sein, insofern sie den allgemeinen Charakter der beiden athenischen 
Philosophen zum Ausdruck bringen wollen. Der Maler folgt mit 
seiner Darstellung der damaligen „communis opinio“. Was aber 
könnte hier mit dem Jenseitigen und dem Diesseitigen gemeint 
sein? Bezieht sich Aristoteles lediglich auf die Welt der Dinge und 
Geschehnisse, auf die Welt unseres alltäglichen Lebens? Bezieht 
sich Platon allein auf eine „Hinterwelt“, wie Nietzsche als Anti- 
Platoniker meinte? Im allgemeinen beziehen die Interpreten des 
Raffeelschen Gemäldes die Gebärde Platons als Verweis auf seine 
Ideenlehre, die Gebärde des Aristoteles als Verweis auf die kon­
krete Welt des menschlichen Lebens. Wir halten uns hier und im 
folgenden aber nur an das Thema der Ethik und des Ethischen.

Nehmen wir zunächst Aristoteles. Daß in der Geschichte und im 
System der Philosophie die Ethik als eigenständige Disziplin er­
scheint, wird auf Aristoteles zurückgeführt.6 Dieser hat nicht nur 
die ersten, sich ausdrücklich ethischen Problemen zugewandten 
Schriften verfaßt, sondern eben auch die wichtigsten Anstöße zur 
Verselbständigung der Beschäftigung mit diesen Problemen gege­
ben. Bei Aristoteles werden erstmals „Teile der Philosophie“ un­
terschieden (Met.IV c.2, 1004 a 3). In der hellenistischen Schul­
philosophie entwickelte sich dann eine feste Lehre von den ver­
schiedenen Teilen der Philosophie, den philosophischen „Dis­
ziplinen“: etwa Logik, Physik, Metaphysik, Ethik, die sich in der 
Folgezeit immer mehr voneinander trennten, nicht zuletzt von der 

6 Vgl. dazu den Artikel ‘Ethik’ im Historischen Wörterbuch der Philosophie.. 
Bd.2. Basel 1972, Sp. 759.

33

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Metaphysik. In seiner Einführung in die „Nikomachische Ethik“ 
schreibt der Herausgeber Otfried Höffe: „Seit einiger Zeit macht 
die Forderung nach einer ‘Ethik ohne Metaphysik’ die Runde. 
Sofern man unter ‘Metaphysik’ die Theorie eines höchsten Sei­
enden versteht, evtl, die einer jenseitigen Welt, wird das Programm 
einer ‘Ethik ohne Metaphysik’ schon von Aristoteles praktiziert, 
sogar in aller Selbstverständlichkeit und Nüchternheit“.7 Der 
Stagirite habe eine Ethik entfaltet, die trotz gewisser Verschie­
denheit in der Auffassung einzelner Interpreten „entweder ohne 
jede metaphysische Prämisse auskommt oder sich allenfalls mit 
einer minimalen Metaphysik zufriedengibt“.8

Die Losgelöstheit der Aristotelischen Ethik von der Metaphysik 
zeigt sich schon im Ansatz. Der Stagirit richtet nämlich seinen 
Blick auf das Streben und Tun des Menschen im Alltag, auf das, 
was tatsächlich getan und darüber gesagt wird. Dabei ergibt sich, 
daß alles menschliche Handeln auf Ziele gerichtet ist, die jeweils 
als etwas Gutes angesehen werden. Unter den verschiedenen Zielen 
gibt es jedoch eine Reihenfolge. Einige Ziele dienen höherstehenden 
anderen Zielen. Als das höchste Ziel aber bezeichnen die Menschen 
das Glück, die „eudaimonia“. Unter ‘Glück’ versteht allerdings 
fast jeder etwas anderes und dementsprechend lebt er. Man kann 
dabei vier Hauptlebensweisen unterscheiden, von denen Aristoteles 
die beiden ersten sofort verwirft. Erstens scheidet für ihn das bloß 
auf Genuß, auf „Spaß“ und „Vergnügung“ ausgerichtete Leben, 
der „bios apolaustikos“, als knechtisch, sklavisch und im Grunde 
geradezu tierisch aus, zweitens verwirft Aristoteles die lediglich 
auf Gelderwerb, auf Reichtum abzielende Lebensweise, den 
„chrematistes bios“, weil er ja ein Mittel zum Zweck erhebt. Als 
die beiden weiteren und höheren Formen werden dann das politi- 

7 Aristoteles: Die Nikomachische Ethik. Hg. von O.Höffe. Berlin 1995, S. 4.
8A.a.O., S.4f.

34

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehe Leben, der „bios politikos“ und das theoretische Leben, der 
„bios theoretikos“ genannt (NE I 2-3). Von der „theoretischen“ 
und letztlich im Aristotelischen Sinne „philosophischen“ Lebens­
form handelt dann die „Nikomachische Ethik“ im zehnten und 
letzten Buch (NE X 6-9).

Ethik, wenngleich noch nicht unter diesem Namen, gibt es mm 
aber ebenso schon bei Platon. Bereits in den frühen, den 
„sokratischen“ oder „aporetischen“ Dialogen werden ethische Pro­
bleme erörtert, wobei vor allem immer wieder nach der Begriffs­
bestimmung und dem Wesen der einzelnen Tugenden gefragt wird: 
der „Charmides“ handelt von der Besonnenheit, der „Laches“ von 
der Tapferkeit, der „Euthyphron“ von der Frömmigkeit und das 
erste Buch der „Politeia“ von der Gerechtigkeit. Im vierten Buch 
der „Politeia“ deutet sich dann eine Tugendlehre an, die sich im 
Laufe der abendländischen Geistesgeschichte zur Lehre von den 
„Kardinaltugenden“ entwickelte, die in unserer Zeit Josef Pieper 
als ethisches „Viergespann“ vorgestellt hat: Klugheit (bei Platon: 
Weisheit), Tapferkeit, Besonnenheit, Gerechtigkeit (vgl. Politeia 
427E, 433B). Die menschlichen Tugenden gründen aber bei Platon 
in der Anschauung der höchsten Idee, der Idee des Guten 
schlechthin. Diese ist die größte Einsicht..., durch welche erst das 
Gerechte und alles, was sonst noch Gebrauch von ihr macht, nütz­
lich und heilbringend ist“ (Politeia 505A). Von der Erkenntnis 
dieser höchsten Idee berichtet das „Höhlengleichnis“ des siebten 
Buches der „Politeia“. Danach wird ein in der scheinhaften Welt 
der Höhlenbewohner Lebender befreit, ins Freie geführt und ihm 
schließlich der Blick in die Sonne erlaubt. Der auf diese Weise zur 
letzten Erkenntnis und in ihr zur Ruhe des Suchens Gelangte soll 
aber nicht dabei stehenbleiben, sondern in die Höhle zurückkehren, 
um die in ihr gefesselt Daliegenden ebenfalls zu befreien und sie zu 
einem an der Letzterkenntnis des seinshaften Guten selbst orien­
tierten Leben zu fuhren. Platons Ethik scheint sich also, anders als 

35

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Aristotelische, auf eine Metaphysik oder, da es sich in der 
Metaphysik um das Seiende in seinem Sein handelt, auf eine Onto­
logie zu beziehen. In einer Darstellung der Platonischen Ethik und 
politischen Philosophie erinnert mm Jürgen Mittelstraß an die 
Kritik der Ideenlehre durch Aristoteles. Dessen Kritik sei letztlich 
gegen den Versuch gerichtet gewesen, „eine Idee des Guten im 
Rahmen der Ideenlehre noch ontologisch auszuzeichnen ... Und in 
der Tat fallt es im Rahmen der Ideenlehre schwer, den praktischen 
Sinn dieser ‘höchsten’ Idee hinter dem ontologisierenden Stil dieser 
für die Ideenlehre ... zentralen Passage wieder hervorzuholen. Daß 
es ihn gibt und daß er für die gesamte Platonische Ethik und An­
thropologie zentral ist, macht die politische Philosophie Platons 
deutlich“.9

Allerdings geht es uns hier nicht um eine Untersuchung der Pla­
tonischen Ethik, sondern tun die allgemeinere und grundsätzlichere 
Frage, ob nicht gerade von der Ontologie her sich ein Zugang zu 
einer philosophischen Ethik erschließt und damit die Isolierung der 
einzelnen Disziplinen der Philosophie aufgehoben werden kann. 
Den ersten Schritt in diese Richtung scheint in der Tat Platon getan 
zu haben, während Aristoteles, wie schon zuvor erwähnt, die Ethik 
von der Metaphysik getrennt darstellt.

Als mittelalterliches Beispiel für eine solche Trennung sei in die­
sem Zusammenhang Thomas von Aquin erwähnt, der in diesem 
Falle wie auch in vielen anderen Fällen dem Aristoteles folgt 
(obwohl es bekanntlich, wie in letzter Zeit verschiedentlich betont 
worden ist, bei Thomas auch platonische Elemente gibt). In seinem 
Buch über die Ethik bei Thomas schreibt Wolfgang Kluxen, indem 
er die Ethik unter dem Theorie-Praxis-Aspekt und unter Hinweis 
auf den Kommentar zur Trinitätsschrift des Boethius ins Auge 

9 Platon. In: Klassiker der Philosophie. Hg. von O.Höffe. München 1981, S. 8- 
62. Hier: S. 50.

36

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


faßt: „Die praktische Wissenschaft als solche, sofern sie nämlich 
auf dem ihr eigenen Wege zu dem ihr eigenen Ziel fortschreitet, 
setzt die Metaphysik nicht voraus und verlangt sie nicht, ebenso­
wenig wie die Physik oder die Logik die Gründung ihres Tuns in 
einer Wissenschaft der Metaphysik zu ihrem Fortschreiten voraus­
setzen oder verlangen“.10 11 In diesem Vergleich wird allerdings nicht 
beachtet, daß es in der Ethik tun das Leben des einzelnen Men­
schen geht, während Physik und Logik davon abstrahieren.

Jedoch suchen nicht nur Aristoteles und Thomas eine Ethik ohne 
Metaphysik zu entwickeln. Auch Kants „kategorischer Imperativ“ 
ist ein Versuch, in der Ethik ohne Metaphysik auszukommen. An 
Kant und dessen Zeitgenossen Hume knüpft in unserer Zeit der 
Göttinger Logiker Günther Patzig in seiner aus mehreren Aufsät­
zen zusammengestellten Schrift „Ethik ohne Metaphysik“ an, u.a. 
durch den Hinweis auf Humes bei Aristoteles im Prinzip schon 
vorweggenommenen Versuch einer empirischen Begründung der 
ethischen Theorie: Hume „ging ... von den in der Gesellschaft 
überwiegenden Reaktionen der moralischen Ablehnung und An­
erkennung aus und versuchte, eine Theorie zu geben, die Einheit in 
die Mannigfaltigkeit solcher Stellungnahmen zu bringen ver­
sprach“.11 Patzig fugt im Anschluß an diesen philosophiehistori­
schen Hinweis die Andeutung seines eigenen Standpunkts hinzu: 
„Der hier vertretene Ansatz ist trotz der Ablehnung des Subjek­
tivismus darin mit Hume einig, daß wir keinen anderen Ausgangs­
punkt für ethische Theorienbildung haben als die unmittelbaren 
Stellungnahmen lebenserfahrener und vernünftiger Menschen“.12 
Allerdings bleibt hier die Frage ohne Antwort, welche Instanz denn 
darüber entscheiden kann, welche Menschen als vernünftig und 
lebenserfahren zu gelten haben.

10 Philosophische Ethik bei Thomas von Aquin. Mainz 1964, S. 61.
11 Ethik ohne Metaphysik. 2.Aufl. Göttingen 1983, S. 70 Anm.
12A.a.O.

37

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So hat sich also der Gedanke einer von der Metaphysik unab­
hängigen Moralphilosophie, einer eigenständigen ethischen Dis­
ziplin von Aristoteles über Thomas von Aquin bis in unsere Zeit 
hinein fortgepflanzt. Jedoch weiß eine solche von der Metaphysik 
unabhängige Ethik von keiner Instanz, auf die sich sich gründen 
und von der sie Normen für menschliches Handeln übernehmen 
könnte. Es gibt zwar zahllose Bemühungen um eine metaphysik­
freie Ethik, doch hat bisher noch keine dieser Bemühungen zu 
überzeugen vermocht, da ihr das tragende und haltgebende Fun­
dament fehlt. Woher aber diese Flucht vor der Metaphysik? Liegt 
es nicht vielleicht doch an einem einseitigen und oberflächlichen, 
weil bloß rationalen Metaphysikbegriff? Dazu vorläufig einige 
wenige Hinweise, die wir in späteren Stellungnahmen aber noch 
weiter zu vertiefen suchen werden.

Die Versuche, Ethik als selbständige Disziplin zu betreiben, 
scheinen sich in der Tat hauptsächlich gegen die Verbindung von 
Ethik und Metaphysik zu richten. Gegen eine soziologisch oder 
eine allein auf den Verstand gegründete Ethik gibt es offenbar 
weniger Bedenken. Letztlich wehrt man sich gegen das ‘Meta’ der 
Metaphysik. Man will nichts wissen von etwas, was jenseits der 
Alltagswelt, der Vielheitswelt des Seienden liegt. Unsere gegen­
wärtige westliche Kultur ist beherrscht von der Politik, den Wis­
senschaften und einem überbordenden Unterhaltungsbetrieb. Auf 
diesen Feldern möchten manche nun auch die Philosophie ansie­
deln. Die Frage ist, ob man damit nicht den Boden der Philosophie 
verläßt.

Die abendländische Philosophie beginnt nämlich mit der Unter­
scheidung zweier Weisen des Erkennens: der philosophischen und 
der vorphilosophischen. Um das Jahr 500 v.Chr. hat Pannenides 
von Elea ein Lehrgedicht verfaßt, in welchem er von der Auffahrt 
eines „wissenden Mannes“ in einen Bereich jenseits der Wohnun­
gen und der Wege der Menschen zu einer Göttin spricht, die ihm 

38

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Wahrheit über das Sein mitteilt und damit den Seinsbegriff in 
die Philosophie einfuhrt, „ohne den nach ihm niemand mehr philo­
sophieren kann“, wie im Bück auf das ursprüngüche Wesen der 
Philosophie der Schweizer Philosophiehistoriker Olof Gigon zum 
Ausdruck gebracht hat.13 In ähnlicher Weise wie Parmenides hat 
sein Zeitgenosse Heraklit das eigene Denken vom Denken der 
„Vielen“, der „polloi“, unterschieden, wobei er als Grundbegriff 
seines Philosophierens den des „Einen“ einfuhrte (Fragment B 50). 
Der Wuppertaler Phänomenologe Klaus Held hat im Rückblick auf 
diese Anfänge von der „Selbstunterscheidung des beginnenden 
Denkens vom vorphilosophischen Leben“ gesprochen.14 Die 

genannte Unterscheidung zwischen dem philosophischen und dem 
außerphilosophischen Denken findet sich aber schon längst bei 
Platon. Dieser beschreibt im Höhlengleichnis der „Politeia“ den 
Unterschied zwischen der alltagsweltlichen Denkweise der in der 
Höhle gefesselt daliegenden Menschen und der Denkweise eines 
einzelnen, aus der Höhle befreiten und ins Freie gelangten Men­
schen, der schließlich die die Idee des Guten darstellende Sonne zu 
erblicken vermag. Durch die Unterscheidung zwischen dem Blick 
der Höhlenmenschen auf eine Scheinwelt und der Seinsanschauung 
der Befreiten wird Platon zum Begründer der Metaphysik als eines 
sich vom Alltagsdenken befreienden Erkennens.

Die für die Philosophie des Abendlandes also vom Anfang her 
ihr Wesen maßgebend bestimmende Unterscheidung zwischen dem 
außerphilosophischen und dem philosophischen Denken erscheint 
im Mittelalter vor allem in der Philosophie Meister Eckharts. Er 
unterscheidet nämlich wiederum zwei Denkweisen, von denen die 

13 Der Ursprung der griechischen Philosophie von Hesiod bis Parmenides. 
2.Aufl. Basel-Stuttgart 1968, S. 10.
14 Der Logosgedanke bei Heraklit. In: Durchblicke. FS Martin Heidegger zum 
80.Geburtstag. Frankfurt a.M. 1970, S. 171f.; Heraklit, Parmenides und der 
Anfang von Philosophie und Wissenschaft. Berlin 1980, S. 127ff. Vgl. ferner. 
H.-D.Voigtländer: Der Philosoph und die Vielen. Wiesbaden 1980.

39

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine sich auf das einzelne Seiende, die im Alltagsleben begegnende 
Vielheit des Seienden bezieht, und zwar auf ihr „Dies-und-das- 
Sein“, ihr „esse hoc et illud“, die andere sich jedoch auf das Sein 
schlechthin, das „esse simpliciter“ oder „esse purum“ richtet. Zur 
Erkenntnis dieses reinen Seins gelangt der Mensch durch den Intel­
lekt (wobei der Eckhartsche Begriff des Intellekts, des „intellec- 
tus“, oder im Mittelhochdeutschen der „vemünfticheit“, nicht als 
rationales, bloß verstandesmäßiges Denken zu verstehen ist, son­
dern als ein unmittelbares geistiges Schauen).

In der Neuzeit war es Descartes, der in seinen „Meditationes de 
prima philosophia“ den Schritt vom Bewußtsein zum Sein zur 
Grundlage seiner Metaphysik machte und die Unbezweifelbarkeit 
des „Cogito, ergo sum“ dem auf die sinnliche Wahrnehmung 
gegründeten und dem darauf bezogenen einzelwissenschaftlichen 
Denken, das stets dem Zweifel unterworfen ist, gegenüberstellte. 
Im 2O.Jahrhundert hat dann Heidegger u.a. in einer seiner frühen 
Vorlesungen ebenfalls diesen Gegensatz, und zwar als den zwi­
schen dem Seienden und dem Sein, hervorgehoben: „der gemeine 
Verstand und die gemeine Erfahrung versteht und sucht nur Sei­
endes. An ihm aber das Sein zu sehen und zu erfassen und gegen 
Seiendes zu unterscheiden, ist Aufgabe der unterscheidenden 
Wissenschaft, der Philosophie“.15

Wenn wir im Sinne einer derartigen Auffassung von Philosophie 
das „Meta“ der Metaphysik emstnehmen und diese von der bloß 
rationalistischen Schulphilosophie des Mittelalters und ebenso der 
Neuzeit trennen, so könnte eine metaphysisch oder ontologisch 
gegründete Ethik möglich sein. Dieser Möglichkeit wollen wir im 
folgenden nachgehen.

15GA22, S. 7.

40

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Zum Begriff der ontologischen Erfahrung

Nach diesen vorbereitenden Überlegungen zum Begriff der Ethik 
wenden wir uns nun einem zweiten für unser Thema entscheiden­
den Begriff zu: dem Begriff der ontologischen Erfahrung, der zu­
nächst nur in seiner Bedeutung für die Metaphysik erklärt werden 
soll. Letztlich aber geht es uns um mehr: um die Bedeutung der 
ontologischen Erfahrung als Grunderfährung der Ethik.

I

Betrachten wir zunächst die ontologische Erfahrung als Grund­
erfahrung der Metaphysik. Hier ist an Louis Lavelle in Frankreich 
und an Martin Heidegger in Deutschland zu denken, die in den 
zwanziger Jahre das Thema des Seins wieder ins Zentrum des 
philosophischen Nachdenkens gerückt haben. In der Frage, worauf 
sich die Rede vom Sein bezieht und worin sie gründet, gehen al­
lerdings beide Denker verschiedene Wege. Der von Aristoteles und 
vom Aristotelismus der Neuscholastik ausgegangene deutsche 
Philosoph fuhrt in „Sein und Zeit“ die philosophische Seinsfrage 
auf ein „vorontologisches Seinsverständnis“ zurück, so daß für ihn 
die Auszeichnung des menschlichen Daseins darin besteht, daß es 
„ontologisch“ sei. Für den modernen Platoniker Lavelle dagegen, 
der sich in diesem Punkt wesentlich auf Descartes und seine 

41

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Deutung des „Cogito“ beruft, gibt es eine ursprüngliche Seinser- 
fahrung, eine „experience de l’Etre“, die er auch „metaphysische 
Erfahrung“ oder „ontologische Erfahrung“ nennt. Vor allem wohl 
im Anschluß an die bahnbrechenden philosophischen Schritte von 
Lavelle und Heidegger gab es nach dem zweiten Weltkrieg eine 
lebhafte Diskussion über die Philosophie dieser Denker, zu dem 
schon recht früh Eugen Fink auf einem südamerikanischen Philo­
sophenkongreß im Jahre 1949 seinen Vortrag „Zum Problem der 
ontologischen Erfahrung“ hielt.1 Einen Höhepunkt erreichte die 

Diskussion im Jahre 1953 auf der internationalen Philosophieta­
gung in Brüssel.1 2 In meinem Aufsatz „Die Seinserfahrung in der 
Philosophie Louis Lavelles“3 und später in meinem erst 1974 
veröffentlichten Buch „Die ontologische Erfahrung“4 bin ich auf 
dieses Thema eingegangen, habe über die in der Nachkriegszeit 
aufgekommene Diskussion berichtet und einige Schritte zu ihrer 
Wetterführung unternommen.

Mit dem Ausdruck ‘ontologisch’ ist dort zunächst nur gemeint, 
daß das Sein einer unmittelbaren Erkenntnis zugänglich ist, einer 
erfahrungsmäßigen Erkenntnis, einer „Erfahrung“, freilich nicht 
einer sinnlichen Erfahrung, einer Erfahrung des uns im Alltag be­
gegnenden Seienden in seiner Vielheit und Vielfalt. Es geht viel­
mehr um eine Tiefenerfahrung, eine „meta-physische“ Erfahrung, 
eine innere Erfahrung, die wir in unserem Alltagsleben fast niemals 
beachten, die aber alle anderen Erfahrungen begleitet und sogar 
deren Fundament bildet, wobei sie als einmal ans Licht des

1 In: Actas del primer congreso national de filosofia II. Mendoza 1949, S. 733- 
741.
2 Actes du Xieme congres international de Philosophie. Amsterdam-Löwen 
1953.
3 In: Phüos. Jahrbuch 72 (1964-65), S. 228-233.
4 Ratingen 1974. Jetzt in: Phüosophie der Phüosophie. St.Augustin 1988, S. 7- 
207. Vgl. ferner E.Jain: Erfahrung des Seins. Reflexionen zur Philosophie Karl 
Alberts. St.Augustin 1986.

42

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewußtseins gehobene die Wahrnehmung und sogar die Lebens­
weise verändert.

II

Von dieser Erfahrung hat in der Sprache der mythischen Dichtung 
schon Parmenides berichtet, als er nämlich in seinem Lehrgedicht 
die Auffahrt eines „wissenden Mannes“ zu einer Göttin schilderte, 
die ihm dann eine weit vom gewöhnlichen Denken der Menschen 
entfernte Wahrheit mitteilte: „Das Sein ist, das Nichtsein ist nicht“ 
(28 B 6). Platon, Verehrer, aber auch Kritiker der Parmenideischen 
Philosophie, hat später im Höhlengleichnis der „Politeia“ im Bild 
des Erkenntnisaufstiegs eines aus der Gefangenschaft in einer 
Höhle befreiten Menschen dargestellt, auf welche Weise der Weg 
zur Erkenntnis des Seins vorzustellen ist, nämlich aufgrund einer 
Umwendung (epistrophe) der Blickrichtung von der gewohnten 
Denkweise bis zur Anschauung der „Idee des Guten“, dem Sei- 
endsten unter allem Seienden, dem endgültigen Ziel des philosophi­
schen Strebens.

Von dieser Umwendung des Erkenntnisblicks ist in der ausge­
henden Antike und am Anfang der Philosophie des christlichen 
Mittelalters u.a. bei Augustinus die Rede, der ausgehend von der 
Exodusstelle 3,14 (welche die Gleichsetzung des biblischen Got­
tesnamens mit dem griechischen Seinsgedanken ermöglichte) die 
Platonische „epistrophe“ als Wendung nach innen versteht: „Kehr’ 
in dich selbst zurück: im Innern des Menschen wohnt die Wahr­
heit“. Diese „Exodusmetaphysik“, die den Seinsgedanken der 
Metaphysik mit dem biblischen Namen Gottes verbindet, findet 
sich bei vielen Theologen und Philosophen des Mittelalters, etwa 
bei Thomas von Aquin, Bonaventura, Johannes Duns Scotus und 
insbesondere bei Meister Eckhart, dessen philosophische 

43

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundthese lautete: „Das Sein ist Gott“ (esse est deus). In ver­
schiedenen lateinischen und deutschen Predigten Eckharts wird 
darüber hinaus die (leider in der heutigen Forschung fast immer 
unberücksichtigte) Lehre von einer nach innen schauenden Er- 
kenntniskraft, dem „Intellekt“ (intellectus als ‘intus legens’ gedeu­
tet) vertreten, dessen Erkenntnis in das Sein vorzudringen imstande 
sei und sich dabei mit dem Sein vereinige, in ihm „versinke“ und 
dabei das Sein als mit Gott identisch erfasse.5

Schließlich, um noch ein Beispiel für die ontologische Erfahrung 
in der Philosophie der Neuzeit zu erwähnen, bezieht sich das 
„Cogito, ergo sum“ des Descartes auf die unmittelbare Erkenntnis 
des Seins im Bewußtsein, und zwar nicht nur die Erkenntnis des 
einzelnen Ich (wie man in rationalistischen Descartes-Interpreta­
tionen häufig liest), sondern des Seins schlechthin, denn die Erfah­
rung, daß man ist, besteht in der Erfahrung, daß man am Sein alles 
Seienden teilhat, daß man sich im Sein schlechthin befindet, denn 
das Sein hat keine Stücke, sondern wird immer als das eine und 
ganze Sein erfahren. Mit Recht hat daher Gerhart Schmidt von der 
Cartesischen Metaphysik bemerkt, es sei „ungerecht, diese Meta­
physik selbst als rationalistisch-verarmt anzusehen. In ihr geht es 
nicht um die Ordnung irgendwelcher Gedanken oder Begriffe, son­
dern um die Sicherung einer ursprünglichen Seinscrfahrung“.6 Im 

20. Jahrhundert hat Louis Lavelle mit seinem Begriff der Erfahrung 
des Seins die bei Parmenides einsetzende Tradition wieder aufge­
nommen.

Wir haben damit bisher lediglich von der Geschichte der abend­
ländischen Philosophie und ihrer Lehre von der ontologischen Er­

5 Vgl. dazu mein Buch: Meister Eckhart und die Philosophie des Mittelalters. 
Dettelbach 1999, bes. S. 341ff. und 516ff.
6 Aufklärung und Metaphysik. Die Neubegründung des Wissens durch 
Descartes. Tübingen 1965, S. 69. Vgl. ferner K.Albert: Descartes und die 
Philosophie der Moderne. Dettelbach 2000, S. 30-48.

44

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fahrung gesprochen. Daß diese kulturübergreifend ist, deutete sich 
schon weiter oben in dem festgestellten Zusammenhang zwischen 
dem Seinsgedanken der Griechen und dem als Gottesnamen aufge­
faßten Text Exodus 3,14 an, der schon von dem Juden Philon in 
diesem Sinne gedeutet worden war. Im Mittelalter verschmolz das 
griechische Seinsdenken mit Lehren des Judentums, Christentums 
und des Islam in einer oft selbst heute noch kaum zu entschlüs­
selnden Weise. Ein Beispiel dafür ist der „Liber de causis“, der 
vermutlich aus dem neunten nachchristlichen Jahrhundert stammt 
und lange als Werk des Aristoteles galt, dann aber vermutlich als 
auf einen vom Neuplatonismus des Proklos bestimmten bisher 
imbekannten arabischen Kompilator zurückgefuhrt wurde.7 In 

unserem Zusammenhang sind mindestens ebenso wichtig die Ari­
stoteles-Kommentare des Averroes (Ibn Ruschd) und die Meta­
physik Avicennas (Ibn Sina), aus der Eckhart immer wieder den 
Satz zitiert, das Sein sei das wahrhaft Verlangte. Seinsdenken gibt 
es also auch im Bereich der islamischen Kultur, wobei allerdings 
angemerkt werden muß, daß die Philosophie des Islam zwar durch 
die Übersetzung der Schriften des Aristoteles und des Proklos dem 
philosophischen Denken des Abendlandes bedeutende Dienste ge­
leistet hat, daß ihre Eigenständigkeit gegenüber den griechischen 
Vorlagen jedoch weniger bedeutend zu sein scheint.

Das verhält sich nun anders in der altindischen Kultur, denn das 
philosophische Denken der Inder, vor allem das der Upanischaden, 
hat sich völlig unabhängig von der abendländischen Philosophie 
entwickelt, ist großenteils sogar erheblich älter als diese. Dennoch 
hat sich im indischen Denken der Seinsgedanke entfaltet, vor allem 
in dem tragenden Begriff der Upanischadenphilosophie, im Begriff 

7 Vgl. O.Bardenhewer: Die pseudoaristotelische Schrift über das reine Gute, 
bekannt unter dem Namen Liber de causis. Freiburg 1882; A.Fidora- 
A.Niederberger: Von Bagdad nach Toledo. Das „Buch der Ursachen“ und seine 
Rezeption im Mittelalter. Mainz 2001.

45

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Atman. Dieser hat einen Doppelcharakter: einerseits meint er 
das Ichbewußtsein (sprachlich zusammenhängend mit unserem 
Wort ‘Atem’), andererseits das im Ich zu erfahrende göttliche Sein, 
das Brahman. Ursprünglich bezeichnete der Atman-Begriff wohl 
nur die Einzelseele, doch entwickelte er sich dann weiter zu ‘Seele 
schlechthin’, dann zu Weltseele und schließlich zum Weltgrund. In 
der Brihad-aranyaka-Upanischad I 4,1 heißt es: „Im Anfang war 
hier nur der Atman. Er war wie ein Mensch. Er blickte um sich 
und sah nichts als sich selbst. Er sagte zuerst: Ich bin. Daher er­
hielt er den Namen ‘Ich’“. Das bedeutet: Icherfahrung und Seinser- 
fahrung bilden eine Einheit.8 Heinrich Zimmer hat den altindischen 
Atman-Begriff charakterisiert als die „höchste und bezeichnendste 
Errungenschaft des brahmanischen Geistes, entscheidend nicht nur 
für die Entwicklung der indischen Philosophie, sondern auch für 
die Geschichte der indischen Kultur“.9 Der im Begriff des Atman 
enthaltene Gedanke des Seins und der Erfahrung des Seins, der bis 
in den Bereich der Religion hineinragt, überschreitet jedoch den 
Bereich der indischen Kultur weit. Der Gedanke der ontologischen 
Erfahrung ist kulturübergreifend.

Die indische Kultur ist freilich sprachlich und sachlich mit der 
Kultur Europas verwandt. Gemeinsamkeiten sind hier also leichter 
anzutreffen. Hinsichtlich der chinesischen Kultur ist dergleichen 
weniger einleuchtend. Die chinesische Philosophie scheint keine 
spezielle Lehre vom Sein entwickelt zu haben. Es gibt jedoch ein 
Äquivalent: die Lehre vom Einen, und diese spielt in der klassi­
schen Philosophie der Chinesen eine bedeutende Rolle, verbindet 
sich gelegentlich sogar tatsächlich mit dem Seinsbegriff. Über dem 
Begriff des Einen und dem Seinsbegriff aber steht in der Philoso­
phie der Chinesen der Begriff des Tao. Was ist mit diesem Begriff 

8 Vgl. Kapitel ‘Atman’ in meiner „Einführung in die philosophische Mystik“ 
(Darmstadt 1996, S. 89-102).
’ Philosophie und Religion Indiens. Frankfurt a.M. 1976, S. 17.

46

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeint? Zweifellos ist er ein Ur-Begriff des chinesischen Den­
kens. Wir dürfen aber nicht so weit gehen wie die Sinologen Alfred 
Forke und Andre Eckardt. Forke war der Ansicht, man dürfe den 
Begriff des Tao „ohne Bedenken mit dem Absoluten, dem An-und- 
fur-sich-Sein, dem reinen und transzendenten Sein unserer Philo­
sophen gleichsetzen“.10 11 Eckardt geht noch einen Schritt weiter: „Im 
Grunde genommen bedeutet Tao bei Lao-tse das ewige, ursprüng­
liche, absolute Sein, die Existenz schlechthin, entspricht also unse­
rem Gottesbegriff“.11 Gewiß ist der Begriff des Tao ein Urbegriff, 
aber er bezieht sich jedenfalls nicht auf einen persönlichen Gott. 
Vielleicht sollte man sich auf das 42.Kapitel des Tao-te-ching be­
sinnen, in welchem es heißt: „Das Tao erzeugt die Einheit,/ Die 
Einheit erzeugt die Zweiheit,/Die Zweiheit erzeugt die Dreiheit,/ 
Die Dreiheit erzeugt die zehntausend Wesen“. Das Tao also ist es, 
das durch die Vermittlung des Einen, der Zweiheit und der Dreiheit 
schließlich die zehntausend Wesen hervorbringt, d.h. die Viel­
heitswelt. Im 4O.Kapitel findet sich darüber hinaus der Seinsge- 
danke: „Die zehntausend Wesen sind aus dem Sein geboren. Das 
Sein ist aus dem Nichtsein geboren“. Dazu bemerkt der chinesi­
sche Philosophiehistoriker Fung Yu-Lan: „Dennoch meint dies nur 
‘Nicht-Sein’ als Gegensatz zum ‘Sein’ der materiellen Gegen­
stände, und so ist es nicht eine reine Null und ein Nichts. Denn wie 
könnte es ein Nichts sein, wenn es gleichzeitig das erste, allumfas­
sende Prinzip ist, durch das alle Dinge hervorgebracht werden?“12 
Von der Erkenntnis des Seinsganzen spricht das 47.Kapitel bei 
Lao-tse: „Ohne aus der Tür zu gehen,/ erkennst du, was unter dem 
Himmel ist (d.h. die Welt, das Seiende im ganzen),/ Ohne aus dem 
Fenster zu blicken,/ erkennst du den Weg des Himmels“. Im Sinne 
einer mystiknahen Einheitserkenntnis scheint eine Stelle bei

10 Geschichte der alten chinesischen Philosophie. Hamburg 1927, S. 264.
11 Laotse. Unvergängliche Weisheit. München-Basel 1957, S. 10.
12 A History of Chinese Philosophy. Bd.I. Princeton 1952, S. 179.

47

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Chuang-tse II 6 gemeint zu sein: „Himmel und Erde sind zusam­
men mit mir entstanden,/ Und die zehntausend Wesen und ich sind 
eins“. Die Einheit der vielen Dinge ist das Sein. Das Sein aber ist 
zeitlos wie das Ich, wenn es das Sein erfährt.13

in

Nach diesem flüchtigen Rückblick auf die Geschichte des Seinsbe- 
griffs und der Erfahrung des Seins wenden wir uns nun der Sache 
zu, auf die sich Begriff und Erfahrung beziehen. Wir versuchen 
dabei, die verschiedenen Weisen zu unterscheiden, in denen das 
Sein in der Erfahrung des Bewußtseins begegnet.

a) Eine erste und vielleicht sogar die einleuchtendste Weise ist 
die Erfassung des Seins in seinem Gegensatz zum Nichts. Diese 
Erfahrung hat zwei eindrucksvolle Formen: das Staunen und die 
Angst. Was das Staunen über das Sein angeht, so bemerkt Scheier 
dazu, auf gewisse Formulierungen bei Leibniz und Schelling zu­
rückblickend: daß die Metaphysik zurückgehe auf „die Verwunde­
rung, daß überhaupt Etwas ist und nicht lieber Nichts“ (GW V 
134). Aus der ohne weiteres einleuchtenden Erkenntnis, die schon 
Parmenides formuliert hatte, daß es das Nichts nicht gibt, ergibt 
sich unmittelbar der Seinsgedanke. Das aber ist in diesem Falle nur 
ein Schluß, der aus einer äußeren Beobachtung folgt. Hier aber 
geht es um mehr: um eine unmittelbare Erfahrung: die Erfahrung 
des Seins im Ich. Nehmen wir zunächst die Erfahrung des Stau­
nens oder der Verwunderung. Vom Staunen, das schon seit Platon 

13 Vgl. dazu das Kapitel „Tao“ in meiner „Einführung in die philosophische 
Mystik“, S. 74-88.

48

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Aristoteles als Ursprung der Philosophie gilt14, hatte Scheier 
geschrieben, die Metaphysik werde gespeist von der Erfahrung der 
Verwunderung darüber, daß es überhaupt Etwas gebe und nicht 
vielmehr Nichts. Nach Scheier besteht der Akt der Menschwer­
dung letztlich darin, daß der Denkende sich aus dem Ganzen der 
Natur herausstellt, sich denkend umwendet und sich zu sich selbst 
hinwendet: „So schaut er gleichsam bei dieser Umwendung hinein 
ins Nichts: er entdeckt in diesem Blicke gleichsam die Möglichkeit 
des ‘absoluten Nichts’ - und dies treibt ihn weiter zu der Frage: 
‘Warum ist überhaupt eine Welt, warum und wieso bin ich über­
haupt?’“ (GW 10, 67f).

An diese Frage knüpft Heidegger in seiner Freiburger Antritts­
vorlesung an. Auch für ihn handelt es sich dabei um eine Frage, die 
durch das Nichts erzwungen wird.15 Anders als bei Scheier ergibt 
sich diese Frage nicht aus der Erfahrung des Staunens, sondern aus 
der Grundbefindlichkeit der Angst, nämlich der Angst vor dem 
Nichts. Als in der Angst vor die Erfahrung des Nichts gestellt, 
entdeckt der Mensch die „geheimnisvolle Möglichkeit der Erfah­
rung des Seins“, in welcher Erfahrung die Wesensauszeichnung 
des Menschen liege: „Einzig der Mensch unter allem Seienden 
erfahrt, angerufen von der Stimme des Seins, das Wunder aller 
Wunder: Daß Seiendes ist“.16 Im Gedanken, daß das in der Angst 
vor dem Nichts erfahrene Sein als Wunder erscheint, erinnert Hei­
degger zudem an die von Scheier erwähnte Verwunderung über das 
Sein. Dies also zu einem ersten Aspekt der ontologischen Er­
fahrung.

14 Vgl. dazu den Artikel ‘Staunen; Bewunderung: Verwunderung’ von E.Jain 
und T.Trappe im „Historischen Wörterbuch der Philosophie“ Bd.10. Basel 
1998, Sp. 116-126.
15 Was ist Metaphysik? 5.Aufl. Frankfurt a.M. 1949, S. 38.
16 A.a.O., S. 42.

49

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Als zweiter Aspekt der ontologischen Erfahrung läßt sich die 
Erfahrung des Seins als Gegenwartserfahrung erkennen. Diese 
Erfahrung ist in der Freiburger Phänomenologenschule durch Eu­
gen Fink und Friedrich-Wilhelm von Herrmann untersucht worden. 
Beide Denker betonen die „Weltweite“ der Gegenwart. Die Ge­
genwart ist ja nicht nur Gegenwart für den Einzelnen, nicht nur 
Gegenwart in einem einzelnen und besondere Ort in der Welt. Ge­
genwart ist allumfassend. Dadurch unterscheidet sich das Jetzt 
wesenhaft vom Hier: das Hier ist jeweils mein Hier. Das Jetzt ist 
nicht nur mein Jetzt, sondern das Jetzt alles Seienden. Bei Fink 
heißt es vom Jetzt in seinem Gegensatz zum Hier: „alles, was ist, 
ist in einem und demselben Jetzt versammelt, sei es ein Regen­
wurm oder ein Gott; auch das mächtigste Seiende kann kein eige­
nes Jetzt haben, so wie es und auch das geringste Ding ein eigenes 
Hier hat“.17

Das sind grundsätzliche Reflexionen zur Phänomenologie des 
Hier und Jetzt, unabhängig von der Weise ihres Erlebtwerdens. 
Wir erleben zwar ständig die Gegenwart, beachten sie aber ge­
wöhnlich als solche nicht. Es gibt jedoch Augenblicke im mensch­
lichen Leben, in denen die Gegenwart ganz in die Helle des Be­
wußtseins tritt. Eine Beschreibung solcher Augenblicke hat 
Rousseau in seinen „Träumereien des einsamen Spaziergängers“ 
geliefert. Das gewöhnliche Erfahren ist demnach vom Kommen 
und Gehen der Zeit bestimmt, doch gebe es eine Ausnahme: einen 
Zustand, „bei dem die Seele eine ausreichend feste Grundlage fin­
det, in der sie sich ganz und gar ausruhen und ihr ganzes Sein 
sammeln kann, ohne veranlaßt zu sein, sich der Vergangenheit zu 
erinnern oder die Zukunft herbeizuwünschen; wo die Zeit für sie 
nichts zählt, die Gegenwart ewig dauert und diese Dauer sich

17 Zur ontologischen Frühgeschichte von Raum-Zeit-Bewegung. Den Haag 
1957, S. 138.

50

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


obendrein nicht aufdrängt, sich nicht bemerkbar macht, nicht die 
geringste Spur einer Aufeinanderfolge aufweist; wo wir weder das 
Gefühl des Entbehrens noch des Genusses, der Freude oder der 
Trauer, der Hoflhung oder der Furcht haben; wo uns kein anderes 
Gefühl erfüllt als das unseres Daseins“.18 So ist das Gefühl oder 
die Erfahrung der Gegenwart einerseits eine Erfahrung der Exi­
stenz, ein „sentiment de l’existence“, andererseits aber auch eine 
Erfahrung der Einheit alles Seienden in dieser Gegenwart.

Man hat gefragt, ob es sich bei diesem Rousseauschen Daseins­
gefühl lediglich um das Gefühl des eigenen Daseins handele oder 
ob es sich auf Dasein schlechthin beziehe, auf das Gefühl des einen 
Seins alles Seienden. B.Munteano versteht es als „eine Rückkehr 
zum Ursprung, dorthin, wo das Gefühl der eigenen Existenz sich 
gründe auf das Gefühl der Existenz schlechthin“.19 Der Pädagoge 
Martin Rang hält diese Auffassung dagegen für eine „völlige Ver­
kennung“, des von Rousseau Gemeinten.20 Es geht aber nicht um 
Rousseau und seine persönliche Meinung, sondern um das Phäno­
men der Erfahrung der Gegenwart in ihrer Weltweite und der Er­
fahrung der Existenz schlechthin, der Erfahrung des in der Gegen­
wart geeinten Seins.

c) Drittens läßt sich die ontologische Erfahrung als Denkerfah­
rung verstehen, wobei unter ‘Denken’ freilich nicht das bloße Ver­
standesdenken gemeint ist. Die ontologische Erfahrung als Erfah­
rung des Denkens ist in unserem Bewußtsein vorfindlich, ist eine 
Bewußtseinserfahrung, wie ja auch das Cartesische „penser“ sich 
nicht auf das verstandesmäßige Denken bezieht, sondern auf das 
Bewußtsein. In der Bewußtheit der ontologische Erfahrung sind 

18 Träumereien eines einsamen Spaziergängers. Übersetzt von R.J.Humm. 
Basel 1943, S. 119. Mit leichten Veränderungen.
19 La solitude de J.J.Rousseau. In: Annales de la Societe J.J.Rousseau 31 (1946- 
49), S. 168.
20 Rousseaus Lehre vom Menschen. Göttingen 1959, S. 255f.

51

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedoch zwei Gegebenheitsweisen zu unterscheiden: eine implizite 
und eine explizite, eine unentfaltete und eine entfaltete, eine vor­
bewußte und eine hellbewußte. In allen Arten von Erfahrung, die 
wir überhaupt haben, ist stets die Erfahrung des Seins mitgegeben, 
auch wenn wir sie als nur dunkel bewußt, gewöhnlich nicht beach­
ten. Neben dieser implizit, aber ständig gegebenen vorbewußten 
ontologischen Erfahrung gibt es eine explizite, jedoch nur gele­
gentlich in die Helle des Bewußtseins tretende Gestalt dieser Erfah­
rung. Der Schriftsteller Eugen Ionesco beschreibt in einem seiner 
Tagebüchern das plötzliche Bewußtwerden der erhellten Form der 
Seinserfahrung, die er mit dem Gedanke des Staunens verbindet: 
„Das intensive Staunen, das mich erfaßte, war nichts anderes als 
das Zurkenntnisnehmen, daß ich war! ... Einem Schlaf hingegeben 
oder erwachend aus einem Schlaf, der von den Phantomen des 
Alltagslebens bevölkert war, trat ich plötzlich in eine so offen­
sichtliche, so totale, so einleuchtende, so lichtvolle Realität, daß 
ich mich fragte, warum ich bis dahin nicht gemerkt hatte, wie 
leicht diese Realität zu finden war und wie leicht es war, sich hin­
einzufinden“.21

Es sind also zwei Weisen oder Stufen der ontologischen Erfah­
rung zu unterscheiden. Sie in unserem Bewußtsein zu entdecken, 
setzt eine Wendung nach innen voraus. Auf beiden Stufen aber 
sind Denken und Gedachtes, Erkennen und Erkanntes, das Ich und 
das Weltall eins, und identisch. Schon das berühmte „tat tvam asi“ 
bringt das zum Ausdruck. Das Sein der Welt, das Sein des Seins- 
ganzen, ist im Ich enthalten, wie auch der Begriff des ‘atman’ bei­
des zugleich meint. An der berühmten Stelle VI 11,1-3 der Chan- 
dogya-Upanischad heißt es von der im Ich enthaltenen Seinsganz- 
heit: „Das ist das Wahre, das ist das Selbst (sa atma), das bist du 

21 Heute und gestern, gestern und heute. Tagebuch. Neuwied und Berlin 1969, 
S. 183f.

52

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(tat tvam asi)“. Im Ich erfahren wir demnach das eine Sein alles 
Seienden. Ähnlich lesen wir bei Augustinus: „Geh nicht nach 
draußen, kehr in dich selbst zurück. Im Innern des Menschen 
wohnt die Wahrheit“.22 Diese Wahrheit ist zugleich die Wirklich­
keit schlechthin, das eine Sein alles Seienden in seiner Offenheit 
für die Erkenntnis. In dieser Wahrheit gibt es keine Täuschung, 
denn es gibt nichts, was das Denken vom Gedachten trennt. Und 
das ist es, was wohl schon Parmenides vor Augen hatte, als er 
schrieb: „Denn dasselbe ist Denken und Sein“ (B 3). Das als das 
schauende Denken (noein) verstandene Erkennen ist immer ein 
Erschauen des Seins, mit dem es wesenhaft eins und dasselbe ist.

d) Werfen wir nun weiter einen Bück auf einen vierten Zug der 
ontologischen Erfahrung: nämlich darauf, daß wir das Sein als 
zutiefst erstrebenswert empfinden, daß es in unserer Natur Hegt, Ja 
zu ihm zu sagen. Bevor wir auf diese in der ontologischen Erfah­
rung ruhende Seinsbejahung eingehen, scheint der Hinweis ange­
bracht zu sein, daß die bisher von uns unterschiedenen Momente 
der ontologischen Erfahrung selbstverständlich nicht isoliert von­
einander vorkommen müssen. So beschreibt der finnische Dichter 
und Nobelpreisträger Sillanpää in einem Roman das Erlebnis eines 
jungen Mannes, der in einen Zustand der Ruhe die Erfüllung eines 
Seinsverlangens findet, in welchem zugleich Sein, Seinseinheit und 
Seinsbewußtsein enthalten sind: „Für ein paar Augenblicke war er 
sich der ungeheuren Einfachheit des Seins, des Lebens, bewußt, 
und in diesem Augenblick war alles eingeschlossen, was ihn um­
gab ... und er selber. Als hätte sein Innerstes zu sich selber gesagt: 
Hier sitze ich mm! Und damit das ganze Rätsel des Sein erklärt 
und gedeutet“.23

22 De vera religione c 39 n.72.
23 Sonne des Lebens. Wir legen die Übersetzung von Edzard Schaper zugrunde, 
korrigieren sie aber einige Male nach dem finnischen Text. Vgl. dazu K.Albert: 
Philosophie der Kunst. StAugustin 1989, S. 472-484, bes.S. 473-476.

53

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dennoch sei es erlaubt, zum besseren Verständnis des Begriffs 
der ontologischen Erfahrung einzelne Aspekte gesondert hervor­
zuheben. Hier also den Aspekt des Erstrebtwerdens, das allerdings 
entweder unbewußt oder bewußt zu denken ist. Die im bewußten 
Seinsstreben oder Seinsverlangen hegende Seinsbejahung scheint 
auch ausgeprägt zu sein in der stärksten menschlichen Strebekraft, 
der Liebe (wenn sie mehr ist als bloß sexuelles Genuß- und Be­
sitzstreben). In einem Tagebuch des Schweizer Schriftstellers und 
Philosophen H.-F.Amiel findet sich zum 7.3.1868 die Eintragung: 
„Die Frau will geliebt werden ohne Grund, ohne Warum; nicht 
weil sie hübsch ist oder tüchtig oder gebildet oder graziös oder 
geistig, sondern weil sie ist“.24 Und Aldous Huxley läßt in seinem 
Roman „Das Genie und die Göttin“ (The genius and the goddess) 
den Erzähler der Rahmenhandlung die folgende Überlegung anstel­
len: „Warum liebt man die Frau, in die man verliebt ist? Weil sie 
ist. Und das ist schließlich Gottes eigene Definition seiner selbst: 
Ich bin, der ich bin. Die Frau ist die, die ist. Einiges von ihrer 
Istigkeit fließt über und durchtränkt das ganze Weltall“.25 Das 

bedeutet, daß in der Liebe dem Liebenden nicht nur das Sein der 
Geliebten begegnet, sondern ineins damit das Sein schlechthin, die 
„Isthafiigkeit“ oder, um das Wort Meister Eckharts zu benutzen, 
die Istigkeit des Ganzen des Seienden. Man kann nicht lieben, 
wenn man das Sein des Seinsganzen nicht mitliebt. So verbindet 
sich die ontologische Erfahrung, die Erfahrung des Seins mit der 
tiefsten und elementarsten Schicht des menschlichen Strebens.

24 Journal intime. Bd.n. Genf 1905, S.20. Übersetzung von mir.
25 Das Genie und die Göttin. Frankfurt a.M., S. 54. Gemeint ist das Sein des 
Seinsganzen, vielleicht aber auch das göttliche Sein. Zuvor war vom vergängli­
chen Sein des Menschen gesagt worden, es sei identisch mit dem mit großem 
Anfangsbuchstaben geschriebenen Sein (being - Being). H.H.Herlitschka über­
setzt verständnislos: „das mit dem größten aller Anfangsbuchstaben geschrie­
bene Sein“!

54

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


e) Wir schließen nun unsere Hinweise zum Begriff der ontologi­
schen Erfahrung mit einigen Anmerkungen zum ästhetischen 
Charakter der Seinserfahrung. In ihr gründet eine „Metaphysik des 
Schönen“, die zuletzt auf Platon und Plotin zurückgefuhrt werden 
kann. Das von Platon im „Symposion“ als letzte Stufe des 
philosophischen Erkenntnisaufstiegs beschriebene „Schöne selbst“ 
erscheint dort als das schlechthin Seiende, wird dort also nicht nur 
ästhetisch, sondern zugleich ontologisch verstanden (210E-211B). 
Ernesto Grassi betont sogar allein den ontologischen Charakter des 
Schönen: „Der Schönheit kommt bei Plato nicht eine ästhetische, 
sondern eine ontologische Bedeutung zu, Schönheit ist Offenba­
rung des Seins auf seinen verschiedenen Stufen, vom Sinnlichen 
und Augenscheinlichen bis zum Geistigen. Der Drang nach 
Schönheit kommt in diesem Sinne dem Drang nach Wirklichkeit 
gleich, er bringt auf den Weg zum Urseienden, Unvergänglichen, 
Unwandelbaren, Ewigen“.  Platon macht allerdings einen Unter­
schied zwischen dem Schönen an sich als dem „Strahlen des Ursei­
enden“ und dem Schönen der Kunst als der niedrigeren Stufe, weil 
„der Künstler die niedrigere Stufe der Wirklichkeit, wie sie in der 
Schattenwelt sich offenbart, wiedergibt“.

26

27
Diese Unterscheidung ist in der Kirnst der klassischen Moderne 

wieder aufgenommen worden. Man will nicht mehr eine Kunst der 
sinnlichen Schönheit, sondern eine Kunst, die hinter dem Sinnen­
fälligen das Sein darzustellen versucht. Der Maler Franz Marc ist 
unterwegs zu einer Kunst, die die Sicht des Alltagslebens hinter 
sich läßt. Zu seinen Tierbildem schreibt er an seine Frau: „Ich hab 
auch gar nie das Verlangen, z.B. die Tiere zu malen, ‘wie ich sie 
ansehe’, sondern wie sie sind (wie sie selbst die Welt ansehen und 

26 Die Theorie des Schönen in der Antike. Köln 1962, S. 97.
27 A.a.O., S. 109f. Grassi erinnert in diesem Zusammenhang auch an die Stelle 
476B der, J’oliteia“ mit der Kritik an den bloß „Schaulustigen“, den einfachen 
Kunstliebhabern.

55

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihr Sein fühlen)“.28 Charakteristisch für diese moderne und gera­

dezu ontologisch gegründete Kunstauffassung ist eine Aufzeich­
nung aus den Jahren 1912-13 bei Marc: „Die Sehnsucht nach dem 
unteilbaren Sein, die Befreiung von den Sinnestäuschungen unseres 
ephemeren Lebens ist die Grundstimmung aller Kunst. Ihr großes 
Ziel ist, das ganze System unserer Teilempfindungen aufzulösen, 
ein unirdisches Sein zu zeigen, das hinter allem wohnt, den Spiegel 
des Lebens zu zerbrechen, daß wir in das Sein schauen“.29 Von 
daher fordert Marc eine metaphysische Kunst und verwirft die 
soziologischen und psychologisch-physiologischen Kunstauffas- 
sungen. Der Maler erweist sich hier als Platoniker, als welchen er 
sich auch gelegentlich selbst bezeichnet hat.30

Die soeben skizzierten fünf Merkmale der „ontologischen Erfah­
rung“ stellen gewissermaßen moderne philosophiegeschichtliche 
Entsprechungen zu der in Altertum, Mittelalter und früher Neuzeit 
entwickelten Lehre von den „Transzendentalien“ dar (ens, unum, 
verum, bonum, pulchrum).

Es geht uns hinsichtlich der Erörterung der ontologischen Erfah­
rung jedoch nicht nur um Metaphysik. Die Erfahrung des Seins 
bildet auch die Grundlage einer Ethik, insofern wir davon ausge­
hen, daß die Erfahrung selbst das Denken und Handeln des Men­
schen grundlegend verändert. Der Mensch lebt bewußter und in­
tensiver und wird seine Haltung der Welt gegenüber aus der Erfah­
rung des Seins begründen. Von dieser Ethik wird in den folgenden 
Abschnitten die Rede sein.

28 Briefe aus dem Felde. München 1966, S. 59 (Brief vom 8.4.1915).
29 Zitiert nach W.Haftmann: Malerei im 20.Jahrhundert. 4.Aufl. München 
1964, S. 157.
30 Briefe aus dem Felde, S. 134 (Brief vom 17.2.1916).

56

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


n. Die Utopie der Moral

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Ethik und Ästhetik

Ethische Vorstellungen fließen in alle Bereiche des menschlichen 
Lebens ein, so auch in die der Kultur: der Ästhetik, der bildenden 
Kunst und Literatur, sogar auch der Musik.1 Schon Leonardos 
Malereitraktat ist nicht grundsätzlich nur eine Abhandlung über 
künstlerische Vorstellungen der Ausführung, Bildmittel usw., 
sondern basiert auf einem bestimmten Weltbild, das auf ethischen 
Grundsätzen beruht, die Stil und Inhalt mitbestimmen. So ist auch 
seine Malerei Ausdruck einer bestimmten Geisteshaltung, einer 
Sicht auf die Welt und ihre Bedingungen, die seine Wahrnehmung 
und seine Erfahrungen ihm liefert.1 2

Viele Künstler der Gegenwart betonen zwar, daß ihr Anliegen 
das „Machen“ sei, das weder eine Belehrung intendiere noch spe­
zifische ethisch-moralische Grundhaltungen ausdrücke, aber so­
wohl die seit der Abstraktion diese Werke immer häufiger beglei­
tenden Künstler-Interpretationen als auch die kunsthistorischen 
Analysen, die über eine formale Betrachtung hinausgehen, erlau­
ben ein gegenteiliges Urteil. Das besagt also, daß die Kunst sehr 

1 Diese Auffassung kollidiert gleichwohl mit der postmodernen Vorstellung von 
der metaphysikfreien Kunst jenseits aller sozialen Einbindungen, wobei jedoch 
die Kunst als gesellschaftlich nutzlose disqualifiziert wird. Vgl. hierzu D. 
Fenner: Kunst - Jenseits von Gut und Böse? Kritischer Versuch über das 
Verhältnis von Ästhetik und Ethik. München/Basel 2000.
2 Vgl. meinen Aufsatz: Die Weltanschauungen in der Kunst. In: Zeitschr. f. 
Ästhetik und allg. Kunstwiss. 40/2 (1995), S. 187-198. Ferner meine Abhand­
lung: Weltanschauung und Menschenbild in der Kunst der Gegenwart. Frank- 
furt/New York 1998.

59

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wohl als Ausdruck ihrer Zeit in enger Beziehung zu den Vorstel­
lungen dieser Zeit steht, sie entweder kritisch hinterfragt, sich ihr 
anpaßt oder neue Konzeptionen hervorbringt, die insgesamt als 
Spiegel der Zeit und deren Geisteshaltung visuell sichtbar gemacht 
werden. Schon die sensible Wahrnehmung, die man dem Künstler 
attestiert, ist ein nicht zu übersehender Anlaß, die Welt intensiv zu 
betrachten und zu ihren Erscheinungen Stellung zu nehmen, was 
aber nicht nur in der politisch motivierten Kunst, sondern auch in 
anderen Kunstformen sogar der Moderne deutlich wird. Dabei sind 
zwei Aspekte wichtig, nämlich 1. die subjektive Haltung des 
Künstlers, seine Werteinstellungen und die Absicht, diese im Werk 
auszudrücken, aber 2. auch das gesellschaftliche Umfeld selbst, in 
dem der Künstler seinen Platz hat. Die ethischen Auffassungen 
beider Bereiche können in Einklang miteinander stehen, durchaus 
aber auch kollidieren, und in jedem dieser Fälle wird sich eine Be­
einflussung auf die künstlerischen Arbeiten ergeben, die dement­
sprechend deutliche Unterschiede aufweisen. Und so entstehen 
neue Kunstformen aus dem Wandel der Geisteshaltung und Le­
bensauffassung des Menschen, aus dem Wechsel der Erkenntnisse 
und Erfahrungen und auch aus der Veränderung politischer, öko­
nomischer und sozialer Verhältnisse. So wie das Mittelalter den 
Sinn des Lebens in der Vorbereitung auf ein Jenseits und der 
Überwindung des Diesseits gesehen hat, so ist beispielsweise die 
Renaissance durch die Entdeckung des Menschen als Individuum 
und die Entdeckung der Welt mehr auf das Irdische fixiert, in dem 
sie die Erfüllung ihrer Aufgaben sucht. Die Kunst des Barock oder 
die der folgenden Epochen wiederum greifen ebenfalls die neue 
Geisteshaltung ihrer Zeit auf und artikulieren sie auf je eigene 
Weise. Aus diesem Grund erlaubt das künstlerische Werk einen 
Einblick in seine Zeit und die Auffassung des Künstlers selbst, der 
seinen Standpunkt im Werk sichtbar macht.

60

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nach diesen, sich um die Schwerpunkte des Folgenden zentrie­
renden Vorbemerkungen, die bereits die bisher kaum berücksich­
tigte These anvisieren, daß Kunst und Ethik in enger Beziehung 
stehen und diese Beziehung einen erheblichen Einfluß auf das 
künstlerische Schaffen, aber auch auf die Kunsterfahrung selbst 
besitzt, wenden wir uns nun in drei Schritten der Ausführung unse­
rer Überlegungen zu. Zunächst werden wir auf die unterschiedli­
chen weltanschaulichen Grundlagen eingehen, die den Zeitaus­
druck der Kirnst prägen. Es kann dann zweitens gezeigt werden, 
daß überzeugende Argumente in der Kunst selbst und ihrer Deu­
tung vorliegen, die den behaupteten Zusammenhang ethischer Auf­
fassungen und Kunst belegen. Und in einem dritten Abschnitt soll 
auch anhand von ausgewählten Beispielen auf einige Werke einge­
gangen werden, in denen ethische Prinzipien teils bewußt und so­
gar zeitkritisch, teils aber auch unbewußt zum Ausdruck kommen. 
Dabei legt es die Zielsetzung der gesamten Abhandlung nahe, auch 
hier schon eine Konzentration auf eine ontologische Grundlegung 
zu vermuten, die aber nur hinweisend zu verstehen ist, insofern 
diese Engführung erst prägnant im Zusammenhang mit der Kon­
zeption einer ontologischen Ethik ausgeführt wird (vgl. weiter un­
ten den dritten Teil).

Der Absicht, eine Beziehung zwischen Ethik und Ästhetik zu 
untersuchen, dient auch die Herausarbeitung ganz gegensätzlicher 
Kunstvorstellungen, aus welchen sich vor allem auch Extremfor­
men ästhetischen Ausdrucks erkennen lassen, denen als Gegen­
position die aus der Sicht der ontologischen Ethik resultierende 
Kunstauffassung entgegengestellt wird. Es geht dabei nicht um zu 
fallende Qualitätsurteile (die indes auch in der Kunstgeschichte 
fragwürdig sind, weil sie auf keinerlei präzisen und übereinstim­
menden Kriterien beruhen), sondern um die Weise des Umgangs 
mit Erscheinungen dieser Welt und um die Auffassung des Künst­
lers, sie zu ‘beschreiben’. Dies läßt sich sowohl aus der Form- als 

61

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch aus der Inhaltsanalyse erkennen, aber auch durch den ent­
sprechenden Rückgriff auf einschlägige kunsthistorische Interpre­
tationen und Künstleraussagen. Unsere Absicht ist folglich, ein 
Kunstwerk auf die Nähe oder Feme zu dem in diesem Zusammen­
hang zentralen Aspekt der Lebensbedeutung und dem dieser Le­
bensbedeutung immanenten Prinzip der ontologischen Erfahrung 
hin zu charakterisieren. Einige wesentliche Momente, die jedoch 
erst in den folgenden vier Kapiteln präziser und einem umfassende­
ren Kontext behandelt werden, dienen aber auch hier schon zur 
Durchleuchtung und Klärung spezieller Problemstellungen. Dies 
sind der Humanitätsgedanke in künstlerischen Werken, die Bedeu­
tung des Individuellen und Wertvorstellungen, die sichtbar oder 
latent im Werk erscheinen.

I

Wie ich anderenorts ausführlich dargestellt habe, ist künstlerischer 
Ausdruck immer auch Ausdruck einer bestimmten Weltanschau­
ung, aus der sich nicht zuletzt ein ganz spezifisches Menschenbild 
ableiten läßt.3 Ein solches Menschenbild kann sowohl Motiv des 

Werkes selbst, als auch eine Vorstellung des Künstlers hinsichtlich 
des Rezipienten, des Adressaten eines Werkes sein. Das heißt also, 
daß eine Weltanschauung einerseits als Erklärungsmodus für 
verschiedene Daseinsqualitäten und Verhaltensmuster in Betracht 
gezogen werden kann, daß andererseits aber die Weltanschauung 
als Haltung zur Welt zu bezeichnen ist, nämlich mit Heidegger als 
„sich auseinandersetzende Sammlung des Menschen auf das Da­
sein“.4 Oder anders ausgedrückt: die Weltanschauung zeigt sich als 

3 Weltanschauung und Menschenbild, a.a.O., S. 28-36.
4GA27, S. 378.

62

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewußte und reflektierte Konzentration auf die Wirklichkeit und 
die zu reflektierenden Möglichkeiten als geistige Entfaltung. 
Weltanschauung ist daher ein zunächst subjektives Wirklichkeits­
bewußtsein, das sowohl aus eigener Anschauung und Erfahrung 
resultiert als auch aufgrund extemaler Einflüsse entsteht. Verste­
hen wir also diesen geistigen Hintergrund des Künstlers, so er­
schließt das Kunstwerk über die rein formale Kunstanalyse hinaus 
eine weitere, und diesem Zusammenhang wesentliche Dimension 
lebensweltlicher Erscheinungen. Menschliche Grundhaltungen 
werden in einem komplexen Bildgeschehen sichtbar, und in der 
Unmittelbarkeit der Begegnung offenbart sich dem Betrachter eine 
Vielfalt von Möglichkeiten, die Welt zu betrachten und zu deuten. 
Durch die Sinnlichkeit des Bildes werden nämlich Ideen transpor­
tiert, die nicht nur die einzelhafte Sicht des Künstlers reflektieren, 
sondern die die Frage nach dem Sinn des Lebens stellen, nach den 
Varianten des Daseins.

Freilich ist die jeweilige Sicht auf die Welt immer nur ein Aus­
schnitt, so daß Künstler derselben Epoche verschiedenartige Per­
spektiven ihrer Wahrnehmung dokumentieren, jede eine aber 
formuliert einen Standpunkt, in dem ein spezifisches ‘In-der-Welt- 
Sein’ und eine typisch akzentuierte Dimension von Welterfahrung 
zum Ausdruck kommt. So kann man von der Spiritualität der 
Kirnst Kandinskys oder Mark Rothkos sprechen, von der utopi­
schen Weltaneignung Illja Kabakows oder der hyperrealen Kunst­
form George Segals oder Duane Hansons, die die Betrachter ihrer 
Werke mit krassen Abbildungen der sozialen Wirklichkeit kon­
frontieren, um diese zu entlarven. Die Zielrichtung der letztgenann­
ten Künstler ist die Alltagswelt, die sie als das für sie Faktische 
konturieren, um dessen Inbesitznahme des Menschen deutlich zu 
machen. Die so gestaltete bildliche Wirklichkeit spiegelt insofern 
nicht nur die visuelle Wirklichkeit wider, sondern auch das Ver­
hältnis des Künstlers zu dieser Wirklichkeit, weil das vom Künstler 

63

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrgenommene im künstlerischen Prozeß mit den subjektiven 
Inhalten seines Bewußtseins verschmilzt.

Der Auffassung Heideggers nach, aber auch zufolge der unserer 
Abhandlung zugrundeliegenden These von der Seinserfehrung, ist 
das Seinsverständnis eine wesenhaft dem Dasein zugehörige Be­
wußtseinsqualität. Das bedeutet im Blick auf die Kunst, daß das 
Bewußtsein nicht nur auf die empirischen Erscheinungen der Welt 
gerichtet ist, um diese künstlerisch zu visualisieren, sondern daß in 
diesen Erscheinungen eine bestimmte Weise des Weltverhaltens 
erkannt und bildlich konkretisiert wird.5 Das Immaterielle oder 
empirisch zunächst nicht Darstellbare erscheint folglich im Ge­
samtzusammenhang des Werkes und verweist auf ein das Sicht­
bare Transzendierende. Im Kunstwerk geht es dann nicht nur um 
das Vorstellen und Erklären eines „sinnlich-räumlichen Weltbil­
des“,6 um die unmittelbare Gegenwart in ihrer Erscheinung, wie 
dies in Genre-Bildern oder in der soziopolitisch motivierten Kunst 
zumeist der Fall ist. Nicht das Hier und Jetzt allein ist dann Motiv 
des Werkes, sondern das seelisch-kulturelle Gesamt des mensch­
lichen Daseins.

Diese Deutung mag dazu verleiten, der realistischen oder poli­
tisch motivierten Kunst die Transzendenz des Daseins abzuspre­
chen. Doch davon kann keine Rede sein. Beuys hat beispielsweise 
der eigenen Aussage nach - obwohl viele seiner Aktionen dies nicht 
erwarten lassen - seine Aktionen primär als Mittel verstanden, um 
etwas Umfassenderes (übrigens auch in moralischer Hinsicht) 
ausdrücken zu können als es der künstlerische Akt und sein 
Produkt vor Augen führen. Seine Arbeiten enthalten demzufolge 
nicht nur Elemente eines metaphysischen Weltbildes, sie doku­

5 Vgl. hierzu K. Albert: Philosophie der modernen Kunst (1968), jetzt in: 
Philosophische Studien. Bd. n. Sankt Augustin 1989, S. 139-239.
6 Vgl. hierzu K. Jaspers: Psychologie der Weltanschauungen. Berlin/Heidel- 
berg/New York 1971, S. 154-216.

64

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mentieren auch aufs deutlichste die Sinnsuche in einer geistigen 
Welt, die freilich mit recht provokanten Mitteln unternommen 
wird. Diese aber radikalisieren im Sinne von Beuys sowohl die 
zugrundeliegende Weltanschauung als auch die daraus folgende 
künstlerische Konkretisierung, die eine Sensibilisierung des Be­
trachters beabsichtigt.

Die Kunst der zweiten Hälfte des 2O.Jahrhunderts stand mit 
wenigen Ausnahmen in einem engen Bezug zur faktischen Wirk­
lichkeit und bemühte sich sogar, nur diese Wirklichkeit ästhetisch 
zu formulieren. Typisch für diese Haltung ist die Pop-Art, die 
einen adäquaten Ausdruck für die Konsumgesellschaft suchte. 
Allerdings war damit auch die Absicht verbunden, der Kunst ihren 
elitären Charakter zu nehmen und sie vollständig in die Realität 
einzubinden, weshalb sie aber nicht wesentlich mehr als diese 
selbst darzustellen vermochte. Mit der bewußten Konzentration auf 
das Augenblickhafte, Flüchtige und Unwesentliche sollte dem 
Betrachter zwar das moderne Leben vor Augen geführt werden, 
durch die Distanzlosigkeit aber hatte diese Kirnst mit Aufklärung 
wenig zu tun, insofern sie das moderne Leben selbst sanktionierte. 
Die Kunst Warhols, Rauschenbergs u.a. diente somit wie der 
gesamte „Amüsierbetrieb“ der Kulturindustrie auch der ober­
flächlichen „Zerstreuung“, wie Horkheimer und Adorno kritisch 
anmerken.7 Zerstreuung aber ist die Sucht nach einer Betriebsam­
keit als „Hinausgehen aus der Gesammeltheit in die sich ausbrei­
tende Mannigfaltigkeit“, wie Wilhelm Weischedel in seinen Aus­
legungen der ‘Pensees’ des Blaise Pascal bemerkt. Der Mensch 
werfe sich in die Zerstreuung um der Zerstreuung willen: „Der 
Mensch flieht vor sich selber weg, er wendet sich nach außen, um 
nicht mit sich selber allein sein zu müssen, weil er nicht vermag, in 

7 Dialektik der Aufklärung. Frankfurt 1972, S. 121f.

65

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruhe ... zu bleiben“.8 In seiner faktischen Existenz widerspreche 

der Mensch daher seinem eigentlichem Wesen.
Kunst wird unter dieser Maßgabe also verstanden als Projektion 

dessen, was das alltägliche Leben bestimmt, dessen, was gekauft 
und konsumiert wird oder mit dem man seine Langeweile tot­
schlägt. Banalitäten des Alltags erreichten auf diese Weise die 
Aufinerksamkeit der Gesellschaft und auch der Kulturbetriebe, 
weil die Unterscheidung zwischen dem, was mehr ist als Alltag und 
den Quisquilien des zweckhaften Lebens aufgegeben wurde. Doch: 
„Der Gegensatz läßt sich am wenigsten versöhnen, indem man die 
leichte in die ernste (Kunst, E.J.) aufhimmt oder umgekehrt. Das 
versucht aber die Kulturindustrie“.9 Diese von Horkheimer und 
Adorno schon vor Jahrzehnten kritisierte Tendenz hat sich seitdem 
noch verschärft, was bedeutet, daß die Medien und die sie nutzende 
Gesellschaft in der Regel ganz unverhohlen Primitivismen aller Art 
zum Kulturgut erklären. Das geht so weit, daß die sogenannte 
„ernste“ Kunst, als konservativ und restlos unzeitgemäß verun­
glimpft, an den Rand des Kulturgeschehens gerät, weil die Kon­
sumgesellschaft (Ortega nannte sie auch ‘Masse’) einen unver­
hältnismäßig großen Einfluß auf die Kultur genommen hat. Dieser 
Trend zum Oberflächlichen und zur Zerstreuung setzt sich in der 
Gegenwart - wie man unschwer erkennen kann - immer weiter 
durch und treibt inzwischen erstaunliche Blüten. Will man sich 
diesem Trend, dieser „Verrücktheit“ und Täuschung des wirklich 
Menschlichen, „die das Dasein des Menschen allgemein durch­
herrscht ...und das ursprüngliche Wesen des Menschen so voll­
ständig verdeckt“, aber entziehen, so müßte dieser Versuch der 
„Wendung zum eigentlichen Wesen, wenn er sie vollzöge, ihrer­

8 W. Weischedel: Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Phüoso- 
phie. In: Beiträge zur geistigen Überlieferung. Godesberg 1947, S. 86-166, hier 
S. 105f.
9 Dialektik der Aufklärung, a.a.O.

66

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seits als eine Verkehrung, als eine Art von Verrücktheit, erschei­
nen“.10 * Diese Art von Zerstreuung ist - wie Wilhelm Weischedel 
fortfährt - nichts anderes als Gleichgültigkeit gegenüber der wah­
ren Existenz.11 Die Sucht nach Zerstreuung aber ist der Versuch, 
die Langeweile zu bekämpfen, welche aus der „Leere des Selbst“, 
aus der „Leere des Herzens“ stammt. Diese Leere des Selbst ist 
Ausdruck des Widerstreits des menschlichen Wesens mit seiner 
konkreten Existenz.12

In den Familien und, vertreten durch entsprechende ideologisch­
politische Vorstellungen, wird die Gleichbehandlung von „Ver­
gnügungskunst“ und wirklicher Kirnst immer weiter vorange­
trieben, so daß die Jugend schon keine Differenz mehr wahmimmt. 
Dieses Weltbild aber zeigt bemerkenswerte Folgen, wenn man 
einmal der Wirkung der beiden Ausdrucksformen (der Kunst und 
sogenannter Kunst) nachgeht. Die unter dem Titel ‘Kulturver­
anstaltung’ laufenden geräuschintensiven ‘events’ wenden sich an 
ein Publikum, welches Musik ganz offensichtlich nur mit dem 
Hektischen, musikalisch und verbal zuhöchst Simplen, Trivialen 
und teils Ordinären verbindet. Diese Musik (aber auch die Tri­
vialliteratur und die Medienangebote) will eine Atmosphäre des 
heute gelebten und zu lebenden Lebens vermitteln, das keinerlei 
Besinnung mehr zugänglich ist, sondern wie auch in anderen Le­
bensbereichen als Grenzüberschreitung seine Anhänger findet. 
Welche Wertvorstellungen könnten also hinter der Ausuferung des 
schlechten Geschmacks stehen?

Von Wertvorstellungen wollen wir vorerst einmal absehen und 
besser von Interessen sprechen. In der Tat lassen die diese Ent­

10 W. Weischedel: Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Philoso­
phie. Versuch einer Auslegung der ‘Pensees’ des Blaise Pascal. In: Beiträge zur 
gesitigen Überlieferung. Godesberg 1947, S. 86-166, hier S. 125f.
ri A.a.O., S. 138.
12A.a.O., S. 107ff.

67

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wicklung steuernden Interessen auf eine „Weltdeutung“ schließen, 
die eine Reduktion auf diejenigen Aspekte des Lebens vomimmt, 
welche die Wirklichkeit elementenhaft darstellt und in ihr eine 
Bestätigung oder gar Verherrlichung bestimmter Produkte oder 
Haltungen vomimmt. Daß es sich dabei nicht um geistige Produkte 
handelt, liegt auf der Hand. Das „Uneigentliche“ des Lebens be­
stimmt vielmehr die Auswahl und das Angebot der als kulturelle 
Ereignisse ausgegebenen Aktionen.

Diese Vorstellung beruht mithin auf einem Menschenbild, wel­
ches nicht auf Entfaltung geistiger Kräfte und damit Steigerung 
des Menschseins beruht, sondern das das „Ausleben von Bedürf­
nissen“ als einziges Recht und Ziel menschlichen Daseins begreift. 
Diesem Ziel folgen politische oder wirtschaftliche Institutionen 
nicht nur aus ökonomischen Gründen, sie unterstützen es vielmehr 
auch ganz bewußt, weil sich eine zur Masse entwickelte Konsum­
gesellschaft leicht manipulieren läßt. Von Freiheit im Sinne von 
Emanzipation und Selbstbestimmung kann also nicht die Rede 
sein, vielmehr von einem Herdentrieb, der eigenständiges Denken 
und Handeln verhindert. Zerstreuung und Ablenkung durch die 
neue Massenkultur erfordern keinerlei Eigeninitiative, denn man 
„genießt“ das Angebotene nur noch passiv und ohne jede kritische 
Einstellung, denn , Amüsement selber reiht sich unter die Ideale 
ein, es tritt an die Stelle der hohen Güter...“. Dies aber bedeutet 
„Befreiung vom Denken“ und „Fortschritt der Verdummung“.13

13 Dialektik der Aufklärung, S. 129f.

68

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


n

Nun ist die Kunst dagegen nach Nietzsche das „Organon des Le­
bens“ und das „größte Stimulans des Lebens“.14 Die Kunst vermag 
alle Facetten des menschlichen Daseins vor Augen zu fuhren, und 
dabei richtet sie sich sowohl an das Gefühl als auch an den Intel­
lekt des Menschen. Sie besitzt eine „organische Funktion“, die für 
den Menschen Lebensbedeutung erhält, denn sie dient der geistigen 
Entfaltung des Bewußtseins und damit der Steigerung des Le­
bens.15

Wenn die Kunst also - wie wir mit Nietzsche meinen - Lebens­
bedeutung besitzt, dann muß sie im Bewußtsein des Menschen 
etwas bewirken. Das bedeutet, daß in der Begegnung mit künstleri­
schen Werken, sei es Musik, Literatur oder bildende Kunst, die 
Wahrnehmung auf etwas gerichtet wird, das auf allgemein­
menschliche Erfahrungen verweist. Viele Artefakte, die sich mit 
dem Namen ‘Kunst’ schmücken, können das Bewußtsein allerdings 
in keiner Weise dahingehend beeinflussen, daß mehr als nur ein 
singuläres und mithin bedeutungsloses Vergnügen zum Ausdruck 
kommt. Das Urteil: ‘das finde ich schön’ oder ‘das gefällt mir’ 
reicht folglich nicht aus, um eine nachhaltige Wirkung im Subjekt 
zu erreichen. In der Wahrnehmung muß vielmehr eine entschei­
dende Empfindung wachgerufen werden, die zur Besinnung, zum 
Nachdenken aufruft und den Betrachter, Hörer oder Leser zur 
Auseinandersetzung mit seinem Selbst und den existentiellen 

14KSAXm)S. 299.
15 In neueren ästhetischen Theorien taucht dieser Gedanke im Zusammenhang 
mit der Entfaltung der Individualität wieder auf. So sieht Martin Seel das 
ästhetischen Bewußtsein als innere Notwendigkeit der geistigen Orientierung 
der menschlichen Individualität (Ästhetik des Erscheinens. München/Wien 
2000); Ähnlich sehen dies auch W. Welsch (Grenzgänge der Ästhetik. Stuttgart 
1996) und V. Gerhardt (Das Element der Welt. München 2000), die in der 
ästhetischen Erfahrung ein Moment der gesteigerten Individualisierung zu 
erkennen glauben.

69

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenen des menschlichen Daseins herausfordert. Diese Wir­
kung können solche Kunstformen erzielen, die eine ganz spezifi­
sche geistig-seelische Empfindung im Menschen ansprechen, 
indem diese eine Innenwendung auslöst und dabei das Essentielle 
bewußtwerden läßt. Wir müssen also unterscheiden zwischen sol­
chen Kunstprodukten, die in erster Linie Tatbestände nur deskrip­
tiv vor Augen fuhren und die die Existenz des Menschen auch nur 
in dieser äußeren Lebenssphäre sehen. Das trifft zu auf rein un­
terhaltende Kunstformen, aber auch auf solche, die sich selbst nur 
dem äußeren Leben verpflichtet fühlen und dieses durch ihre 
Kunstvorstellung auch ausdrücken. Andy Warhol gehört in diesen 
Kunstbereich, wie wir oben schon erwähnt haben, insofern er seine 
Kunst bewußt auf das moderne amerikanische Konsumleben be­
schränkt und auf diese Weise einen recht oberflächlichen Lebens­
stil künstlerisch überhöht und zugleich sogar sanktioniert.

Kunst kann jedoch auch ganz andere Momente des menschlichen 
Lebens vor Augen fuhren, wobei sie nicht nur visuell aufklärend 
oder informativ vorgehen kann, sondern symbolhaft, metaphorisch 
und in jedem Falle exemplarisch für bestimmte Lebensereignisse in 
dem Sinne, daß sie ursprüngliche und allgemein-menschliche 
Erfahrungen, elementare Grunderfahrungen wie z.B. Liebe oder 
Tod thematisiert. Es sind Erfahrungen, die das innere Wesen des 
Menschen betreffen und die ihrer Eigenart nach immer auch Wert­
vorstellungen enthalten. Der geistige Akt, in dem allgemein­
menschliche Erfahrung zu Bewußtsein gelangen können, erfordert 
eine spezielle Haltung, eine Grundstimmung, die aus der ontologi­
schen Erfahrung stammt und eine tiefere Dimension des Lebens 
erschließt.

In ihrer sehr mutigen, weil die zur Zeit wenig beachtete Ontolo­
gie thematisierenden Habilitationsschrift spricht P.-L. Coriando 
von einem wesenhaften „primär-ontologischen Selbstverständnis“, 
welches die Gefühlslage oder die Stimmungen des Menschen cha­

70

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rakterisiert.16 Es ist dies in unserem Sinne ein „geistiges“ Gefühl, 
eine „unmittelbare Erkenntnis“, welche zur Unterscheidung des 
„uneigentlichen“ vom „eigentlichen“ Dasein notwendig ist.17 Im 
eigentlichen Dasein aber wird der Wert und Sinn des Seienden als 
Teil des Ganzen erfahren.

Beziehen wir diesen Gedanken mm auf die Kirnst, so läßt sich 
sagen, daß viele Künstler, deren Biographien auf ihre Beschäfti­
gung mit der Philosophie schließen lassen, im eigentlichen Dasein 
ihr künstlerisches Motiv zu finden glauben. Im eigentlichen Dasein 
ist der „Zauber des Lebens“ wirksam, der nicht rational erfaßt 
werden könne, und „das Licht des Intellekts erlischt kläglich“, wie 
Paul Klee meint.18 Auch Leonardo vermutet recht spitzfindig eine 
Erkenntniskraft im Sinnlichen, in der Empfindung, die er aber mit 
dem Intellekt verbindet: „Wir haben bisher gesagt, daß der Geist 
als eine mit dem Körper vereinte Macht zu bezeichnen ist, weil er 
für sich nicht bestehen ... kann. Und wenn du behauptest, er be­
stehe für sich, so entgegne ich, daß dies innerhalb der Elemente 
nicht sein kann, denn, ist der Geist eine körperlose Größe, so wird 
diese Größe als Vakuum bezeichnet, und das Vakuum gibt es nicht 
in der Natur“.19 Und weiter heißt es: „Die geistigen Dinge, die 

nicht den Weg durch die Sinne gegangen sind, sind eitel, und kei­
nerlei Wahrheit bringen sie hervor, es sei denn schädliche ...“.20 

16 Paola-Ludovika Coriando: Affektenlehre und Phänomenologie der Stimmun­
gen. Wege einer Ontologie und Ethik des Emotionalen. Frankfurt/M. 2002. S.
5. Coriando bezieht ihre Erkenntnisse vor allem auf die Dichtkunst und ver­
sucht nachzuweisen, daß die im heideggerschen Sinne definierten 
„Stimmungen“, als „ethischer Aufruf‘ verstanden, einen spezifischen Zugang 
zur Welt begründen, als „welterschließendes ontologisches Moment“ (244).
17 K. Albert Die ontologische Erfahrung (in: Philosophische Studien Bd. I). 
Sankt Augustin 1988, S. 168.
18 Zit. W. Hofmann. Die Grundlagen der modernen Kunst. Stuttgart 1987, S. 
426.
19 Leonardo da Vinci. Philosophische Tagebücher. Hg. von G. Zamboni. Ham­
burg 1958, S. 21.
20 A.a.O„ S. 27.

71

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Bemerkungen erklären, weshalb auch Cassirer in Leonardo 
einen Künstler sieht, der sein Bewußtsein auf den Gesamtzusam­
menhang des Daseins lenkt und in diesem die wahrnehmbaren 
Strukturen nicht allein durch den Intellekt erfassen zu können 
glaubt: „Was aber in die Zukunft der Philosophie wie der Wissen­
schaft weist, ist dies: daß diese Mannigfaltigkeit in der Einheit 
eines methodischen Grundgedankens zusammenhängt und durch 
sie umgrenzt und gebändigt ist... Es ist der Künstler in Leonardo, 
der die Ansicht der Natur als eines lebendigen Organismus erfaßt 
und in Bildern von anschaulicher Klarheit entwickelt. So wird ihm 
die Erde zum beseelten Wesen ...21 Auf diese Weise gelinge es 
Leonardo, daß in jeder seiner Gestalten „das ganze und tiefste 
Wesen eines Menschen sich darbietet“, meint Georg Simmel.22 Das 
‘ganze und tiefste Wesen’ des Menschen aber ist die Konkretion 
des Selbst im Sein, welches der ontologische Grund der menschli­
chen Existenz ist. Die von den Renaissance-Künstlern immer be­
wußt formulierte prägnante Individualität der Bildgestalten erleidet 
auf diese Weise aber keinen Intensitätsverlust, denn trotz des voll­
kommen Eigenen, das die Gestalten ausdrücken, verweisen sie 
immer auch auf ein die Individualität Transzendierendes. In diesem 
lassen sich diejenigen Momente erkennen, die das Ästhetische mit 
dem Ethischen verbinden.23 Es sind zugleich die Momente, die das 
Kulturspezifische überschreiten, indem sie das Allgemein- 
Menschliche offenbaren und auf den Zusammenhang des Lebens 
verweisen.24

21E. Cassirer: Das Erkenntnisproblem. Bd.I. Darmstadt 1974, S. 319.
22 G. Simmel: Zur Philosophie der Kunst Philosophische und kunstphilo- 
sophsiche Aufsätze. Potsdam 1922, S. 58.
23 Vgl. auch meinen Aufsatz ‘Das Rembrandt-Bild bei Georg Simmel’. In: 
Zeitschr. für Ästhetik und Allg. Kunstwissenschaft. 33/2 (1988), S. 259-269.
24 Dies habe ich genauer in meinem Aufsatz ausgeftihrt:‘Die Globalisierung in 
der Kunst und ihr philosophischer Hintergrund. Irma Stem und der Expressio­
nismus’. In:: Prima Philosophia Bd.15/1, (2002), S. 3-10.

72

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In seinem Aufsatz „Das Thema des Erhabenen in der Ästhetik 
der Gegenwart“25 geht Karl Albert auf diesen Zusammenhang und 
in Auseinandersetzung mit Lyotard ein und zeigt am Beispiel des 
Zeitverständnisses in den Bildern Bamett Newmans (u.a. ‘vir 
heroicus sublimis’) und im Blick auf dessen Aufsatz ‘The sublime 
is now’, daß im präsenten ‘Jetzt’ als dem Augenblickhaften immer 
auch eine weitere Weise des Zeitverständnisses erscheint: ,,Hinter 
dem Dahinfließen der Zeit in Zukunft, Gegenwart und Vergangen­
heit sowie dem uns darin Begegnenden, hinter dem Jetzt dieses 
Zeitflusses, erscheint uns etwas Bleibendes, gewissermaßen ein 
‘Nunc stans’“, mithin ein metaphysisches Zeitverständnis.26 So 
komme der Einfluß metaphysischen Denkens bei Newman (bei 
dem „sowohl das bloß Ästhetische ins Metaphysische als auch das 
Metaphysische ins Ethische hinein überschritten war“) dadurch 
prägnant zum Ausdruck, daß er dem ‘Jetzt’ einen „ganz eigenarti­
gen raum-zeitlichen Charakter“ verleiht, indem es sowohl zeitlich 
als auch „auf die Welt“ hin, auf ein intersubjektives und zeitüber­
greifendes Erleben, artikuliert wird. Und mit Eugen Fink heißt es: 
„Das Jetzt ist eine Bestimmung der weltweiten Zeit als allumfas­
sender Gegenwart... Das Jetzt hat den grundsätzlichen Sinn einer 
universalen Gleichzeitigkeit“. In diesem Jetzt sei alles Seiende 
versammelt und zugleich im Sein als der letzten und tiefsten Ge­
meinsamkeit. Auf diese Weise erhalte das Jetzt „Weltcharakter“.27

Bamett Newman versucht, das Erhabene im Bild zu vergegen­
wärtigen und indem er es mit dem metaphysisch begriffenen Zeit­
gedanken in Verbindung bringt, erhält es auch eine ethische Impli­
kation. Albert verweist in diesem Zusammenhang auf das Bild mit 
dem Titel „Be“ („Sei“), welches nicht nur die Aufforderung zum 

25 Zeitschr. f. Ästhetik und allg. Kunstwisenschaft Bd. 41/2 (1996), S. 195-204.
26 A.a.O., S. 198.
27 A.a.O., S. 202f. Vgl. auch E. Fink: Zur ontologischen Frühgeschichte von 
Raum-Zeit-Bewegung. Den Haag 1957, S. 138.

73

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bloßen Existieren oder zur Lebensbewältigung ausdrücke, sondern 
die Tatsache der Teilhabe am Sein (des Lebens im Sein) reflektiert 
im Bewußtsein verankere. Aus dieser Einsicht resultiere nicht zu­
letzt ein Weltverhalten („Seinsverhalten“), welches dem Menschen 
Halt und Orientierung biete und sein Verhalten der Welt gegenüber 
grundlegend - auch im ethischen Sinne - verändere.28 Newman 
habe daher das Wort Rilkes, „du muß dein Leben ändern“, mit der 
Aufforderung „Sei“ metaphysisch-ethisch ausgedrückt.

Das Zeitverständnis der digitalen Ästhetik, die die Kunstszene 
seit einiger Zeit zu beherrschen scheint, beruht dagegen auf einer 
völlig anderen Welthaltung als die zuvor erörterte. Nicht nur die 
Darstellung einer immateriellen, einer virtuellen Welt, allein ver­
ändert die Wahrnehmung von Zeit und Raum, vielmehr ist es die 
durch die Perfektion der Technik erreichte Möglichkeit, die die Zeit 
in der Cyber-Illusion gleichsam aufzulösen und in überlagerter 
Geschwindigkeit und Zeitdichte zu irrationalisieren vermag.29 Das 
Zeitgefühl wird auf diese Weise irritiert und grundlos, es ‘ent­
grenzt’ den Menschen von seiner ursprünglichen Erfahrung und 
entläßt ihn in einen unüberschaubaren Raum und eine undefinier­
bare Zeit, so daß die Realität ihre Wirkkraft verliert. Die Faszi­
nation des unserer Zeit entsprechenden Schnellen und Flüchtigen 
dieser virtuellen Realität überwältigt das Bewußtsein des Men­
schen förmlich und läßt keinerlei intensive Betrachtung und Be­
sinnung mehr zu. Der bekannte Medientheoretiker Florian Rötzer 
bemerkt dazu: „Und weil heute nicht mehr die materielle Wirklich­
keit und der materielle Körper dominant sind, sondern die all­
mählich sich erweiternde und kolonialisierte Welt der Virtualität, 
fuhrt der ehemalige ‘Ausstieg aus dem Bild’ (der Avantgarde, E.J.) 

28 K. Albert: Das Thema des Erhabenen..., a.a.O., S. 204.
29 Vgl. dazu meinen Aufsatz: Schein und Zeit. Betrachtungen zur Ästhetik 
digitaler Bildwelten. In: Zeitschr. f. Ästhetik u. allg. Kunstwiss. 43/1 (1998), 
S. 5-14.

74

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konsequent in die immersiven Bilder der Virtuellen Realität zu­
rück“.30 Der „digitale Schein“ verstellt die Wirklichkeit und ver­
weigert ihr die Wahrheit, ohne aber im Gegenzug mit den zur 
Verfügung stehenden elektronischen Mitteln eine tiefere Wirk­
lichkeit darstellen zu wollen.31 Hier geht es nicht mehr (oder noch 
nicht?) um einen Erfahrungshorizont des geistigen Menschen, der 
in der Begegnung mit Kunst einen Verweisungszusammenhang 
zwischen seinem Selbst und einer sein Selbst überschreitenden 
Wirklichkeit erkennen läßt, sondern tun den Versuch, das 
‘Interface Mensch’ als Element einer maschinenzentrierten Weltan­
schauung zu begreifen. Schon Heidegger hatte diese Entwicklung 
1967 kritisch betont, wenn es heißt: „In der kybernetisch vor­
gestellten Welt verschwindet der Unterschied zwischen den auto­
matischen Maschinen und den Lebewesen. Er wird neutralisiert auf 
den unterschiedslosen Vorgang der Information. Der kybernetische 
Weltentwurf, der ‘Sieg der Methode über die Wissenschaft’, er­
möglicht eine durchgängige gleichförmige und in diesem Sinn uni­
versale Berechenbarkeit, d.h. Beherrschbarkeit der leblosen und 
der lebendigen Welt“.32 Der fundamentale Wandel des Geistbe­
griffs ist nur ein Indikator dieser Auffassung, aus der sich ein 
neues Menschenbild formuliert, insofern: „der anthropozentrische 
Geistbegriff der Neuzeit in Auflösung begriffen ist und daß er 
abgelöst wird durch einen speziesneutralen, genauer: durch einen 
maschinenzentrierten Begriff vom Geist“.33 Welche Möglichkeiten 
sich aus dieser Konstellation hinsichtlich der Manipulation des 

30 Der virtuelle Körper. In: Kunstforum Bd. 133 (1996), S. 58.
31 Vgl. auch Vilem Flusser: Digitaler Schein. In: Digitaler Schein. Ästhetik der 
elektronischen Medien. Hg. vonF. Rötzer. Frankfurt/M. 1991, S. 147-159.
32 M. Heidegger: Die Herkunft der Kunst und die Bestimmung des Denkens. In: 
Distanz und Nähe. Reflexionen und Analysen zur Kunst der Gegenwart. Hg. 
vonP. Jaeger/R.Lüthe. Würzburg 1983, S. 11-22, hier S. 16.
33 Vgl. S. Krämer: Künstliche Intelligenz - Der Aufstieg des Computers zum 
Modellbaukasten des Geistes. In: Information Philosophie 2 (1994), S. 16-24, 
hier S. 16.

75

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen durch die neuen Schöpfer alternativer Welten bis hinein 
in Bereiche des Ethisch-Moralischen ergeben, muß nicht eigens 
ausgefiihrt werden.

In vielen Kunstformen der Gegenwart ist - wie sich schon am 
Zeitverständnis deutlich zeigt - eine Entfremdung des Betrachters 
von seinem Selbst angelegt. Sie konzentrieren die sinnliche Wahr­
nehmung des Betrachters auf Erscheinungen, die eine Öffnung 
seines Bewußtseins auf das über das Erscheinende Hinausgehende 
nicht bedingen. Das ‘Jetzt’ des wahrgenommenen Ästhetischen, 
das in seiner Partikularität und Flüchtigkeit ein Banales und Ober­
flächliches zum Ausdruck bringt, bleibt mithin auch nur in der 
Sphäre des so Bezeichneten. Dies entspricht der von Kierkegaard 
angenommen untersten Stufe des von ihm kritisch betrachteten 
Ästhetischen, „tendenziell unmittelbar im Verlangen nach Genie­
ßen und Glück, dessen Bedingungen aber zufällig und heteronom 
bleiben“. Dieses Glück ist jedoch - ästhetisch gesehen - nur „der 
unmittelbare Schein im flüchtigen Augenblick“34

Der in der Kunstwelt renommierte Medienkünstler Nam June 
Paik hat diese Flüchtigkeit des Augenblicks mit seinen die Sinne 
zuhöchst überreizenden Computerinstallationen aufs eindring­
lichste vorgefuhrt. In dieser und ähnlichen Kunstformen werden 
wir schwerlich so etwas wie eine Horizonterweiterung in dem 
Sinne erleben, daß der Mensch das Erfahrene und Erkannte der 
äußeren Wahrnehmung auf ein Inneres zu beziehen vermag. Ande­
ren Kunstformen dagegen gelingt es, das Bewußtsein des Betrach­
ters auf eine tiefere Dimension des Lebens zu lenken, die ihm in 
der Sammlung seines geistigen Empfindens und Denkens offenbar 

34 Vgl. H. Deuser: Die Frage nach dem Glück in Kierkegaards Stadienlehre 
(Ästhetik, Ethik, Religion). In: Glück und geglücktes Leben. Hg. von P. Engel­
hardt. Mainz 1985, S. 165-183, hier S. 172; 179. Vgl. zu Kierkegaards Auffas­
sung des Ästhetischen ferner: G.K. Lehmann: Ästhetik und Utopie. Arthur 
Schopenhauer, Sören Kierkegaard, Georg Simmel, Max Weber, Emst Bloch. 
Stuttgart 1995.

76

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird.35 36 Dies sei - wie Theodor Hetzer zu den Werken Giottos an­
merkt - z. B. erkennbar an der Ausdruckskraft der Bewegung, denn 
es mache für die Darstellung des vibrierend Lebendigen wohl sehr 
viel aus, „daß diese Bewegungsintensität sich in einer fast hierar­
chischen Ruhe staut“ und „wunderbar weise ist die Gesamtanord­
nung: im Zentrum der Aktivität die schönste Sammlung und Ruhe

36 Und die „Einheitlichkeit und Idealität“ Giottos erklärend, 

fahrt Hetzer fort: „ Vielleicht kommt es daher, daß hier das Leben 
noch nicht in ein leibliches und geistiges auseinandertritt, oder gar 
dem Geiste entgegengesetzt ist, sondern als der natürliche Aus­
druck geistiger Hoheit auf das Intensivste uns berührt... So faszi­
niert uns ja auch die Farbe hier durch sinnliche Schönheit und 
Köstlichkeit und ist doch auch zugleich geistausstrahlend“.37 Bei 
Giotto sei im Sichtbaren etwas Unsichtbares gegenwärtig, etwas, 
was vom Irdischen entrückt, ewig und unveränderlich sei. Daher 
genießen wir die Kunst Giottos nicht relativ, historisch, sondern 
„absolut in ihren unvergänglichen Werten“.38 Von solchen Kunst­
formen soll im folgenden, vor allem in Bezug auf die Musik, die 
Rede sein.

ni

Das bisher Erörterte hat gezeigt, daß durchaus eine Beziehung des 
Ästhetischen zum Ethischen hergestellt werden kann, jedoch über­
zeugend insbesondere unter der diese Überlegungen fundierenden 

35 Vgl. das Kapitel über ‘Paul Klee als Künstler und Kunstpädagoge’. In: 
E.Jain: Hermeneutik des Sehens. Studien zur Ästhetischen Erziehung. Frank- 
furt/New York 1995, S. 57-70.
36 Giotto und die Elemente der abendländischen Malerei. In: Beiträge zur gei­
stigen Überlieferung. Godesberg 1947, S. 266-310, hier S. 277,280.
37Ä.a.O., S. 283f„ 286.
38^a,O,S. 308.

77

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophischen These von der Erfahrung des Seins. Halten wir die 
grundlegenden Kriterien unserer Annahme noch einmal fest:
1. Das Sein selbst steht aufgrund seines affirmativen Charakters in 
engem Bezug zur Ethik.
2. Es ist selbst Fundament und zugleich Evokation ethischen Den­
kens und Handelns.
3. Daraus läßt sich schließen, daß jede menschliche, den Bezug 
zum Sein reflektierende Ausdrucksform - so auch die Kunst - ethi­
sche, Sinn und Wert des Lebens fundierende Momente als Kon­
kretion der Scinsverfaßthcit enthält.

Daß das Ästhetische zu den Konstituentien einer bestimmten, 
reflektierten Lebensform gehört, ist vielfach betont worden. Daß 
ein „gelingendes Leben“ aber aufgrund des „einheitsstiftenden 
Bandes“ der Kultur erreicht werden kann, versucht ein anderer, die 
ästhetische Erfahrung in Beziehung zur Moral setzender Ansatz zu 
klären. Denn es heißt dort: „Die Freiheit der ästhetischen Erfah­
rung wird daher auch als Entdeckungsraum eines ethischen ‘Mög­
lichkeitssinns’ (Musil) verstanden, als Vorreiter ethischer Re­
flexion“.39 Das Ethische wird folglich sogar als Element und Be­

dingung eines gelingenden Lebens bezeichnet. Es kann darüber 
hinaus kulturelle Verständigungsprozesse anregen, indem es eine 
mögliche Sinnstruktur der Welt offenbart.

Ethische Momente müssen nicht als deutlich erkennbares Postu­
lat aus dem Werk hervortreten. Sie zeigen sich vielmehr in der Art 
und Weise der Motivwahl, der Bildkonstruktion oder Bildmittel in 
der bildenden Kunst, der Form, des Gehalts und der Ausführung in 
Musik und Literatur, die die Geisteshaltung des Künstlers und 
seine künstlerische Absicht ausdrücklich machen. Denn - wie 
Simmel dies formuliert: „Bei dem schöpferischen Künstler geht 

39 M. Düwell: Ästhetische Erfahrung und Moral. Zur Bedeutung des Ästheti­
schen fiir die Handlungsspielräume des Menschen. Freiburg/München 1999, S. 
12f.

78

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr Leben in sein Sehen hinein, die Lebensganzheit fugt sich 
williger darein ... primär und wesentlich hat er mehr Leben in sei­
nem Sehen als andere“.40 Was dieses ‘Mehr’ aber bedeutet, ist, daß 
in der künstlerischen Erscheinung eine „Stabilität“ auftaucht, de­
ren „Form ist durch zeitlich wirksame, physische oder psychische 
Kräfte nicht anzugreifen, sie ist schlechthin zeitlos unveränderlich 
... An dieser Ewigkeit der einmal gedachten Form hat jeder gegen­
ständliche Bewußtseinsinhalt als solcher teil“.41

In der Begegnung mit dem Werk ist es nun Aufgabe des Be­
trachters, sich diese Geisteshaltung zu erschließen, indem er sich 
auf das Werk einläßt, es unvoreingenommen auf sich wirken läßt. 
Doch in diesem Punkt taucht bereits ein Problem auf, das zumin­
dest den Gedanken eines kulturübergreifenden ethischen Momen­
tes im Ästhetischen fragwürdig erscheinen läßt. Wie steht es näm­
lich mit solchen Werken, denen eine kulturspezifische Akzentuie­
rung zueigen ist, etwa den an religiösen Motiven orientierten? Nun 
hängt es zunächst von der intellektuellen Bereitschaft des Betrach­
ters ab, inwieweit er sich von seiner kulturell determinierten Ver- 
faßtheit distanzieren kann, um dasjenige im Bild (als das ihm zu­
nächst Fremde und Gegenüberstehende) erfassen zu können und 
auch zu wollen, was über das Narrative und kulturhistorisch das 
Bild Begründende und auf den ersten Blick auch Erklärende hin­
ausweist.42 Etwas, das mithin in seinen eigenen Erfahrungen und 
Erkenntnissen zunächst unbemerkt auf Gleichstimmiges trifft und 
es schließlich wachruft.

40 G. Simmel: Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel. München/Leip- 
zig o.J., S. 66.
41 A.a.O., S. 189. Vgl. auch meinen Aufsatz: Das Rembrandt-Bild bei Georg 
Simmel. In: Zeitschr. f. Ästh. u. allg. Kunstwiss. 33 (1988), S. 259-269.
42 Vgl. hierzu das Kapitel ‘Kunst als das Fremde?’. In: E.Jain: Hermeneutik des 
Sehens. Studien zur ästhetischen Erziehung der Gegenwart. FrankfurtZM./New 
York 1995, S. 43-55.

79

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Staunen, von dem es bei Platon heißt, es stehe am Anfang 
und auch am Ende des philosophischen Erkennens (Theaitet 155D; 
Symp. 210E), ist auch hinsichtlich der Begegnung mit Kunst die 
zunächst unbewußte Geisteshaltung des Menschen, in der eine 
erste Zuwendung und spätere Erfahrung des Werkes erfolgt.43 Im 

Staunen vollzieht sich eine Annäherung an das Wahrgenommene, 
das seine Fremdheit indes alsbald verliert, wenn in ihm das jeden 
Menschen berührende Allgemein-Menschliche mitschwingt und die 
Aussage des Kunstwerkes maßgeblich prägt. So wie der der abend­
ländischen Tradition verpflichtete Mensch zunächst ein Haiku (ja­
panische lyrische Gedichtform als Dreizeiler) verständnislos be­
trachten wird, mag es dem Asiaten oder Afrikaner umgekehrt 
ergehen, wenn er erstmals europäischer oder anderer ihm unbe­
kannter Musik oder Literatur begegnet. Das Staunen kann diese 
Hemmschwelle der Verständnislosigkeit und der vergeblichen 
Sinnsuche überwinden, es kann genau das im als fremd Begegnen­
den zu Bewußtsein fuhren, was - wenn auch in gewandelter Form - 
der Kunst seiner eigenen Welt immanent ist. Das bedeutet, wenn 
die wesentlichen Elemente des Kunstverstehens nicht festgelegt 
sind auf das Kulturspezifische, dann wird die Blickrichtung des 
Betrachters auf ein Übergreifendes, die menschlichen Grunderfah­
rungen, gerichtet, die in jeder künstlerischen Manifestation ihren 
Ausdruck finden. Denn: „Die Kunst versucht auszusprechen, was 
das Leben sei“,44 alles geistige Leben mithin. Dieser enge Bezug 
zum geistig-seelischen Leben aber ist die Bedingung für die ethi­
sche Funktion der Kirnst selbst: „Die Kunst ist mächtiger als die 
Erkenntnis (d.h. als das rein rationale Denken, E.J.), denn sie will 
das Leben, und jene (die wissenschaftliche Erkenntnis, E.J.) er­
reicht als letztes Ziel nur - die Vernichtung“ (des Lebens, E.J.).

43 Vgl. K.Albert: Thaumazein. In: Griechische Religion und Platonische Philo­
sophie Hamburg 1980, S. 72-83.
44 W. Dilthey: Die geistige Welt. GS V, S. 280.

80

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Festlegung wollen wir im folgenden mit einigen Beispielen 
aus Musik und bildender Kirnst belegen.45

Eine Geschichte der Musik liefert eingangs zum Werk Bachs 
den ernüchternden Hinweis, „das Werk Bachs stand nach der 
Gepflogenheit der Zeit, da man Musik für einen bestimmten Zweck 
schrieb, mit der jeweiligen Berufsausübung des Komponisten in 
einem engen Zusammenhang“.46 Diese zwar historisch richtige, 
Bach aber auf den ersten Blick lediglich als ‘Auftragskomponist’ 
charakterisierende Beschreibung läßt nun den mit Bachs Musik 
wenig Vertrauten darauf schließen, daß dieser in erster Linie aus 
einem Zweck- und Bedingungsdenken heraus komponiert habe. 
Daß dem nicht so ist, belegt der Autor allerdings mit weiteren Er­
läuterungen zur Geisteshaltung Bachs, die wie bei vielen seiner 
Zeitgenossen „durch ein bestimmtes protestantisches Lebensge- 
fuhl“ geprägt sei, welches auf „ein Höheres verweist, man mag es 
Geist oder Gott nennen ... Hinter dieser Musik steht eine Sen­
dung“. Und wenn es weiter heißt: „Sie alle ‘konnten nicht anders’“, 
nämlich dieses Geistige in der Musik auszudrücken, so erklärt dies 
auch ein Weiteres: „Was nach der Seite des unmittelbaren Affektes 
dabei verlorenging, bedeutete Dimensionsgewinn nach der Seite 
des Geistigen, ja führte in den bedeutendsten Werken der Epoche 
noch einmal in die Bezirke des Spekulativen und Mystischen“.47 
Das barocke Lebensgefuhl, das nicht nur ein dem Jenseits zuge­
wandtes Lebens- bzw. Todesgefuhl kannte, enthielt auf der anderen 
Seite ja auch ein extremes Daseinsgefühl, welches mm bei Bach 

45 Zur Literaturbetrachtung vgl. auch das letzte Kapitel; ferner insbesondere 
K.Albert: Über spirituelle Poesie. In: Philosophische Studien Bd. n, S. S. 241- 
338.
46 G. Nestler Geschichte der Musik. Gütersloh o.J., S. 319.
47 A.a.O., S. 244. In dem hier erörterten Kontext handelt es sich indes nicht um 
eine ‘spekulative’, sondern um eine Metaphysik der Erfahrung. Diese 
Unterscheidung wird allerdings selten gemacht, so daß Nestler sie hier nicht 
bedacht haben wird.

81

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber in die Ebene des Geistigen hineinverlagert wurde: „Das Ba­
rockzeitalter ist im Gesamtbild des menschlichen Daseins voller 
Kontraste, voller Widersprüche und Spaltungen geistiger und 
weltanschaulicher Art in jedem einzelnen ... im Leben des Einzel­
nen herrschte Gespaltenheit: Dem oft grenzenlosen Lebenszugriff 
stand eine märtyrerhafte Freude an der Realistik des Todes ge­
genüber“.48

Was ist das aber für eine „Sendung“, eine Botschaft, die Bach 
uns - wie es zuvor hieß - in seiner Musik mitteilen wollte? Es ist 
das Geistige, das diese Botschaft zur menschlichen Aufgabe ma­
chen will: ein „Triumph des menschlichen Geistes über die Mate­
rie“, und um noch viel mehr ging es beispielsweise bei der Fuge, 
nämlich „um die Verschmelzung der Teile in die Einheit der the­
matischen Substanz, ein Vorgang, der zur Überwindung des 
‘Nacheinander’ in der Zeit geführt hat“, während die Toccatenteile 
ein „schweifendes Gefühl für das Grenzenlose aufhehmen“.49

Selbst schon konturiert durch das Prädikat des Geistigen, ist 
Bachs „Sendung“ Ausdruck und Forderung seiner Musik. Das 
Geistige aber - verstanden als Ausdruck einer reflektierenden Be­
wußtseinshaltung - ist Fundament eines ethisch gegründeten Le­
bens. Insofern hat die Musik Bachs eine bewußtseinsbildende 
Funktion.

Die Botschaft Bachs läßt sich auf der Ebene der ontologischen 
Erfahrung im Blick auf ihre ethischen Momente leicht entschlüs­
seln. Karl Alberts Aufsatz über den Seinsgedanken in der Bach- 
schen Musik liefert dazu entscheidende philosophische Erklärun­
gen.50 So verweist Albert auf die Bemerkungen des französischen 

48 A.a.O., S. 275.
49 Geschichte der Musik, S. 284,288.
50 K. Albert: Seinsgedanke und Bachsche Musik. In: Orte des Schönen. Phä­
nomenologische Annäherungen. FS G. Pöltner. Hg. von R. Esterbauer. Würz­
burg 2003, S. 241-252.

82

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Komponisten Charles Marie Widor (u.a. Lehrer von Albert 
Schweitzer am Pariser Konservatorium) zu Bach: „Was er in sei­
nen Werken ausspricht, ist das reine religiöse Gefühl... Es ist das 
Gefühl des Erhabenen und Unendlichen, für das Worte immer ein 
inadäquater Ausdruck bleiben und das allein in der Kunst zur wah­
ren Darstellung gelangt... Seine Kantaten und Passionen bewirken 
eine Ergriffenheit der Seele, in welcher der Mensch für alles Wahre 
und Einende empfänglich und über das Kleine und Trennende er­
hoben wird“.51 Obwohl wir hier von einem religiösen Gefühl bei 
der Begegnung mit Bachs Musik hören, ist dieses Stadium der 
höchsten Empfindung dem der Seinserfahrung durchaus vergleich­
bar. Denn auch dort begegnet das Unendliche und Erhabene, wel­
ches durch Worte nur unzulänglich zu beschreiben ist. Und wenn 
es heißt, daß der Mensch in seiner Ergriffenheit der Seele für das 
Wahre und Einende empfänglich wird, so spricht auch daraus die 
besondere Weise einer von der alltäglichen Wahrnehmung sich 
deutlich unterscheidenden Erkenntnisqualität, die vom „Kleinen 
und Trennenden“ unberührt bleibt. Wenn wir uns aber in der 
Musik dem Wahren und Einenden öffnen, so heißt das nicht zuletzt 
auch, daß wir im Leben selbst nun dieses Wahre und Einende su­
chen werden, wir setzen Maßstäbe, suchen nach Werten, welche 
schließlich auch das moralische Leben betreffen. Diese in der Mu­
sik angelegte Werterfahrung ist ein Moment, das in jeder geistig 
orientierten Komposition enthalten ist. Es ist das Einende in der 
Musik, das wir zum Beispiel auch in der klassischen indischen 
Musik erfahren. In den Ragas (die vom Lehrer dem Schüler immer 
weitergegeben werden) wird dies besonders deutlich, deren Aus­
druckskraft der Hörer sich kaum wird entziehen können: den sanf­
ten, die Seele anrührenden Klanglinien, dann wieder den rhythmi­
schen, den Hörer mitreißenden virtuosen Klängen der Sitar, Sur- 

51 A.a.O., S. 241f.

83

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bahar oder Sarod (Saiteninstrumente), deren Melodie die Tablas 
(Handtrommeln) oder die Shehnai (ein Blasinstrument) zum Dialog 
aufitehmen. Das Fremdartige verliert für den europäischen Hörer 
sehr schnell das dem Anderen eigene und nur scheinbar Unüber­
windliche, und er vergißt sich wie die Musiker selbst in der Musik. 
Die indischen Musiker beginnen ihr Spiel in meditativer Haltung, 
einem Sich-Verlieren und zugleich Sich-Finden in den fließenden 
Klangfarben und -formen, eine Haltung, die sie während des Spiels 
nicht verläßt und die sich sogar auf den Hörer überträgt („in a 
mood of complete abandon and perfect happiness“,52 wie es über 

den berühmten Sitar-Spieler Ustad Vilayat Khan heißt). Trotz des 
sehr strengen kompositorischen Aufbaus der Ragas gelingt es den 
Musikern, durch improvisatorische Passagen ihre eigene Empfin­
dung (z.B. in den Moming-Ragas) mit größter Kraft auszudrücken 
und eine Stimmung zu erzeugen, die von höchster Andacht und von 
Glücksempfinden geprägt ist. Dies ist die Ebene der Einsfühlung 
mit dem Unendlichen, mit dem Kosmos, einem Gedanken, von dem 
auch die indische Philosophie durchtränkt ist.

Auf die Erfahrung des Unendlichen und Einen (die auch in der 
indischen Musik entsteht) verweist Karl Albert nun auch in Bezug 
auf das philosophische Denken der alten Inder, der Griechen und 
später des Nikolaus von Kues und Giordano Bruno.53 Bei Bach 
trete es - entgegen der Auffassung Adornos (der bei Bach lediglich 
das „Aufklärerische“ und geschichtlich Wirksame sehen wollte) - 
in der Musik hervor, zeige sich im Zeitübergreifenden und Zeitlo­
sen, mithin dem Seinsgedanken, der diese Momente erst zu Be­
wußtsein bringt.54. Man könnte also sagen, daß das von Adorno bei 

Bach gesehene „Aufklärerische“ in der Tat vorhanden ist, jedoch 

52 Übers.: in einer Stimmung völliger Hingebung und höchstem Glück.
53 Seinsgedanke und Bachsche Musik, a.a.O., S. 242ff.
54 A.a.O., S. 244f. Albert bezieht sich hier auf den Aufsatz Adornos aus dem 
Jahre 1950: Bach gegen seine Liebhaber verteidigt.

84

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht in dem von Adorno interpretierten Sinn. Das Aufklärerische - 
wir bevorzugen dagegen den Begriff ‘das Aufrufende’ oder besser: 
das ‘ontologische Postulat’ - ist nämlich dasjenige Element der 
Bachschen Musik, welches den Menschen „empfänglich“ macht 
für das Geistige, für die Entdeckung des Seins im Selbst. Das 
Aufklärerische aber bedeutet im Sinne der Kritischen Theorie eine 
Wendung des Subjekts nach außen mit dem politischen Ziel der 
Veränderung von gesellschaftlichen Verhältnissen. Das ‘Auf­
rufende’ dagegen meint eine Wendung des Subjekts nach innen mit 
dem Ziel der Entfaltung des Ich. So begegnet Albert der Kritik 
Adornos, die „Anhänger der ‘ontologischen Mode’“ enthöben die 
Musik Bachs „‘dem Subjekt und seiner Zufälligkeit’“, indem er 
erklärt: „Die Entgegensetzung des Subjekts und der Innerlichkeit 
des Menschen einerseits und die ‘Ordnung des Seins an sich’ als 
einer übermenschlichen Objektivität andererseits reißt die Einheit 
des musikalischen Erlebens auseinander“.35 Es heißt also, Bach 
gründlich mißzuverstehen - will man seinem Werk aufklärerische 
soziopolitische Absichten unterschieben - in seiner Musik nicht 
mehr zu vernehmen als eine nach außen weisende Sinnesempfin- 
dung.

Eine Vielzahl von Deutungen der Bachschen Musik belegt al­
lerdings - auch aus größter musikalischer Sachkenntnis heraus - 
daß der Hörer ganz andere, als die von Adorno benannten Erfah­
rungen macht. Karl Albert nennt u.a. Albert Schweitzer, selbst 
bedeutender Organist, und auch Yehudi Menuhin, den weltbekann­
ten Geiger. Von dem ersteren stammen die folgenden Bemerkungen 
zu Bachs Musik: „Da ist keine Technik mehr, sondern Welt­
anschauung, ein Bild des Seins ... Seine Musik ist ein Phänomen 
des Unbegreiflich-Realen, wie die Welt überhaupt“.55 56 Das bedeu­

55 A.a.O., S. 246.
56 A.a.O„ S. 248.

85

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet, daß Schweitzer das Sein nicht als Abstraktes, Unwirkliches 
und dem Menschen Fernes begreift, sondern als das in der Musik 
zur Wirklichkeit werdende, zu erfahrende Wesentliche. Yehudi 
Menuhin äußert sich noch präziser, wenn es heißt: „Bach ist ein 
Mystiker, zwischen ihm und dem Göttlichen besteht eine Einheit, 
zumindest eine Übereinstimmung mit dem Kosmos, mit dem Uni­
versum, mit dem Unendlichen. Bach kann einen Seinszustand her­
beifuhren“.57

Albert sieht in diesen Beschreibungen der Musikerfahnmg mit 
Recht eine Innenwendung des Subjekts, die zugleich Einheit mit 
dem allumfassenden Sein bedeutet. Schon die metaphysische 
Terminologie weise eindeutig daraufhin. Und auch wenn Hermann 
Hesse zu Bachs Musik in seinem Brief an Fany Schiler schreibe: 
„Man wünscht sich, diese Musik im Augenblick des Sterbens zu 
hören - vielmehr so zu sterben, wie diese Musik ist, so sich hinzu­
geben und dem Schweren zu entschweben und mit dem einen eins 
zu werden“, so sei dies die Beschreibung eines Zustandes erhöhten 
Seinsbewußtseins.58 Es belege nämlich, daß das Musikerlebnis 

selbst das Bewußtsein öffne für philosophisch elementare Gedan­
ken wie das Sterben, das Entschweben der Erdenschwere und des 
Dinghaften, welche in der Tat Erfahrungsmomente der Einheitser­
fahrung sind und schon bei Platon darauf hinweisen, daß das Los­
lösen von der faktischen Welt, von der Sinnenwelt, zu einem höhe­
ren Seinszustand fuhrt. Die bloß auf das Äußere gerichteten Sin­
nesorgane verlieren sogar ihre Erkenntnisfunktion, wie Albert an 
einer Bemerkung Goethes nachweist, der beim Hören Bachscher 
Musik „weder Ohren, am wenigsten Augen und weiter keine übri­
gen Sinne“ zu besitzen oder zu benötigen glaubte: „Der vor allem 
als Sinnenmensch verstandene Goethe entdeckt, daß es hinter den 

57 A.a.O., S.. 248.
58 A.a.O., S. 249.

86

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinnen noch eine andere Weise des Erfahrens gibt, die das Be­
wußtsein völlig befriedigt“. Damit spreche Goethe „nicht mehr von 
der Außenwelt, sondern von dem, was in seinem Innern ge­
schieht“.59

Nicht nur in der Musik, der nach Schopenhauer und Nietzsche 
„gefühlsmäßigsten“ aller Künste, sondern auch in der Literatur 
und bildenden Kunst lassen sich - wie weiter oben schon ansatz­
weise erläutert wurde - vergleichbare Beispiele finden, die das 
Bewußtsein des Menschen von der Außenwelt weg in eine andere 
Dimension des Lebens fuhren.60 Es ist dies die Dimension, in 
welcher das Bewußtsein den Dingen und Ereignissen der alltägli­
chen Welt auf völlig andere Weise begegnet. Es ist zugleich die 
Dimension, in der das Bewußtsein geschärft wird für das Wesent­
liche, eine Erkenntnis, die zugleich Werterkenntnis ist. Sie verän­
dert das Leben des Menschen und seine Haltung zur Welt.

59A.a.O.,S. 250.
60 Vgl. hierzu meinen Aufsatz ‘Globalisierung in der Kunst. Inna Stern und der 
Expressionismus’, in dem ich auf den kulturübergreifenden Aspekt der Kunst 
aufmerksam gemacht habe, insofern im die afrikanische Kunst aufgreifenden 
Werk der jüdischen Künstlerin das Metaphysische und damit Verbindende zum 
Ausdruck kommt, a.a.O., S. 3-10.

87

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Zur Aktualität des Humanitätsgedankens

Das Zusammenleben von Menschen in einer modernen Gemein­
schaft ist nur dann gewährleistet, wenn der Einzelne bestimmte 
Normen und Werte akzeptiert, den anderen in seiner Würde be­
greift und sich selbst seinem Wesen entsprechend als Persönlich­
keit entfaltet. Nun kann die Einhaltung von gemeinschaftliches 
Leben erhaltenden Regeln einerseits durch staatliche Instanzen 
durchgesetzt werden, d.h. Gebote und Verbote reglementieren das 
Denken und Handeln des Menschen, um die Funktionalität der 
Gesellschaft zu stützen und zu erhalten. In diesem Falle ist das 
Befolgen der Anordnungen nicht in jedem Falle auf Überzeugung 
zurückzufuhren, sondern vielmehr aus der Motivation heraus, sich 
angepaßt zu verhalten, um Sanktionen zu entgehen. Andererseits 
ist jedoch in Erwägung zu ziehen, ob nicht der Mensch selbst aus 
innerer Überzeugung heraus ein Verhalten entwickeln kann, das 
seinem wirklichen Wesen entsprechend, die Gemeinschaft als sinn­
volles Ganzes erfahrt, dessen Teil er selbst ist. Es ist mithin zu 
bedenken, welche Qualität eine solche Haltung besitzt und auf 
welche Weise der Mensch zu einer solchen Einsicht gelangen kann, 
die ihn vom Sinn eines humanen Zusammenlebens überzeugt. Die 
folgenden Überlegungen erörtern daher zunächst die ersten Ansätze 
der Reflexion über Humanismus und Humanität, um anschließend 
einige wesentliche Positionen der Neuzeit in den Blick zu rücken, 
die Humanität auf dem Hintergrund des gegenwärtigen gesell­
schaftlichen Lebens diskutieren. Ohne den im dritten Teil zu be­

89

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handelnden speziellen Fragen vorgreifen zu wollen, wird dabei 
zumindest ansatzweise ein Humanitätsbegriff hervorscheinen, der 
die ontologische Erfahrung zum Fundament hat, eine Erfahrung, 
die im platonischen Sinne in erster Linie auf die geistigen und so­
zialethischen Eigenschaften des Menschen wirken kann und von 
daher richtungsweisend für ein sinnvoll gestaltetes und dem Wesen 
des Menschen entsprechendes Leben zu betrachten ist. Dieser Hu­
manismusbegriff - so wird sich weiter unten noch zeigen - ist auf­
grund seiner philosophischen Natur auf den Menschen selbst bezo­
gen und stellt an ihn einen speziellen Anspruch, insofern Humani­
tät in ihrer Vielfalt (in der Sprache, der Ich-Du-Beziehung, dem 
alltäglichen Verhalten bis hin zu Kunst und Kultur) sowohl als 
individueller Ausruck als auch als überindividuelle und allge­
meingültige Haltung auftritt. Die Auseinandersetzung mit ver­
schiedenen Ansätzen hat daher zum Ziel, die These von einer ge­
lebten bzw. zu lebenden Humanität (vgl. den dritten Teil) vorberei­
tend zu begründen.

I

Der Begriff Humanismus1 wurde 1808 von Niethammer als Be­
zeichnung für die ältere humanistische Pädagogik geprägt und 
bezog sich auf alle diejenigen Aspekte, die zur Entfaltung einer 
höheren Natur des Menschen - zu seiner Persönlichkeitsformung - 

1 E.R.Curtius bezeichnet den Humanismus 1932 als Wesensmerkmal des 
Europäismus, insofern er im Geiste ganz verschiedener Epochen zum Ausdruck 
komme. Dennoch sei der Humanismus auch etwas durchaus Eigenständiges, 
weil er zwar in geschichtliche Ereignisse eingehe, sich aber nicht in ihnen 
erschöpfe. Daraus folgt, daß man humanistische Vorstellungen nicht an eine 
bestimmte geschichtliche Erscheinung binden kann, sondern nur die je aktuelle 
Dimension eines „ewigen Humanismus“ zu Gestalt bringen sollte. Vgl. Hu­
manismus als Initiative. In: Humanismus. Hg. von H.Oppermann. Darmstadt 
1970, S. 166-189, hier S. 167f.

90

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erforderlich sind. Über die Kriterien jedoch ist in der Folgezeit eine 
heftige Diskussion entstanden, insofern Einseitigkeit oder zu hohe 
Ansprüche (z.B. Vollkommenheit) an ein auf Humanität gegrün­
detes Leben Widerspruch hervorriefen. Und die Frage, ob denn die 
humanistische Idee mit den geistigen, sozialen und vor allem wirt­
schaftlichen Intentionen überhaupt noch vereinbar sei, dürfte ins­
besondere die Kritiker der Gegenwart beschäftigen. Dabei sei indes 
der Einwand erlaubt, daß auch bei völliger Bedürfnisbefriedigung 
(einem der ‘hohen’ Ziele unserer Zeit) nicht nur die Sinnfindung 
des menschlichen Daseins ungelöst bleibt, sondern grundsätzlich 
alle Sinn- und Wertfragen, die unbeantwortet bleiben. Diese Fra­
gen aber sind - wie E.R.Curtius betont - „mit dem Sein und Wesen 
des Menschen“ gegeben.2 So ist es völlig abwegig, die humanisti­
sche Idee dem Zeitgeist unterzuordnen, d.h. Zugeständnisse an eine 
zwecksetzende Moral oder an Normen zu machen, die aufgrund 
des Wandels der Gesellschaft und ihrer Lebensformen entstanden 
sind, wenn damit das Prinzip der humanistischen Idee selbst 
„kompromittiert“ wird. Eine Wiederbelebung humanistischer 
Gedanken könne daher nur „aus stärkster Verdichtung und schöp­
ferischer Intensität des Lebens kommen“.3 Geistigkeit und Sinn­

lichkeit sind mithin die wesentlichen Momente einer geistigen 
Erneuerung, die Curtius als Grundvoraussetzung einer „Umlen­
kung“ im platonischen Sinne annimmt und zugleich als Wesens- 
konstituens des Menschen begreift.

Immerhin kann man vorläufig festhalten, daß mit Humanität 
eine geistige Haltung benannt ist, die in Anlehnung an die Griechen 
und Römer das geistige Streben der Neuzeit nach Humanität stark 
beeinflußte und verschiedene Akzentuierungen hervorbrachte.4 
Gleichwohl ist daran zu erinnern, daß über die Würde des Men- 

2A.a.O., S. 171.
3A.a.O.,S. 176.
4 Vgl. HWPh, Sp. 1217-1232, hier Sp. 1217.

91

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen als angestammtes Gut erhebliche Auffassungsdifferenzen 
bestanden (vgl. u.a. Pascal oder Montaigne), insofern es dabei 
immer auch um Freiheit und Selbstbestimmung ging. Überhaupt 
scheint es aus heutiger Sicht fraglich, ob die zentralen Begriffe der 
traditionellen Ethik zur Bewältigung der gegenwärtigen Probleme 
noch zureichend sind und ob weltanschauliche Fragen die heutige 
Auseinandersetzung um eines der Grundprobleme der Menschheit - 
der Menschenwürde - nicht zusätzlich belasten.

Ging es in der Renaissance noch darum, die als unübertrefflich 
betrachtete antike Kultur nachzuahmen, um zugleich ein ideales 
Menschenbild entwerfen zu können, so hält zwar auch der Neu- 
Humanismus des späten 18.Jahrhunderts an der Vorliebe für das 
klassische Altertum fest, verbindet seine philosophischen Überle­
gungen jedoch mit anthropologischen Grundsätzen. Vor allem dem 
Toleranzprinzip der Aufklärung kommt nun ein besonderes Ge­
wicht zu, das ein völlig neues Menschenbild entstehen läßt und 
beispielsweise bei W. von Humboldt, Fr. Schlegel, Goethe, Schil­
ler und Hölderlin seine Vollendung erreicht. Der Tenor dieser 
Entwicklung liegt in der Entfaltung der Individualität, welche, von 
allen hindernden Bindungen befreit, sich in harmonischer Idealität 
realisieren und zu einem erfüllten Selbstverständnis des Subjekts 
führen soll. Gleichwohl verharrt die so verstandene Individualität 
nicht in bloßer Subjektivität: ihr Ziel ist eine als höchste Bestim­
mung ihrer selbst begriffene Objektivität, ein Aufgehen im Ideal 
der Menschheit.

Humanismus und Kulturkritik sind vor allem in der Neuzeit eng 
miteinander verbunden, insofern die Tatsachen der Gegenwart am 
Beispiel der Antike gemessen werden und die Notwendigkeit einer 
Wiederbelebung antiker Normen und Werte dem geistigen Verfall 

92

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entgegengestellt werden.5 So konnte Werner Jaeger bereits 1925 
von einer „schwindelerregenden Bildungsinflation“ sprechen, die 
die Frage aufwerfe, ob wir noch daran denken können, „Humanität 
und Bildung in die gegebene Welt hineinzupflanzen“.6 Dabei wird 
das Gegenwärtige nicht nur auf seine Herkunft hin überprüft, son­
dern zugleich auch auf Möglichkeiten seiner Veränderung. Der von 
Jaeger negativ besetzte Begriff der „Amerikanisierung“ veranlaßt 
ihn nicht zuletzt zu der Schlußfolgerung, daß „der Prozentsatz der 
Bevölkerung, der an dem angestammten geistigen Besitzstand un­
serer Nation wirklich inneren Anteil hat, .... im Zeichen der fa­
brikmäßigen Massenproduktion der Populärwissenschaft und der 
Einführung von Kino, Rundfunk und Taschenmikroskop“ von Jahr 
zu Jahr abnehme. Daraus folge, daß die humane Kultur in ihrem 
Wesen dem Menschen immer fremder werde und er dieser sogar 
teilweise feindselig gegenüberstehe. Die „Alltagsnöte“ bestimmten 
nunmehr das Leben „einer geistesmüden Periode“. Und: „In einer 
solchen Zeit scheint kein Platz zu sein für das, was Goethe ‘ruhige 
Bildung’ nennt.7 Das Zweckhafte beherrscht nach Jaeger mithin 

das gesellschaftliche, aber auch das individuelle Leben, und der 
Einzelne verstehe sich immer mehr als „nützliches Glied dieses 
Zivilisationsmechanismus“. Dabei vernichte das zum Übermaß 
gesteigerte „Zivilisationswissen“ jedoch die „geistige Individualität 
und freie geistige Entfaltung“, ja es führe sogar zu 
„rationalistischer Entleerung und Abplattung des Lebens, zu 
brutalen Reaktionen der vergewaltigten Natur, zur ungesunden 
Hypertrophie des Erwerbs- und Vergnügungssinnnes, zur Auf­

5 Zum Begriff der Norm hat es in der Philosophie und vor allem der Rechts­
philosophie recht unterschiedliche Auffassungen gegeben, so daß eine einheit­
liche Deutung nicht erfolgen konnte (vgl. auch HWPh 6: Basel 1984, Sp. 906- 
920).
6 W. Jaeger: Antike und Humanismus. In: Humanismus. Hg. von H. Opper­
mann. Darmstadt 1970, S. 18-32, hier S. 18.
7A.a.O.,S. 18f.

93

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hebung der geistigen Selbständigkeit von Staat und Kultur“.8 

Dieser scharfsinnigen und kritischen Analyse der Gesellschaft des 
beginnenden 2O.Jahrhunderts fugt Jaeger aber noch einen bemer­
kenswerten Gedanken hinzu: die Tatsache nämlich, daß die Ver­
zweiflung an „der intellektualistischen Einöde“ den Menschen nun 
in eine entgegengesetzte Richtung dränge: auf die Seite einer 
„transzendenten Religiosität“, „die mit der entgeistigten und me­
chanischen Kultur auch jeden Glauben an einen eigenen Sinn des 
geistigen Lebens wegwirft“ und letztlich Zivilisations- und Welt­
flucht begründe. Jaeger hält dem entgegen: „Humanist sein heißt 
den Selbstwert geistigen Seins, innerer Form des Menschen emp­
finden und bejahen, wie wir den Wert eines Kunstwerks empfinden 
und bejahen.“9

Die bereits im 19.Jahrhundert einsetzende heftige Humanismus- 
Kritik wendete sich vor allem gegen die Vorstellung einer faktisch 
harmonischen Entfaltung des Menschseins und der Autarkie der 
Individualität, gegen die Überhöhung des Ich und grundsätzlich 
gegen den elitären Charakter humanistischen Gedankengutes, dem 
scheinbar jede sozio-politische Reflexion fehlte. Man kann also 
durchaus von Ideologiekritik sprechen, obgleich die im 2O.Jahr- 
hundert zu beobachtende Humanismus-Kritik selbst nicht ideolo­
giefrei zu argumentieren scheint. Vor allem die Marxsche Huma­
nismus-Kritik nimmt die sozio-ökonomischen bzw. politischen 
Verhältnisse zum Anlaß, um eine radikale Umkehr gesellschaftli­
cher Zustände zu fordern, die unter dem Gesichtspunkt humaner 
und gerechterer Bedingungen für den Menschen steht. Daß im 
folgenden Theorie und praktische Umsetzung der Marxschen 
Gedanken zu einem fatalen Widerspruch führten, muß nicht eigens 
erläutert werden. Immerhin kommt Marx das Verdienst zu, zu­

8A.a.O., S. 19.
9 A.a.O., S. 19f.

94

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mindest die Möglichkeiten einer Veränderung inhumaner Zustände 
vor Augen geführt und die Rechte und Freiheiten bislang 
unterprivilegierter Schichten bewußtgemacht zu haben. Doch 
Marx ging es primär um politische Emanzipation, d.h. um die Ein­
gliederung des Einzelnen in ein von ihm konstruiertes politisches 
System, während er dem Individuum als selbständigem Ich wenig, 
wenn nicht gar keinen Entfaltungsspielraum Heß. Die Reduktion 
des Menschen auf sein scheinbar eigentliches „Lebensbedürfnis 
Arbeit“ instrumentalisiert mithin das Selbst des Menschen unter 
dem Aspekt Zweck und Nutzen, wobei die wesentlichen mensch­
lichen Bewußtseinslagen - die des inneren Lebens - vernachlässigt 
werden.

Den Marxschen Gedanken des in erster Linie tätigen, arbeiten­
den Menschen nehmen die an ihn anschließenden Denker (z. B. 
Marcuse) auf, um den Begriff ‘Arbeit’ zugleich als eigentliches 
Medium der freien Verwirklichung des Menschen gegenüber 
Entfremdung und Verdinglichung darzustellen. Es geht auch hier 
wieder um die Vorstellung eines revolutionären Umbruchs, um das 
Zerschlagen des herrschenden Systems, um den Abbau von Hierar­
chie auf der Basis ökonomischen Fortschritts, von dem Freiheit 
erwartet wird. Eine wirkliche Humanisierung der Lebenswelt ließ 
sich jedoch auch nicht durch das Zerschlagen „kapitalistischer 
Systeme“ erreichen, insofern technischer Fortschritt und 
individuelle Entfaltung dem entgegenwirkten. So verharrt auch die 
Kritische Theorie M. Horkheimers und Th.W. Adornos als Utopie 
im theoretischen Raum, gleichwohl auch im folgenden bemüht, 
Systemveränderung und Bewußtseinsveränderung zu propagieren.

95

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II

Nach dem Desaster des zweiten Weltkriegs entstand in der westli­
chen Welt eine heftige Diskussion um die Neubesinnung des Hu­
manismus.10 11 Vor allem Heidegger nimmt in seinem ‘Humanis­
musbrief Stellung zu dieser Thematik und will in Überwindung 
aller bisherigen - und seiner Auffassung nach - metaphysisch 
begründeten - Formen des Humanismus das Augenmerk zunächst 
auf die in der Metaphysik vernachlässigte Frage nach der Bezie­
hung zwischen Sein und Mensch lenken, wobei die metaphysische 
Auslegung eines als selbstverständlich angenommenen all­
gemeinsten Wesen des Menschen ausgehe. Und so heißt es: „Jeder 
Humanismus gründet entweder in einer Metaphysik, oder er macht 
sich selbst zum Grund einer solchen“. Und Heidegger fahrt fort, 
daß das Eigentümliche der Metaphysik darin bestehe, daß sie 
grundsätzlich humanistisch sei.11

Daß Heidegger einen ‘wirklichen’ Humanismus nicht ablehnt, 
ergibt sich schon aus der Tatsache, daß er nach einer neuen Form 
bzw. nach einer überzeugenden Grundlegung humanistischer Vor­
stellungen sucht. Er steht gleichwohl den Grundbedingungen 
humanistischen Denkens kritisch gegenüber, insofern die Frage 
nach dem Verhältnis des Menschen zum Sein, aber auch die Frage 
nach der Wahrheit des Seins ungeklärt sei, von dem her erst wirk­
liche Humanität zu erwarten ist. Karl Albert liefert zu dieser Pro­

10 Vor allem der in Frankreich auftretende ‘Kritische Humanismus’ Sartres, 
Camus’, Merleau-Pontys und L6vi-Strauss’ bemüht sich, den bisherigen Hu­
manismus zu überwinden und eine neue, der gesellschaftlichen Situation ent­
sprechende Konzeption vorzulegen. Vgl. u.a. J.-P.Sartre: L’existentialisme est 
un humanisme. Paris 1946; A. Camus: L’homme revolt6. In: Essais. Paris 1965.
11 M. Heidegger: Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den 
Humanismus. Bem 1947, S. 63f.

96

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


blematik einige wesentliche Überlegungen, denen im folgenden 
einmal nachgegangen werden soll.

In dem Abschnitt „Heidegger und der Humanismus“12 hebt Al­

bert ein ganz wesentliches Moment der Heideggerschen Huma- 
nismuskritik hervor, wenn er betont, daß Heidegger allein im Aus­
gang von einer philosophischen Betrachtung des Wesens des 
Menschen und seinem Bezug zum Sein Humanismus begründet 
sehen will. So habe Heidegger hervorgehoben, daß der Mensch 
seinem Wesen entsprechend menschlich werden müsse, d.h. die 
Frage nach dem Wesen des Menschen und nach der Art und Weise 
von Menschlichkeit müsse allen anderen Überlegungen vorange­
stellt werden. ‘Inhuman’ kennzeichne dann jedes Verhalten, wel­
ches außerhalb des menschlichen Wesens auftrete.

Nun ist - wie Albert erläutert - der Begriff ‘Menschlichkeit’ ge­
schichtlich (aber auch in unterschiedlichen Kulturen) durchaus 
nicht einheitlich verstanden worden.13 Heidegger versucht nun, das 
menschliche Wesen von seinem Seinsbezug her zu interpretieren 
(den er allerdings nicht im Sinne der ontologischen Erfahrung 
begreift, wie er auch den Begriff der Erfahrung nur selten benutzt). 
Nicht unwesentlich ist die Bemerkung Alberts, Heidegger habe den 
Begriff des Humanismus in der Einzelausgabe des Huma­
nismusbriefs nicht von den Griechen hergeleitet, sondern seine 
Entstehung bei den Römern angesiedelt (humanitas sei die Über­
setzung des griechischen Wortes ttatSsla). In der 1947 erschiene­
nen Schrift sei der Begriff des Humanismus dagegen auf Platon 
zurückgefuhrt worden. Aus dieser unterschiedlichen Deutung 

12 In: K. Albert: Philosophische Pädagogik. Eine historische und kritische 
Einführung. Sankt Augustin 1984 (jetzt in: Philosophische Studien Bd. V. 
Sankt Augustinl990, S. 1-155, hier S. 126-132).
13 Bereits M. Scheier hat kritisch auf die in verschiedenen Zeiten und Kulturen 
auftretenden unterschiedlichen Vorstellungen normierender Werte hinge­
wiesen, dabei aber das „unmittelbare Gefühl für Werte“ hingewiesen (Der 
Formalismus in der Ethik und die materielle Wertethik, 51966, S. 222f.).

97

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ergeben sich nun aber wichtige Konsequenzen hinsichtlich der 
Konnotation des Begriffs Humanismus (wie sich später noch 
zeigen wird). Heidegger kommt dort zu folgendem Schluß: „Der 
Beginn der Metaphysik im Denken Platons ist zugleich der Beginn 
des ‘Humanismus’. Dieses Wort sei hier wesentlich und deshalb in 
der weitesten Bedeutung gedacht. Hiernach meint ‘Humanismus’ 
den mit dem Beginn, mit der Entfaltung und mit dem Ende der 
Metaphysik zusammengeschlossenen Vorgang, daß der Mensch 
nach je verschiedenen Hinsichten, jedesmal aber wissentlich in die 
Mitte des Seienden rückt, ohne deshalb schon das höchste Seiende 
zu sein“.14

Heidegger meint also, daß im Sein selbst der Grund jeder hu­
manistischen Haltung des Menschen (als Seiendem) liege, aber daß 
er sich bewußt („wissentlich“) sei, im Seienden zu stehen, in dem 
er sich seinem Wesen entsprechend als Teil des Seins zu verhalten 
habe. In der dem Sein gegenüberstehenden Alltagswelt, die vor 
allem den zwecksetzenden und ichbezogenen Handlungen Raum 
gibt, ist Humanismus zunächst nicht vorhanden, vor allem auch 
deshalb, weil er möglicherweise bestimmte Handlungsstrategien 
verhindert oder gänzlich ausschließt, wenn es darum geht, eigene 
Zielvorstellungen durchzusetzen. Hier ist der Mensch seinem 
Wesen entfremdet, er ist eingebunden in die alltäglichen Quisqui- 
lien und die Erfahrung, im Sein zu stehen, tritt in den Hintergrund.

Heidegger wirft der Metaphysik nun vor, sie habe nie die Frage 
gestellt, „in welcher Weise das Wesen des Menschen zur Wahrheit 
des Seins gehört“. Sie habe stattdessen den Menschen immer „von 
der animalitas her“ gedacht, nicht aber „zu seiner humanitas 
hin“15, die, wenn man den Gedanken weiter verfolgt, im Sein selbst 
angelegt sein muß.

14 Platons Lehre von der Wahrheit, S. 42.
15 Über den Humanismus, S. 13.

98

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mensch ist aber, wie Albert betont, erst dann Mensch und 
der humanitas fähig, wenn er sich dem Sein öffnet, welches sein 
wahres Wesen fundiert.16 Heidegger dagegen will den Bezug des 
Menschen zum Sein und die „Unverborgenheit“ (als Evidenz der 
Wahrheit des Seins) geschichtlich und auf der sprachlichen Ebene 
ansiedeln.17 Das heißt, von einer jedem Menschen möglichen 
(inneren) Erfahrung, in der das Sein offenbar wird, sieht er ab. 
Voraussichtlich hegt in dieser Unterscheidung auch die Ursache 
seiner Metaphysikkritik, insofern Heidegger vom Menschen er­
wartet, daß er mit Hilfe der Sprache „die Offenbarkeit des Seins, 
hüten, bewahren, festhalten solle... Der Vorgang dieses sprachli­
chen Festhaltens ist zugleich die Geschichte des Seins“.18 Das Sein 
festhalten können, bedeutet jedoch, es in seinem Innersten erfahren 
zu haben, und nur dann kann es - wenn auch nur annähernd - in 
sprachlicher Form als Erfahrenes zum Ausdruck gebracht werden. 
Die Seinserfahrung muß daher Ausgangspunkt und Grundbe­
dingung jeder sprachlichen Betrachtung oder Erläuterung der 
Tatsache des Seins sein. „Seinsverlassenheit“ oder „Seinsverges- 
senheit“,19 die Heidegger als Kriterien des neuzeitlichen Menschen 
bezeichnet, sind von daher Resultate eines Weltverhaltens, das 
vornehmlich auf diskursiv-rationalem Weltverhalten basiert, d.h. 
auf der Einstellung, daß die Welt (und auch das Sein) nicht nur 
allein sprachlich erklärbar sei, sondern daß diese Bewußt­
seinshaltung die innere Erfahrung überflüssig mache. Aber ist das 
Sein und seine Bestimmung - wie Heideggers Platon-Deutung 

16 K. Albert: Heidegger und der Humanismus, S. 128.
17 Der späte Heidegger korrigiert allerdings seine Vorstellungen zur Frage nach 
der Wahrheit folgendermaßen: „Die Frage nach der aletheia, nach der 
Unverborgenheit als solcher, ist nicht die Frage nach der Wahrheit. Darum war 
es nicht sachgemäß und irreführend, die aletheia im Sinne der Lichtung Wahr­
heit zu nennen“ (M. Heidegger Zur Sache des Denkens. Tübingen 1969, S. 77.
18 K. Albert: Heidegger und der Humanismus, S. 130.
19 Über den Humanismus, S. 26.

99

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermuten läßt - tatsächlich „in Korrelation zum Logos“ gesetzt 
und prägt es sich „in der nachkommenden Geschichte der Philoso­
phie“ darin aus, „daß das ‘Sein’ Korrelat des Logos, der ratio, 
Vernunft wird“?20 Heißt nicht „vorgängiges Verstehen des Seins“ - 

wie Heidegger sagt - zunächst inneres Erfahren des Seins?

in

Der neuzeitliche ‘kritische Humanismus’, vor allem französischer 
Provenienz, stellt die Frage nach dem Zustand der Humanität im­
mer im Zusammenhang mit Fragen der Ethik. An die Stelle einer 
‘humanistischen’ Ethik, die ethisches Verhalten an die Natur des 
Menschen bindet, um zugleich deren normierende Funktion für 
menschliches Handeln anzunehmen, tritt nun eine subjektorientierte 
Auffassung ethischen Handelns, die Selbstverantwortung und Frei­
heit der moralischen Entscheidung ins Auge faßt, ein Anspruch 
freilich, der eine hohe, und in der Regel kaum zu realisierende 
Erwartung an den Menschen stellt. Sartre fordert denn auch, daß 
seine Auffassung von Humanismus verlange, daß der Mensch 
nicht egozentrisch seine Ziele verfolge, sondern vielmehr sich 
selbst zu einem höheren Menschsein hin überschreite („l’homme 
n’est pas enferme en lui-meme mais present toujours dans un uni- 
vers humain“21). Der Prozeß der Humanisierung des Menschen

20 M. Heidegger: Sein und Zeit. GS 27, S. 317. Heidegger geht im folgenden 
auf Hegels Logik ein und das darin ausgeführte Selbstwissen der Vernunft als 
totale Erkenntnis des Seins. Dabei geht Heidegger der Frage nach, mit welchen 
Mitteln das Sein gesucht werden könne. Daß ‘Seinsverständnis’ nur ‘logisches 
Erfassen’ (319) sei, bestreitet Heidegger nun auch mit der Bemerkung, daß 
„Seinsverständnis ein Urfaktum des Daseins“ sei und das Sein des Seienden 
müsse „vorgängig“ verstanden werden (326).
21 J.-P. Sartre: L’existentialisme est un humanisme. Paris 1946, S. 93.

100

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird von Sartre mithin der freien sittlichen Entscheidung des Sub­
jekts überantwortet. Gleichwohl ist durch die Definition des Sub­
jekts als ‘ontologisch’ bestimmtes der Seinsgrund und die Seins- 
gewißheit als Fundament des Humanismus bezeichnet. Freilich 
bleibt offen, ob die freiheitliche Entscheidung des Subjekts, sich 
human zu verhalten, aus einer Art ontologischer Erfahrung her­
rührt oder ob diese Entscheidung einem rationalen Akt entspringt 
(immerhin vertritt Sartre die Auffassung, die Nichtwahmehmung 
seiner ontologischen Konstitution mache den Menschen immora­
lisch).

IV

Die von ihren Begründern Nietzsche, Dilthey und Bergson ausge­
hende Lebensphilosophie (der auch Heidegger in vielerlei Weise - 
auch wenn er dies bestreitet - nahestand) hat aufgrund ihrer kul­
turkritischen Sicht immer auch ihr Augenmerk auf die Humanität 
in der Lebenswelt gelenkt. Vor allem bei Nietzsche, dessen kultur­
kritisches Denken zu vielerlei kontroversen Diskussionen (und 
Mißverständnissen) geführt hat, ist Humanität ein sein gesamtes 
Denken durchziehendes Moment. Nun ist Humanität bei Nietzsche 
immer verbunden mit einem höheren Leben, mit der menschlichen 
Bewußtseinshaltung, den Sinn des Seins im faktischen Leben zu 
realisieren. Und so kann Zarathustra auch sagen: „Ich will die 
Menschen den Sinn ihres Seins lehren“.22 Den Sinn seines Sein hat 
aber deijenige erkannt, „dessen Seele sich verschwendet, der nicht 
Dank haben will und nicht zurückgibt: denn er schenkt immer und 

22 Kritische Studienausgabe (KSA). Hg. von G.Colli/M.Montinari. Berlin/New 
York 1967-88, hier KSA 4, S. 23.

101

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


will sich nicht bewahren“.23 Zu geben, sich geradezu zu ver­
ausgaben („seine Seele zu verschwenden“), um anders als der 
Durchschnittsmensch dem Leben selbst zu dienen, ist also Aus­
druck des Erkennens des Lebenssinns. Eine solche Haltung scheint 
Nietzsche jedoch nur im ‘Übermenschen’ angelegt zu sehen, denn 
dieser allein ist es, der von sich selbst abstrahieren kann und im 
Interesse eines höheren Zieles (der Menschwerdung der Mensch­
heit) sein eigenes unbedeutendes Ich nicht zum Maßstab aller 
Dinge erhebt. Diese Bewußtseinshaltung ist nicht dem tradierten 
„Du sollst“ verpflichtet, sondern vielmehr dem „Ich will“, was 
nichts anderes bedeutet, als daß der Mensch aufgrund eines „hei­
ligen Ja-sagens“ Werte setzt und sich dafür einsetzt, diese auch zu 
verwirklichen24, denn „eine schenkende Tugend ist die höchste Tu­
gend“.25 Tugend, Menschlichkeit, Humanität kann Nietzsche zu­
folge nicht „Krampf unter einer Peitsche“ heißen, sondern nur 
Ausdruck eines reflektierenden Selbst, dem Humanität bzw. Tu­
gend immanent ist: „Daß euer Selbst in der Handlung sei, wie die 
Mutter im Kinde ist“.26

Nietzsche geht es folglich darum, humanes, tugendhaftes Ver­
halten als Ausdruck eines Weltverhaltens zu sehen, das nicht aus 
äußeren Zwängen heraus entsteht. Das Erkennen des Lebenssinnes 
und die daraus resultierende bewußte und sinntragende Einstellung 
zum Leben, zum Menschen und zur Natur sind dagegen für Nietz­
sche einziges Motiv eines für die Menschwerdung eintretenden 
Subjekts.

In diesem Zusammenhang taucht nun bei Nietzsche ein Gedanke 
auf, der zu der Vermutung veranlaßt, daß es ihm keineswegs an 
Humanität gelegen sei. Wie es sich jedoch mit vielen seiner Über­

23A.a.O.,S. 17.
24 A.a.O., S. 31.
25A.a.O., S. 97.
26A.a.O„ S. 121,123.

102

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


legungen verhält, muß man seinen Gedanken erst einmal auf den 
Grund gehen und sie vor allem immer in Beziehung setzen zu sei­
ner Vorstellung eines dem wahren menschlichen Wesen zutiefst 
entsprechenden geistigen Lebens. Es geht hier um Nietzsches Äu­
ßerung zur Gleichheit bzw. Ungleichheit der Menschen, welche 
neben anderen Bemerkungen immer wieder zu heftigen und pole­
mischen Angriffen auf seine als undemokratisch und elitär aufge­
faßten Erkenntnisse führten (vgl. u.a. Lukacs).

Im Zarathustra heißt es, die „Prediger der Gleichheit“ verschlei­
erten mit ihrer Forderung nach Gleichheit der Menschen nur ihre 
Machtgelüste und ihre „heimlichsten Tyrannen-Gelüste vermum­
men sich also in Tugend-Worte!“27 Man müsse denen also miß­
trauen, „die viel von ihrer Gerechtigkeit reden“, denn hinter ihren 
Reden stehe nichts anderes als der Trieb zur Macht: dem Volk 
Gleichheit vorzugaukeln, um es zu befrieden, heiße aber nicht, 
Gleichheit zu verwirklichen. Mit diesen Predigern der Gleichheit 
will Zarathustra nicht verwechselt werden, im Gegenteil: er 
unterstreicht, daß die Menschen gerade nicht gleich seien, und daß 
aus dieser Diskrepanz die Kraft entstehe, Veränderungen, ja 
Kampf um ein höheres Leben herbeizuführen. Das Leben müsse 
sich mithin „immer wieder selbst überwinden“, und Kampf als 
Streben nach dem Höheren sei im Leben selbst angelegt. Wir sehen 
also, daß Nietzsche in den Antipoden ‘Gleichheit’ und 
‘Ungleichheit’ eine Urkraft hervortreten sieht, die dem Werdepro­
zeß des Lebens entsprechend, Steigerung hervorbringt. Das 
bedeutet jedoch nicht, daß Nietzsche den Zustand der Ungleichheit 
damit glorifiziert und sie als gerechte Tatsache des Lebens be­
greift. Ihm geht es vielmehr darum, daß der Mensch „aus sich 
selbst“ heraus, kämpfend und strebend ein höheres Ziel zu errei­
chen sucht. Die Höherentwicklung des Lebens wird folglich getra­

27 A.a.O., S. 129.

103

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen von diesem Kampf um ein dem Wesen des Menschen entspre­
chendes geistiges Leben. Liegt nicht auch Demokratie in dem 
Gedanken, daß der Mensch selbst aus sich heraus ein Höherstre­
bender sei? Freilich ist mit dieser Überlegung noch nicht geklärt, 
wie das Selbst des Menschen beschaffen sein muß, um im Höher­
streben den Sinn seines Lebens zu erkennen.

Nietzsche schildert sehr überzeugt und überzeugend, daß nur 
wenige Menschen aus sich selbst heraus auf die Ebene des Über­
menschen gelangen können, die dann indes, dem Erkennenden im 
Platonischen Höhlengleichnis entsprechend, ihre Erfahrungen mit­
teilen können, um den Mitmenschen eine andere, tiefere Wahrheit 
zu offenbaren. So verläßt auch Zarathustra den von ihm aufge­
suchten Ort der Einsamkeit und der Erkenntnis, um diese den 
Menschen weiterzugeben. Er verzichtet jedoch mit seiner Rückkehr 
auf die ständige Anwesenheit der Sonne (des Lichts der Er­
kenntnis), indem er „der Unterwelt“ (der Alltagswelt der Men­
schen) das Licht bringt.28 Er weiß um diesen Verzicht, der ihm 
„Untergang“ bedeutet, weil er wieder unter den unwissenden Men­
schen zu leben gedenkt. Er wird ihnen, den Unwissenden, deren 
Unzulänglichkeit er verachtet (denn: „der Mensch ist etwas, das 
überwunden werden soll“29), Weisheit schenken. Aber er ist sich 
bewußt, daß nicht nur der Verzicht für ihn selbst leidvoll sein wird, 
sondern auch, daß die Menschen ihm vielleicht nicht zuhören und 
den Kampf der Überwindung ihres belanglosen Lebens möglicher­
weise nicht bestehen werden.

Nietzsche vertritt die Auflassung, daß aus der Erkenntnis der 
Differenz von Gleichheit und Ungleichheit ein in seinem Sinne 
fruchtbarer, aber durchaus auch leidvoller Kampf entstehe, der ein 

28A.a.O.,S. 11.
29A.a.O., S. 14.

104

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Platon ähnliches Ziel anstrebe: das Geistige im Leben, denn: „Geist 
ist das Leben“.30

Gleichheit und Ungleichheit sind auch Themen, die den Lebens­
philosophen Theodor Lessing in besonderem Maße beschäftigen, 
wenn er sich als engagierter Sozialphilosoph auch dem Thema der 
Humanität widmet. Wenn er mm exemplarisch für die Überle­
gungen lebensphilosophischer Denker im folgenden behandelt wird, 
so deshalb, weil er wie kein anderer schon aufgrund seiner Bio­
graphie ein besonders scharf ausgeprägtes Bewußtsein für Gerech­
tigkeit bzw. humanes Leben entwickelte.

Theodor Lessing ist nicht vielen bekannt, und seine zahlreichen 
Werke haben bisher nicht den Anklang gefunden, den der enga­
gierte Sozialphilosoph sich voraussichtlich gewünscht hat. Und das 
ist insofern erstaunlich, als Lessing zu denjenigen Philosophen 
gehört, deren Gedanken sich dem praktischen Leben zuwenden, die 
also nicht mit Gedankenkonstrukten in einem elitären Raum 
lebensferne Weisheiten und Prinzipien verkünden. Lessings 
Denken ist eng am aktiven Leben orientiert, es bezieht sich auf 
Ereignisse und Gegebenheiten, die ihn zunächst ganz persönlich 
berühren, aufwühlen, erregen und mithin nach aktiver Reaktion 
verlangen. Ganz besonders kommt ihm dabei sein sicheres Gespür 
für Gerechtigkeit, für Werte und humane soziale Verhältnisse 
zugute, ein Gespür, das er selbst auf seine jüdische Abkunft zu­
rückführt, auf seine Außenseiterrolle in der Gesellschaft und die 
Probleme, die diese für ihn mit sich bringen.31 Die Welt erschien 
Lessing - wie Rainer Marwedel in seiner Biographie Lessings be­
tont - immer schon abweisend, aber er habe in schwierigen Situa­
tionen lange Zeit selbstzerfleischende Äußerungen über seine ihm 
problematisch erscheinende Existenz getan und die Schuld an äu­

MA.a.O., S. 134.
31 Vgl. R. Marwedel: Theodor Lessing. 1872-1933. Darmstadt/Neuwied 1987. 
Vgl. auch meine Rezension in PhLA 42 (1989), S. 38-41.

105

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßeren Zuständen immer bei sich selbst gesucht habe. Erst die spä­
tere philosophisch-psychologische Selbsterkundung hat diese 
Einstellung zu sich selbst revidiert und Lessing konnte sogar eine 
Abhandlung über den Jüdischen Selbsthaß“ schreiben.32 Tenor 
dieser Schrift ist die Aufforderung an seine jüdischen Mitbürger, 
sich selbst heben zu lernen, um andere heben und human handeln 
zu können - und dies trotz der Außenseiterrolle der jüdischen 
Gesellschaft. Nietzsche folgend, wendet sich auch Lessing gegen 
die leblose Abstraktion des Intellekts und einer bloß rationalen 
Moral. Das Ursprüngliche des Lebens bildet dagegen den Aus­
gangspunkt seines auf Humanität gerichteten Denkens. Damit 
wendet sich Lessing paradoxerweise gegen sein eigenes, das jüdi­
sche Volk, dem er - wie auch Nietzsche und sein Freund Klages - 
das Festhalten an dem „lebensfeindlichen Geist“ (Intellekt) vor­
wirft.

Auf diese Weise gewissermaßen kulturell ‘entwurzelt’, wird 
Lessing die tatsächliche Diskrepanz zwischen seiner jüdischen Exi­
stenz und seinem Streben nach einem humanen Ideal immer deut­
licher. Sein unruhiger Geist sucht ständig nach Sinnstiftung und 
Ordnung und er gelangt zu der Erkenntnis, daß es - um mit dem 
Sinnlosen leben zu können - von dem Gelingen abhängt, „sich von 
den Extremwerten der lebensweltlichen Polaritäten zu distanzieren 
und jede Zersplitterung immer wieder in neue Synthesen aufzuhe­
ben“.33

Die vielfältigen geistigen Strömungen der Zeit: Lebensphiloso­
phie, Jugendbewegung, Reformpädagogik greift Lessing sofort auf, 
verarbeitet sie - meist in satirischer Form - und äußert sich zu 
vielerlei Problemen: mit der „Erziehung zum Schweigen“ zu päd­
agogischen, ferner zur Ästhetik, zur Frauenfrage, zur Politik usf.

32 Der jüdische Selbsthaß. München 1984.
33 Marwedel: Theodor Lessing, S. 56.

106

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Durch seine heftigen und kritikfreudigen Publikationen wurden 
indes seine vielfältigen Kontakte - etwa zu Klages, Max Scheier, 
Thomas Mann, Simmel, Harden oder seinem Lehrer Husserl - ge­
trübt und Freundschaften zerbrachen.

Mit seinen Studien zur Wertaxiomati^4 nimmt er Stellung zu 
ethischen Fragen und veröffentlicht in den folgenden Jahren eine 
Vielzahl von Schriften. 1925 jedoch beginnt eine antisemitische 
Kampagne gegen Lessing, die durch sein aggressives Portät Hin­
denburgs (das man als Schmähschrift versteht) ausgelöst wird. 
Nationalistische Korpsstudenten, Professoren, Vereine und Ver­
bände und der Magistrat der Stadt Hannover beteiligen sich an der 
Kampagne und Lessing verzichtet unter diesem Druck schließlich 
auf die Fortsetzung seiner Lehrtätigkeit. 1933 geht er ins Exil nach 
Marienbad - in der Hoffnung, dort vor Nachstellungen und Dro­
hungen sicher zu sein. Von sudetendeutschen Nationalsozialisten 
wird Lessing im gleichen Jahr ermordet. Zuvor wurde sogar ein 
Kopfgeld für seine Ergreifung ausgesetzt.

Bemerkenswert ist, daß Lessing sich nie von äußerem Druck hat 
einschüchtem lassen. Schon zu Anfang seiner Hochschultätigkeit 
präsentierte er sein auf heftige Kritik stoßendes philosophisch­
politisches Programm: die „Philosophie als Tat“. Hier zeichnet er 
eine Philosophie nach, die als praktische, aktionistisch verstandene 
Disziplin gesellschaftstheoretisch und praktisch wirksam werden 
soll. Vor allem der Glaube an Werte charakterisiert seine Thesen 
und stärkt ihn in der Auffassung, sich gegen alle totalisierenden 
Ansprüche wenden zu müssen. Während sich die meisten seiner 
Kollegen in den Dienst der Kriegspropaganda stellten - etwa Max 
Scheier mit seinem - wie Lessing sich ausdrückt - „bluttriefenden, * 

34 Studien zur Wertaxiomatik. Untersuchungen über Reine Ethik und Reines 
Recht. Leipzig 1914. Vgl. zum Wertproblem auch H. Schnädelbach: Philoso­
phie in Deutschland. 1831-1933. Frankfurt a.M. 1983, bes. S. 198ff.

2

107

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


widrigen Buch“ (Genius des Krieges), verurteilt Lessing mit aller 
Schärfe jede Form von Opportunismus.

Lessings Philosophie ist aktivistisch, sie fordert Verantwortung 
und praktisch zu vermittelndes philosophisches Denken, das - 
vemunftgesteuert und realitätsnah - den Menschen zu einem hu­
manen Leben anleitet. Seine Zentralthese beruht auf seinem festen 
Glauben an Werte, die Sehnsucht nach einem festen Halt und ei­
nem in der Wirklichkeit aufgrund göttlicher Ordnung real gegebe­
nen Ideal.35 Sinngebung ist mithin deijenige Terminus, der Les­
sings Programm wie ein roter Faden durchzieht. Die ethische Di­
mension dieses Programms versucht Lessing von daher zu entfal­
ten. Seine intensive Auseinandersetzung mit der Wertpsychologie 
(Meinong, Lotze, Ehrenfels u.a..), aber auch mit der Ethik Kants 
zeigt, daß er in deren Auffassung vielerlei Ungereimtheiten vor­
zufinden scheint, nicht zuletzt auch Dogmatismus und bloßen 
Rationalismus. Was Lessing nun unter ‘Wert’ versteht, erläutert er 
in seinen Studien zur Wertaxiomatik recht eindringlich: es gibt 
„vernünftigerweise gültige Normen des Wertwillens..., d.h. Etwas, 
was Jedes als wertvoll akzeptieren muß, wenn es eben ‘vernünftig’ 
wertet“, dann eben ist der Boden für eine „reine Werttheorie“ ge­
geben.36 Lessing setzt also Vernunft voraus, eine aus dem Lebens­
prinzip stammende Vernunft, die ideale und objektive Normen 
begründet. Denn nur mit Hilfe der Vernunft und mit Prinzipien der 
Logik könne die Gültigkeit oder Ungültigkeit von Werten beurteilt 
werden. In Anlehnung an Augustinus und Spinoza beschreibt Les­
sing die sittliche Vollkommenheit als „Vorhandensein aller nur 
möglichen Willensimpulse“. Da Gott nämlich als Inbegriff- aller 

35 Damit unterscheidet sich Lessings Berufung auf die Verantwortung u.a. von 
Sartres Humanismus der Verantwortung und auch von Levinas’ Auffassung, 
welche letzterer auf eine vorgängige Verpflichtung rekurriert. Vgl. auch 
B.H.F.Taureck: Emmanuel Ldvinas zur Einführung. Hamburg 1997.
36 Studien zur Wertaxiomatik, S. 23.

108

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur möglichen Attribute gelte, so komme Spinoza folgerichtig zu 
der Gleichsetzung: ,je größer die Summe der dem Bewußtsein 
zugänglichen Willenszwecke, um so größer die psychische 
Realität. Je mehr Realität, um so mehr Aktivität. Je mehr Aktivität, 
um so mehr Freiheit“.37 Interessant ist - und wahrscheinlich auch 
angreifbar - , daß Lessing die höchste sittliche Vollkommenheit 
nicht als wertsetzendes Prinzip und als qualitative Bestimmtheit 
auffaßt. Es geht ihm um eine „Rangordnung“ aller sittlichen 
Willensimpulse oder anders formuliert: um das Bestmögliche, das 
ein Mensch jeweils erreichen kann. Man könnte ihm also 
Relativierung der Werte vorwerfen, doch Lessing würde 
entgegnen, daß der kantische „Pflichtmensch“ nicht als sittliche 
Persönlichkeit zu bezeichnen sei, sondern deijenige, dessen Ver­
nunft zu sittlichem Tim, aus eigenem Antrieb, aus Überzeugung 
fuhrt, wobei die eigenen Fähigkeiten auch Grenzen setzen.

In seinen Idealen, Wertvorstellungen und wohl auch in seiner 
Beziehung zur Religion hat Lessing - wie wir sehen - nie das Ab­
strakte, Weltferne oder Transzendente gesucht. Die Verbindung 
zum Leben als Ausdruck einer göttlichen Ordnung bestimmte 
vielmehr sein Denken.

Wie kaum ein anderer Intellektueller seiner Zeit besaß Lessing 
einen besonderen Spürsinn für die gesellschaftlichen Entwicklun­
gen und Veränderungen. Er konnte diese Tendenzen vielleicht 
umso scharfsichtiger erkennen und formulieren, als er durch seine 
anfangs durchlebte Begeisterung, ein jüdischer Deutscher zu sein, 
solche Tendenzen viel schneller zu begreifen vermochte als seine 
politisch naiven und sozial indifferenten Kollegen. So hielt er sich 
fern von jeder Art Nationalismus wie auch von der Verherrlichung 
der jüdischen Kultur und Lebensform. Seine Erfahrungen seit 
frühester Jugend hatten ihn dafür aufmerksam gemacht, daß es 

37 Studien zur Wertaxiologie, S. 47f.

109

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Beziehung zwischen der Not der Juden und dem Leidensweg 
anderer Minderheiten oder sozial oder ethnisch Benachteiligter 
geben mußte. Seine sozialphilosophische These vom Zusammen­
hang zwischen Not und Bewußtsein, zwischen dem Schmerz und 
dem Willen zur radikalen Veränderung ergab sich wie von selbst 
aus seiner eigenen Lebenserfahrung und der Beobachtung sozial­
politischer Tatsachen.

In der jüdischen Religion hat Lessing - wie ich schon erwähnte - 
keine Unterstützung gefunden. Der von ihm beobachtete Selbsthaß 
der Juden gründet seiner Auffassung nach sogar in der jüdischen 
Religion, derzufolge ein Jude aufgrund seines weltlichen Lebens 
immer vor Gott schuldig ist. Kein Entrinnen gebe es folglich aus 
diesem Selbsthaß. Lessing versucht diesem Dilemma mit einem 
Ausweg zu entgehen: er unterscheidet zwischen jüdischer Volks­
und Kulturtradition und dem Judaismus und behauptet, die jüdi­
sche religiöse Volkstradition sei ihrem Wesen nach heidnisch und 
dabei verweist er auf die asiatische Herkunft der Juden und ihrer 
Fremdheit dem christlichen Europa gegenüber. Die Herrschaft des 
„Geistes“ (des Intellekts also) sei aber ausschließlich ein Werk des 
Christentums, wie er dies übrigens bei Nietzsche auch betont sieht. 
Lessing stellt von daher die Frage nach der religiösen, metaphysi­
schen Dimension des Zionismus, nach seinen mystischen Voraus­
setzungen. Er tendiert dazu, die Einheit von Mensch und Welt dem 
sogenannten Heidentum zuzuschreiben, eine Einheit, die er sowohl 
im Christentum als auch im Judaismus vermißt. Echtes religiöses 
Erleben glaubt er nicht in Religionen vorzufinden, in denen diese 
Einheit bereits im Leben zerstört zu sein scheint. Vielleicht ist es 
deshalb nicht verwunderlich, daß Lessing sich intensiv mit dem 
Buddhismus und Hinduismus auseinandersetzte, in deren frühen 
Formen er jene „kosmische Einheit“ ausgedrückt sah. Vor allem in 
zwei Büchern äußert er sich hierzu: In der Abhandlung: Europa 
und Asien. Untergang der Erde am Geist (1916) und in Die ver­

110

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fluchte Kultur. Gedanken über den Gegensatz von Leben und 
Geist (1921). Lessing versucht, dem in Europa vertretenen Primat 
des lebensfernen Geistes, der bloßen Rationalität, ein nahezu 
mystisches Bewußtsein entgegenzusetzen, das zur Einheit mit der 
Weltseele gelangen könne. Dabei beeindruckt Lessing vor allem 
auch die Verehrung des „urheiligen Lebens“, aus der eine „demut­
tiefe Hingabe“ resultiere: es gebe keinerlei logische Rangfolge 
noch eine sittliche Wertleiter, sondern nur die tiefe Erfahrung des 
„Unermeßlich-Schöpferischen“ eines umfassenden Ganzen. So sei 
das vedische Karma die „lebensgläubige Bejahung“ des Seins und 
Daseins als Erkenntnis der „wesensnotwendigen Verknüpftheit 
aller Wirklichkeiten mit den Werken aller. Es ist das eine Einsicht 
in die hinter aller menschlichen Ursachenkette in Zeit und und 
Raum obwaltende Zusammengehörigkeit einer jeden Lebenszelle 
mit jeder anderen Zelle des Stemenorganismus“.38 Die westliche 
Welt hingegen werte und setze dieses Unermeßlich-Schöpferische 
etwa mit dem Menschlich-Sinnvollen gleich.39

Zweierlei wirft Lessing dem westlichen Denken insbesondere 
vor: 1. den „Hominismus“, also eine „menschliche Eigenbezüg­
lichkeit“ und 2. den Evolutionismus, den er als „zielstrebig tat­
gewillten Fortschrittswahn“, aber auch als „Entheiligen, Versach­
lichen und Profanisieren“ bezeichnet.40 Dieser „Menschenselbst­
herrlichkeit“ und der Diktatur des Verstandes setzt Lessing nun 
das aus den indischen Upanischaden stammende Wort 'tat tvam 
asi' (das bist du) entgegen, welches „Ausdruck eines Wissens um 
die Gleichheit und gleiche Gültigkeit alles Lebens im Unbeding­
ten“ sei.41 Aus dieser Erkenntnis aber entstehe eine Beziehung zum 
Ganzen, zur Natur und den Menschen, und es entfalte sich 

38 Europa und Asien. Untergang der Erde am Geist. Leipzig 51929, S. 133f.
39 A.a.O., S. 130.
40 Europa und Asien, S. 106ff., 266.
41A.a.O., S. 53.

111

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verantwortung bzw. 'ahimsa' (das Sanskrit-Wort, das Lessing hier 
verwendet): d.h. Unverletzlichkeit des Lebens jeder Kreatur.42 Eine 

ursprüngliche, göttliche Einheit glaubt Lessing im indischen 
Denken zu finden, die auch dieses Sanskrit-Wort ausdrückt: 
‘brahmo smi’ (d.i. brahma asmi). Ich bin dies alles, Teil des Gött­
lichen.

Dieser von Lessing immer wieder hervorgehobene Konflikt zwi­
schen Rationalität und ursprünglicher, ja religiöser Empfindung ist 
für ihn Ursache vielfältiger Probleme der Lebenswelt, aber auch 
der ganz individuellen Haltung zur Welt, die entweder Humanität 
vertritt oder bekämpft. So fordert er sogar Humor, der bei ihm die 
Qualität einer philosophischen Gelassenheit annimmt, um in allem 
„Kleinen, Dummen, Gemeinen, Törichten dieser Welt... das Große, 
Weise, Ungemeine und Göttliche erblicken zu lehren“.43

In dem Essay mit dem Titel „In Harmonie mit dem Kosmos“ 
geht Lessing genauer auf die unterschiedliche Sicht auf die Welt 
ein. Ein Dialog zwischen einer jungen Frau und einem skeptischen 
Philosophen, die gemeinsam durch einen Wald wandern, läßt Les­
sings philosophische Vorstellung eines humanen Lebens durch­
scheinen.

Während die junge Frau angesichts der Natur euphorisch vom 
Wunder der Schöpfung spricht und darin Harmonie und Ewigkeit 
zu erkennen glaubt, wendet der Philosoph kritisch ein, daß diese 
Natur entsprechend der menschlichen Gesellschaft ebenfalls nur 
triebbestimmt und der Selbsterhaltung verpflichtet sei. Jeder 
Baum, jedes Tier kämpfe gegen den anderen, um Licht, Luft und 
Nahrung zu erlangen. Jeder verdränge und umklammere und meu­
chele auf Tod und Leben. Auf den Einwand, daß sich dennoch in 
diesem Geschehen das Geheimnis des Werdens und die göttliche 

42A.a.O., S. 62.
43 Worüber ich mich immer wieder ärgere. In: Ich warf eine Flaschenpost ins 
Eismeer der Geschichte. Hg. von R. Marwedel. Frankfurt 21989, S. 154.

112

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schöpfung ausdrücke, erklärt der Philosoph, daß in all dem eine 
Urdissonanz vorliege: ein jedes lebe auf Kosten des anderen: selbst 
die eigenen Zähne, sollen sie gesund bleiben, nähmen den Knochen 
den Kalk.

Das Gespräch spinnt sich weiter fort, die junge Frau - teils ver­
unsichert, teils ihrem Glauben verhaftet - beharrt schließlich doch 
auf ihrer affirmativen Weltanschauung. Der Philosoph gibt zu, daß 
ihm eine solche fehle - er seufzt indes bei diesem Bekenntnis.

Lessing hat mit diesem Essay eine Metapher für die gegensätz­
lichen Auffassungen einer Sicht auf die Welt vorgebracht. Die eine 
- die der jungen Frau - ist durchdrungen von einer religiösen Kraft, 
die die Dinge der Welt auf die Schöpfung zurückfuhrt und darin 
alle Erklärungen und allen Sinn der Existenz sieht. Sie erhält 
zugleich auch eine besondere Kraft aus ihrer Überzeugung, aus 
ihrem Glauben an ein ewiges göttliches Gesetz, um allen Wider­
wärtigkeiten des Lebens zu begegnen und sie auszuhalten. Die 
andere - zuhöchst rationale Auffassung, die der Philosoph hier 
vertritt - seziert die Verhältnisse der Welt und leidet an ihr, da er 
die Ursprünge, Zusammenhänge und den Sinn des ganzen nicht 
verstehen kann und will. Er resigniert vor den Widersprüchen und 
sieht sich hineingeworfen in ein unausweichliches Schicksal, das 
immer nur Überleben und Kampf fordert.

Für Lessing selbst ist keine der beiden Auffassungen zutreffend. 
Er ist nicht so blind und passiv wie die junge Frau, deren Glaube 
an die göttliche Harmonie des Kosmos sie vom Leben in aller sei­
ner Vielfalt distanziert. Sie verschließt ja bewußt ihre Augen vor 
den zerstörerischen Kräften der Natur und des Lebens, ja sie 
furchtet sich vor ihnen und flüchtet in gewisser Weise vor der 
Realität. Und auch ist Lessing nicht derart skeptisch wie der ratio­
nal argumentierende Philosoph, der den Glauben an das Gute, an 
den Sinn der Schöpfung verloren hat. In Lessing verbinden sich 
beide Auffassungen zu einer aktiven Kraft: er sieht und sucht das 

113

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gute angesichts des Bösen in dieser Welt. Er vertraut einem Ewi­
gen und übernimmt Verantwortung, er setzt sich ein, um in der 
Welt Humanität einzuklagen, die das Göttliche intendiert. Philoso­
phie als Tat ist daher jene Formel, die Lessings Konzept trägt und 
legitimiert. Philosophieren versteht Lessing als Aufforderung und 
Verpflichtung, den Menschen wach zu machen und die kosmische 
Harmonie zu erkennen und entsprechend zu leben. Seine Absicht 
liegt also in der Suche und der Darstellung einer sinnstiflenden 
Instanz, einer durchaus göttlichen Macht, die dieses Leben trägt 
und gestaltet. Nur aus dieser Überzeugung heraus kann Lessing so 
vehement, so engagiert denken und handeln. Denn die Ungerech­
tigkeiten der Welt sind für ihn menschlicher Natur, - ihnen tritt er 
entgegen.

Lessing ist durchdrungen von einem starken Glauben an Werte, 
nach einem auch in der Wirklichkeit real gegebenen Ideal. Daraus 
entspringt folgerichtig sein Bedürfnis nach Sinngebung: es ist ein 
Verlangen nach der zur Ruhe gekommenen Erkenntnis eines har­
monischen Ganzen.

In seinen ersten Vorlesungen präsentiert Lessing sein philoso­
phisch-politisches Programm, in dem er deutlich ausdrückt, daß 
Philosophie nicht „Katheder-Philosophie“ sein dürfe, sondern daß 
sie verpflichtet sei, aktiv und verantwortlich in den gesellschaftli­
chen Prozeß einzugreifen. Seine Vorstellung von Philosophie ist 
mithin aktivistisch, praxisorientiert. Das bloße Lehrbuchwissen 
lehnt er kategorisch ab. Philosophie müsse verlebendigt und ge­
sellschaftstheoretisch wirksam werden. Grundgedanken der Links­
hegelianer, aber auch Fichtes stehen hier Pate.

Man verstand sein Konzept - wie ist es anders zu erwarten - 
natürlich als Aufruf zum gesellschaftlichen Umbruch. Doch Les­
sing geht es zunächst um eine eher subjektorientierte Philosophie, 
die den Einzelnen im Blick hat und die Veränderung seines Be­
wußtseins. Eine ethische Dimension durchzieht die Abhandlung, 

114

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Th. Lessing: Philosophie als Tat. Göttingen 1914.
45 A.a.0., S. 3.
*A.a.O.
47A.a.O.,S. 6.
■®A.a.O., S.6f.

die immer von den unbezweifelbaren Tatbeständen der Wirklich­
keit ausgeht: Not, Schmerz und Leiden, welche Lessing als Ur­
prinzip und Ausgangspunkt jeder Infragestellung der menschlichen 
Gesellschaft betrachtet.

Die „Philosophie als Tat“ - ich gehe hier auf Lessings philoso­
phisches Antrittskolleg an der Hochschule Hannover 1907 ein - 
erweist sich zunächst als metaphysikkritisches Konzept.44 Doch 
Lessing geht es nicht um eine Abkehr der Philosophie von aller 
Metaphysik; er glaubt vielmehr eine Form der Philosophie zu 
vertreten, die er als höchste Form der Metaphysik charakterisiert: 
er nennt sie Aktivismus.45 Hierzu heißt es: „So nenne ich eine 
Geistesrichtung, die im tätigen Auswerten des Lebens, in seiner 
praktischen und unmittelbaren Gestaltung die eigentliche Aufgabe 
der Philosophie sieht“.46

Lessing beschreibt in diesem Stadium des philosophischen Den­
kens eine hoch entwickelte Form von Rationalität, die Sinn und 
Wert zum Grund hat. In diesem Stadium sind jene „Vorformen“ 
überwunden, die im Mythos, der spekulativen Metaphysik und 
auch in der Religion zum Ausdruck kommen. Denn - so erläutert 
Lessing - „immer mehr wird man verlernen, erkenntniskritische 
Fragen durch leidige Einmengung des Existenzialproblems zu zer­
stören“.47 Lessings Absicht ist es daher, die wirklichen Probleme 
des Lebens bzw. des wissenschaftlichen Gegenstandes zu analysie­
ren, nicht aber die Begleitumstände: so müsse z. B. die Wissen­
schaft von Gott ihren Gegenstand voraussetzen, nicht aber fragen, 
ob er wohl sei.48 Denn die Frage nach der Existenz Gottes sei 
„Psychologie der Religion“ und mithin der Beginn des Untergangs 

115

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Religion. Von daher seien völlig falsch gestellte Fragen die 
Ursache für den Verzicht auf die Klärung von solchen Problemen, 
die die „Bessergestaltung dieses Erdenlebens“ erfordere.49

Allen jenen Denkformen, die sich vom Leben und den ihm im­
manenten Problemen entfernen, fehlt nach Lessing die notwendige 
Wendung zur Ethik. Diese Entwicklung zur Ethik aber sei nichts 
als Notwendigkeit und die Entwicklung des Geistes führe zwingend 
vom Glauben zur Tat, zur aktiven und bewußt reflektierten 
Handlung. Der Mensch müsse deshalb verlernen, „Vorurteile wie: 
Sinn, Vernunft, Logik, Entwicklung außer sich, in der empirischen 
Wirklichkeit zu sehn“.50 Nicht abstrakte Normen sind es, die nach 
Lessing eine ethische Dimension des Lebens legitimieren, sondern 
solche, die aus dem Glauben an Werte die freiwillige Tat 
begründen.

Lessing beläßt es nicht bei dieser Feststellung und Forderung, 
denn um ihm folgen und zustimmen zu können, erwartet man mm 
eine stringente Definition dessen, was er unter Glauben und Wer­
ten überhaupt versteht, die ja keineswegs aus religiöser Überzeu­
gung zu stammen scheinen. Dem Positivismus und Pragmatismus 
ist Lessings Denken allerdings nicht zuzurechnen: er wendet sich 
ausdrücklich gegen diese beiden philosophischen Richtungen, 
obwohl sie ihre Akzente deutlich auf die Momente Wille und Tat 
legen. Beide hält er für dogmatisch, insofern man ja keineswegs 
wisse, ob ein Phänomen des Bewußtseins mehr oder weniger 
positiv sei als eine vermeintliche Wirklichkeit jenseits von Bewußt­
sein; oder eine gedachte Körperwelt positiver als eine Welt der 
Ideale.51 Lessing betrachtet seinen philosophischen Aktivismus als 
Gegensatz zu den beiden genannten Denkformen, die erkennt­
nistheoretischen Grundprinzipien folgen. Der Aktivismus dagegen 

49A.a.O., S. 7.
^A.a.O-.S. 11.
51 A.a.O., S. 12.

116

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sei keine Erkenntnistheorie, sondern „das Streben, alle philosophi­
sche Gedankenarbeit, wissend an den Wert, an die Idee zu binden 
und in einem einheitlichen Sammelpunkt zu vereinen, nicht aber 
sich etwa auf die Aktualitäten der sogenannten realen Welt zu 
beschränken“.52 Ausdrücklich will Lessing weder die Metaphysik 
noch die Religion bekämpfen, sondern beide unter dem Aspekt des 
aktiven Handelns aufiiehmen und vollenden: er will ihre Verant­
wortung und ihre ethische Dimension inbezug auf die menschliche 
Existenz herausfordem. Hier liegt offensichtlich das religiöse Mo­
ment seiner Philosophie. Doch Religion ist für Lessing nicht nur 
Glaube, „sondern zum Glauben muß die wertzeugende Kraft, das 
Zielsetzen, das zeugende Leben kommen. Ja, ich könnte sagen: 
alles Leben ist Religion“.53 Das Numinose eines unbegreiflichen, 
übernatürlichen Göttlichen spielt für ihn insofern nur eine unter­
geordnete Rolle.

Dies erklärt auch, daß Lessing Wertesetzen und Wollen nicht in 
die Inhalte und Gegenstände der Erkenntnis transponieren will (wie 
seiner Auffassung nach im Positivismus und Pragmatismus), son­
dern sie vielmehr in einem übergeordneten Ganzen der Philosophie 
aufsucht und begründet. Er spricht von „immanenten“ Gesetzen 
dieses Ganzen, die aber einer menschlichen Beurteilung, einer 
„Wertschätzung“ bedürfen. Dies ist die Frage nach der Bedeutung 
und Geltung eines solchen Ganzen. Und obwohl Lessing nun den 
Willensakt, diese zunächst rein menschliche Bewußtseinsqualität 
als Kriterium und Maßstab des Erfahrens anführt, ist diese Quali­
tät genuin religiös zu verstehen. Nicht das Verhältnis von Hand­
lung und Nutzen (wie im Pragmatismus) bestimmt diese Bewußt­
seinsqualität, sondern nach Lessing einzig, daß die Tat und das 
praktische Ziel Lebenshaltung und Lebensbestimmung krönen und 

52A.a.O., S. 13.
53A.a.O., S. 121.

117

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Höherentwicklung des menschlichen Geistes anstreben - wie dies 
die Lebensphilosophie, zu der Lessing zu rechnen ist, ja fordert.

Die Lebensphilosophie ist bekanntlich eine von Nietzsche, 
Dilthey und Bergson entwickelte philosophische Tendenz, deren 
gedankliches Zentrum das Leben selbst ist.54 Die Höherentwick­
lung des menschlichen Bewußtseins gilt diesen Philosophen vor 
allem als Ziel ihrer Konzepte, und auch Lessing verfolgt - wie man 
sieht - grundsätzlich dieses Ziel, allerdings mit der besonderen 
Akzentuierung, die aus philosophischer Erkenntnis folgende Tat 
dezidiert hervorzuheben. Unter den Begriffen ‘Leben’ oder ‘Sein’, 
die von den Lebensphilosophen verwendet werden, ist im übrigen 
durchaus auch ein göttliches Prinzip zu verstehen, wenn man die 
Kriterien und Implikate dieser Begriffe einmal näher untersucht. 
Sie erweisen sich dann nämlich als synonyme Bezeichnungen für 
ein übergeordnetes, nicht hintergehbares und alle Existenz begrün­
dendes Phänomen, aus dem sich alle Normen und Werte ableiten 
lassen. Von daher kann Lessing es auch als Grundforderung der 
Ethik bezeichnen, daß es Aufgabe des philosophisch Reflektie­
renden sei, das Bestmögliche und Erreichbare anzustreben. Er hält 
es geradezu für ein Unrecht an dem Großen und Guten, das uns 
durch das Sein (oder ein göttliches Prinzip) gegeben ist, wenn wir 
nicht versuchten, die höchste Form von Leben in uns zu verwirkli­
chen. Die Philosophie aber kann - wie Lessing betont - „den fort- 
zeugenden Inhalt“, den „heiligenden Sinn“ des Lebens entdecken 
und darstellen.55

Aus dem Leiden heraus, aus dem Empfinden der inhumanen 
Zustände dieser Welt kann Philosophie, aber auch die Kunst zur 

54 Vgl. auch mein Buch: Das Prinzip Leben. Lebensphilosophie und Ästheti­
sche Erziehung. Frankfurt 1993; ferner K. Albert: Lebensphilosophie. Von den 
Anfängen bei Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei Lukäcs. Freiburg/München 
1995.
55A.a.O., S. 18f.

118

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Veränderung beitragen. An der Beziehung zum gelebten Leben erst 
mißt sich die Bedeutung, die beide haben können. Auch hier 
wendet Lessing sich vehement gegen die Verwissenschaftlichung 
aller Disziplinen, die von den „Kathedern herab“ Weltanschauun­
gen verkünden. Ganz im Sinne der Lebensphilosophie wird von 
Lessing der Einzelne gefordert, der sich auch in der strengen Wis­
senschaft nicht hinter den Interessen seines Fachs verstecken kann. 
Für den wahren Philosophen gebe es indes kein Ding der Welt, 
„von dem aus sich nicht in die Tiefen des Gesamtlebens 
hinabblicken ließe und das nicht für ihn zum Transparent letzter 
Lebenswahrheit würde, sobald sein Auge darauf fallt“.50

In der Philosophie Lessings zeigt sich kein Anspruch, bloß theo­
retische Leistungen und wissenschaftlichen Fortschritt zu erbrin­
gen. Zwar sind Erkenntnistheorie oder wissenschaftstheoretische 
Betrachtungen nicht abzulehnen, sie leisten aber nicht das, was er 
von Philosophie erwartet. Und er beruft sich nicht zuletzt auf 
Fichte und Nietzsche, indem er deren Abneigung gegen das men- 
schen- und lebensferne Philosophieren hervorhebt. Sie hätten ge­
wußt, daß man Philosophie wie auch Religion nur erleben könne, 
um die lebendigen Kräfte des Glaubens, der Überzeugung, zu nut­
zen. So sind die Inhalte der von Philosophen behandelten Probleme 
nach Lessing Ausdruck ihrer Gesamtpersönlichkeit und geben 
Aufschluß über ihr Leben, den Charakter, ihre Beziehung zu 
anderen Menschen usf. Sie sind insofern Konkretisierung einer 
Weltanschauung. Bei Lessing selbst zeigt sich dies ganz deutlich in 
seinen Abhandlungen über die Stellung der Frau in der Gesell­
schaft oder in seinen Erörterungen über soziale Probleme. Er ver­
leiht in durchaus kämpferischer Weise seiner Auffassung Nach­
druck, daß gesellschaftliche Benachteiligungen aus rassischen, 
geschlechtsspezifischen oder anderen Gründen nicht nur dem Ver- 

^A.a.O., S. 20.

119

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunfts- und Humanitätsprinzip widersprechen, sondern daß sie aus 
fehlgeleiteten wissenschaftlichen und biologistisch fundierten 
Analysen resultieren, die ganz spezifische Machtinteressen zum 
Inhalt haben. Lessings Weltanschauung dagegen ist auf Humanität 
gerichtet; seine Themen drücken dies konsequent aus.

Daß die so verstandene Philosophie als Tat eine moralisch-ethi­
sche Bedeutung besitzt, ja daß sie ein neues Weltsystem zu for­
mulieren sucht, hat jedoch zur Zeit Lessings und auch heute nur 
wenig Resonanz hervorgebracht. Man hat ihn vor allem als 
politischen Akteur und eloquenten Schriftsteller verstanden, seine 
philosophischen Hintergründe aber aus vielerlei Gründen sträflich 
vernachlässigt. Doch auch hinter seinen politischen Äußerungen 
verbirgt sich die Überzeugung eines Sinnes des Lebens, und nur 
die „bloße Menschenwillkür“57 zerstört seiner Auffassung nach 
ursprüngliche Lebenszusammenhänge. Im Wissen um dieses Un­
abwendbare müsse der Mensch nun nach Erlösung zur Freiheit 
streben (d.h. es post festum logifizieren, ebd.). Er müsse ferner 
innerhalb des Gesamtsystems sein sittliches Wollen und Können 
auf die beste der Handlungsmöglichkeiten richten, also über die 
Einsicht verfugen, daß jede Tat das Höchste von ihm fordert.58 
Diese Einsicht liegt - wie Lessing meint - in unserem „eingebo­
renen Selbst“, dem wir zu folgen haben.59

In den „Fragmenten einer Ethik“ erläutert Lessing, was er unter 
dieser Wendung versteht.60 Ein sittliches Motiv bzw. sittliches 
Wollen kann nicht aus Normen abgeleitet werden, die eine Hand­
lung fordern, denn dies führe zu Heuchelei und Unredlichkeit. 
Lessing vertritt den Standpunkt, daß nur ein sensibles Bewußtsein 
auf Unrecht und Notstände reagieren und mithin ein ethisches Ver­

57 A.a.O., S. 41.
“A-a-O., S.60f.
59 A.a.O., S. 62.
60A.a.O., S. 86ff.

120

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halten entfalten kann. Er rekurriert also auf einen inneren, dem 
Menschen gegebenen Affekt, auf ein sicheres Gespür, das Wahr­
heit und Unwahrheit erkennt. Realistisch genug, weiß Lessing 
jedoch, daß dieses Empfinden aus vielerlei Motiven heraus ver­
drängt oder verschüttet ist. So können Moral und Ethik aus 
Machtinteressen abgeleitet und rein egozentrischen Zwecken 
untergeordnet werden.

Lessings Maxime ist radikal: er will wachrütteln, provozieren, 
und dementsprechend schreibt er unter Bezug auf Lord Byron: 
„Ich habe die Welt verwundet... Ich will alle Brücken abbrechen, 
auf denen eine Flucht noch möglich ist. Ich will das radikale 
‘Erkenne Dich selbst’... Sie (die Menschen, E.J.) sollen nichts 
mehr behalten von Wahrheit, Ethik, Religion, um ganz auf sich 
selbst zurückgeworfen, alles aus sich schöpfen zu lernen.... ich will 
sie zwingen zur Philosophie als Tat“.61

V

Eine Erörterung über Humanität kann sich aus heutiger Sicht ei­
nem besonders diffizilen und zwiespältigen Problem nicht entzie­
hen: dem Problem der Menschenwürde im Zeitalter der Biopolitik 
bzw. Biofbrschung.62 Während andere inhumane Zustände in der 
Welt teils aus politischen, teils aus wirtschaftlichen Interessen 
heraus toleriert werden (man denke nur an die menschenverach­
tenden fundamentalistischen Diktaturen oder an die sechsund­
zwanzig Millionen Sklaven nicht nur in unterentwickelten Län­
dern), so sorgt die genetische Revolution mit ihren Allmachtsvi­

61 Ebd., S. 90f.
62 Auf die technologische Entwicklung hinsichtlich der elektronischen For­
schung und ihrer inzwischen beängstigenden Erfolge (vgl. nur „Cyberwar“ oder 
elektronische Überwachung) ist bereits wird weiter oben eingegangen worden.

121

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sionen immerhin für erhebliche Proteste. Das ethische Dilemma der 
Gentechnik wird vor allem in der Möglichkeit gesehen, den mani­
pulierten Menschen hervorzubringen, d.h. den Menschen nach 
Maß als Designerware in letzter Konsequenz der Erbgutanalysen.63 
So bewirkt auch das Klonen einen fundamentalen Wandel in der 
Bestimmung des Menschen, welches bereits ein durchaus rea­
listisches Albtraumszenario ist. Der Mensch ist dann gelungenes 
Produkt der Technik, und es scheint fraglich zu werden, ob man im 
anderen in Zukunft noch den Menschen in seinem Selbst wahr­
nimmt.64

Die inzwischen recht überhitzte Diskussion zu diesem Thema 
läßt sich vorläufig auf zwei gegensätzliche Positionen zurück­
fuhren, deren eine die Bioforschung zum Wohle des Menschen 
befürwortet, während die andere aus verschiedenen Motiven her­
aus, auch mit dem Hinweis auf mögliche biologische Selektion 
grundsätzlich einen Eingriff z.B. in das Erbgut strikt ablehnt (weil 
die Menschenwürde der Wissenschaft unüberschreitbare Grenzen 
setze).65 Natürlich und mit Recht wird Kritik auch deshalb heftig 

63 Hier bereitet vor allem die Computertechnologie mit Hilfe der künstlichen 
Intelligenz den Weg zur Postgenombiologie, wobei zugleich eine neue Natur­
wissenschaft entsteht. Auch hier wird der Mensch bei den meisten Experimen­
ten überflüssig werden.
64 Vgl. dazu die Abhandlung von M. Beck, der auf die vernachlässigten philo­
sophischen Hintergründe der Biopolitik verweist und dabei der Biomedizin 
zum Vorwurf macht, ontologische und anthropologische Fragestellungen nicht 
zur Kenntnis zu nehmen (Hippokrates am Scheideweg. Medizin zwischen 
naturwissenschaftlichem Materialismus und ethischer Verantwortung. Pader­
born 2001).
65 Im Kem geht es in den kontroversen Diskussionen primär um die Frage, 
wann der Mensch ein Mensch sei. Der Biologe und Präsident der Max-Planck- 
Gesellschaft, Hubert Markl, vertrat in seiner im Juni 2001 gehaltenen Rede die 
Auffassung, daß das, woraus sich etwas Neues entwickele, nicht mit dem 
Neuen identisch sei. Dies gelte auch für den Menschen, der nicht zum reinen 
Biowesen degradiert werden dürfe: jede geborene menschliche Person sei 
etwas einmalig Neues, das sich aus einer befruchteten menschlichen Eizelle 
entwickelt habe. Aber deshalb sei die Eizelle noch lange kein Mensch, jeden­

122

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geäußert, weil die Erinnerung an die Forschung während des Na­
tionalsozialismus und seine verbrecherischen erbbiologischen Ex­
perimente nicht verdrängt werden kann und darf und Exzesse die­
ser Art in jeder Forschung am Menschen immer wieder und überall 
auf der Welt befurchtet werden müssen.

Es soll im folgenden weder für die eine noch die andere Position 
Partei ergriffen werden, vor allem auch deshalb, weil die For­
schung noch nicht den Stand erreicht hat, um tatsächlich auch ein 
Urteil über Schaden und Nutzen, Sinn und Unsinn der Anwendung 
zu erlauben. Vielmehr soll ein kurzer Beitrag zu den jeweiligen 
Stellungnahmen erfolgen, der Fragen aufwirft, die in erster Linie 
an die Philosophie gerichtet sind.

Wolfgang Schadewaldt war schon 1957 im Blick auf die tech­
nologische Entwicklung der Ansicht, daß die Technik das Gesicht 
unserer Zeit auf das entscheidendste bestimme und sie daher eines 
der aktuellsten Gegenstände der Geisteswissenschaften sei.66 Zwar 

bringe die Technik unerhörte reale Lebenssteigerung mit sich, 
zugleich aber auch Ängste, die „dieses wunderbare Instrument der 
Weltbewältigung“ aufgrund kaum mehr kalkulierbarer Entwick­
lungen hervorruft. Diese Bedrohung könne jedoch nur dann eini­
germaßen eingeschränkt werden, „wenn mit der technischen Ent­
wicklung eine moralische Entwicklung gleichen Schritt halte“.67 

Schadewaldt betont mm auch, daß eine erste Frage der Geisteswis­
senschaften die Frage nach dem „menschlichen Ort“ der Technik 
zu sein habe, d.h. nach dem Ort, den die Technik im Gesamt der 
menschlichen Erscheinungen einnimmt, und in dem das Tim in dem 
umfassenden Ganzen steht. Die Aufgabe der Technik bedeute von 

falls nicht im naturwissenschaftlichen Sinne, sondern höchstens als kulturbe­
zogener Zuschreibungsbegriff.
66 W. Schadewaldt: Die Anforderungen der Technik an die Geisteswissen­
schaften. In: Humanismus. Hg. von H. Oppermann. Darmstadt 1970, S. 468- 
492, hier S. 468.
67 A.a.O., S. 469.

123

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


altersher, „Ausstattung des Lebens und der Welt“, um einen spezi­
fisch menschlichen Lebensraum und ein menschenwürdiges Dasein 
zu ermöglichen.68 Nur so befreie die Technik den Menschen zu 
sich selbst und bereichere sein Leben.

Nun ist indes die Befreiung des Menschen durch die Technik 
fragwürdig geworden, obwohl sie Versprechungen aller Art bereit­
hält: in Zukunft sei es möglich, den Tod zu überwinden oder zu­
mindest das Leben auf bisher nie gekannte Jahre zu verlängern, die 
Geißeln der Menschheit wie Aids, Krebs oder Erbkrankheiten zu 
verhindern usw. Daß die Beherrschung der Natur vor allem im 
Blick auf das menschliche Leben allerdings teuer erkauft werden 
muß, machen die kontroversen Stellungnahmen recht deutlich.69 
Jeder Eingriff in das „Naturgegebene“ bringt nämlich sogleich 
diejenigen auf den Plan, die vor allem dann die Menschenwürde 
infragegestellt sehen, wenn die Forschung den Menschen als Ob­
jekt, als Gegenstand ihrer Untersuchungen betrachtet, auch wenn 
dies scheinbar zum Wohle des Menschen geschehen soll. Der 
künstliche Mensch werde zum Ersatzteillager, und vor allem die 
Profite solcher Forschungen sei der Grund ihrer Arbeit. Man 
furchtet, daß der Mensch nicht nur Mitspieler der Evolution ge­
worden ist, wie es in einigen Kommentaren heißt, sondern daß er 
sich zu ihrem alleinigen Herrscher und Beherrscher gemacht hat. 
Diese Befürchtungen sind nicht von der Hand zu weisen, und die 
Frage, ob Humanität dann überhaupt noch eine Bedeutung besitzen 
wird, dürfte sicherlich negativ beantwortet werden. Es geht näm­
lich wie bei allem technologischen Fortschritt um Perfektion, und 
wie die Geschichte beweist, steht Humanität dabei in der Regel an 
der letzten Stelle der Überlegungen. Auf diesem Hintergrund und 
im Blick auf die historische Vergangenheit erfordert der Umgang 

68 A.a.O., S. 471.
69 Im Blick auf die Menschenwürde befaßt sich auch G. Pöltner mit dem 
sittlichen Handeln in der Medizin (Grundkurs Medizin-Ethik. Wien 2002).

124

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit neuen Technologien ein erhöhtes Maß an Sensibilität und Ver­
antwortung, will die Wissenschaft sich nicht einer moralischen 
Entgrenzung schuldig machen. Denn eines muß als erstes Prinzip 
aller wissenschaftlichen Forschung gelten: die Freiheit der Wissen­
schaft findet ihre Grenzen in der unantastbaren Würde des Men­
schen (sowie in seinen unveräußerlichen Rechten) und der Natur.

Aber was ist eigentlich das Grundlegende in der Diskussion um 
die „Schaffung des neuen Menschen“, dem man Freiheit von allen 
naturgegebenen Übeln verspricht? Thema ist die Problematik der 
Forschung an embryonalen Stammzellen,70 die der weltbekannte 
Stammzellenexperte James A. Thomson schon seit geraumer Zeit 
am renommierten Institut in Wisconsin betreibt und die auch in der 
übrigen Welt auf großes Interesse in der Wissenschaft stößt. Was 
zuvor experimentell am Tier versucht wurde, soll nun auch am 
Menschen geschehen: aus sehr frühen Embryonen (d.h. aus über­
zähligen aus der künstlichen Befruchtung) Stammzellen zu ent­
nehmen, und sie zu kultivieren. Die Forscher betonen zwar, daß die 
Zellkulturen einmal aus einem Embryo isolierter Stammzellen 
(pluripotente Zellen) nicht mehr in der Lage seien, erneut ganze 
Embryonen hervorzubringen, aber man könne Ersatzgewebe 
züchten beispielsweise für Patienten mit multipler Sklerose oder 
Parkinson. Das bedeute, daß nicht totipotente Zellen, aus denen ein 
neuer Organismus entstehen könne, verwendet werden, sondern nur 
solche, aus denen spezielle Gewebetypen entstehen können.

Diese knappen Hinweise lassen schon ahnen, daß die Forschung 
die Verteidigung ihrer Arbeit darauf aufbaut, daß ihr „Material“ 

70 Als ethisch unproblematisch werden dagegen alle Alternativen bezeichnet: 
z.B. Stammzellen aus dem Körper Erwachsener (adulter, gewebespezifischer 
Stammzellen), dem Nabelschnurblut Neugeborener oder dem Gewebe abge­
triebener Föten. Einige Neurowissenschaftler behaupten jedoch, daß diese 
nicht ausreichend verfügbar seien. Auch das therapeutische Klonen wird inzwi­
schen erprobt, stößt aber ebenso auf Widerstand, weil aus einem „Zwil­
lingsembryo“ des Patienten Stammzellen gewonnen werden.

125

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht aus lebensfähigen Embryonen gewonnen werde und daß es 
nicht möglich sei, einen neuen Menschen daraus zu schaffen (was 
jedoch aufgrund verschiedener, aber interessanterweise nicht wei- 
tergefuhrter Versuche bezweifelt werden kann).

Politische Unterstützung scheinen diese Forschungsabsichten 
allemal zu erhalten, verspricht man sich doch in Konkurrenz zu 
amerikanischen Spitzenforschem treten zu können, welche durch 
die atemberaubende Entwicklung der Forschung mit höchsten 
Profiten gekrönt wird. Vergessen werden dabei Fragen nach den 
Schwerpunkten der Forschung (vor allem der Biogenetik und Me­
dizin), die sich bekanntlich zu den Zeöerawissenschaften zählen, 
d.h. dem Leben dienen und nützen wollen. Das bedeutet, daß es 
sich immer um wertende Entscheidungen handelt, die über Durch­
führung oder Ablehnung eines Projekts bestimmen.71 Diese Ent­
scheidungen setzen aber ein bestimmtes Bild vom Menschen vor­
aus und zugleich auch allgemeingültige Erkenntnisse und einen 
Konsens hinsichtlich seiner Stellung im Kosmos. Nur ein solcher 
Konsens könnte sich als Grundlage bewähren, um Grenzüber­
schreitungen zu verhindern, Humanität zu bewahren und tatsäch­
lich auch zu leben. Dabei wird immer die Frage nach der Zweck­
mäßigkeit des Lebens auftauchen, eine Frage, die schon die 
Richtung vieler Argumente kennzeichnet und die nicht zuletzt 
Ausdruck des alles instrumentalisierende Zeitgeistes ist: der ethi­
schen Kapitulation.

Diese Frage zielt darüber hinaus aber noch auf einen anderen 
Aspekt, zu dem Robert Spaemann vor kurzer Zeit einiges Wesent- 

71 So wird beispielsweise auch über die Zulassung der Präimplantations­
diagnostik (pid) diskutiert, die man insofern als Selektionsverfahren versteht, 
als der für die künstliche Befruchtung zu verwendende Embryo zunächst auf 
Erbschäden untersucht wird, bevor er eingepflanzt werden kann. Ähnlich kriti­
sche Stellungnahmen beziehen sich auf die Euthanasie, die im Zusammenhang 
mit der etwa in den Niederlanden praktizierten Sterbehilfe erörtert wird.

126

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liehe ausgeführt hat.72 Obwohl nicht ausdrücklich erwähnt, nimmt 
er in seinem Aufsatz „Einzelhandlungen“ zur Debatte um die Bio- 
Ethik Stellung, wobei es ihm um die ethische Dimension von Ein- 
zelhandhingen und ihrer Beurteilung im Kontinuum von Hand­
lungssequenzen überhaupt und ihrer Folgen geht. Zentral ist der 
Gedanke, wann bei einer Handlung von Verantwortung und ethi­
scher Qualität gesprochen werden kann. Ist jede Einzelhandlung 
kraft ihrer möglichen Nachwirkung schon zur Rechenschaft zu 
ziehen oder darf die Beurteilung erst auf dem Hintergrund des 
angestrebten Zieles erfolgen? Spaemann verweist darauf, daß so­
wohl die Teile (verstanden als Einzelhandlungen) dem Ganzen 
dienen als auch das Ganze wesentlich für die Teile sei. Gleichwohl 
gebe es „einen Vorrang des Ganzen vor den Teilen“.73 Dem stellt 
er jedoch entgegen, daß die Person allerdings immer „als Ganze in 
ihren einzelnen Handlungen präsent ist“,74 und alle Einzelhand­
lungen daher ohne Blick auf das angestrebte und möglicherweise 
sogar moralisch vertretbare Ziel zu bewerten seien. Das bedeutet, 
daß die Handlung sittlich verwerflich sein kann, auch wenn das 
Handlungsmotiv sittlich qualifiziert ist, vor allem, weil der Han­
delnde als „Ursache für alles, was aus dieser Handlung folgt“ auf­
tritt. Dieser bisher noch nicht eindeutigen Stellungnahme zur ge­
genwärtigen Ethik-Debatte folgt nun aber eine dezidierte Aussage, 
in der Spaemann ein größeres Gewicht auf die Handlung legt, die 
trotz eines ethischen Motivs qualitativ unmoralisch sein kann. Be­
ziehen wir diese Überlegungen einmal auf das zuvor Gesagte, so 
ist hier ein Standpunkt vertreten, der die Zielsetzung bioethischer 
Forschung zwar für ethisch unanfechtbar hält, nicht aber die Mit­
tel, mit denen sie betrieben wird, insofern Humanität einerseits als

72 R. Spaemann: Einzelhandlungen. In: ZphF Bd. 54, Heft 4 (2000), S. 514- 
531.
^A.a.O., S. 515.
74A.a.O„ S.516.

127

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grund der für viele ihrer Gegner anzulehnenden Versuche ange­
führt wird. Andererseits wird von eben diesen Gegnern Humanität 
ins Spiel gebracht, wenn es um die Schutzbedürftigkeit und Würde 
des Embryos als beginnendes Leben geht.75

Daß der Mensch seine eigene und die Würde des anderen ent­
deckt, ist ein Prozeß, der nicht auf einen durch Normen reduzierten 
Humanismus entstehen kann. Auch religiöse und andere Ge­
sichtspunkte76 sind nicht maßgebend für die Erkenntnis, daß der 
Mensch Teil eines Ganzen ist, dem er seine Existenz verdankt und 
das ihm zugleich die Verantwortung auferlegt, Respekt vor dem 
Leben und der Natur zu entwickeln. Dies ist zunächst eine reine, 
und vor allem ohne Zweck aus der inneren Erfahrung hervorge­
hende Erkenntnis, die als reflektierte Denken und Handeln be­
stimmt. Betrachtet man unter diesem Aspekt die „Sonderstellung 
des Menschen im Kosmos“77, so verbindet sich mit dieser Be­
zeichnung nicht nur die ihm gegebene Würde als absoluter Wert, 
sondern zugleich auch die diesem Privileg immanente Eigenver­
antwortung. Vor allem die Globalisierung stellt die Menschheit vor 
die Aufgabe, trotz kultureller Unterschiede ein Gemeinsames zu 
suchen, das allgemeingültig und als Grundlage der Tatsache zu 
betrachten ist, daß die Würde des Menschen nicht unterschieden 
werden kann. Auf diesem Hintergrund gewinnt auch der in unserer 
Zeit überbordende Liberalismus mit seinem Postulat uneinge- 

75 Im Kem geht es also um den Status des Embryos, bei dessen Definition kein 
Konsens zu erzielen sein wird. Die Forschung beharrt daher auf der Autonomie 
der Wissenschaft, verweist auf andere Ambivalenzen in diesem Bereich und 
ihre Pflicht und Verantwortung, im medizinisch-therapeutischen Terrain zum 
Wohle des Menschen zu wirken.
76 Etwa die sich auf die Vernunft des Menschen beziehende Vorstellung der 
Menschenwürde, wie sie Cicero beschreibt, bindet moralische Tugenden nur an 
rationale Fähigkeiten (De officiis I). Vgl. u.a. uch Fichte, der von einer selbst-

,S. 241).
nur als moralisches Subjekt beanspru­

chen kann (KdU, § 83f.).

gesetzgebenden Vernunft spricht (GA1/1 
77 Die der Mensch nach Kant allerdings

128

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schränktet Freiheit eine neue Bedeutung. Freiheit unter dem Ge­
sichtspunkt eines humanen Lebens meint zwar Unversehrtheit des 
Lebens und Selbstentfaltung in Freiheit, die aber dann an ihre 
Grenzen stößt, wenn sie die Freiheit anderer tangiert. Dies läßt sich 
bis hinein in die alltägliche Welt hinein verfolgen, wenn Humanität 
zumindest in der westlichen Welt in Bezug auf die Unversehrtheit 
des Menschen zwar in der Gesetzgebung verankert ist, die 
Menschenwürde aber im Blick auf geistig-seelische Unversehrtheit 
außer Acht gelassen wird. Humanität wird von daher auch wieder 
an sinnvolle Tugenden gebunden sein müssen, von denen im 
folgenden die Rede sein soll.

129

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Fragwürdigkeit der Tugenden

Die Überlegungen zum Humanitätsgedanken und das damit ver­
bundene und schon erwähnte Problem der Freiheit fuhren unmittel­
bar zu den Grundlagen eines ethisch gegründeten Lebens, insofern 
man in diesem auf den ersten Bück eine Diskrepanz zwischen be­
wußt gelebter Freiheit und den diese Freiheit einschränkenden Tu­
genden vermuten möchte. Denn Tugenden sind zweifelsohne auch 
mit Verzicht hinsichtlich des Auslebens freiheitlicher Lebensent­
würfe verbunden. In diesem Zusammenhang gilt es daher auch, 
einen Blick auf die Prinzipien eines ethisch gegründeten Lebens zu 
werfen, die immer auch auf Werte rekurrieren, d.h. die dem Leben 
selbst und allen Handlungsintentionen Sinn und damit Wert verlei­
hen. Freiheit steht von daher in vielerlei Hinsicht sowohl in engem 
Bezug zum „Können“ und „Wollen“ als auch zum „Dürfen“ in 
Gestalt eines sinnvollen und wertgetragenen Handelns, das durch 
bestimmte Tugenden als Korrektiv subjektiver Handlungen charak­
terisiert ist. Dabei ist nicht zu vergessen, daß der Begriff Tugend 
eine besondere Form der Vollkommenheit von Handlungen be­
zeichnet, die das Leben regeln und ihm zugleich aufgrund seiner 
Bedeutung für die Entfaltung der Persönlichkeit Tiefe verleihen. 
Tugenden sind nicht nur Ausdruck von Kompetenz oder Perfektion 
des Handelns (also wertneutral), sie sind immer auch Motiv zur 
Verwirklichung des Guten. So darf auch M. Rhonheimers Defini­
tion der Eigenschaften von Tugenden verstanden werden, wenn er 
hervorhebt: „Tugend ist Können, Virtuosität, Brillanz, Souveräni­

131

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tät, Kompetenz, Treffsicherheit usw. in spezifischen Bereichen des 
Erkennens, Herstellens und Handelns. Sie ist die Vollkommenheit 
des Menschseins im Bereich seiner Tätigkeit und damit auch Voll­
kommenheit und Erfüllung von Freiheit“.1 Aus ontologischer Sicht 
präzisiert, bedeutet dies: Tugend ist Ausdruck der inneren Har­
monie des Menschen mit dem Sein, welche alle menschlichen 
Strebungen zum Sinnvollen hin bewegt.2

Grundsätzlich wird eine Unterscheidung getroffen zwischen 
‘vernünftigen’ Handlungen, die als sittliche auf einer affektiven 
Motivationsgrundlage beruhen, und intellektuell gesteuerten tu­
gendhaften Handlungen, die vom Willen beeinflußt sind (dianoeti- 
sche Tugenden). Die letztere Form ist im klassischen (aristo­
telischen) Sinne diejenige, die auf einen Menschen zutrifft, der sein 
menschliches Vermögen im Blick auf ein geordnetes Leben bewußt 
auf das Gute und Sinnvolle richtet. Diese Haltung zur Welt allein 
umfaßt trotz ihrer offenkundigen Vollständigkeit jedoch nicht alle 
Aspekte tugendhaften Lebens, insofern erst durch das Hinzutreten 
affektiver Elemente das Seelische des Menschen miteinbezogen 
wird. Am Beispiel des Begriffs Freiheit ließe sich dann sagen, daß 
der Intellekt durchaus Freiheit gewähren wird, aber es fehlt ihm 
das „Mitfuhlen“ hinsichtlich der existentiellen menschlichen Be­
findlichkeit (im ontologischen Sinne das Einsfuhlen mit allem 

1 Vgl. M. Rhonheimer: Die Perspektiven der Moral. Philosophische Grundla­
gen der Tugendethik. Berlin 2001, S. 173.
7 Einer solchen auf metaphysischen Grundlagen basierenden Vorstellungen 
ethischen Handelns steht indes die Auffassung von Metaphysik als bloß theo­
retische Disziplin entgegen, aus der sich keine Ethik entwickeln läßt (Vgl. H. 
Krämer: Replik: Die Integrative Ethik in der Diskussion. In: Zur Grundlegung 
einer integrativen Ethik. Hg. von M. Endreß. Frankfürt/M. 1995, S. 205-249, 
hier S. 207. Daß aus einer seit der Antike zu verfolgenden Seinsmetaphysik als 
Metaphysik der Erfahrung allerdings verbindliche und überzeugende (kundla­
gen für eine Ethik (für allem hinsichtlich der begründenden Instanz ethischer 
Akte) gewonnen werden können, wird von Krämer verkannt.

132

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seienden), welche sich als Empfindung der Gleichwertigkeit im 
Sein konkretisiert.

Freiheit ist seit der Aufklärung ein erstrebenswertes Ziel jeder 
modernen Gesellschaft, obgleich dieses Ziel nicht in jeder Kultur 
mit denselben Vorstellungen verbunden ist. So werden in vielen 
Ländern Einschränkungen aller Art unter dem Begriff Tugend mit 
der Tradition, religiös, geschlechtsspezifisch oder ideologisch be­
gründet, so daß von wirklicher Freiheit nicht mehr die Rede sein 
kann. Auf der anderen Seite beweist vor allem die westliche Welt, 
daß Freiheit zu Liberalismus verkommt, der wiederum selbst zum 
Instrument der Einschränkung von Freiheit wird, insofern es nur 
eine Frage der Macht, der Rücksichtslosigkeit oder des puren Ego­
zentrismus ist, inwieweit diese für sich in Anspruch genommene, 
falsch verstandene Freiheit den anderen einschränkt. Doch die 
westliche Welt klammert sich an den Irrglauben, daß auch zu­
höchst differierende Auffassungen der unterschiedlichsten Kulturen 
in Bezug auf Freiheit und Menschenrechte rational zu einem Kon­
sens kommen und ein problemloses friedliches Zusammenleben 
garantieren könnten. Verdrängt nicht aber wirtschaftliches und 
politisches Machtstreben jede kritische Reflexion? Macht sich 
dieser Opportunismus nicht schuldig gegenüber denjenigen, die in 
der zivilisierten Welt Hierarchien und Unterdrückungsmechanis­
men als überwunden betrachtet glauben? Darf man nicht mit Recht 
von einem Rückfall in die Barbarei sprechen, wenn das Leben 
selbst nicht mehr als „höchster Wert“ anerkannt wird und Indiffe­
renz jede inhumane Praktik zuläßt?3 Hierzu bemerkt P. Sloterdijk: 
„Weil aber... alle Unterschiede auf der Basis der Gleichheit, also 
einer im voraus festgesetzten Ununterschiedenheit, vorgenommen 

3 Vgl. hierzu die kritische Gesellschaftsanalyse von M. Henry: Die Barbarei. 
Eine phänomenologische Kulturkritik. Freiburg/Mttachen 1994, u.a. S. 274.

133

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, sind alle modernen Unterscheidungen mehr oder weniger 
akut von der Indifferenz bedroht“.4

Individuelle Freiheit endet mithin an der Freiheit des Nächsten 
und seinen Menschenrechten, und es bedarf einer Regelung, die das 
Gleichgewicht zwischen der Freiheit des einen und des anderen 
sicherstellt. Diese Regelungen aber basieren in den meisten Fällen 
auf funktionalen und pragmatischen Erwägungen, weniger aber auf 
ethischen oder moralischen Vorstellungen, besonders dann, wenn 
sie von institutioneller Natur sind. Dem wäre allerdings mit Martin 
Rhonheimer entgegenzuhalten, daß ethisches Verhalten, z.B. in der 
klassisch-eudämonistischen Auffassung, aufgrund der subjektiven 
Wendung zum Guten erfolgt, in dem der Mensch sein Glück sieht. 
Dabei geht es nicht nur um individuelle Befriedigung, sondern 
vielmehr um „Erfüllen des Strebens nach Maßstäben von Ver­
nünftigkeit“, und der Ethik gehe es dann darum, „die Bedingungen 
für die ‘Wahrheit der Subjektivität’ zu analysieren“. Eine Tugend­
ethik müsse daher behaupten, daß eben diese Bedingungen im Be­
sitz der Tugend selbst bestehen.5 Fraglich bleibt jedoch, ob das 
vernünftigerweise Gute mit dem subjektiv gut Erscheinenden iden­
tisch ist. Weitere Zweifel an der Überzeugungskraft einer 
‘Tugendethik’ entstehen, wenn Rhonheimer behauptet, sittliche 
Tugenden seien affektive Bedingungen für die Vernünftigkeit des 
Handlungssubjekts, insofern sie das handelnde Subjekt „affektiv 
auf das Gute“ ausrichten und auf diese Weise die praktische Ver­
nunft „potenzieren“: „insbesondere die Fähigkeit, auch im Einzel­
nen und Konkreten das sittlich Richtige zu erkennen und es auch 
effektiv zu nutzen“.6 Wie aber kommt der Mensch in den Besitz 

4 Vgl. P. Sloterdijk: Die Verachtung der Massen. Versuch über Kulturkämpfe 
in der modernen Gesellschaft. Frankfiirt/M 2000, S. 86.
5 M. Rhonheimer: Die Perspektiven der Moral. Philosophische Grundlagen der 
Tugendethik. Berlin 2001, S. 169.
6 A.a.O. Der dem Konzept seiner „Tugendethik“ zugrundeliegende opti­
mistische Blick auf den Menschen offenbart zwar Rhonheimers Idealvorstel- 

134

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Tugenden? Welches sind die Motive und welche Begründung 
könnte für die Realisation tugendhafter Handlungen angeführt 
werden? Und welche Instanz überhaupt liefert die Sicherheit, daß 
das subjektive Erkennen auf das Gute gerichtet ist? Was geschieht, 
wenn die „tugendhafte Vernünftigkeit des Handlungssubjekts“ mit 
seiner Freiheit oder der des anderen kollidiert? Diese Fragen be­
weisen, daß die Annahme des Guten oder die Annahme eines zum 
Guten hin tendierenden Subjekts noch keinerlei Gewißheit über 
tatsächlich gutes Handeln liefern.7

Nun ist, wie man bei kritischer Beobachtung der modernen Ge­
sellschaft leicht erkennt, der Freiheitsdrang in einem Maße ge­
wachsen, daß man dieser Erscheinung des Zeitgeistes allenfalls 
resigniert begegnen kann. Denn mahnende Stimmen aus Politik, 
Pädagogik oder Philosophie finden kaum Gehör für ihre Hinweise, 
daß die Tugenden wiederzuentdecken seien, wolle man nicht voll­
ends in die Barbarei zurückfallen. Und so wird nicht nur der Ju­
gend vorgelebt, daß Selbstverwirklichung und Durchsetzen jeden 
Wunschdenkens ein Attribut zielgerichteter Lebenshaltung sei, alle 
einflußreichen Instanzen unterstützen dieses Vorhaben darüber 
hinaus noch - und dies vor allem auch aus kommerziellen oder 
politischen Gründen. Gebt dem Volk Brot und Spiele, und es wird 
willfährig und kritiklos zur Masse, die sich jeder Verantwortung 
entzieht.

Die veralteten und den „ewig Gestrigen“ zugeordneten Tugend­
begriffe wie Leistung, Verantwortung, Treue usw. lassen sich 

hing von einer moralischen Gesellschaft, er verstellt jedoch zugleich den Blick 
auf die Realität, d.h. auf den durch subjektive Bedürfnisse entstehenden Kon­
flikt zwischen Wollen und Können.
7 Ähnlich verhält es sich mit M. Hauskellers „Versuch über die Grundlagen der 
Moral (München 2001), in dem zwar moralisch überzeugend, aber ohne 
hinreichende Begründung auf das Verantwortungsgefühl des Menschen zu 
moralischem Handeln rekurriert wird. So läßt sich sein ‘Versuch’ im besten 
Falle als Appell zu sittlichem Handeln verstehen, nicht aber als Grundlage 
eines Ethikkonzepts, das Geltung beanspruchen kann.

135

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mithin nicht ohne weiteres in die Diskussion bringen, werden sie 
doch häufig im besten Falle belächelt oder gar in Verbindung ge­
bracht mit faschistischem Gedankengut. Zudem sieht man sich 
bestätigt, daß Erfolg nur durch Rücksichtslosigkeit erreicht werden 
kann, und daß das Leben nur dann Sinn hat, wenn man dem 
Vergnügen hier und jetzt lebt. Die einen fuhren diese Entwicklung 
zurück auf den Verlust religiösen Einflusses, auf familiäre Bin- 
dungslosigkeit oder ganz allgemein auf Orientierungslosigkeit im 
Weltverhalten und dem damit verbundenen Individualitätsverlust. 
Die anderen sehen diese Entwicklung eher indifferent und verteidi­
gen den Standpunkt, man könne ohnehin in einer Demokratie keine 
Schranken setzen, und jeder könne und dürfe seinen Vorstellungen 
entsprechend leben.

Aber ist es wirklich so absonderlich, den abhandengekommenen 
Tugenden wieder einmal nachzuspüren und ihre Bedeutung für den 
Menschen und die Gesellschaft zu untersuchen? Muß der Rück­
griff auf Tugenden mit dem Verlust von Freiheit verbunden sein, 
oder gewinnt nicht der Mensch eine ganz andere Qualität von Frei­
heit, wenn er sich wieder auf Grundlegendes besinnt?

Nun sind diese Gedanken nicht leicht zu vermitteln, wenden sie 
sich doch an den Menschen der Gegenwart, der vor allem sein 
Glück in einem nach außen gerichteten Leben sucht. In diesem 
Leben ist nicht viel Raum für eine Reflexion über den wirklichen 
Sinn des Lebens und vor allem keine Zeit. Die Schnellebigkeit läßt 
ein Nachdenken nicht zu, sie verführt vielmehr zum Verdrängen 
von Zeit und verhindert auf diese Weise intensives Fragen und 
kritisches Denken.

Im folgenden soll nicht nur an die verlorengegangenen Tugenden 
erinnert werden, es soll vielmehr ins Bewußtsein gerufen werden, 
daß Tugenden zum einen eine notwendige Grundlage im Miteinan­
der auch der heutigen Zeit sind, daß sie zum anderen aber auch - 
selbst wenn verschiedene Formen der Tugend uns heute durchaus 

136

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fragwürdig erscheinen - der Selbstwerdung des Menschen dienen. 
Dabei ist es nicht unwesentlich, einige Aspekte der Tugend - z.B. 
die Tapferkeit - einer kritischen Betrachtung zu unterziehen, weil 
sie tatsächlich einem Bedeutungswandel unterliegen und mit den 
Maßstäben der Gegenwart aktualisiert werden müssen.

I

Mit seinem frühen Buch „Der Verlust der Tugend“8 hat der ame­
rikanische Philosoph Alasdair Maclntyre in die Debatte um mora­
lisches Verhalten eingegriffen und ist dabei sehr scharfsinnig und 
kritisch auf die konkrete Situation der Zeit im Bück auf die philo­
sophiegeschichtlichen Grundlagen eingegangen, indem er zunächst 
behauptet, daß die Sprache der Moral in der heutigen Welt „ver­
wahrlost“ sei, dies aber gar nicht mehr bemerkt werde.9 Schon 
seine ersten Bemerkungen verweisen auf die Problematik der 
Verständigung über ethische Fragen, die keinerlei Konsens über 
Lösungen zu erlauben scheinen, denn: „Die oberflächliche Sprache 
unserer Kultur neigt in diesem Zusammenhang dazu, selbstgefällig 
von moralischem Pluralismus zu reden“.10 Sinnvoll über ethische 
Forderungen zu diskutieren, verlange indes zunächst ein 
gemeinsames Vokabular, von einer gemeinsamen Grundlage 
zunächst einmal ganz abgesehen. Dementsprechend wendet er sich 
auch vehement gegen die Absichten der Aufklärungsmoral, in­
sofern diese die Tugenden überkommener Lebensformen elimi­
nieren und durch rationalistisch begründete Normen ersetzen 

8 A. Maclntyre: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart.
Frankfurt/New York 1987.
’A.a.O., S. 15f.
10A.a.O.,S. 19ff.;24.

137

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wolle.11 Durchaus ablehnend stellt er sich ferner gegen jene vor­

modernen Traditionen, die vorgeben, unanfechtbare Maximen 
vorgelegt zu haben, nach denen die Menschen glücklich in herme­
tisch abgeschlossenen Sinnhorizonten und mit allgemein akzeptier­
ten Zielvorstellungen leben könnten. Aufgrund der Veränderung 
aller Lebensformen müsse nun für die „übernommenen, wenn auch 
zum Teil umgewandelten Regeln der Moral ein neuer Status ge­
funden werden, da ihnen ihr alter teleologischer und ihr noch älte­
rer kategorischer Charakter als Ausdruck eines letztlich göttlichen 
Gesetzes genommen wurde“. Denn wenn kein solch intersubjektiv 
überzeugender Status gefunden werde, erscheine die Berufung auf 
jede Art moralischer Normen als „Werkzeug des individuellen 
Wunsches und Willens“.11 12

Weder die Vorstellung einer Gründung der Ethik auf den kate­
gorischen Imperativ Kants noch eine solche auf innere moralische 
Empfindungen (die ja schon Nietzsche verspottet hatte13) hält 
Maclntyre aufgrund des fiktiven und illusionistischen Charakters 
der Begründungen für das geeignete Fundament einer Ethik. Frag­
lich bleibt ferner, ob die Vernunft als Instanz für moralisch zu 
rechtfertigenden Handelns gelten kann, steht sie doch immer auch 
im Zwiespalt des Abwägens zwischen eigenem Vorteil und mögli­
chem altruistischen Agieren.14 Dennoch bleibt Nietzsche, wie 
Maclntyre mit Recht betont, der „Moralphilosoph der Gegenwart“, 
der das Scheitern aller Moraltheorien besonders deutlich erkannt 
habe, auch wenn er der Illusion erliege, an „durch heroischen Wil­

11 A.a.O., S. 66ff. Maclntyre geht hier auf Kants These ein, daß die Gesetze der 
Moral rational und folglich für alle rationalen Wesen gleich und bindend seien. 
Es hänge nur vom Willen des Einzelnen ab, sie zu befolgen.
12 A.a.O., S. 89.
13 Die fröhliche Wissenschaft, KSA HI, S. 374ff.
14 Eine kritische und skeptische Untersuchung der Vernunft, der die Ratio­
nalität als „subjektive Vernunft“ entgegengestellt wird, lieferte u.a. auch St. 
Gosepath: Aufgeklärtes Eigeninteresse. Eine Theorie theoretischer und prak­
tischer Rationalität. Frankfurt/M. 1992.

138

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lensakt zu autonomen moralischen Subjekten“ erhobene Menschen 
zu glauben.15 Doch auch Nietzsches eigener Ansatz bleibe wir­
kungslos, insofern sein „Übermensch“ nur aus einem moralischen 
Solipsismus lebe, sich selbst die einzige moralische Autorität sei 
und kein adäquates Gegenüber finde, durch dessen Bindungen ein 
allgemein geteiltes Verständnis von Werten entwickelt werden 
könnte.16 Sich auf diese Weise von der Gemeinschaft auszuschlie­
ßen, bedeute aber den Ausschluß jeder Möglichkeit, Sinn und Wert 
außerhalb seiner selbst zu finden. Doch aus moderner Sicht hänge 
„die Rechtfertigung der Tugenden von einer vorausgehenden 
Rechtfertigung von Regeln und Grundsätzen ab“.17 Daß auch diese 
Maßgabe nur ein Aspekt für die Realisierung tugendhaften Ver­
haltens sein kann, wird sich weiter unten im Bück auf eine on­
tologische Ethik noch zeigen.

Mit diesen Vorgaben aus seiner Untersuchung bemüht sich 
Maclntyre nun in seinem neuen Buch „Die Anerkennung der Ab­
hängigkeit“, eine neue normative Ethik zu verfassen.18 Der Ver­
fasser sucht dabei auf anthropologischer Grundlage nach Gemein­
samkeiten hinsichtlich der Fähigkeiten und Bedürfnisse der Men­
schen, um - natürlich recht pauschal - sowohl ein gemeinsames 
ethisches Fundament als auch intersubjektiv anerkannte Tugenden 
vorzustellen.

Bis zu diesem Punkt könnte man Maclntyre durchaus noch zu­
stimmen, wenngleich die Beweisführung oder der Beleg für seine 
Argumentation unzureichend ist. Wenn er jedoch auf Ergebnisse 

15 A.MacIntyre: Der Verlust der Tugenden, S. 155.
16A.a.O„ S. 341.
17 A.a.O., S. 162. In der homerischen Gesellschaft werde dagegen jedem 
Menschen sein Platz und damit seine Identität in der Gesellschaft zugeteilt und 
die damit verbundenen Rechte und Pflichten. Alle Handlungen sind daher 
immer in Verbindung mit den sich in ihnen zeigenden Tugenden zu betrachten 
(S. 164f.).
18 A. Maclntyre: Die Anerkennung der Abhängigkeit. Über menschliche Tu­
genden. Hamburg 2001.

139

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Verhaltensforschung zurückgreift, tun „menschliches“ Ver­
halten von Tieren auf das Verhalten von Menschen zu übertragen, 
tauchen Zweifel an der Tragfähigkeit seiner Überlegungen zu ethi­
schen Fragen auf. So behauptet er, der Mensch müsse anerkennen, 
daß seine eigene Rationalität in subhumanen, vorsprachlichen Be­
wußtseinsleistungen verhaftet sind, also im wesentlichen im Natur­
haften angesiedelt sind. Daraus leitet er nun die Kreatürlichkeit des 
Menschen ab, deren spezielles Kriterium die „Abhängigkeit“ oder 
Hilflosigkeit ist, welche ausschlaggebend für die Zuwendung zu 
anderen Menschen sei. Diese, wie immer geartete „Zuwendung“ ist 
mithin zweckgesteuert, d.h. sie basiert auf der Tatsache der eige­
nen Unzulänglichkeit, aus welcher überhaupt Gemeinsinn erst 
entstehen könne. Individuelle Unabhängigkeit erfolge erst durch die 
Fähigkeit, sich von eigenen Bedürfnissen zu distanzieren, wobei 
die „Tugenden der Unabhängigkeit“ und die „Tugenden der Ab­
hängigkeit“ als Motivation des Handelns wirken. Geben und Neh­
men sind folglich die grundlegenden Haltungen, welche eine Ge­
meinschaft steuern und regeln, und das subjektive Lebensglück sei 
nur in diesem Rahmen möglich.

Diese recht pragmatische, und der angelsächsischen Philosophie 
entsprechende Sicht in Bezug auf die Tugenden hat natürlich in der 
Realität durchaus ihre Vorzüge, ihr Nachteil ist jedoch, daß sie 
sich vor allem auf die empirische Welt mit den Rahmenbedingun­
gen „Nutzen“ und „Vorteil“ bezieht. Zumindest egozentrischen 
Strategien könnte Maclntyre mit seinen Vorstellungen entgegentre­
ten, aber es ist fraglich, ob sie das Subjekt faktisch überzeugen 
können, insofern Eigeninteressen dem Gemeininteresse entschieden 
untergeordnet werden müssen.

Ein viel gravierender Einwand ist aber noch zu erwähnen. 
Maclntyres Auffassung über tugendhaftes Verhalten zeigt deutlich, 
daß sein Interesse vor allem auf ein Funktionieren des Subjekts im 
gesellschaftlichen Rahmen gerichtet ist. Das äußere Leben ist der 

140

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenstand, dem seine Überlegungen gelten, während er die innere 
Entfaltung des Menschen insbesondere unter dem Aspekt der gei­
stigen Entwicklung nur peripher berücksichtigt und das weite 
Spektrum tugendhaften Verhaltens daher auf ein (wenn auch nicht 
unwesentliches) Minimum reduziert. Aber bedeutet nicht Tugend 
viel mehr?

Schon die Griechen unterschieden verschiedene Qualitäten tu­
gendhaften Verhaltens, das sich einerseits im alltäglichen Leben, 
andererseits als philosophische Lebensform auswirken sollte. So 
hat Platon die Tugend in der Politeia als Fähigkeit der Seele zu 
dem ihr gemäßen Verhalten bezeichnet, und auch Aristoteles 
spricht in seiner Nikomachischen Ethik von einer „theoretischen“, 
d.h. einer philosophischen Tugend. Das Innere des Menschen, die 
Seele, ist bei beiden Philosophen die maßgebende Instanz, welche 
den Menschen zu einem wahrhaft tugendhaften Leben - und dies ist 
das philosophische - bewegen kann.19 Zu diesem Leben gehören 
nicht nur Tapferkeit (die man fälschlich ja zunächst als eine auf 
äußere Ziele gerichtete Haltung versteht), sondern auch Weisheit, 
Besonnenheit, Gerechtigkeit und sogar Frömmigkeit, Begriffe, die 
in unserer Zeit zumindest teilweise auf Unverständnis stoßen. Aber 
nach der Auffassung der alten Griechen sind sie alle Ausdruck der 
Erkenntnis des Guten selbst, nach dem jeder Mensch strebe20. Die 
Ausübung von Tugenden zur Erlangung von eudaimonia wird 
häufig in ihrer Beziehung zur Funktionalität verstanden. Maclntyre 
betont jedoch, daß die durch Tugend entstehende Glückseligkeit 
eine weit tiefere Bedeutung enthalte: „das für den Menschen Gute 
ist ein ganzes, erfülltes Menschenleben, und die Ausübung der 
Tugenden ist ein notwendiger und wesentlicher Teil eines solchen 
Lebens, nicht nur eine vorbereitende Übung, um sich ein solches 

19 Vgl. hierzu die Ausführungen des ersten Kapitels des ersten Teils.
20 Aristoteles: Nikomachische Ethik, 1049a3.

141

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben zu sichern“.21 So ist das Erreichen des Guten als Steigerung 
des Lebens nur durch tugendhaftes und damit richtiges Handeln 
möglich.

Gegen diese illusionistische Vorstellung von den Fähigkeiten des 
denkenden und handelnden Menschen läßt sich natürlich vielerlei 
vorbringen, denn nicht nur die individuellen Anlagen sprechen 
vielfach gegen ein die eigenen Neigungen und Wünsche in den 
Hintergrund stellendes Handeln, welches ja, wie Kant meinte, ge­
rade dann Ausdruck höchster Tugendhaftigkeit sei, wenn es ohne 
eigenes Interesse erfolge. Aristoteles glaubt dagegen, daß der 
Mensch aus dem Inneren heraus tugendhaft handeln könne, indem 
er zwischen den verfügbaren Mitteln wählt, also darüber urteilt, 
welches Mittel moralisch vertretbar ist, um ein angestrebtes Ziel zu 
erreichen: „Eine aristotelische Theorie der Tugenden setzt daher 
eine deutliche Unterscheidung zwischen dem voraus, was irgendein 
einzelner zu irgendeinem Zeitpunkt als gut für sich erachtet, und 
dem, was für ihn als Mensch wirklich gut ist“.22 Was aber für den 
Menschen tatsächlich gut ist, sind nach Aristoteles nicht primär die 
äußeren Güter wie Gesundheit oder Besitz, sondern die 
„seelischen“: „so nennen wir die seelischen die eigentlichen und die 
hervorragendsten Güter. Außerdem schreiben wir die entsprechen­
den Handlungen und Tätigkeiten der Seele zu“.23 Und Aristoteles 
fügt einen weiteren wichtigen Gedanken an, daß nämlich das Ziel 
jeden Handelns „zu den seelischen Gütern und nicht zu den äu­
ßeren“ gehöre.24

Aristoteles erwartet mithin von den Menschen, daß sie ange­
messen bandeln, indem sie das vernünftige Maß zwischen zwei 
Extremen wählen, die jeweils als Gegenpole zu verstehen sind.

21 Der Verlust der Tugenden, S. 200f.
22 A.a.O., S. 202.
23 Nikomachische Ethik 1098b3.
24A.a.O.

142

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nach Aristoteles gibt es also zu jeder Tugend „zwei entsprechende 
Untugenden“, z.B. hegt Mut zwischen den Antipoden der Unbe­
sonnenheit und der Ängstlichkeit, Großzügigkeit zwischen Geiz 
und Verschwendungssucht usw.25 Wesentlich ist für den Stagiriten 
der menschliche Verstand, insofern er einzig diesem die Fähigkeit 
unterstellt, richtige Urteile zu fallen, um auf dieser Grundlage 
moralisch handeln zu können. Allerdings müssen zu der intellek­
tuellen Verstandestätigkeit charakterliche Eigenschaften hinzutre­
ten, denn nur im Zusammenwirken beider sei ein moralisches 
Leben möglich. Mit Recht betont Maclntyre daher, daß die prakti­
sche Intelligenz eine „durch Tugenden beseelte Intelligenz“ sei, 
insofern Charakter und Verstand in Einheit zum Guten hin stre­
ben.26 Auf diesem Hintergrund beschreibt Maclntyre die aristote­
lische Vorstellung einer Ethik folgendermaßen: „die Erziehung der 
Leidenschaften zur Übereinstimmung mit dem Streben nach dem, 
was das theoretische Urteilen als das Telos und das praktische 
Urteilen als richtiges Handeln zu jeder Zeit und an jedem Ort be­
stimmt, ist das Ziel der Ethik“.27

Aristoteles’ Sicht des Menschen mag auf den ersten Blick pri­
mär politisch sein, d.h. er bezieht seine Erörterungen der Tugenden 
vor altem auf den Erhalt der sozialen Gemeinschaft, dennoch bleibt 
aber - wie sich in vielen Passagen zeigt - eine platonische Sicht des 
Menschen in seinen Überlegungen erhalten, wenn der von der 
„metaphysischen Kontemplation“ des Göttlichen als für den Men­
schen „spezielles und letztes Telos“ spricht.28 Insofern ist die 
Aristotelische Ethik nicht utilitaristisch, auch wenn die Tugenden 
auf den ersten Blick als Mittel zum Zweck erscheinen.

25 Maclntyre: Der Verlust der Tugend, S. 207.
“A.a.O.,S.216.
27 A.a.O., S. 217.
“A.a.O, S.212.

143

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


n

Die bei den Griechen vorherrschende Vorstellung von Tugend ist 
uns heute fremd geworden, da sich das Verhältnis der Tugenden 
zur sozialen Ordnung und hinsichtlich der Bestimmung des Sub­
jekts innerhalb der Gemeinschaft gewandelt hat.29 Begriffe wie 

Tapferkeit unterliegen heute einer völlig anderen Deutung als zu 
seiner Zeit, in der damit nicht nur eine individuelle Eigenschaft 
bezeichnet wurde, sondern darüber hinaus eine Fähigkeit, mit per­
sönlichem Einsatz der Gemeinschaft zu dienen und sein Selbst 
zurückzustellen. Daher „ist Tapferkeit ein wichtiger Bestandteil 
der Freundschaft“, denn sie ist Ausdruck von Zuverlässigkeit, 
Treue und Garant für den Erhalt der antiken Gesellschaft.30 Aber - 
so wird man heute einwenden müssen - pervertiert zu Fanatismus, 
verleitet sie auch zu irrationalen Handlungen, indem alle, auch 
widersinnige und durchaus unmoralische Mittel zur Erreichung 
eines Zieles eingesetzt werden.

Die Ablehnung bestimmter tradierter Tugenden oder ihre Modi­
fizierung hängt also ganz wesentlich von ihrer Definition auf dem 
Hintergrund bestimmter Kriterien des sozialen und moralischen 
Lebens ab, wobei jedoch einige Grundprinzipien moralischen Han­
delns zeitunabhängig sind (oder sein sollten). Diese Grundprinzi­
pien aber lassen sich nur von einer philosophischen Grundlage her 
begründen und in die Praxis umsetzen, wenn sie dem Menschen 
nicht nur im Innersten verständlich und überzeugend erscheinen, 
sondern wenn ihre tatsächliche Durchsetzung im Leben ihnen als 
Bedürfriis erscheint31: als handlungsorientierter Ausdruck dessen, 

29 Maclntyre verweist in diesem Zusammenhang auf den Einfluß christlichen 
Denkens, durch welches die Tugendbegriffe nicht nur neue hnplikate erhalten, 
sondern antike Begriffe sogar ausgeschlossen werden (vgl. a.a.O., S. 244ff.).
30A.a.O.,S. 165f.
311h dieser grundlegenden Deutung des Charakters der Tugend als Bedürfnis 
des im Sein stehenden Menschen stimmen wir M. Rhonheimer zu, der jedoch 

144

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was Menschsein im wahren Sinne meint. Tugend ist daher als Dis­
position des Menschen zu verstehen, mit deren Hilfe nicht nur ein 
ethisch zu rechtfertigendes Ziel erreicht werden kann, sondern die 
als Ausdruck der Besonderheit subjektiven Lebens auch als Mittel 
zur Überwindung inakzeptabler Zustände (z.B. Ungerechtigkeit) 
fungiert. Da es - wie schon die teils widersprüchlichen Auffassun­
gen zum Tugendbegriff belegen - keine allgemeingültige und zeit­
unabhängige rationale Autorität (zumindest aus moderner Sicht) 
gibt, wird man heute tugendhaftes Verhalten dem Individuum zu 
überantworten haben, das als freier Mensch Verantwortung für 
sein Tun zu übernehmen hat. Dabei ist nicht zu vergessen, daß die 
Theorien über Tugenden seit der Antike in der Regel unter dem 
Aspekt der Nützlichkeit propagiert werden (z.B. Tapferkeit, 
Keuschheit, Demut usw.), wobei zweifellos Machterhalt verschie­
dener Institutionen eine große Rolle spielt, indem hierarchische 
Strukturen gesichert werden sollen. Selbst die Tugend der Gerech­
tigkeit kann aus dem Grund gefordert werden, damit Gebote und 

vom „subjektiven Interesse“ des Menschen am Guten spricht und sich damit 
gegen die Annahme H. Krämers wendet, der eine Einheit „von ‘moralischen 
Sollen’ und subjektivem Interesse“ grundsätzlich als „illusorisch“ bezeichne 
und deshalb zwei sich ergänzende, aber nicht in Einheit zu bringende Typen 
von Ethik beschreibe: „Die Strebensethik (sie handelt von dem Für-mich-Guten 
weil Gewollten) und die Moralphilosophie (sie handelt von dem Für-den-Ande- 
ren Guten und deshalb GesoHten). Rhonheimer wendet kritisch sein: „Auf 
unreflektierte Weise impliziert ist hier allerdings ein Menschenbild, demgemäß 
es im Bereich des Für-mich-Guten kein ‘Sollen’ geben kann (und damit letzt­
lich auch kein unrichtiges, nach moralischen Maßstäben korrigierbares Wol­
len); und im Bereich des Dem-anderen-Geschuldeten kein wirkliches Wollen, 
sondern nur die Einschränkung meines jeweils auf das Für-mich-Gute gerichte­
ten Wollens.“ Unverständlich erscheint allerdings Rhonheimers folgende, an 
Krämers Konzept vorgenommene Kritik: „Der Mensch erscheint hier als radi­
kaler Egoist, und moralische Sollen als die Einschränkung dieses Egoismus 
zum Wohle des anderen bzw. zur Ermöglichung menschlichen Zusammen­
seins“, da Krämer ausdrücklich auf das zu erstrebende „wirklich Gute“ sogar 
bei der „bloßen Lebensbewältigung“ und „alltäglichen Lebensführung“ ver­
weist. (Vgl. Die Perspektiven ddr Moral, S. 176; vgl. ferner zu dieser Kritik H. 
Krämer: Integrative Ethik. Frankfurt/M. 1992, S. 79,132,76,133.

145

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Regeln befolgt werden, die lediglich Fremdbestimmung begründen. 
Tugendhaftes Verhalten kann mithin nicht allein das Befolgen von 
Regeln bedeuten; dies wäre ein bloß äußerlicher Anlaß, der mit der 
subjektiven inneren Überzeugung keineswegs kongruieren muß, 
sondern der Nützlichkeit wegen aus rationalen Erwägungen heraus 
„tugendhaftes“ Verhalten erzeugt. Darm nämlich besteht die 
Tugend des Individuums „aus nichts anderem als zuzulassen, daß 
das öffentliche Gute den Maßstab für das individuelle Verhalten 
liefert“.32 Wie schon erwähnt, stehen immer auch verschiedene 
Interessen hinter der Forderung nach tugendhaftem Verhalten. 
Diese Interessen können anderen durchaus zuwiderlaufen, und die 
Tolerierung der einen oder anderen Position muß daher als Preis 
für die Anwendung moralischer Prinzipien in Kauf genommen 
werden. Die demokratisch geforderte und als wesentliche Tugend 
bezeichnete Gleichheit aller mindert beispielsweise die Privilegien 
einiger, so daß Kontroversen in Bezug auf das „Maß“ an Gleich­
heit auftreten können. Tugend erfordert in diesem wie auch in an­
deren Bereichen immer auch Verzicht, das Zurückstellen subjekti­
ver Ansprüche und das Abwägen des richtigen Mittels und eine 
angemessene Zielsetzung. Eine rationale Lösung zu erwarten, ist 
jedoch utopisch, insofern der Verzicht auf die Durchsetzung eige­
ner Vorstellungen in der Regel von egoistischen Absichten überla­
gert wird. Gibt es also keine Lösung scheinbarer Unvereinbarkei­
ten? Ohne den späteren Ausführungen vorgreifen zu wollen, sei an 
dieser Stelle schon einmal auf einen grundlegenden Gesichtspunkt 
einer ontologischen Ethik hingewiesen.

Daß rationale Argumente allein zu einem Konsens führen kön­
nen, scheint wenig erfolgversprechend, denn je stärker das Eigen­
interesse das Erreichen eines Zieles steuert, umso mehr werden 
sich die konträren Positionen verhärten. Gleichwohl streben die 

32 Maclntyre: Der Verlust der Tugend, S. 314.

146

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


analytischen Moralphilosophen an, rationale Prinzipien zu tiefem, 
auf die sich streitende Parteien mit konträren Interessen berufen 
können.33

Damit stellt sich die Frage, um welche Ziele es überhaupt geht 
und welche Bedeutung sie im Leben des Menschen besitzen. Im 
allgemeinen sind es Ansprüche, die sich auf äußere Dinge bezie­
hen, die den Besitz erhalten oder steigern, dem Machterhalt dienen 
ebenso wie dem Ehrgeiz oder der Habgier. Die Bedeutung von 
materiellen Dingen dieser Art hatte zwar immer schon einen we­
sentlichen Platz im Leben der Menschen, es scheint allerdings im­
mer mehr zu einer Überbewertung ihrer Funktion für das Selbst- 
wertgefuhl des Einzelnen zu kommen. Der Mensch der Gegenwart 
definiert sich über sein Äußeres und glaubt, nur dieses als höchstes 
Gut verschaffe ihm Anerkennung in der Fortschrittsgesellschaft. 
Das aber, was sein Wesen als Mensch tatsächlich ausmacht, ver­
kümmert unter den Bestrebungen, dieses Äußere zu perfektionie­
ren. Daraus folgt, daß ein wesentliches Element der Tugenden in 
ihrer Eigenart liegen muß, das Innere des Menschen zu aktivieren, 
ihm diejenige kritische Einstellung zu vermitteln, die schon die 
Ziele des Handelns selbst einer kritischen Betrachtung unterzieht. 
Aber noch ein Weiteres gilt es in den Blick zu rücken. Die oben 
erwähnten Tugenden Gleichheit oder Gerechtigkeit - wie auch alle 
anderen - können nur dann in die Tat umgesetzt werden, wenn der 
Mensch seinem Denken und Handeln eine fundamentale Prämisse 
zugrundelegt: dies ist die Einsicht, daß er selbst wie auch jedes 
andere Teil eines übergreifenden Seins ist. Verfugt er über diese 
Einsicht, so wird er nicht nur völlig andere Maßstäbe an die Dinge 

33 Vor allem im angelsächsischen Raum finden z.B. R.Nozick (Anarchie - Staat 
- Utopia. München 1976) und John B.Rawls (Eine Theorie der Gerechtigkeit. 
Frankfurt/M. 1979) durchaus Gehör. Beide gehen von die Gesellschaft kon­
stituierenden Subjekten mit spezifischen Interessen aus, wobei jedoch ge­
meinsame Lebensregeln entworfen werden.

147

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Ereignisse der Welt legen, sondern in ihr zugleich auch ande­
ren und bewußteren Handlungsstrategien folgen (wir gehen im 
letzten Teil noch genauer darauf ein). Denn klar ist, daß rivalisie­
rende Vorstellungen von Tugend nicht von politischen Institutionen 
geeint werden können. Sie können bestenfalls einen Weg zur Lö­
sung von Konflikten anbahnen. Dies sieht auch Maclntyre so: „In 
jeder Gesellschaft, in der der Staat nicht die moralische Gemein­
schaft der Bürger ausdrückt oder verkörpert, sondern eine Reihe 
institutioneller Vereinbarungen darstellt, um der Gesellschaft eine 
bürokratisierte Einheit aufzuzwingen, der ein wahrer moralischer 
Konsens fehlt, wird das Wesen politischer Verpflichtung systema­
tisch unklar“.34 Das bedeutet nicht zuletzt, daß die tradierten Tu­
genden im Gegensatz zu den Interessen moderner Politik stehen, 
vor allem aber im Gegensatz zu den wesentlichen Merkmalen der 
modernen Ökonomie und ihrem Individualismus.

Sehen wir nun einmal zu, ob mit dieser Festlegung nicht doch - 
wenn man die verschiedenen Formen der Tugend einmal genauer 
betrachtet - etwas auch heute noch Zeitgemäßes und sogar We­
sentliches für das Leben des Menschen in ihnen enthalten ist. Da­
bei sind drei Kriterien der Tugend für die folgenden Überlegungen 
von besonderer Bedeutung: erstens die Tugend als Eigenschaft, 
zweitens die Tugenden, die zum Gelingen eines ganzen Lebens 
beitragen und drittens schließlich die Tugenden, die Sinn und Wert 
des menschlichen Lebens ausmachen. Der Philosoph und Pädagoge 
O.F.Bollnow hat sich diesem schon zur Entstehungszeit seines 
kleinen Buches äußerst kritisch aufgenommenen Thema gewidmet 
und dabei die in Vergessenheit geratenen Grundvoraussetzungen 
menschlichen Zusammenlebens eingehend erörtert. Einige wesent­
liche Gedanken seiner Schrift lassen durchblicken, daß Tugend ein 
Ausdruck einer besonderen menschlichen Verfassung ist, die

34 Der Verlust der Tugend, S. 338.

148

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bollnow selbst zwar nicht auf die Seinserfahrung zurückfuhrt, die 
aber bei näherem Hinsehen durchaus so zu deuten ist.

m

In einer Zeit, in der Entgleisungen, Grenzüberschreitungen und 
Perversionen aller Art salonfähig geworden sind, mag es als Ana­
chronismus erscheinen, überhaupt noch von Tugenden zu reden. 
Mit der Terminologie „anything goes“ hat sich ein Maß von Be­
liebigkeit breitgemacht, das aus falsch begriffenem Demokratie­
verständnis heraus zu den wunderlichsten Erscheinungen geführt 
hat. Fragwürdig sind die alten Tugenden geworden, und ein 
ausufemder Individualismus betätigt sich unter dem Mäntelchen 
der Selbstverwirklichung in einer Weise, daß sich niemand mehr 
scheut, alle Tabus zu brechen und dem, was ehemals als moralisch 
galt, das genaue Gegenteil selbstbewußt entgegenzustellen und als 
legitimen Anspruch zu verteidigen. Toleranz wird eingeklagt, um 
das Ausleben aller - selbst der extremen Lebensformen - zu recht­
fertigen, sie wird indes selten angewandt, wenn es darum geht, für 
die Gegner solch exzessiver Lebensformen Verständnis aufzu­
bringen.

O.F.Bollnow spricht bezeichnenderweise nicht nur vom Wesen 
der Tugenden, sondern auch von ihrem Wandel.35 Damit trägt er 
der Tatsache Rechnung, daß Tugenden mit der Entwicklung des 
Lebens einer Veränderung unterliegen, die das zwischenmensch­
liche Verhalten entscheidend prägt. Er beklagt jedoch auch, daß es 
dadurch nichts Festes und Ruhendes mehr im Leben gebe, an das 
man sich halten könne und daß nicht alles Neue auch besser und 
wirksamer sei als Tradiertes.

35 O.F.Bollnow: Wesen und Wandel der Tugenden. FrankfurtZM. 1958.

149

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Verblassen alter Tugenden führe schließlich zu ihrem völli­
gen Vergessen, und die Menschen könnten dann mit Begriffen wie 
Besonnenheit, Weisheit, Demut, Bescheidenheit oder Großmut 
usw. keinerlei einigermaßen klare Vorstellungen verbinden. Vor 
allem aber: wer wolle sein Leben schon unter solchen Tugendbe­
griffe fuhren, die nicht nur hohe Anforderungen an das Selbst des 
Menschen stellen, sondern die darüber hinaus auch das Zurück­
stellen eigener Ziele und Wünsche in sich bergen. Manche Begriffe
- wie die Demut - seien ferner erst im Zusammenhang mit abend­
ländischem, vor allem christlichen Denken zu verdeutlichen, und 
sie seien von daher schon nicht mehr jedem gegenwärtig. Mit den 
Tugenden gehe folglich auch das Verständnis der sie tragenden 
Welt verloren, so daß - weil sie ihre Überzeugungskraft einbüßten
- auch das Verständnis vergangener Lebensformen abhandenge­
kommen sei.

Tugendhaft zu sein, galt ehemals als auszeichnendes Prädikat, 
lag doch in der Tugend vor allem die Möglichkeit, sein Selbst zu 
entfalten, das nicht etwa nur ein tadelloses Leben bewirken sollte, 
sondern das das Menschsein zum höchstmöglichen Maß steigerte. 
Schon hier wird für viele unserer Zeit die Fragwürdigkeit der Tu­
gend transparent: der Tugendhafte gilt als angepaßt, wenig eigen­
tätig und gelegentlich sogar als überheblich, insofern er mit seiner 
Haltung der scheinbaren Einordnung Mißfallen erregt. Und indem 
Tugend mit gesteigertem Menschsein zu verbinden versucht wird, 
tritt sogleich die Frage hinzu, worin sich dieses denn äußere. Ist es 
der Hang zum Elitären, zum Intellektuellen, Geistigen oder etwa 
zum asketischen Leben? Verbirgt sich hinter diesem Gedanken 
weltferner Idealismus oder utopische Wunschvorstellung? Man 
darf also zunächst skeptisch sein und erneut die Fragwürdigkeit 
der Tugenden ins Spiel bringen. Doch für wen sind Tugenden tat­
sächlich fragwürdig? Aus welchen Gründen steht man Ihnen kri­
tisch, ja ablehnend gegenüber? Schließlich kann allen Tugend-

150

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kategorien zumindest aus pragmatischen oder funktionalen Grün­
den durchaus auch ihr Gegenteil als sinnvolle Handlungsstrategie 
entgegengestellt werden, wie auch Bollnow kritisch anmerkt. 
Hierzu einige Beispiele.36

Als eine der „bürgerlichen“ Tugenden nennt Bollnow die Ord­
nung, deren einerseits notwendige und sinnvolle Funktion auch in 
ihr Gegenteil umschlagen kann, wenn sie lediglich dem Selbst­
zweck dient oder das Leben gar erstarren läßt.37 In diesem Falle 
haben wir es mit einer „entarteten Ordnungsliebe“ zu tun, die von 
tugendhaftem Verhalten weit entfernt ist. Ähnlich verhält es sich 
mit anderen Formen der Tugend: der Sparsamkeit, die zum Geiz 
werden kann, dem Fleiß, der zum eifernden Fanatismus entartet, 
der Tapferkeit, die irrationale Züge annehmen und sogar zur Ge­
fahr werden kann, ja sogar der Besonnenheit (im platonischen 
Sinne ursprünglich ein erstrebenswerter Zustand der Seele), die in 
extremer Form zu Entschlußlosigkeit und Weltferne fuhrt - oder, 
wie Bollnow bemerkt, sogar aus überlegtem Kalkül „gleichbe­
deutend mit rechnender Vernünftigkeit“ sein kann. Ist Besonnen­
heit unter diesem Gesichtspunkt nicht tatsächlich „Ausdruck einer 
reflektierten Haltung, die den Fluß des Lebens nur hemmt?“.38 Und 

wie steht es gar mit der Bescheidenheit und Demut, Begriffe, die 
im modernen Leben nur noch als antiquierte und reichlich unrea­
listische Haltungen verstanden werden? Auch mit der Wahr­
haftigkeit steht es im Zuge der Entwicklung unseres zuhöchst in­
dividualisierten Lebens nicht besser, denn alle mit dem Begriff 
Wahrhaftigkeit verbundenen Aspekte wie Ehrlichkeit, Aufrichtig­
keit, Offenheit, Echtheit, Treue, Gerechtigkeit usw. unterliegen - 
wie deutlich zu erkennen ist - immer mehr der zersetzenden Wir­

36 O.F.Bollnow. Wesen und Wandel der Tugenden. Frankfurt M./Berlin/Wien 
1958.
37A.a.O.,S. 35.
38 A.a.O., S. 92f..

151

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kung einer subjektiv gestalteten Form von Wahrhaftigkeit, die 
weder intersubjektiv von Bedeutung sein kann noch auch nur den 
geringsten Hinweis auf ein wirklich tugendhaftes Motiv der Hand­
lung und ihrer Begründung gibt. Schon die politischen Aktionen 
der letzten Jahrzehnte (aber auch früherer Zeiten) dürften dies 
bestätigen, von gesellschaftlichen oder individuellen einmal ganz 
abgesehen. So ist es keineswegs verwunderlich, daß der Einzelne 
aufgrund des vorgelebten und wahrgenommenen Lebens jedes Maß 
verloren hat und auch keine Begründungsversuche akzeptieren 
wird, die ihn vom Gegenteil überzeugen könnten. Viele Fragen, 
z.B. die der Gewalt, sind - wie R. Spaemann betont - daher keine 
moralischen mehr, sie sind nur noch „eine taktische Frage“,39 teils 
zum Zwecke scheinbarer Verbesserung menschlicher Bedingungen, 
indem das Gewaltmonopol des Staates bewußt mißachtet und 
eigene Normen eingesetzt werden, teils aber auch zum jeweils ei­
genen Machterhalt.

K.-O. Apel meint daher mit Recht, daß sich der Mensch der Ge­
genwart vor eine paradoxe Situation gestellt sehe, wenn man das 
Verhältnis von Politik, Wissenschaft, Wirtschaft und Ethik der 
modernen Industriegesellschaft genauer betrachte. Einerseits sei 
nämlich die Notwendigkeit einer „universalen“, für die gesamte 
Menschheit gültige Ethik erkennbar, andererseits unterlaufe das 
subjektive Interesse (des Einzelnen, der Nationen) eine solche 
Vorstellung, „weil die Idee der intersubjektiven Geltung in diesem 
Zeitalter ebenfalls durch die Wissenschaft präjudiziert ist, nämlich 
durch die szientistische Idee der normativ neutralen und wertfreien 
‘Objektivität’“.40

39 R. Spaemann: Moral und Gewalt. In: Rehabüitienmg der praktischen Philo- 
sophie. Bd.I: Geschichte, Probleme, Aufgaben. Hg. von M. Riedel. Freiburg 
1972, S. 215-241, hier S. 215.
40 K.-O.Apel: Zum Problem einer rationalen Begründung der Ethik im Zeitalter 
der Wissenschaft. In: Rehabilitierung der praktischen Philosophie Bd.II: 

152

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies macht deutlich, daß Tugenden aufgrund der globalen Ver­
netzung heute nicht mehr nur im Mikrobereich wirken können und 
dürfen, sondern daß nach Formen der Tugend gesucht werden 
muß, die grenz- und kulturüberschreitend ein allgemeines sinn­
volles Miteinander begründen können. Dies umso mehr, weil die 
internationalen Verflechtungen neue Abhängigkeiten nach sich 
ziehen, also weitreichende Auswirkungen menschlicher Handlun­
gen, die alle Lebensinteressen beeinflussen. Die Resultate der tech­
nologischen Forschung stellen dabei in erster Linie eine neue mo­
ralische Herausforderung an den Menschen, denen jedoch spezifi­
sche Eigeninteressen in der Regel zuwiderlaufen. Sind wir mithin 
von einer solidarischen Verantwortung für die Auswirkungen von 
Handlungen des modernen Menschen weiter entfernt denn je? Apel 
sieht dies recht pessimistisch, wenn er ausführt: „Im allgemeinen 
kann man feststellen, daß auf allen Sektoren des öffentlichen Le­
bens in der westlichen Industriegesellschaft (sicher inzwischen aber 
auch in der sogenannten dritten Welt, vor allem der islamischen, 
E. J.) die moralischen Begründungen in der Praxis durch pragmati­
sche Argumente ersetzt werden, wie sie von ‘Experten’ aufgrund 
objektivierbarer szientifisch-technologischer Regeln geliefert wer­
den können“.41 Doch gerade weil die „wertfreie szientifisch-tech- 
nische Vermittlung von Theorie und Praxis“ keine moralische Ver­
antwortung übernehmen könne, bleibe letztlich nur das subjektive 
Gewissen, mit anderen Worten: die bewußte, reflektierte tugend­
hafte Haltung zur Welt. Nur einem solchen subjektiven Gewissen 
als Instanz traut Apel zu, durch Übereinkunft mit der öffentlichen 
Willensbildung verbindliche Normen zu entwickeln. Doch Apel 
erkennt im folgenden auch, daß derartige auf einem „subjektiven 
Gewissen“ aufbauende Grundnormen ethischen, tugendhaften 

Rezeption, Argumentation, Diskussion. Hg. von M. Riedel. Freiburg 1974, S. 
13-32, hier S. 13.
41 A.a.O., S. 25.

153

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verhaltens wohl kaum zu einem bindenden Konsens fuhren kön­
nen: Man kann sie höchstens als „zweckrationale Klugheitsveran­
staltungen“ interpretieren,42 zumal kulturelle oder traditionsge­
bundene Überlegungen immer intervenieren werden. Die möglichen 
Ergebnisse seien daher höchstens „affektiv“ bestimmt, selten aber 
intersubjektiv überzeugend, denn freie Gewissensentscheidungen 
der „subjektiven Privatmoral“ seien gegen jede andere isoliert und 
gehorchten folglich keiner „Solidaritätsnorm“, wobei noch zu 
ergänzen wäre, daß nicht nur die Masse, sondern auch der Einzelne 
immer stärker manipuliert, also außengeleitet wird, wodurch eine 
private existentielle Gewissensbildung - auch aufgrund von Sach­
zwängen - verhindert wird.43

Wie man sieht, sind zwar die Probleme hinsichtlich des Verlusts 
von Tugenden durchaus kritisch erkannt und benannt, doch wird 
zugleich auch deutlich, daß sich eine Lösung in keinerlei Hinsicht 
andeutet. Vielleicht bescheiden wir uns schon mit der Ethisierung 
der Ideale des Wohllebens als Sollforderung und „Masseneudä- 
monismus“, wie Arnold Gehlen in seinem Buch „Moral und Hy­
permoral“ betont. 44 Damit ist natürlich das Wohlleben des äuße­
ren Lebens in den Bück gerückt, welches vom Staat eingefordert 
wird, während ein seelisches Wohlleben aufgrund wirklicher, 
eigentätiger Tugend aber eine Distanzierung von den Institutionen, 
ihrer häufig dem tugendhaften Verhalten widerstreitenden Regle­
mentierungen vernachlässigt wird. Doch Gehlen wirft ein, daß die 
Bedeutung der Institutionen vor allem in ihrer vom Zweckdenken 
gesteuerten Funktionalität liege, was dazu fuhren müsse, daß der 
Glaubenswert ihrer Leitideen schwinde. Ethische Grundprinzipien 
aber können - wie auch Gehlen betont - nur durch die Transzendie- 
rung des Ich Geltung beanspruchen, nur dann also, wenn Normen 

42A.a.O.,S. 29.
43A.a.O.,S. 30.
44 Eine pluralistische Ethik. Bonn 1969.

154

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht vereinzelt und verabsolutiert werden, sondern auf das Seelen­
leben, die innere Befindlichkeit eines jeden Menschen ausgerichtet 
sind. Das bedeutet letztlich, daß sich Polarisierungen, die das bloß 
Alltägliche überschreiten, auf eine ganz „eigen“-artige Weise auf­
lösen, weil ein Konsens unter den Mensch entstehen kann, dessen 
philosophische Grundlage es erlaubt, Widersprüche aus dem siche­
ren Gefühl des Einsseins mit dem Sein zu lösen. Daß dieser zu­
nächst abstrakt und unrealisierbar anmutende Gedankengang so 
lebensfern nicht ist, wird weiter unten noch ausführlich erörtert. 
Damit verbindet sich zweifellos eine hermeneutische Frage, näm­
lich die Frage danach, wie der Mensch sich selbst und seine Exi­
stenz im Leben betrachtet, welche Schwerpunkte er setzt und was 
ihm bedeutungsvoll erscheint innerhalb der Vielfeit der Erschei­
nungen des alltäglichen und geistigen Lebens. Vielleicht erlaubt 
das Nachdenken über die dem Menschen zur Verfügung stehenden 
Möglichkeiten, sein Leben zu gestalten, die Hoffnung auf eine 
„einfache Sittlichkeit“ (Bollnow), einfach deshalb, weil sie ur­
sprünglich ist wie das Sein selbst. Einer Sittlichkeit oder Tugend­
haftigkeit, die nicht von hohen und nicht einlösbaren Idealen ge­
prägt und damit eingeengt ist, sondern die als Konstituens des 
menschlichen Wesens zu charakterisieren ist, wenn sie denn ent­
deckt, erkannt und gelebt wird. Von einer solchen Form der Tu­
gend wäre zu sagen, daß sie grundsätzlich auf das Gegenüber 
(Mensch, Natur usw.) gerichtet ist, daß sie vor allem aber auch 
den tugendhaft Denkenden und Handelnden selbst bereichert und 
ihm eine neue Dimension des Lebens erschließt. Während nach 
Bollnow alle Hochformen des Ethos einseitig sind, insofern sie 
immer nur „bestimmt geartete Möglichkeiten des menschlichen 
Lebens“ erfassen,45 andere dadurch ausschließen und daher das 

45 O.F.Bollnow: Einfache Sittlichkeit. Kleine philosophische Aufsätze. Göttin­
gen 1947, S. 18f.

155

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben im ganzen nicht umgreifen, sind sie in höchstem Maße 
zeitabhängig. Nicht nur, daß der allseitigen Entfaltung der Persön­
lichkeit der Nutzen der Gemeinschaft entgegenzustehen scheint, 
auch Interessen und Ziele scheinen einer gemeinsamen Ausrichtung 
zu widerstreben. Dies begründet die Tatsache, daß die einfachsten 
und faktisch selbstverständlichsten Tugenden sich nicht nur geloc­
kert haben, sondern sogar in Auflösung begriffen sind.

Schon in formaler und struktureller Hinsicht besteht nach Boll- 
now ein großer Unterschied zwischen dem „hohen Ethos“ und der 
einfachen Sittlichkeit. Während das erstere zeitabhängig und dar­
über hinaus mit dem radikalen Anspruch auf Absolutheit auftrete 
und nach höchst möglicher Reinheit der Verwirklichung strebe, 
ergebe sich aufgrund der Unerreichbarkeit der moralischen Ziele 
zwangsläufig ein tiefgreifender Konflikt zur Realität: ein Dualis­
mus zwischen Ideal und Leben. Der strukturelle Unterschied zwi­
schen hohem Ethos und einfacher Sittlichkeit zeige sich nun gerade 
in der Tatsache, daß letztere nicht an ein „aus dem Leben heraus­
gehobenes Ideal“ gebunden sei.46 Sie lebe vielmehr ganz in der 
Öffentlichkeit eines gemeinsamen Bewußtseins, welches Bollnow 
zwar nicht im Blick auf ein ontologisches Fundament beschreibt, 
dem aber dennoch eine ganz spezifische Weise des Weltverhaltens 
eigen zu sein scheint.

Bollnow verweist daher auf eine tiefere Schicht des Bewußt­
seins, die den meisten Menschen zwar verborgen und deshalb un­
scheinbarer ist, weil augenscheinlich der Lebensbewältigung wenig 
nützlich. Doch „diese einfachere Schicht wechselt nicht mit dem 
Formenwandel des hohen Ethos, sondern bleibt sich in diesem 
Wandel gleich“.47 Es handelt sich offensichtlich (obwohl Bollnow 
diesen naheliegenden gedanklichen Schritt nicht vollzogen hat) um 

*A.a.O.,S.24.
47A.a.O.,S. 20.

156

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die elementare Bewußtseinsschicht des Menschen, die aus der 
Existenz des Seins heraus lebt und in der die angebliche Fragwür­
digkeit der im Leben zu realisierenden Tugenden gar nicht erst 
auftaucht. Und so kann Bollnow auch sagen, „die einfache Sitt­
lichkeit gehört zur Natur“ des Menschen, allerdings - und dies ist 
der Tenor der folgenden Überlegungen - nur wenn der Mensch sich 
der Tatsache seiner Eingebundenheit in das Sein bewußt wird. 
Dann wird auch sichtbar werden, daß sittliche Tugenden gleichsam 
als lebendiger Organismus einen Gesamtlebensvollzug bilden als 
Ausdrucks des Einklangs des Menschen mit sich selbst und dem 
Sein.

157

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Individualismus und Kollektivismus als 
Lebensentwürfe

Die diesen Abschnitt leitenden Begriffe ‘Individualismus’ und 
‘Kollektivismus’ stehen historisch und sozialphilosophisch gesehen 
in absolutem Gegensatz zueinander. Während der Individualismus 
diejenige Haltung des Denkens, Fühlens und Handelns ist, die den 
Sonderstatus des Einzelmenschen zum Primat erhebt, läßt sich 
unter Kollektivismus - vor allem im sozialrevolutionären Sinne - 
das totale Eingegliedertsein des Subjekts im Vorrang vor allen 
anderen Bindungen in ein kollektives System verstehen. Beide 
Vorstellungen laufen natürlich Gefahr, in eine Extremform ihrer 
jeweiligen Grundaufifassung auszuarten, wie sich leicht nachweisen 
läßt.

Diese sparsamen und noch unvollständigen Bemerkungen ma­
chen aber schon sichtbar, daß wir den Titel dieses Kapitels mit 
einem Fragezeichen versehen sollten, insofern sich darin einerseits 
bereits eine kritische Ausgangsposition den Begriffen gegenüber 
ausdrückt, andererseits aber schon angedeutet ist, daß diese kriti­
sche Ausgangsposition verbunden ist mit der Suche nach einer 
weiteren Möglichkeit eines Lebensentwurfs, der mit völlig anderer 
Akzentuierung möglicherweise Elemente der beiden erörterten auf­
nehmen kann. Darüber aber später.

In diesem Abschnitt geht es nun darum, die zwei polaren, als 
Lebensentwürfe zu verstehenden Gesellschaftsformen zunächst 
einmal auf ihre grundsätzliche Struktur hin zu betrachten und zu 

159

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fragen, ob sie in irgendeiner Weise konsensfahig sind und dies auf 
welcher Grundlage. Denn es ist klar, daß sowohl ein stark ausge­
prägter Individualismus als auch ein ebensolcher Kollektivismus 
Auswirkungen auf Mensch und Gesellschaft haben wird, der ethi­
schen Prinzipien widersprechen muß. Wir werden daher zunächst 
einen genaueren Bück auf die Begriffe selbst werfen und einige 
hier wesentliche Auffassungen dazu skizzieren. Im Anschluß daran 
sollen paradigmatisch solche Lebensentwürfe untersucht werden, 
die der einen bzw. anderen Position zugrundehegen. Schließlich 
werden wir eine, durchaus noch Fragen offenlassende Betrachtung 
anfugen, die schon Momente der ontologischen Ethik aufgreift, 
welche weiter unten umfassender auf die aufgeworfene Problem­
stellung eingeht. Vor allem aber dient dieser Abschnitt auch der 
Vorbereitung des folgenden, der sich mit Wertvorstellungen be­
schäftigt. Zugleich schließt er aber an die zuvor unternommene 
Betrachtung über die Tugenden an, um die dort vorgelegten Er­
kenntnisse noch einmal in konzentrierter Form in einen neuen Zu­
sammenhang zu stellen und einer kritischen Betrachtung zu unter­
ziehen. Neue Fragen und Probleme werden dabei auftauchen, die 
sich besonders im Bezug auf freiheitlich-demokratische Prämissen 
ergeben und Tugenden und Werte in einem anderen Licht erschei­
nen lassen könnten.

I

Die Bejahung der individuellen Struktur des menschlichen Wesens 
ist ein Grundwert der demokratischen Gesellschaft. Ein demokrati­
sches Verständnis von der Würde und Autonomie des Menschen 
setzt daher die Notwendigkeit einer freien und individuellen Entfal­
tung des Subjekts voraus, das über kognitive und emotionale 
Selbständigkeit verfugt und sie auch praktizieren kann und darf.

160

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pluralität der menschlichen Daseins- und Ausdrucksformen ist 
zunächst also ein positives und erstrebenswertes Ziel einer Gesell­
schaft. Es kann durchaus aber ins Negative umschlagen, wenn 
Unverbindlichkeit ins Spiel kommt, wenn die individuelle Entfal­
tung grenzenlos wird oder als ihr Gegenteil, der völligen Unter­
drückung erscheint. Hierzu im folgenden einige Bemerkungen.

Der Individualbegriff, vom lateinischen Individuum als das 
‘Unteilbare’, Singuläre abgeleitet, wird als Bezeichnung für ein 
einzelhaftes Ding oder Geschehen verwendet und dadurch im Ge­
gensatz zum Allgemeinen verstanden. Bezogen auf den Menschen 
sprechen wir dann von Individualität, wenn Eigenschaften oder 
bestimmte Merkmale das Wesen des Subjekts als „eigen“-artiges 
oder einmaliges Individuum erscheinen lassen und damit eine Ei­
genpersönlichkeit hervortritt, die sich von der unterschiedslosen 
Masse abhebt (denn die Masse oder das „Man ... ist das Nie­
mand“1).

Eine Steigerung dieser Kriterien läßt sich im Begriff des Indivi­
dualismus erkennen, indem das Denken, Fühlen, Wollen und Han­
deln unter dem Aspekt eines Sonderstatus, eines Sonderdaseins den 
Primat vor allen anderen menschlichen Daseinsformen erhält, z.B. 
dem Gemeinschafts- oder Gruppenmenschen. Nur die Realität des 
zuhöchst ausgeprägten Individuellen gilt dann als Richtmaß des 
eigenen Bewußtseins und fuhrt schließlich zu einer Haltung des 
Solipsismus, der verbindliche intersubjektiv gültige Einstellungen 
verhindert. Das Individuum betrachtet sich dann als Selbstzweck 
mit dem einzigen Ziel der Selbstverwirklichung und Entfaltung der 
Eigenpersönlichkeit, welche im Extremfell selbst anarchische, 
egozentrische oder liberalistische Züge seines Wesens zu realisie­
ren trachtet. Damit ist bereits die Problematik einer übersteigerten 
Form des Individuellen benannt, die sich vor allem auf den Eigen- 1 

1M. Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 151979, S. 128.

161

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bezug des Subjekts bezieht: „Allgemein betont ein individualisti­
sches Denken den Wert der ‘Persönlichkeit’ vor den Gemein­
schaftswerten, die persönliche Freiheit vor der gesellschaftlichen 
Bindung, die Gleichheit der Individuen vor der Ein- und Unter­
ordnung in das Gesellschaftsganze“.2 Verschiedene Ansätze ver­
stehen den in einer individualistische Gesellschaft praktizierten 
Individualismus (in seiner extremen Form also) daher auch als 
System der bloßen Summe einzelner Menschen, wobei das Soziale, 
d.h. die notwendige Bindung der Menschen untereinander entfallt 
und utilitaristische Ziele in Gestalt des Zweckdenkens Vorrang 
erhalten. In solcher Gestalt zeigt sich - wie weiter unten noch aus­
geführt wird - individuelles Verhalten in den modernen demokrati­
schen Gesellschaftsformen, in denen das Recht auf „Selbstver­
wirklichung“ zu den bekannten Grenzüberschreitungen führt, die 
inzwischen in Politik, Pädagogik und Gesellschaft kritisch erörtert 
werden.

Schon G. Simmel hat indes besonders in Bezug auf ethisches 
Verhalten vor einem falsch verstandenen Individualismus gewarnt 
und diesem in seiner 1918 erschienenen Schrift einen „ethischen 
Personalismus“ entgegengesetzt.3 In dieser Schrift, die seine späte 
metaphysische Auffassung vom Leben ausdrückt, spricht er schon 
zu Anfang von der Einheit des Lebens als ‘Sich-Steigem’ und ‘In- 
Sich-Bleiben’. Wesensmerkmal des Lebens ist dann „Mehr Leben“ 
und zugleich „Mehr als Leben“ zu sein: „ein Hinausschreiten des 
geistigen Lebens über sich selbst“.4 Auch das sittliche Leben ist ein 
fortschreitendes, sich entwickelndes, wenn es dem Menschen 
gelingt, einen niedrigen Zustand zu überwinden und einen höheren 
zu erreichen: „Daß der Mensch sich selbst überwindet, bedeutet, 

2 Vgl. den Beitrag „Individualismus“ von A. Rauscher in: Historisches Wör­
terbuch der Philosophie, Bd. 4. Darmstadt 1976, Sp. 289-291.
3 G. Simmel: Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel. Leipzig 1918.
4A.a.O.,S. 20,6.

162

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß er über die Grenzen hinausgreift, die der Augenblick ihm 
steckt... So ist der Mensch auch als ethischer das Grenzwesen, das 
keine Grenzen hat“.5

Doch setzt das Leben sich auch Grenzen, übersteigt sie jedoch 
im Sinne seiner höchsten Entfaltung. Simmel geht im folgenden 
aber auch auf die Problematik der Aufhebung der selbstgesetzten 
Grenzen durch das Leben ein und bestimmt die Freiheit als Befrei­
ung von einem Zweck, nicht aber als Befreiung von einem Grund­
prinzip. Mit der gegen Kant und den Dualismus von Sein und Sol­
len gerichteten Argumentation ergibt sich konsequenterweise für 
den Menschen, daß das Sollen keineswegs als abstrakte ethische 
Norm verstanden werden kann, „sondern als Erhebung von konkre­
ten gelebten Notwendigkeiten des Lebens zum Begriff in der Form 
des Sollens“.6 Dies bedeutet, daß der Mensch im Kontext seines 
Lebens die Grenzen seines Tims erkennt und sich der Notwendig­
keit moralischen Handelns als ‘Sollen’ bewußt wird. Diesen Ge­
danken werden wir weiter verfolgen, wenn es um eine Deutung der 
Individualität als Personwerdung geht, die sich entscheidend von 
der individualistischen Auffassung abhebt. Zuvor aber einige Be­
merkungen zum Kollektivismus bzw. dem Kollektivbewußtsein.

Der Begriff ‘Kollektivismus’ wird allgemein im Kontext poli­
tisch-ökonomischer Theorien angeführt und hat sich seit seiner 
Verwendung durch Bakunin auf dem Basler Kongreß der Interna­
tionalen (1869) als Unterscheidung für eine bestimmte, sich von 
anderen Tendenzen abgrenzende sozialistische Gesellschaftsform 
eine Zeitlang durchgehalten. Neben verschiedenen anderen Deu­
tungen, die hier unwesentlich sind, ist ein anderer Sinngehalt al­
lerdings von Bedeutung, nämlich der, daß der Kollektivismus als 
gesellschaftliche Antithese zum Individualismus verstanden wird.

5A.a.O., S. 8.
6 Vgl. den Artikel „Lebensanschaung“ von F. Cassinari: In: Großes Werklexi­
kon der Philosophie, Bd. 2. Hg. von F. Volpi. Stuttgart 1999, S. 1396f.

163

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesem Falle besitzt das kollektive Leben den absoluten Vorrang 
vor dem Individuum, welches als Einzelmensch keine Eigenbedeu­
tung besitzt, sondern nur als „abgeleitetes Sein, als Glied oder 
Teil“ des Systems.7 Diese rigorose Eingliederung in ein System 
basiert auf der Annahme, daß allen Gliedern der Gruppe eine ge­
meinsame Auffassung des Denkens, Wertens, Strebens und Wol­
lens eigen ist, aus welchen sich eine gleichgerichtete Lebensstrate­
gie ergibt. Das so gefaßte „Kollektivbewußtsein“ ist aber schon 
begrifflich widersprüchlich und ambivalent, „denn das Bewußtsein 
eines realen Subjekts kann kein Kollektivbewußtsein und das Kol­
lektivbewußtsein kein Bewußtsein eines realen Subjekts sein“,8 
denn die Identität beider bedeutete, daß das Kollektivbewußtsein 
selbst als besondere Existenz Realität besäße. Die Eigenständigkeit 
des Kollektivbewußtseins betont indes E.Durkheim, wenn er be­
hauptet, der Einzelmensch sei nur eine abstrakte Gedankenkon­
struktion, wirklich sei hingegen in geistiger und sittlicher Hinsicht 
nur die Menschheit als Gesamt. Allerdings ergebe sich aus den 
isoliert betrachteten physisch-psychischen Strukturen ein Indivi- 
dualbewußtsein, welches aber mit anderen zu einem Kollektivbe­
wußtsein verschmelze. Und nur aus dieser Verbindung entstehe das 
soziale Leben. Dies begründet ferner, daß sich Kollektivvor­
stellungen nach Dürkheim nicht einfach von subjektiven Vorstel­
lungen herleiten lassen. Nur als Produkt der Kooperation einer 
Vielzahl geistig tätiger Menschen, deren Ideen zu einem Ganzen 
zusammengewachsen sind, ergäben sich begrifflich und kategorial 
präzise Vorstellungen, die eine überindividuelle Objektivität ga­
rantieren. Auch hier wird das Individuum wieder verstanden als in 
Denken und Handeln eingeschränktes, das erst auf der Ebene der 
Sozialität eine ‘höhere’ Realität erreicht. Dies erklärt nicht zuletzt, 

7 Vgl. „Kollektivismus, Kollektiv“ (A. Raucher) in: HWPh Bd. 4, Sp. 885.
8 Vgl. „Kollektivbewußtsein“ (G.Mühle), a.a.O., Sp. 883.

164

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß sozialistische Gesellschaftsformen den Kollektivismus im Ge­
gensatz zum Individualismus als Höchstform menschlichen Lebens 
bestimmen, während der Individualismus als Produkt des Kapita­
lismus und der Entfremdung und als anti-humanistische Loslösung 
aus der Gesellschaft gebrandmarkt wird.9

Ohne in diesem Zusammenhang weiter auf die Kritik an Dürk­
heims Konzept eingehen zu können, muß aber schon eingewandt 
werden, daß das Zusammenwirken vieler Einzelformen des Be­
wußtseins nicht ohne einen tatsächlichen Grund für ein gemeinsa­
mes Bewußtsein gedacht werden kann. Vor allem dieser Gedanke 
wird uns im folgenden noch beschäftigen, wenn es darum geht, 
Individualität und Gemeinschaftsbewußtsein aus der Sicht der 
Theorie der ontologischen Erfahrung in den Blick zu fassen.

n

An den Auffassungen über Kollektivismus und Individualismus 
scheiden sich nicht nur die Geister im politischen, sondern auch im 
allgemein-gesellschaftlichen Bereich, z. B. auch der Erziehung. 
Daß die sozialistischen Vorstellungen eines kollektiven Systems 
inzwischen als gescheitert betrachtet werden können, muß nicht 
eigens erwähnt werden. Dennoch haben wir mit den Auswirkungen 
dieses Einflusses auf die Gesellschaft immer noch zu rechnen. Sie 
wirken bis heute hinein in die Bildungssysteme und auch in Wert­
vorstellungen bis hin zu Umgangsformen und Anspruchsdenken. In 
der westlichen Welt hat sich allerdings vermehrt und aus verschie­
denen Gründen immer tiefgreifender das Prinzip des Individualis­
mus breitgemacht, das nicht nur die Freiheit des Einzelnen faktisch 
eingrenzt, sondern vor allem dem Individuum selbst den Weg zu 

9 Vgl. u.a. K.Mächa: Individuum und Gesellschaft. München 1993.

165

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner wahren Entfaltung versperrt. Sicher ist nicht zu bestreiten, 
daß diese Entwicklung, einerseits als Gegenentwurf zu sozialisti­
schem Denken verstanden, andererseits aber auch aufgrund der 
modernen Geisteshaltung westlicher Demokratien, unterstützt wor­
den ist. Liberalismus und der Verlust der Werte haben einen Be­
wußtseinswandel bewirkt, der dem äußeren Leben und allen damit 
verbundenen Annehmlichkeiten einen höheren Wert zumessen als 
den geistigen (vgl. das 5. Kapitel). Daraus folgt, daß sich das 
Subjekt unter Einsatz seiner ganzen Kräfte rigoros darum bemüht, 
an diesem äußeren Leben teilzuhaben, seinen Besitz zu mehren und 
dem Vergnügen zu leben. Daß eine solche Haltung natürlich eine 
radikale egozentrische Lebensauffassung verursacht und durch den 
allgemeinen Konsens und Vorbilder sogar legitimiert wird, ist wohl 
unbestritten. Werte werden unter dem Deckmantel der Toleranz 
außer Kraft gesetzt, und jede Form des Opportunismus findet An­
erkennung. Wir haben es folglich mit einem Menschenbild zu tun, 
das nicht nur auf die Eindimensionalität der individuellen Ent­
wicklung verweist, sondern sogar auf ihre Verhinderung. Während 
die ‘äußere’ Emanzipation des Subjekts sich also bis zum Exzeß 
realisieren konnte, bleibt die innere Emanzipation als der wesentli­
che Faktor auf der Strecke. Erst dann nämlich kann man von 
Emanzipation sprechen, wenn die innere Emanzipation als Grund­
element gelebter Freiheit zur Entfaltung gekommen ist. Unmün­
digkeit und Abhängigkeit ergibt sich dagegen aus der einseitigen 
Fixierung auf äußere Bedürfnisse bzw. aus dem bloßen Befrie­
digen dieser Bedürfnisse. Begriffe wie Massengeschmack, Mani­
pulation des Denkens und Handelns, unkritisches Verhalten und 
der Effekt des Nachahmens sind nur einige der in diesem Zusam­
menhang wesentlichen Aspekte. Auch Langeweile, Orientierungs­
losigkeit und die vergebliche Suche nach einem Sinn des Tuns 
resultieren aus der beschriebenen Haltung, die den Menschen 

166

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sowohl isoliert als auch mit sich selbst uneins werden läßt, weil 
ihm der Grund seines Lebens abhanden gekommen ist.

Das verstärkte Auftreten von Gewalt und Rücksichtslosigkeit ist 
nur ein Indiz für die Entfremdung des modernen Menschen von 
seinem Ich als geistig-seelisches Wesen, wobei das ‘Ausleben’ im 
‘Jetzt’ alle anderen Reflexionen an den Rand drängt. Doch dies ist 
nur ein Aspekt. Die Entfremdung des Menschen von seinem wah­
ren Ich hat nämlich noch weitere, und für die Gemeinschaft noch 
wesentlichere und weiterreichende Konsequenzen. Diese Form des 
Rückbezugs auf sich selbst führt zudem zu einer Bindungslosig- 
keit, die z.B. als Entfremdung vom Nächsten (der Familie, den 
Freunden usw.) und schließlich als Entfremdung von allem „Frem­
den“ erkennbar wird. Wir sprechen dann von Generationen­
problemen, der Isolation des Single-Daseins usw. und im letzten 
von der Verständnislosigkeit gegenüber anderen Zivilisationen, 
denen gegenüber nur die eigene Perspektive der Welt geltend 
gemacht wird. So können unvermeidliche Kontakte nur noch 
reduziert werden auf die Vorstellung von Zweck und Nutzen, wäh­
rend jede intensive und tiefergehende Nähe als Einschränkung der 
eigenen Bedürfnisse verstanden wird. Auf diese Weise wird nicht 
nur der „Erkenntniszugang zur Wirklichkeit“, sondern auch „zur 
Wirklichkeit ‘Mensch’“ verstellt, aus welchem sich gleichwohl 
„der Maßstab für unser praktisches Verhalten gegenüber der Welt 
und gegenüber anderen Menschen“ ergibt.10

Soziologische Studien der Gegenwart belegen eindrucksvoll, daß 
die beschriebenen Probleme schon bei Kindern und Jugendlichen in 
beängstigender Weise hervortreten. Durch die Demontage der 
Familie, die Sprachlosigkeit zwischen den Generationen, durch den 
Autoritätsverlust von Eltern und Lehrern kann von Sozialisation 
nicht mehr die Rede sein. Mit eigener und zunehmend autonom 

10 F. Nicolin: Stichwort Bildung. Düsseldorf 1974, S. 5f.

167

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


definierter Identität beherrscht ein Jugendidol die Gesellschaft, 
welches inzwischen eine imperiale Gegenkultur begründet hat. 
Verwahrlosung und extreme ‘Selbstverwirklichung’ sind nur einige 
Indikatoren dieses Prozesses, demgegenüber die Erwachsenenwelt 
machtlos scheint. Durch die eigene, selbstgeschaffene Subkultur 
wird die Jugend ganz offensichtlich zu Antagonisten der tradierten 
Vorstellungen, die durch das neue massenmediale Wissen ersetzt 
werden. Vorbilder finden sich dort, nicht mehr in der Familie oder 
in den Bildungsinstitutionen und Eltern und Erzieher fühlen sich - 
mehr oder weniger freiwillig - der Verantwortung enthoben. Von 
Individuation oder Sozialisation zu sprechen, ist unter diesen Vor­
aussetzungen allerdings müßig.

Nun ist die Kritik an einem falsch verstandenen Individualismus 
keineswegs nur eine Erscheinung der Gegenwart. Als kulturkriti­
sche Stellungnahme taucht eine solche Kritik am Menschen aller­
dings besonders deutlich in der Lebensphilosophie, beginnend mit 
Schopenhauer und Nietzsche auf. So verweist O.F.Bollnow auf die 
lebensphilosophische „Kritik an der veräußerlichten Kultur“ mit 
ihrer Künstlichkeit des veräußerlichten Daseins, eine Auffassung, 
die bereits durch Rousseau, in der Sturm- und Drangbewegung 
und bei den Romantikern ihre Wegbereiter fand.11 Dieses Dasein, 
so muß man heute ergänzen, verliert unter der Prämisse des Indivi­
dualismus das Verständnis für den Gesamtzusammenhang des 
Lebens, welches nur noch ausschnitthaft bzw. bezogen auf das 
Singuläre erfahren wird. Für die Lebensphilosophen aber ist der 
Mensch der Schöpfer einer geistigen Welt, deren Vollendung er 
durch seine geistig-seelischen Kräfte erreicht. In Nietzsches Vor­
stellung des ‘höheren’ Menschen ist dieser Gedanke bereits enthal­
ten. Diese geistige Welt aber bildet das Fundament einer grenz- 11 

11 O.F.Bollnow: Die Lebensphilosophie. Berlin/Göttingen/Heidelberg 1958, S.
3.

168

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überschreitenden Sicht, die den engen Horizont individualistischen 
Denkens transzendiert. Auch die „Wirklichkeit Mensch“ erhält aus 
dieser Perspektive eine neue und für das Zusammenleben in unse­
rem ‘globalen’ Zeitalter wesentliche Bedeutung.

Nun hat sich allerdings seit etwa Mitte des 2O.Jahrhunderts eine 
weitere Lebensform in der westlichen Welt breitgemacht, die in 
eigenartiger Weise Elemente des Individualismus und des Kollek­
tivismus aufgenommen hat. Wir nennen diese Lebensform einmal 
den modernen Konformismus. Was ist aber darunter zu verstehen? 
Konformität bedeutet Gleichförmigkeit, und wenn man diesen Be­
griff mit Herbert Spencer einmal unter soziologischen Gesichts­
punkten betrachtet, so meint er eine undifferenzierte, unentwickelte 
und im Stadium niedriger sozialer Organisation befindliche Le­
bensauffassung. Diese Lebensform basiert gleichsam auf der 
Umkehr der Prinzipien des Individualismus und Kollektivismus. 
Der immer noch proklamierte Individualismus nimmt darin eine 
Gestalt an, die die individuelle Haltung gerade darin zu finden 
glaubt, daß man - angeblich aus freiem Entschluß - einer Massen­
bewegung folgt. Dies zeigt sich an der unreflektierten Teilnahme 
an modischen Tendenzen aller Art. Man will dazu gehören, zur 
modernen, antitraditionellen Gesellschaft, die sich indes nur über 
bestimmte Markenzeichen, Freizeitbeschäftigungen, Musikrich­
tungen usw. definiert. Sloterdijk beschreibt diese Tatsache mit den 
folgenden Worten sehr treffend: „Die durchmediadisierte Gesell­
schaft vibriert in einem Zustand, in dem die Millionen nicht mehr 
als aktuell versammelte Totalität... in Erscheinung treten können. 
Vielmehr erlebt sich die heute die Masse selbst nur noch in ihren 
Partikeln, den Individuen, die sich als Elementarteilchen einer un­
sichtbaren Gemeinheit genau den Programmen hingeben, in denen 

169

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre Massenhaftigkeit und ihre Gemeinheit vorausgesetzt wird“.12 

Dieses Gruppenverhalten (an dem durchaus kollektive Grundan­
nahmen erkennbar sind), welches die von außen gelenkten Lebens­
vorstellungen zu realisieren trachtet, läßt grundsätzlich aber keine 
wirklich individuelle Lebensgestaltung zu. Alles von diesen Vor­
stellungen Abweichende gilt daher als antiquiert und der modernen 
Zeit nicht angemessen. Der nur scheinbar gelebte Individualismus 
hat sich folglich in sein Gegenteil verkehrt, insofern er in ein Mas­
senverhalten eingegangen ist, das durch den Schein des Individuel­
len bloß geschäftstüchtig vermarktet wird. „Mitgerissenheit durch 
das Falsche und Schlechte“ ist nach Sloterdijk folglich die Formel, 
welche das Leben des ausgehenden und des beginnenden Jahrtau­
sends immer mehr bestimmt, „weswegen die Masse, als Auflauf­
masse verstanden, nie anders als im Zustand der Pseudoemanzi­
pation und der Halbsubjektivität angetroffen werden kann - ein 
vages, labiles, entdifferenziertes, von Nachahmungsflüssen und 
epidemischen Erregungen gesteuertes .... präexplosives Etwas ...“. 
Und weiter: „Die postmoderne Masse ist Masse ohne Potential, 
eine Summe aus Mikroanarchismen und Einsamkeiten“. Im Rekurs 
auf Canetti heißt es schließlich: „Wo das Menschenschwarz am 
dichtesten ist, dort beginnt der Sog einer wunderträchtigen Ent­
hemmung zu wirken“.13

Auch die Inanspruchnahme des kollektiven Lebens entspricht 
keineswegs der ursprünglichen Idee, ein gemeinsames Bewußtsein 
auf bestimmte Ziele zu richten. Im Konformismus geht es nämlich 
darum, eine willkürlich manipulierte Masse in dem Glauben zu 
lassen, ihre Individualität trotz Übernahme von außen geleiteter 
Ziele erhalten, ja sogar profitieren zu können. Dies läßt sich, wie 
man sieht, leicht dadurch erreichen, daß mit Begriffen wie ‘Selbst­

12 P. Sloterdijk: Die Verachtung der Massen. Versuch über Kulturkämpfe in 
der modernen Gesellschaft. Frankfiirt/M., S. 19.
13A.a.O„ S. 11,14,18.

170

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verwirklichung’ und ‘Befriedigung von Bedürfnissen’ operiert 
wird, wobei vor allem immer das Recht auf das freie und ungehin­
derte Ausleben auch der absurdesten Wunschvorstellungen betont 
wird. Die nicht mehr wahrgenomme Gleichschaltung aller Subjekte 
entwickelt sich daher auf dramatische Weise, indem nicht nur 
Intoleranz gegenüber kritischen Einwänden immer deutlicher 
hervortritt, sondern vor allem auch deshalb, weil der Mensch als 
ursprünglich freies und denkendes Subjekt den Verlust seiner In­
dividualität und der unabdingbaren Heterogenität der Gesellschaft 
gar nicht mehr zu spüren scheint. An dieser Blindheit wirken nicht 
zuletzt auch die Medien mit, die die „Verächtlichkeit des Men­
schen, seine Bloßstellung im System vulgarisierender, prostituie­
render und flexibilisierender Kommunikation“ in seiner Erschei­
nung als „interaktiver Krebs“ durch „Trivialkommunikation“ 
betreiben. Nicht aber die Selbstbefriedigung als solche habe - wie 
Sloterdijk meint - das Prädikat ‘verächtlich’ verdient, sondern 
vielmehr „die zur Schau gestellte Beschränktheit in der Selbstbe­
friedigung“.14

Der hier auftauchende sogenannte Egalitarismus ist daher eine 
subtile Form eines Anti-Individualismus, der zugleich gegen eine 
Gemeinschaft freier und denkender Menschen gerichtet ist, um 
dennoch Freiheit zu suggerieren. Daß aber das Subjekt in einer 
Massengesellschaft, wie wir sie heute vorfmden (und die durchaus 
auch Züge des Kollektivismus hat), „seine Subjektivität keines­
wegs“ preisgibt, betonte 1967 schon Martin Heidegger, wenn er 
erklärt, daß zwar die Industriegesellschaft das Subjekt geworden 
sei, auf das die Objektwelt bezogen sei. Sie sei sogar „die bis ins 
äußerste gesteigerte Ichheit, d.h. Subjektivität. In ihr stellt sich der 
Mensch ausschließlich auf sich selbst und auf die von ihm zu 

14A.a.O., S. 52, 55.

171

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Institutionen hergerichteten Bezirke seiner gelebten Welt“.15 Dies 

bedeutet nichts anderes als daß der Mensch sich zum Zwecke 
seines neu definierten Wohllebens selbst entmündigt und dies nicht 
einmal zu bemerken scheint.

Schon Ortega y Gasset hat an der Gesellschaft seiner Zeit kriti­
siert, daß „das Leben des Europäers den Zug zur Individualität zu 
vertieren“ scheint, denn „alles zwingt den Menschen, sein Ein­
zeldasein und etwas von der Dichte seines Wesens aufzugeben“.16 
Und wenn er fortfahrt: „Tatsache ist jedoch, daß heutzutage viele 
Euopäer mit wahrer Wollust darauf verzichten, Individuen zu sein, 
und sich nur zu gerne in der Masse verlieren. Diese Wonne, Masse 
zu sein, kein Einzelschicksal zu haben, ist zur Epidemie geworden. 
Der Mensch sozialisiert sich“.17 Die Aufgabe der „Dichte seines 
Wesen“ aber ist gerade dasjenige Moment, welches auch die Le­
benshaltung des heutigen Menschen aufs deutlichste kennzeichnet. 
Und die „Sozialisierung“ des Menschen als „schreckliches Unter­
fangen“, von der Ortega spricht, ist folglich keine, die eine demo­
kratische Gesellschaft begründen kann, sondern vielmehr eine sol­
che, die den Menschen dazu zwingt, „die Ideen und Neigungen der 
übrigen, aller“ anzunehmen. Und so übe „die abstrakte Gottheit 
des ‘Kollektivs’ ... wiederum ihre Tyrannei aus und richtet bereits 
in ganz Europa Verheerungen an ... Die Macht der Öffentlichkeit 
zwingt uns, täglich mehr von unserer Existenz an die Gesellschaft 
abzugeben.“ Aber die willenlosen Massen scheinen diesen Tatbe­
stand nicht bemerken zu wollen, sie leben ja „mit gesenktem Kopf“ 
in der Herde, ohne eigene Verantwortung und ohne ihr 
„individuelles, unübertragbares Schicksal erfüllen“ zu wollen und 

15 M Heidegger: Die Herkunft der Kunst und die Bestimmung des Denkens. 
Reflexionen und Analysen zur Kunst der Gegenwart. In: Distanz und Nähe. Hg. 
von P. JaegerZR.Lüthe. Würzburg 1983, S. 11-23, hier S. 18.
16 Die Sozialisierung des Menschen. GW I, Stuttgart 1978, S. 536.
17A.a.O.

172

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„aufgebracht protestieren die Massen gegen jede Reserve unseres 
Selbst“.18

Der moderne Konformismus, den wir eingangs als Bezeichnung 
für unsere heutige Gesellschaft angeführt haben, entspricht im 
wesentlichen den Deutungen Ortegas in Bezug auf die Massenge­
sellschaft. Das Besondere aber an ihm ist die Tatsache, daß das 
Subjekt sich im Konformismus in Freiheit wähnt und die Tatsache 
seiner Individualität keineswegs bezweifelt, ohne aber dabei die 
Mechanismen der anonymen Außenleitung durchschauen zu kön­
nen oder zu wollen. Denn in der „Auflaufmasse“ ist man „als In­
dividuum Masse“19 und scheint sich in diesem Zustand noch zu 
gefallen. Dies zeigt sich besonders an dem zur Schau getragenen 
Selbstbewußtsein des uniform denkenden und handelnden Men­
schen, der jede auch noch so unkritische Übernahme modischer 
Tendenzen mit seinem Recht auf Selbstgestaltung seines Lebens 
rechtfertigt und der zugleich - wie Nietzsche dies formuliert, den 
geistigen Menschen als Narren verachtet. Denn die Masse macht 
die Banalität ihres Lebensstils zum Maß aller Dinge und hält sich 
für befugt, diesen auch der geistigen Elite aufzuzwängen.20

So ist auch die zu beobachtende Haltung, anders zu sein und 
auf fallen zu wollen, wohl noch ein Relikt des Individualismus, sie 
verliert jedoch das Typische durch die Anpassung an ein Massen­
phänomen. Damit gelangt das Differenzierungsstreben zu einer 

18A.a.O., S. 537.
19 P. Sloterdijk: Die Verachtung der Massen, a.a.O., S. 17.
20 Als besonders übel und vollends unverständlich begreift Sloterdijk die 
intellektuellen Wortführer als Verächter der Eliten. So habe besonders der 
amerikanische Philosoph Richard Rorty, „der sich ohne Umschweife ins Lager 
der letzten Menschen stellt - vorausgesetzt, daß diese Amerikaner sind - und 
ihre Kritiker von Kierkegaard und Nietzsche zu Heidegger, Adorno und 
Foucault unverblümt als anstrengende, unangenehme, heroische Snobs be­
zeichnet“. Er predige, „den die Luft von Virginia zum Sozialdemokraten 
gemacht hat, eine neue Version des amerikanischen Traums - den aufrechten 
Gang in die Banalität..“. A.a.O., S. 58.

173

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenartigen Steigerung, indem es das Besondere und Einmalige in 
das Allgemeine und Gleichmachende integriert. Man möchte also 
mit Simmel glauben, „daß die Idee der schlechthin freien Persön­
lichkeit und die der schlechthin einzigartigen Persönlichkeit noch 
nicht die letzten Wort des Individualismus sind; daß vielmehr die 
unabsehliche Arbeit der Menschheit immer mehr, immer mannig­
faltigere Formen aufbringen wird, mit denen die Persönlichkeit sich 
bejahen und den Wert ihres Daseins bejahen wird“.21

in

Wie wir gesehen haben, sind Individualismus und Kollektivismus 
Lebensentwürfe, die in der einen oder anderen Richtung überstei­
gert sind und daher aus vielerlei Gründen weder dem Gemeinwohl 
noch dem Subjekt gerecht werden können. Allerdings sind beide 
Formen Ausdruck eines sehr ähnlichen menschlichen Zustandes. 
Sie resultieren aus einer Haltung zur Welt, die zu einer aus Äng­
sten bestehenden Daseinsverfassung führt, deren Reaktion beson­
ders in der modernen Welt zu den genannten illusionären Extrem­
formen von Lebensentwürfen fuhrt. Beides sind mithin radikale, 
bis zur Verherrlichung gesteigerte Lebensweisen, deren eine nur 
dem Einzelnen Geltung zupricht, die andere nur der Gesellschaft.

Weder die Forderung, daß das Subjekt völlig auf sich selbst ge­
stellt, Verantwortung übernehmen und seine Auffassungen solip­
sistisch durchsetzen könne und dürfe, noch die gegenteilige, deren 
Überzeugung darin besteht, der Einzelpersönlichkeit überhaupt 
keine Bedeutung mehr zuzumessen, kann sich auf ein tragendes 
Fundament ethischer Prinzipien berufen. Jeder Versuch einer Ethik 
muß also scheitern, wenn dieser seine moralischen Kategorien 

21G. Simmel: Das Individuum und die Freiheit. Essais. Berlin 1984, S. 219.

174

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strikt auf den Individualismus oder das kollektive Bewußtsein (als 
Massenbewußtsein) zuspitzt. In diesem Sinne bezeichnet auch 
Martin Buber sowohl den „wirklichkeitsfremden Individualismus“ 
als auch den „wirklichkeitsfremden Kollektivismus“ als falsche 
Bilder vom Menschen. Denn: „Wenn aber der Individualismus nur 
einen Teil des Menschen erfaßt, so erfaßt der Kollektivismus nur 
den Menschen als Teil: zur Ganzheit des Menschen, zum Men­
schen als Ganzes dringen beide nicht vor. Der Individualismus 
sieht den Menschen nur in der Bezogenheit auf sich selbst, aber der 
Kollektivismus sieht den Menschen überhaupt nicht, er sieht nur 
die ‘Gesellschaft’. Dort ist das Antlitz des Menschen verzerrt, hier 
ist es verdeckt“.22

Schon Kant habe zwar „eine Fülle wertvoller Bemerkungen zur 
Menschenkenntnis“ gemacht, nie aber danach gefragt, „was der 
Mensch ist“.23 Die wesentliche Erkenntnis vom Menschen sei aber 
die, „daß wir zugleich und in einem mit der Endlichkeit des Men­
schen seine Teilnahme an der Unendlichkeit erkennen müssen, 
nicht als zwei Eigenschaften nebeneinander, sondern als die Dop­
pelheit der Prozesse, in der als solcher erst das Dasein des Men­
schen erkennbar wird. Das Endliche wirkt an ihm und das Un­
endliche wirkt an ihm; er hat teil an der Endlichkeit und hat teil an 
der Unendlichkeit“.24 Diese Grundvoraussetzung ist es aber, die 
das Wesen des Menschen bestimmt und sein Handeln zum Sinnvol­
len leitet, nicht aber eine apriorische Vernunft, eine Rationalität 
oder andere keineswegs berechenbarere Prinzipien.

Unter dieser Maßgabe können ethische Konzepte weder unter 
Berufung auf die Instanz der Vernunft oder des Verstandes oder 
aufgrund wirtschaftlicher, ökonomischer usw. Bedingungen eine 
der beide Richtungen - Individualismus bzw. Kollektivismus - als 

22 Das Problem des Menschen. Heidelberg 41971, S. 62,159.
23A.a.O,S. 12.
24A.a.O.,S. 13f.

175

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zielsetzung ihrer Entwürfe begründen. Beide Richtungen verken­
nen das Wesen des Menschen und dieser ist auch keineswegs in der 
Lage, der Vernunft grundsätzlich zu folgen, wie schon Moliere in 
seinem Theaterstück „Der Menschenfeind“ betont: Wer nämlich 
den Menschen als vernünftiges Wesen bezeichne, sei selbst nie 
Mensch gewesen. Er hat folglich den Blick auf die Realität verlo­
ren.

So verhält es sich z.B. mit der von Anton Leist neuerlich verfaß­
ten Ethik, in der der Begriff des Guten oder des Moralischen ratio­
nal zu begründen versucht und auf eine rationale Vernunft vertraut 
wird, deren Leistungsfähigkeit den Menschen zu ‘wertverwirk­
lichendem’ Handeln nötigt.25 Diese, die kantische ‘praktische Ver­
nunft’ aufhehmende Ethik, wendet sich - und mit Recht - gegen die 
Intuition als Instanz moralischen Handelns, um dann jedoch auf 
eine nicht minder unberechenbare, die der Vernunft, zu rekurrieren, 
der allein moralische Entscheidungen überantwortet werden. Dabei 
übersieht Leist, daß sich der selbstauferlegte Imperativ praktischer 
Vernünftigkeit keineswegs als sichere und verbindliche Grundlage 
guten und richtigen Handelns erweisen kann, denn: 1. kann die 
Befriedigung von menschlichen Bedürfnissen nicht grundsätzlich 
Grundlage des moralisch Guten sein; 2. muß eine Unterscheidung 
zwischen Gut und Böse möglich sein, was wiederum nur durch 
einen vergebenen Maßstab bewirkt wird; 3. ist dann fraglich, ob 
die Vernunft eigentätig auf diesen Maßstab stößt. Doch Leist 
vertraut auf das Besondere dieser Wirklichkeit, auf den frei und 
reflexiv handelnden Menschen. Dieser sei zunächst für sich selber 
unbestreitbare Wirklichkeit und aufgrund seiner Selbstreflexion in 
der Lage gut zu handeln. D.h. der Mensch fragt nach den Gründen 
seines Handelns, die seine kritische Entscheidung zum Handeln 
bestimmt. Doch die Frage, warum wir begründet handeln sollen, 

25 A. Leist: „Die gute Handlung“. Eine Einführung in die Ethik. Berlin 2000.

176

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bleibt offen. Leist dagegen meint optimistisch, daß diese Frage 
dadurch beantwortet sei, daß die Tatsache des begründeten Han­
delns als letzter Bezugspunkt scblichtweg anerkannt werden müs­
se: sie sei ein grundlegendes Gut, und Freiheit der Selbstbe­
stimmung und Reflexion die Konstituenten dieses Vermögens; ihre 
Ausübung daher das moralisch Gute, welches die praktische Ver­
nunft zwingend anerkennen muß.

Problematisch und in Bezug auf den zuvor charakterisierten In­
dividualismus als übersteigerter Form individuellen Verhaltens 
fragwürdig, sind Leists Vorstellungen vor allem deshalb, weil er 
behauptet, die Vernunft schaffe sich den Maßstab selbst: die Norm 
des Handelns. Dies muß zu dem Mißverständnis fuhren, daß das 
eigene freie Handlungsvermögen Normierungen geltend machen 
kann und soll, was naturgemäß aber völlig divergente Normen 
hervorbringt. Leist argumentiert jedoch dahingehend, daß die Ver­
nunft unvermeidlich auf den richtungsweisenden Maßstab stoßen 
muß, was allerdings bedeutet, daß die Vernunft nicht selbst er­
schafft, sondern höchstens das realisiert, was ihr schon gegeben ist 
(eine Norm a priori). Offene Fragen ergeben sich auch hinsichtlich 
der Struktur der Vernunft und ihren Implikaten, denen die Fähig­
keit zuerkannt wird, richtungsweisende Normen zu erkennen und in 
die Strategie des Handelns einzufiigen. So darf mit Recht der Ein­
wand erhoben werden, daß eine solche Vorstellung - wenn man 
eine distanziert-kritische Haltung zum Vemunftbegriff einnimmt - 
den Individualismus nur fördern kann anstatt (durchaus mit dem 
Anspruch auf Freiheitlichkeit) an seine Grenzen zu erinnern. Bei­
spiele eines auf dem Primat der selbstbestimmenden „Vernunft“ 
beruhenden Handelns lassen sich daher auch überall dort feststel­
len, wo die scheinbar sichere Instanz der Vernunft als Legitimation 
jeder solipsistischen Auffassung vorgefuhrt wird. In jeder freiheit­
lich-demokratischen Gesellschaft sind demzufolge Auswüchse 
selbstbestimmten Denkens und Handelns anzutreffen, die die 

177

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemeinschaft in immer größerem Maße belasten und mithin die 
Freiheit selbst und mit ihr Werte und Normen zuhöchst strapazie­
ren.

Individualismus stellt sich indes ganz anders dar, wenn man ihn 
auf dem Hintergrund der ontologischen Theorie betrachtet. Man 
kann dann indes terminologisch nicht mehr von Individualismus im 
bisher gebrauchten Sinne sprechen, sondern sinnvoller von indivi­
dueller Haltung. Sie ist eine Form der menschlichen Daseinshal­
tung, die als reflektierte Haltung nicht mehr im Widerspruch steht 
zu einem Gemeinschaftswesen, sondern sich vielmehr in diesem zu 
entfalten und zu steigern sucht. Diese Entfaltung allerdings bezieht 
sich nicht bloß auf das Durchsetzen und Befriedigen eigener Be­
dürfnisse und vor allem nicht auf das Verfolgen materieller Güter. 
Individuelle Entfaltung ist nämlich eine existentielle Erfahrung, 
insofern der Mensch sein wahres Wesen verwirklicht, das seine 
immer wieder als sinnvoll zu erfahrende Existenz erst ausmacht.26

Seit der Antike ist das ‘Individuelle’ Gegenstand philosophi­
scher Erörterung27 und nach Aristoteles das konkrete Einzelhafte, 
das durch eine bestimmte Form und den ‘letzten Stoff konstituiert 
ist.28 Plotin dagegen betont die ontologische Priorität des Allge­
meinen vor dem Individuellen, das grundsätzlich nicht erfaßbar 
sei.29 Diese sehr gegensätzlichen Auffassungen finden ihre Mit­
streiter auch in der Folgezeit, wobei die unterschiedlichen Ak­
zentuierungen keine grundsätzliche Veränderung der Thesen nach 
sich zieht. Sehen wir aber einmal zu, welche Eigenschaften dem 
Subjekt selbst attestiert werden, d.h. welche Gestalt die Indivi­
dualität selbst aufgrund seiner Struktur annimmt.

26 Vgl. E. Jain: Hermeneutik des Sehens. Frankfurt/New York 1995, bes. S. 79- 
85.
27 Vgl. auch das Stichwort Individuum, Individualität in: HWPh Bd. 4, Sp. 300- 
323.
28 Met. 1035 b30.
29 Enn. VI3,9; VI2,22.

178

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von den seit der Antike auftauchenden und keineswegs eindeuti­
gen Interpretationen der Individualität bzw. des Individuums ist in 
diesem Zusammenhang interessant, was Schopenhauer zur Indivi­
dualität sagt.30 Er unterscheidet nämlich zwei Formen der Indivi­
dualität des Subjekts voneinander: 1. das durch die Individualität 
in seinem Erkennen getrübte Subjekt, welches nur einzelne Dinge 
zum Objekt hat und wie diese selbst vergänglich ist und 2. das 
„rein erkennende Subjekt“ als „klares Weltauge“, welches „seiner 
Persönlichkeit sich auf eine Zeit völlig entäußern“ kann,31 um der 
‘Idee’ teilhaftig werden zu können. Die erste Form der Individuali­
tät bezieht Schopenhauer auf den „gewöhnlichen Menschen“ den 
er, recht deutlich formuliert, als „Fabrikware der Natur“ bezeich­
net. Ein solcher Mensch verweile nicht lange bei der bloßen An­
schauung, er „heftet daher seinen Blick nicht lange auf einen Ge­
genstand“; nichts interessiere ihn tiefergehend: „Daher wird er so 
schnell mit Allem fertig, mit Kunstwerken, schönen Naturgegen­
ständen und dem eigentlich überall bedeutsamen Anblick des 
Lebens in allen seinen Scenen. Er aber weilt nicht: nur seinen Weg 
im Leben sucht er, allenfalls auch Alles, was irgendwann einmal 
sein Weg werden könnte ... mit der Betrachtung des Lebens selbst 
als solchen verliert er keine Zeit.“32 Schopenhauer unterscheidet 
also ganz klar zwischen zwei die Individualität bestimmenden 
Lebenshaltungen oder Lebensauffessungen: während der eine 
Mensch an der Oberfläche des Lebens lebt und nie in die Tiefe des 
geistigen Lebens eindringt, ist der ihm entgegengestellte völlig 
anders orientiert: er stellt sein Ich in den Hintergrund, unterschei­
det das Wesentliche vom Unwesentlichen und sucht seine Erfül­
lung nicht in den Quisquilien des Alltags.

30 Die Welt als Wille und Vorstellung. WW H (A. Hübscher).
31 A.a.O., S. 219.
32A.a.O., S. 221.

179

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es gehört nicht viel Phantasie dazu, will man Schopenhauers 
Deutung des Menschen auf die heutige Zeit übertragen. „Diese so 
verschiedene Weise in das Leben hineinzusehen“ wird nämlich 
„bald sogar im Aeußeren sichtbar“. Während der Alltagsmensch 
seine Zeit damit vergeudet, seine alltäglichen Bedürfnisse zu be­
friedigen, sich vor allem keine Zeit zur Besinnung im Trubel des 
Lebens läßt, verweilt der „Erkennende“, der Nachdenkliche, „bei 
der Betrachtung des Lebens selbst“. Er geht den Dingen auf den 
Grund, „strebt die Idee jedes Dinges zu erfassen, nicht dessen Re­
lationen zu anderen Dingen“, und dabei vernachlässigt er die für 
ihn unwesentlichen Erscheinungen des alltäglichen Lebens und 
geht seines Weges „meistens ungeschickt genug“.33

Nietzsche distanziert sich zwar in vielerlei Hinsicht von Scho­
penhauers Charakterisierung des Individuums, allerdings finden 
sich Übereinstimmung hinsichtlich des Wesens des Menschen, 
welches bei Nietzsche in Gestalt des „höheren“ Menschen der 
Vorstellung Schopenhauers vom „erkennenden Subjekt“ entgegen­
kommt. Nietzsches Forderung lautet daher auch, daß es möglich 
sein müsse, daß jedes Individuum der Versuch sein solle, eine 
„höhere Gattung als den Menschen zu erreichen“, also eine Ebene, 
auf der der Mensch sich selbst als „die Fabrikware der Natur“ 
überwindet. Es geht also um ein geistiges Leben, das sich - wie 
auch in der Theorie der ontologischen Erfahrung - im Wesen des 
„erfüllten“ Menschen offenbart. Der höhere Mensch ist nicht der 
bessere, sondern deijenige, der sich auf dem Weg zur Entfaltung 
seines wahren Ich als Teil des Seins befindet. Er ist der bewußter 
Lebende, dem sich sinnsuchend ganz andere Dimension des Lebens 
eröffnen als dem von Schopenhauer beschriebenen „gewöhnlichen“ 
Menschen. In diesem Sinne spricht auch Eduard Spranger von der 
Erfüllung des Lebens, welche aus „den Quellen des Lebens 

33A.a.O.

180

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommt“, aus dem „unendlichen Trieb, einer unstillbaren Sehnsucht 
nach Wert“, die die Lebensgestaltung prägt.34

Martin Buber meint, daß „die strenge anthropologische Frage, 
die den Menschen in seiner spezifischen Problematik meint, in 
Zeiten laut wird, in den gleichsam der Urvertrag zwischen der Welt 
und dem Menschen gelöst wird und der Mensch sich in der Welt 
als ein Fremder und Einsamer vorfindet. Auf das Ende eines 
Weltbildes, d.h. einer WeXt-sicherheit, folgt bald ein neues Fragen 
des unsicher, heimlos und daher sich selbst problematisch gewor­
denen Menschen“.35 Der Mensch unserer Zeit befindet sich also in 

einer Krise. Haltlos und ohne Orientierung gelingt es ihm nicht, 
sein Ich zu entfalten, er wird zu einem „einsamen“ Menschen, der 
aufgrund des Zerfalls der alten organischen Formen des Zusam­
menlebens auf sich selbst zurückgeworfen ist. Der Mensch vermag 
„die durch ihn selbst entstandene Welt nicht mehr zu bewältigen, 
sie wird stärker als er, sie macht sich von ihm frei, sie steht ihm in 
einer elementaren Unabhängigkeit gegenüber...“.36 Die Frage, 
welchen Sinn das Dasein angesichts der Machtlosigkeit des Indivi­
duums noch haben könnte, mündet schließlich in die Fragen nach 
den Möglichkeiten, dieser „Grund-losigkeit“ und ‘Weltunsicher­
heit’ zu entgehen. Die philosophische Anthropologie ist nach Bu­
ber jedenfalls an diesem Problem gescheitert, denn sie mußte „der 
theologischen Voraussetzung entsagen“, wobei sie jedoch auch die 
metaphysische Voraussetzung der Verbundenheit des konkreten 
Menschen mit dem Absoluten“ verlor.37 Als Beipiel hierfür zieht 
Buber Heideggers Sicht auf den Menschen heran und führt aus: 

34 E. Sprangen Lebensformen. Geisteswissenschaftliche Psychologie und Ethik 
der Persönlichkeit. Halle/Saale 1921 (31922), S. 400. Vgl. auch E.Jain: Das 
Prinzip Leben. Lebensphilosophie und Ästhetische Eiziehung. Frankfurt/New 
York 1993, S. 200f.
35 B. Buber: Das Problem des Menschen, a.a.O., S. 33.
36 A.a.O„ S. 83.
37A.a.O.,S. 93.

181

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Der Mensch Heideggers wird ein Selbst nicht für etwas, denn er 
kann seine Schranken nicht durchbrechen: seine Teilnahme am 
Absoluten, sofern es für ihn eine solche gibt, besteht in seinen 
Schranken und in nichts anderem. Heidegger spricht davon, daß 
der Mensch zu seinem Selbst ‘erschlossen’ wird; aber dieses Selbst 
selber, zu dem er erschlossen wird, ist seinem Wesen nach die 
Verschlossenheit“, und dies auch hinsichtlich der „Relation zur 
unpersönlichen Vielheit der Menschen“, aber selbst auch in Bezug 
auf das Verhältnis zu einem Absoluten, „das bei Heidegger völlig 
fehlt“.38

Doch es kann gezeigt werden, daß aus dieser ‘Weltunsicherheit’ 
ein Weg führt, dessen Ziel dem Menschen das verlorengegangene 
Urvertrauen zurückgibt, indem er aus der „Verschlossenheit“ sei­
nes Selbst herausgeführt wird. Fundament dieses Urvertrauens ist 
ein Weltbild, in dem das Dasein als etwas Gesichertes erfahren 
wird, weil das Sein selbst es uns verbürgt. Und wie Buber über den 
Glauben sagt, daß „nur das Vertrauen zu einem Vertrauenswürdi­
gen ein Verhältnis unbedingter Gewißheit zur Zukunft zu begrün­
den vermag“,39 so verhält sich auch das Vertrauen des Menschen 

in das Sein als Allumfassendes. Damit ist ein weiteres Lebensver­
hältnis benannt, nämlich dasjenige zum eigenen Selbst, zur eigenen 
Individualität. Dieses Lebensverhältnis ist nach Buber zwar kein 
reales, insofern die Voraussetzung für die reale Zweiheit fehlt. Aus 

38 A.a.O., S. 109, 113,120ff. Buber fährt fort: „Die philosophische Säkularisie­
rung Kierkegaards durch Heidegger mußte die religiöse Konzeption einer 
Verbindung des Selbst mit dem Absoluten ... aufgeben. Aber sie kennt auch 
keine andere Art einer Verbindung zwischen dem Selbst und dem Absoluten 
oder zwischen dem Selbst und dem durchscheinenden Geheimnis des Seins ... 
Und das Geheimnis des Seins, das in allem Seienden durchscheint und uns 
erscheint, hat Heidegger... zweifellos tief erfahren, aber nicht als eins, das vor 
uns tritt und uns herausfordert, das Letzte, so schwer Erkämpfte, eben das 
Ruhen im eigenen Selbst, herzugeben, die Schranken des Selbst zu durchbre­
chen und uns hinauszubegeben zur Begegnung mit der wesenhaften Ander- 
heit.“
39 A.a.O., S.51.

182

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ontologischer Betrachtung heraus ist dieses Verhältnis zu seinem 
eigenen Selbst allerdings aufgrund der Seinserfahrung, in der die 
Icherfahrung als existentielle Erfahrung hervortritt, eine Tatsache. 
Dies scheint auch Buber im Blick zu haben, wenn es heißt: „Die 
Frage, was der Mensch sei, kann nicht durch Betrachtung des Da­
seins oder des Selbstseins als solches beantwortet werden, sondern 
nur durch Betrachtung des Wesenszusammenhangs der menschli­
chen Person mit allem Sein und ihrer Beziehung zu allem Sein“40, 
mithin zum Sein schlechthin.

Das Wesen des Menschen, wie Scheier es versteht, ist dagegen 
von ganz anderer Art. Martin Buber beschreibt dessen Auffassung 
auf sehr feinsinnige Weise, wobei deutlich wird, daß das ur­
sprünglich Geistige im Menschen auch Scheiers Interesse weckt. 
Nach Buber ist bei Scheier jedoch ein „von Schopenhauers Philo­
sophie gespeister Dualismus“ spürbar, der auf zwei Urprinzipien 
zurückgeht, deren eines als „dem Stoff zugewandten... die Welt 
erschafft, während das andere als rein geistiges sie erlöst. Als 
Geist (im Schopenhauerschen Sinne ‘Vorstellung’) und Drang 
(‘Wille’) entstammen sie dem „urseienden Sein, dem Weltgrund, 
stehen aber in einer „Urspannung“ zueinander. Geist und Drang 
bedingen und beeinflussen sich insofern, daß beide nur gemeinsam 
zur höchsten Stufe gelangen können, auf der sie „ineinander ein­
gehen, der Drang vergeistigt und der Geist verlebendigt wird.“41

Was bedeutet diese Erkenntnis mm für den Menschen, für seine 
Selbstwerdung als Individuum? Und weiter: wo ereignet sich dieser 
Prozeß? Die zweite Frage läßt schon erahnen, daß Scheier als 
„entscheidende Stätte dieses Vorgangs“ den Menschen meint. Es 
ist der Mensch, der auch im ontologischen Sinne sich selbst weiß 
und erfaßt und aufgrund des ihn tragenden Seinsgrundes eine 

40A.a.O.,S. 124.
41 A.a.O., S. 133CC.

183

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


andere Dimension des Lebens erfahrt. Der Geist (in unserem Sinne 
die Seinserfahrung) leitet den Menschen, und sein Handeln beruht 
auf einem Wollen, aus der Erfahrung heraus zu handeln, so daß 
der ‘Drang’ (wie etwa im Individualismus) nicht übermächtig wird. 
Buber kann der Auffassung Scheiers indes nicht in allem folgen (er 
kritisiert z.B., daß der Weltgrund nicht Gott selbst ist) und meint, 
daß die Kraft des Geistes nicht ausreiche, um den Trieben „Ideen 
und Werte“ glaubhaft machen zu können. Aber Scheier betont 
gerade nicht das Auseinandcrfallen der geistigen und der triebhaf­
ten Sphäre und sucht vielmehr in der Einheit beider einen Weg zu 
ihrem höchsten Ausdruck. Es geht also nicht darum, daß dem 
„abgelösten Geiste die unfruchtbare ohnmächtige Lebensferne 
droht“ und „daß die verdrängten, verbannten Triebe seine (des 
Menschen, E.J.) Seele zu vernichten drohen“,42 sondern darum, 
daß der Mensch sein Selbst als Ganzheit zur Höchstform steigert.43 
Diese von Scheier vertretende Auffassung verweist auf die 
Wirkung der Lebensphilosophie, die immer die enge Beziehung 
von Geist und Leben hervorgehoben hat, um zugleich auch zu 
fordern, daß der Mensch sein Ich nur in dieser bewußt erfahrenen 
Beziehung verwirklichen kann. Er erreicht nur dann seine in ihm 
wesensmäßig angelegte Individualität, wenn Geist (als das Über­
dauernde) und Leben (als das Werdende, Dynamische) zueinan- 
derfinden. Daß der Mensch dies erkennt, ist seine Aufgabe, und 
erst wenn er aus dem ihn einschränkenden Bereich des simplen, 
oberflächlichen Lebens herausgetreten ist, kann er die Welt mit 
anderen Augen betrachten. Wie Kaspar Hauser, der sich der Ge­
fangenschaft erst bewußt werden konnte, als er aus dem Gefängnis 

42A.a.O., S. 136.
43 Diese Höchstverwirklichung des Menschen zur Individualität bezeichnet 
Simmel als „geprägte Form“, die aber nicht als rigide Grenze erscheint, son­
dern dem Werdecharakter des Lebens entsprechend Grenzüberschreitungen 
(Steigerungen) intendiert (G. Simmel: Lebensanschuung, S. 17f.).

184

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ins Freie gelangte, wird der Mensch sich fühlen, der diese Ebene 
erreicht hat. Dementsprechend ist Individualität im hier verstande­
nen Sinne eine solche Verfassung des Menschen, die Freiheit von 
Mechanismus und Automatismus bedeutet. Simmel beschreibt die­
sen Zustand folgendermaßen: „Freiheit bedeutet gerade die Mög­
lichkeit, die Zweckmäßigkeit zu durchbrechen“ und: „Je ent­
wickelter, d.h. je freier der Mensch ist, desto weiter steht sein Ver­
halten von der Zweckmäßigkeit ab“. Dann hat „der Mensch eine 
Existenzstufe erlangt, die über dem Zweck steht“.44 Freiheit ist 
also der Gegensatz zur Zweckmäßigkeit, nicht aber zum Zwang, 
was sich vor allem im Hinblick auf den zuvor erörterten Indivi­
dualismus zeigt. Der Individualist wird keineswegs gezwungen, 
sein Selbst als Extremform des Individuellen auszuleben, vielmehr 
ist es die Zweckhaftigkeit, der Drang nach uneingeschränkter 
Selbstgestaltung und Befriedigung eigener Bedürfnisse, die indes 
seine wirkliche Freiheit einschränkt. So ist auch das angestrebte 
Glück des Individualisten nur etwas Augenblickhaftes, eine 
„Vereinzelung des Lustgefühls“ und mithin nur „bloßes Element 
des Lebenszusammenhangs“, nicht aber ein dauerhaftes, tieferge­
hendes Empfinden.45 Dem durch sein Verhältnis zur Zweckhaftig­
keit abgenutzten und entkräfteten Begriff des Glücks stellt Simmel 
daher den Begriff der ‘Seligkeit’ entgegen, welcher als Steigerung 
und Radikalisierung jenes Empfinden kennzeichnet, das „das in 
sich kontinuierlich weiterlaufende Leben mit einem Glanze“ 
„überschimmert“, denn „im Begriff der Seligkeit ist die Emanzi­
pation des Glücks von aller innervitalen Zweckmäßigkeit vollendet 
und unverkennlich geworden“.46

Die das Wesen des Menschen konstituierende Individualität ist 
nun die Voraussetzung für eine Gemeinschaft, in der die einzelnen 

44 A.a.O., S. 42. 45.
45 A o n Q A'7

185

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjekte nicht isoliert nebeneinander, sondern miteinander leben. 
Wie oben gezeigt wurde, ist dies nicht im Kollektivismus (und 
schon gar nicht in dem als entartete Mischform auftretenden 
‘Konformismus’) möglich; in ihm lebt nicht der Mensch mit dem 
Menschen, insofern der Mensch zum einen selbst in seiner Indivi­
dualität entwertet und seiner Eigenart beraubt, und die Empfin­
dung zum anderen neutralisiert ist angesichts des hehren Zieles 
einer uni sono agierenden Masse. In der Seinsgemeinschaft dage­
gen ist die Gleichwertigkeit der Individuen in ihrer Andersheit 
Grundlage eines Konsenses im Gemeinschaftsleben. Es basiert auf 
der Beziehung gleichwertiger Wesen, deren jedes seine eigene und 
„eigen“-artige Gestalt hat (vgl. das 3. Kapitel des dritten Teils). 
Das Gemeinwohl ist auch in der Seinsgemeinschaft ein angestreb­
tes und unanfechtbares Ziel, aber es wird nicht erreicht durch 
Auslöschen des Selbst. Die Seinsgemeinschaft ist folglich keine 
weitere Alternative zum Individualismus und Kollektivismus, 
sondern eine dritte und überzeugendere Weise des Zusammenle­
bens von Menschen, die keine Vermittlung der beiden zuvor kriti­
sierten Lebensentwürfe anstrebt. Denn die Seinsgemeinschaft 
bezieht sich unmittelbar auf das Wesen des Menschen als Teil des 
Seins und die daraus resultierende Lebensform. Daher können wir 
in der ontologischen Ethik nicht mehr vom Inhalt des ‘Sollens’ als 
einem dem Subjekt gegenübertretenden objektiven Imperativ spre­
chen, sondern, weil das Sollen sich als ein der Seinserfahrung 
entstammendes Wollen offenbart, von einer Wirklichkeitskatego­
rie, die unser Bewußtsein selbst ergreift. Das Wollen erhält - so 
gefaßt - eine fundamentale und fundierende Bedeutung als kate­
goriales Urphänomen für das Individuum, indem es seine bloße 
Subjektivität zu überschreiten vermag. Das Wollen ist also dem 
Sein und dem Leben nicht entgegengestellt und - um Simmels Be­
merkung über die Beziehung von Leben und Sollen ontologisch zu 
deuten: Sobald aber am Wollen ein Ausdruck des Seins erkannt 

186

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, begleitet ‘die Strömung des Wollens die des wirklichen Le­
bens’.47 Der Mensch aber - in seiner ausgeprägten Individualität 
und zugleich als Teil des Seins verstanden - schließt in seinem 
„singulären Tim jene Totalität nicht aus, sondern ein; so wenig 
unser Wissen ausreicht, es im einzelnen zu erweisen, so ist doch 
hier das metaphysische Grundgefuhl dieses: daß jede existenziale 
Besonderheit das Ganze des individuellen Daseins, aus dem sie 
kommt, in ihrer Sprache restlos ausdrückt“.48

47 A.a.O., S. 186: „Sobald aber am Sollen die Form des Lebens erkannt wird, 
ist solche Diskontinuität (zwischen „der Allgemeinheit der Gesetze und der 
isolierenden Umschriebenheit“, E.J.) ausgeschlossen; die Strömung des Sollens 
begleitet... die des wirklichen Lebens“).
48 A.a.O., S. 208.

187

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wertvorstellungen und ihre anthropologische Be­
deutung

In den Kapiteln über die Fragwürdigkeit der Tugenden sowie über 
Individualismus und Kollektivismus als Lebensentwürfe tauchte 
grundsätzlich schon der Begriff ‘Wert’ auf, dessen Bedeutung im 
folgenden in Bezug auf die Denk- und Handlungsstrategien des 
Menschen genauer betrachtet werden soll, wobei diese Bedeutung 
vor allem hinsichtlich der individuellen Entfaltung des Menschen 
herausgearbeitet werden wird. Wir nahem uns dabei immer mehr 
der Vorstellung von einem den Menschen in seinem Wesen selbst 
bestimmenden Phänomen, das mit dem Begriff der ontologischen 
Erfahrung charakterisiert ist. Wie schon in der Einleitung ausführ­
lich dargestellt wurde, ist die ontologische Erfahrung eine Erfah­
rens- und Erkenntnisweise, die den Menschen elementar berührt 
und beeinflußt und die zugleich auf sein Denken und Handeln auch 
im Alltagsleben einwirkt.

Nach einigen die Wertethik erörternden Überlegungen folgt eine 
kritische Reflexion zur Situation der Gegenwart, in der der bislang 
als obsolet betrachtete Wertbegriff zwar langsam wiederentdeckt 
wird, gleichwohl nicht im übergreifenden Zusammenhang mensch­
lichen Lebens und schon gar nicht als unabdingbares Konstituens 
der menschlichen Existenz. Dabei wird sich auch zeigen, daß po­
lare Wertvorstellungen sogar zu Zivilisationskonflikten von dra-

189

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


matischem Ausmaß fuhren können, die man mittlerweile als glo­
bale Bedrohung auffassen muß. Es soll dann gezeigt werden, daß 
Erkennen von Werten immer auch Selektion bedeutet, und zwar in 
dem Sinne, daß der Mensch sich kritisch zu den Bedingungen und 
Gegebenheiten seiner Lebenswelt, aber auch zu sich selbst verhalt, 
indem er distanziert zwischen Unwichtigem und Wichtigem, Be­
deutendem und Unbedeutendem, Oberflächlichem und Sinnvollen. 
Daß er dabei in der Wertvorstellung selbst hegende Aspekte wie 
Distanzverhalten, Selbsttätigkeit, Selbstsicherheit, aber auch 
Toleranz usw. bewußt einsetzen muß, um Werte überhaupt als 
solche erkennen und erfahren zu können, leitet die Argumentation. 
In diesem Zusammenhang taucht selbstverständlich der berechtigte 
Zweifel auf, ob Werte Absolutheitscharakter besitzen oder ob sie 
nicht vielmehr wie auch die Tugend einem Wandel unterworfen 
sind oder gar Ausdruck individualistischen Empfindens oder - was 
vor allem in der Gegenwart zutrifft - ob „Werte“ im Massenkon­
sens übernommen werden, die gar keine sind.1 Besonders diese 
Frage ist nicht leicht zu lösen, weil die Verteidigung einer Sache 
als Wert häufig bloß auf Geschmack oder Interesse reduziert wird, 
also bezogen auf bloß subjektive und singuläre Momente des 
menschlichen Daseins. Auch die Frage, ob Werte in individueller 
Ausprägung mit der Allgemeinvorstellung kompatibel sind oder ob 
es zu einem Dissens der gesellschaftlich (oder massenmedial) 
formulierten Maßstäbe kommen muß, wird Thema der folgenden 
Überlegungen sein. Schließlich - und dies wird das Leitmotiv bei 
der Frage nach der Bedeutung der Werte in unserem „digitalen“ 
Zeitalter sein - wird der Versuch unternommen, die Beziehung 
zwischen Wert und Leben bzw. Wert und Sein zu klären, ein Ge­
danke, der indes erst in den letzten Kapiteln mit letzter Schärfe und

1 Vgl. hierzu auch P. Sloterdijk: Der Verachtung der Massen. Versuch über 
Kulturkämpfe in der modernen Gesellschaft. Frankfurt/M. 2000.

190

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transparenz vor Augen geführt werden soll. Zunächst aber ein 
einführender Blick auf einige für diese Erörterung wesentlichen 
Grundlagen der Bestimmung des Wertbegriffs, der - wie wir sehen 
werden - seit der Antike zu erheblichen Deutungsunterschieden 
geführt hat und in der Gegenwart sogar zu immer dififüseren und 
widersprüchlicheren Ergebnissen.

I

Werte im hier verstandenen Sinne sind von ideeller Natur, deren 
Erstreben und Bewahren als Realisation der Tugend zu betrachten 
ist. Das bedeutet, daß tugendhaftes Verhalten immer auf Werte 
gerichtet ist und diese im praktischen Handeln zu verwirklichen 
sucht. Materielle Werte sind daher nur insofern von Belang, wenn 
sie ideelle Hintergründe offenbaren, die ihre angenommene Be­
deutung für den Menschen rechtfertigen können.

Obwohl Werte im philosophischen Denken immer schon eine 
große Rolle gespielt haben, ist der Begriff selbst erst von Rudolf 
Hermann Lotze (1817-1881) terminologisch in die Philosophie 
eingeführt worden. In seinem dreibändigen Werk „Mikrokosmos“ 
(1856-1864) beschreibt er die Stellung des Menschen zu den drei 
von ihm konzipierten Bereichen der Realität: zu dem der Wirklich­
keit, dem der Wahrheit und schließlich dem der Werte. Von den 
Werten behauptet Lotze, daß sie vom Menschen ‘gefühlsmäßig’ 
als Übergeordnetes anerkannt werden und man sich diesem gegen­
über anschauend, verehrend, vor allem aber strebend verhalten 
könne.

Werten wird in der Regel im Unterschied zu Gütern keine ding­
liche Eigenschaft attestiert, vielmehr eine durch die besondere Fä­
higkeit des Wahmehmens sichtbar werdende Wesenheit, die die 
Qualität des Wertes als Sinngebendes offenbart. Aus der Vielheit 

191

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der menschlichen Bedürfnisse und Auffassungen wird nun auch die 
Komplexität der Wertungen erklärt. Doch mit dieser Interpretation 
ist nicht zuletzt auch Beliebigkeit verbunden, denn wenn von dem 
einen dies als Wert empfunden wird, jenes aber keineswegs und 
von dem anderen das genaue Gegenteil, so läßt sich kaum noch ein 
fundiertes Urteil über Werte fallen. Das bedeutet also, daß man 
nicht nur die Art und Intensität von Werten zu betrachten hat, son­
dern auch ihre Funktion im menschlichen Leben: ihre Lebensbe­
deutung. Mit der Konzentration auf die Lebensbedeutung lassen 
sich dann Werte hinsichtlich ihrer Qualität als Wert durchaus un­
terscheiden, indem z.B. die Gegensatzpaare Wert und Unwert en­
ger eingegrenzt und präzisiert werden. Formale Unterscheidungen 
wie positive oder negative Werte, subjektive oder objektive, rela­
tive oder absolute, aber auch inhaltliche, ethische und ästhetische 
Werte lassen es schließlich zu, einigermaßen stichhaltige Schluß­
folgerungen zu ziehen. Allerdings darf nicht unbeachtet bleiben, 
daß auch im Falle einer solchen Unterscheidung nicht nur durch 
ideologische oder andere Vorannahmen ganz spezifische und ein­
seitige Definitionskonzepte entstehen, denn Werte sind grundsätz­
lich nicht empirisch meßbar, sondern im besten Falle erfahrbar 
oder durch ihre Konsequenzen erkennbar.

Wie schon erwähnt, besteht kein Konsens über die Qualität 
eines Phänomens als Wert schlechthin, ebensowenig wie ein Kon­
sens darüber besteht, wie denn der Mensch überhaupt zu einer 
Wertvorstellung gelangen könne. Der Begriff ‘Wertvorstellung’ 
legt die Annahme nahe, daß es sich um ein der Vorstellung oder 
des Verstandes oder der Vernunft entspringendes Resultat handeln 
müsse, das schließlich entweder subjektive oder möglicherweise 
sogar intersubjektive Bedeutung und Akzeptanz erhält. Im Blick 
auf die ontologische Erfahrung muß diese Deutung allerdings tun 
eine Dimension erweitert werden, denn ‘Werterkenntnis’ ist auf 
dieser Grundlage ein Ergebnis einer besonderen Erfahrung, die eine 

192

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werterfahrung intendiert. Hans Jonas beschreibt diesen Zusam­
menhang in vergleichbarer Weise: „Das ‘Gute’ oder den ‘Wert’ im 
Sein gründen heißt die angebliche Kluft zwischen Sein und Sollen 
überbrücken. Denn das Gute oder Wertvolle, wenn es dies von sich 
her und nicht erst von Gnaden eines Begehrens, Bedürfens oder 
Wählens ist, ist eben seines Begriffes nach dasjenige, dessen Mög­
lichkeit die Forderung nach seiner Wirklichkeit enthält und damit 
zu einem Sollen wird, wenn der Wille da ist, der die Forderung 
vornehmen und in Handeln umsetzen kann“.2 Streng genommen, ist 
aus ontologischer Sicht durchaus noch ein Schritt weiterzugehen 
und der Begriff ‘Sollen’ durch den Begriff ‘Wollen’ (als in­
trinsische Motivation) zu ersetzen, da dieser die tatsächlich durch 
die Seinserfahrung bewirkte innere Haltung des handelnden Sub­
jekts als Konkretion der Teilhabe am Sein angemessener und 
treffender beschreibt.

Die Werterfahrung ist aber erst sekundär auf die Faktizität der 
Welt gerichtet, weil die Werterfehrung selbst aus einem Prozeß des 
inneren Lebens resultiert (und „Haltungen“ begründet), nämlich 
aus der ontologischen Erfahrung, der Erfahrung des Seins (vgl. 
auch die Darlegungen der Einleitung). Man kann ferner sagen, daß 
die aus der ontologischen Erfahrung stammende Sicht auf die Welt 
eine zwar affirmative Haltung zu den Erscheinungen hervorruft, 
aber in dem Sinne, daß die Unterscheidung zwischen dem 
Wertvollen und dem Unwerten evident vor Augen tritt (als 
„Selbstbejahung des Seins im Zweck“3). Werterfehrung ist von 
daher als positive Konditionierung des Subjekts hinsichtlich seiner 
Handlungsabsichten zu bezeichnen. Um dies zu verdeutlichen, 
werden weiter unten einige Aspekte der auf diese Weise verstande­
nen Werterfehrung benannt. Dabei ist zu beachten, daß die zu 

2 H. Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die techno­
logische Zivilisation. Frankfurt/M. 31982, S. 153.
3A.a.O.,S. 155.

193

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betrachtenden Werte nicht als singuläre Erfahrungsmomente zu 
verstehen sind, sondern daß vielmehr alle in einer engen Beziehung 
zueinander stehen bzw. daß das eine Moment das andere verstär­
kend beeinflussen kann und ihm auf diese Weise seine besondere 
Tiefe und Kraft verleiht. Werfen wir aber zunächst einen Blick auf 
einige einschlägige und in diesem Zusammenhang wesentliche 
Auffassungen zum Wertbegriff, deren Grundannahmen und Kon­
sequenzen für das menschliche Leben zwar einleuchtend erschei­
nen, denen aber aus der hier vertretenen philosophischen Sicht 
heraus wichtige Aspekte fehlen. Wir beziehen uns dabei vor allem 
auf Konzepte des 20. Jahrhunderts, werden aber aufgrund unserer 
philosophischen Anbindung an platonisches Denken auch auf sol­
che Gedanken zurückgreifen, die die Aktualität einer ontologisch 
gegründeten Ethik und ihrer Wertvorstellung präzisieren.

Vor allem Nietzsche hatte ja durch seine heftigen kulturkriti­
schen Ausführungen einen Angriff auf die tradierten Wertvorstel­
lungen unternommen und mit der Forderung nach der ‘Umwertung 
aller Werte’ wesentlich zu einer Renaissance der Wertediskussion 
beigetragen.4 Als Kritik der Moderne greifen Nietzsches Gedanken 
besonders heute diejenigen Momente auf, die den Zerfall mo­
ralischer Postulate bzw. der Tatsache absoluter oder übergreifen­
der Werte kennzeichnen.5 Nietzsche - in dieser Hinsicht vielfach 
verkannt und verschmäht - geht es in seinem Werk durchgängig 
um die Höherentfaltung des Menschen als geistiges Wesen, 
welcher Prozeß naturgemäß die Einbeziehung von Werten 
voraussetzt. So ist seine Aufgabe „das Wachsein selbst“, das kri­
tische Fragen nach den Grundbedingungen des Lebens, die im 

4 Vgl. E.Jain: Das Prinzip Leben. Lebensphilosophie und ästhetische Erzie­
hung. Frankfurt/New York 1993; ferner meinen Aufsatz Lebensphilosophische 
Kulturkritik und die Suche nach neuen Werten. In: Hermann Graf Keyserling 
und Asien. Hg. von U. Gahlings. Biebelsheim 2000, S. 122-140.
5 Vgl. bes. KSA V. Hg. von G. Colli und M.Montinari. München 21988.

194

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahrhaft Guten liegen. Nietzsche fragt so auch nach dem „Werthe 
dieses Willens“, der auf Erkenntnis von Wahrheit gerichtet ist.6

Mit den folgenden Überlegungen soll nun versucht werden, aus 
kulturkritischer Perspektive heraus ein Ethikkonzept in den Blick 
zu rücken, das ebenso wie Nietzsches - wenngleich mit andersgear­
teten Prämissen und Konsequenzen - metaphysische Elemente ent­
hält. Ein solches Ethikkonzept läßt sich vor allem dann angemes­
sener verstehen, wenn „die Substanz der Welt“ als negative Er­
scheinung nicht von „Nivellirem ... diesen fälschlich genannten 
‘freien Geistern’“ verschleiert oder „scheinheilig verborgen“,7 oder 
aus ideologischen Gründen verdrängt wird.

In seinem umfangreichen Werk „Der Formalismus in der Ethik 
und die materiale Wertethik“ unternimmt Max Scheier dem Un­
tertitel entsprechend einen „Versuch der Grundlegung eines ethi­
schen Personalismus“.8 Mit der Fixierung auf den Menschen als 
Person verlagert Scheier den Sitz der Erkenntnisquelle (z.B. des 
Verstandes oder der Vernunft im Kantischen Sinne) in das Gefühl 
als apriorisches Fundament. Diesen Schritt kann Scheier vorneh­
men, weil er dem personalen Sein die höchste Form des Seins zu­
schreibt und daraus folgend auch die Eigenschaft, Wertgefuhl zu 
besitzen und zu ihrer höchsten Intensität und Wirkkraft entfalten 
zu können. Daß das Personsein (und zugleich Geistsein) auf diese 
Weise als Instanz einer Ethik formuliert wird, hat naturgemäß und 

6A.a.O., S. 15.
7A.a.O., S. 61.
8 GW n, Bem *1980. Daß Scheier im Vorwort zur zweiten Auflage .konkrete 
Anwendungen der hier erörterten Grundsätze der allgemeinen Ethik auf eine 
Reihe von Einzelfragen und Zeitfragen“ in seinen Schriften angewendet hat 
(a.a.O., S.14), führte neben anderweitiger Kritik vor allem in Bezug auf sein 
Buch ,JDer Genius des Krieges“ zu harscher Stellungnahme von Theodor Les­
sing, der es ein „bluttriefendes widriges Buch, das die weltgeschichtliche 
Metzelei dialektisch rechtfertigt und mir schlimmer schien als der Mord“ 
nannte (vgl. Einmal und nie wieder. Lebenserinnerungen. EA Prag 1935; Gü­
tersloh 1969, S. 344).

195

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zu Unrecht Kritik hervorgerufen, insofern dieses Axiom unter 
dem Primat der Liebe als dem Menschen immanente Eigenschaft in 
der Tat nicht allein und grundsätzlich zu moralischem Handeln 
fuhren kann. Doch Scheier behauptet - schon um dem Vorwurf 
eines übersteigerten Subjektivismus und Relativismus zu begegnen 
- im Vorwort zur zweiten Auflage:,,Der Geist, der die hier vorge­
legte Ethik bestimmt, ist der Geist eines strengen Absolutismus 
und Objektivismus.“ Dem widerspricht jedoch in vielerlei Hinsicht 
die anschließende Bemerkung: „In anderer Richtung kann der 
Standort des Verfassers ‘emotionaler Intuitivismus’ und ‘ma­
terialer Apriorismus’ genannt werden“,9 Bezeichnungen, die zu­

mindest auf den ersten Blick das zuvor Beschriebene entkräften. 
Gleichwohl verweist der von Scheier herangezogene Begriff ‘Per­
son’ auf Erfahrung, was bedeutet, daß der Mensch selbst und 
nicht ein von außen auf ihn einwirkendes Phänomen die Realisa­
tion sinnvoller Akte als denkendes und handelndes Subjekts initi­
iert, die einen intersubjektiven Konsens bewirken können. Dies 
legen auch die an anderer Stelle seine Ethikauffassung präzisie­
renden Begründungen nahe, wenn es heißt: „Jeder falsche soge­
nannte ‘Individualismus’ ist nach der Ethik des Verfassers durch 
die Lehre von der ursprünglichen Mitverantwortlichkeit jeder Per­
son für das sittliche Heil des Ganzen aller Personreiche (Soli­
daritätsprinzip), mit all seinen irrigen und schädlichen Folgen aus­
geschlossen“.10

Trotz der sehr wohl erkennbaren metaphysischen Dimension des 
von Scheier vollzogenen Rekurses auf die Person verzichtet er 
allerdings auf den vom Sein selbst bewirkten Status des Subjekts 
als „liebendes Wesen“, sondern betrachtet die Eigenschaft zu lie­

9A.a.O., S. 14.
10A.a.O„ S. 15.

196

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben als wesenmäßige des Menschen.11 Diese Eigenschaft bindet 
Scheier nun aber an die enge Beziehung des Menschen zu Gott, 
wenn er sagt: „Nicht eine ‘isolierte’ Person, sondern nur die ur­
sprünglich sich mit Gott verknüpft wissende, auf die Welt der 
Liebe gerichtete und sich mit dem Ganzen der Geisteswelt und der 
Menschheit solidarisch geeint fühlende Person ist für den Verfasser 
die sittlich wertvolle“.11 12 Obwohl Scheier mit der Betonung der 
Solidarität mit dem Ganzen der Geisteswelt und der Menschheit 
durchaus einen ethischen Universalismus anzustreben scheint, 
schränkt doch der Bezug auf einen personalen Gott diese Absicht 
erheblich ein. Seine Ethikauffassung wird nämlich dann angreif­
bar, wenn sie - wie die meisten vor ihm - in ein kulturspezifisches 
Konzept münden, das ja gerade die immer stärker auftretende Ent­
fremdung von gemeinsamen Wertmaßstäben hervorruft (vgl. weiter 
unten).

Scheier unterscheidet innerhalb seiner Wertrangordnung eine 
Vielzahl von sich deutlich unterscheidenden Werten, von denen die 
rein zwecksetzenden bzw. die „einfachsten Werte aus der Sphäre 
des sinnlich Angenehmen“ uns in diesem Zusammenhang weniger 
beschäftigen werden, weil ihre Erörterung zur Klärung unseres 
grundsätzlichen Problems nur marginal beiträgt.13 Denn, wie wei­
ter unten noch ausgeführt werden wird, sind aus der Sicht der 
Theorie der ontologischen Erfahrung alle Werte in Bezug auf ihre 
Beziehung zum Sein nahezu gleichwertig zu betrachten, insofern 
sie Lebensbedeutung besitzen (also über ihre bloß zweckhafte

11 Dementsprechend heißt es auch im Vorwort zur dritten Auflage: „Die Ethik 
erscheint ihm (dem Verfasser, E.J.) heute wie damals wichtig auch für jede 
Metaphysik des absoluten Seins, nicht aber die Metaphysik für die Begründung 
der Ethik“. Vgl. a.a.O., S. 17. Dennoch beharrt Scheier auf einem „lebendigen 
Band zwischen Ethik und Metaphysik des absoluten Seins“, das er beispiels­
weise von Nicolai Hartmann „in systematischer Weise zerrissen“ sieht (a.a.O., 
S. 22).
12A.a.O.,S. 15.
13 Vgl. insbesondere a.a.O., S. 35fif.

197

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Funktion hinausweisen). Anders ausgedrückt: die Einschätzung der 
Werte als Wert überhaupt ist von ihrer Beziehung oder Nähe zur 
Seinserfahrung abhängig. Graduelle Unterschiede können sich fol­
glich nur aus dieser Konstellation ergeben.

Scheier unterscheidet dagegen zwischen „höheren“ und „nie­
drigeren“ Werten und hebt hervor, daß ihre Rangordnung durch 
das „Wesen der Werte selbst“ zustandekomme.14 Der Wert­
unterschied aber werde durch die Werterkenntnis erfaßt, durch ein 
„Vorziehen“. Im Vorziehen erst sei das „Höhersein“ des Wertes 
gegeben.15 Dem Vorwurf der Beliebigkeit versucht Scheier mm zu 

begegnen, indem er das ‘Vorziehen’ nicht als bloß subjektives 
Wählen oder Streben charakterisiert (welche aber „in der Er­
kenntnis eines Höherseins des Wertes bereits fundiert“ sein müs­
sen), sondern als Akt, der „ohne jedes Streben, Wählen, Wollen“ 
stattfindet.16

Dies klingt auf den ersten Blick unverständlich und wider­
sprüchlich, aber mit dem Verweis auf das „apriorische Vorziehen“, 
das „schon zwischen den Werten selbst stattfindet“, bewegt Sche­
ier sich auf eine Ebene der Werterkenntnis zu, die das subjektive 
Moment weitgehend eingrenzt. Vorziehen ist dann nämlich wesen­
haft, „der Zugang zum ‘höheren Wert’ durch die Kraft des 
„Fühlens“.17 Fraglich bleibt allerdings Scheiers folgende Bemer­
kung, der sehr wohl ein Werterelativismus unterstellt werden kann: 
„Welcher Wert der ‘höhere’ ist, das ist immer neu zu erfassen 
durch den Akt des Vorziehens und Nachsetzens. Es gibt hierfür 
eine intuitive ‘Vorzugsevidenz’, die durch keinerlei logische De­
duktion zu ersetzen ist“, offensichtlich aber auch durch keinen 

l4A.a.O., S. 104.
15A.a.O.,S. 105.
16A.a.O.
17 A.a.O„ S. 105 (A); 106.

198

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rekurs auf einen absoluten Wert.18 Doch diese Schlußfolgerung 
wäre zu weit gegriffen, denn Scheier rekurriert auf das Leben 
selbst als Träger von Werten, denen er Absolutheitscharakter ein­
räumt. Dieses Leben bestimmt er als „geistiges“, denn: „Nur so­
fern es geistige Werte gibt und geistige Akte, in denen sie erfaßt 
werden, hat das Leben schlechthin .... einen Wert“. Und weiter. 
„Ohne Annahme objektiver Werte gibt es keine Befriedigung“ (die 
Scheier „Erfülhingserlebnis“ nennt, das nur in der „zentraleren 
Sphäre des Lebens“, also nicht der äußeren, alltäglichen, auf­
tritt).19 Sich einer ontologischen Deutung immer mehr nähernd, 
betont Scheier nun auch: „..., daß die in der unmittelbaren Intuition 
‘‘als höher’ gegebenen Werte auch diejenigen sind, die im Fühlen 
und Vorziehen selbst (also nicht erst durch Überlegung) als die 
dem absoluten Werte näheren Werte gegeben sind ... Es ist die 
gefühlte Absolutheit“ des Wertes. „Denn es gibt eine Tiefe in uns, 
wo wir immer heimlich wissen, was es mit den von uns erlebten 
Werten ... für eine Bewandtnis hat“.20 Scheier bleibt indes die 
Antwort auf die Frage schuldig, welcher Instanz das Fühlen die 
Fähigkeit der Werterfahrung verdankt, d.h. was letztlich das Sub­
jekt dazu bewegt, sein Fühlen so zu sensibilisieren, daß es Er­
kenntnisqualität erhält. Erst dann nämlich kann man von einer 
„verinnerlichten Bestimmung“ sprechen, deren Evidenz Werter­
kenntnis und freiwilliges Umsetzung im Handeln hervorruft.21 
Denn die Werte selbst sind Bedingungen für die Legitimierung von 
moralischen Akten, insofern sie als Aufweis von „nichthintergeh­
baren und letzten sittlichen ‘Gegebenheiten’... Ausgangspunkt und 
Voraussetzung jeglichen ethischen Diskurses“ zu betrachten sind.22

18 A.a.O., S. 107.
19A.a.O.,S. 113f.
20A.a.O.,S. 115f.
21 Vgl. J.-E.Pleines: Studien zur Ethik. Hildesheim 1992, S. 111.
22 Vgl. M. Rhonheimer Die Perspektive der Moral. Philosophische Grundlagen 
der Tugendethik. Berlin 2001, S. 39.

199

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Gegebenheiten aber sind universaler Natur, und die phi­
losophische Ethik, die dies berücksichtigt, ist eine universale. Auch 
Louis Lavelle sieht dies so, wenn er im Vorwort seiner Wertethik 
schreibt: „Mais la Philosophie qui n’est ni nationale, ni interna­
tionale, est pourtant universelle“.23 Doch, wie Lavelle an anderer 
Stelle ausfuhrt: nur aus metaphysischer Sicht lasse sich sagen, daß 
der Wert selbst eine Form des Seins sei, die allerdings mit dem 
Seienden als realem Leben in Kontrast stehe, um sich diesem den­
noch inkamieren zu wollen.24 Wenn aber der Wert selbst eine Form 
des Seins ist, so ist das Sein auch das Fundament der 
Werterfahrung und der Wert schließlich eine Qualität der Existenz, 
denn: „L’axiologie est une Sorte de metaphysique de la sensibilite 
et du vouloir“.25

II

Nach diesen Vorüberlegungen, die einige in diesem Zusammen­
hang bedeutende Aspekte über Wertvorstellungen in den Bück 
rücken sollten, wird man mit Recht feststellen, daß es sich um 
Wertvorstellungen handelt, die auf dem Boden der abendländischen 
Tradition entstanden und mithin auf keinerlei intersubjektives 
Verständnis oder gar Akzeptanz in allen Kulturkreisen hoffen 
können. Es wäre also blind und realitätsfem zu behaupten, daß vor 
allem Wertvorstellungen, die ihr Fundament in der Lebensbedeu­
tung und mithin in der elementaren und in der Praxis zu realisie­
renden Menschenwürde besitzen, in Kulturen verbreitet werden

23 Traite des valeurs. 2 Bd. Paris 1950/55; hier Bd.I, S. IX.
24 A.a.O., S. 24: Die Metaphysik „qui seul nous permet de voir conunent la 
valeur est une forme de l’etre qui contraste avec l’etre röalise et cherche pour­
tant ä s’y incamer.“
25 A.a.O., S. 26.

200

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


könnten, die auch in unserem Zeitalter noch archaische Denk- und 
Lebensgewohnheiten pflegen wie beispielsweise in fundamentali­
stisch geprägten islamischen Ländern. Diese haben sich bekannt­
lich aus vielerlei Gründen einer Aufklärung verweigert und ihre 
Gesellschaftsstrukturen keiner kritischen Reflexion unterzogen, vor 
allem auch deshalb, weil damit Herrschaftsansprüche infragege- 
stellt würden, die bis in die Familie hineinreichen. Wie diese radi­
kal-islamischen Gesellschaften die Welt sehen, bestimmt allein ihr 
dogmatischer Glaube. Bei Betrachtung der gegenwärtigen politi­
schen, insbesondere aber der nationalistischen und durch religiösen 
Fanatismus sich immer stärker verschärfenden Entfremdung der 
Kulturen, scheint eine Annäherung oder gar eine Übereinstimmung 
mit elementaren Formen eines humanen Zusammenlebens überaus 
fraglich. Wie sollte es möglich sein, angesichts der Praktiken des 
islamischen „Gottesgesetzes“, der der Schari’a, die Gewaltanwen­
dungen jeder Art erlaubt: das Steinigen, den Sklavenhandel, 
Unterdrückung bis hin zum Verbot des Lachens für rechtsmäßig 
und sittenkonform erklärt, über Humanität und Werte zu sprechen? 
Wie aber sollte angesichts solchen religiösen Wahns für Toleranz 
seitens der zivilisierten westlichen Welt plädiert werden? Es kann 
kein weiser und gnädiger Gott und Schöpfer dieser Welt sein, der 
nicht nur Haß auf Ungläubige und ihr Auslöschen predigt, der die 
Hälfte der Menschheit aufgrund ihres Geschlechts als 
zweitklassige und unmündige Wesen bezeichnet, die als Lust­
spender und Gebärmaschinen auch noch mit dem Prädikat der Un­
reinheit belohnt werden.26 Diese Entfremdung zwischen den Kultu­
ren gipfelt schließlich in den Ereignissen des 11. September 2001, 

26 Vgl. hierzu auch Susan Moller Okin, die das Spannungsfeld zwischen der 
Wahrung von Frauenrechten und der Achtung religiöser und kultureller Unter­
schiede untersucht und feststellt, daß religiöse Identität Frauenentrechtung 
enthalten kann. Religionsfreiheit sei daher vielerorts mit Menschenrechtsver­
letzungen gekoppelt. (In: St. Gosepath/G. Lohmann (Hgg.): Philosophie der 
Menschenrechte. FrankfurtZM. 1998).

201

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der den Kampf eines religiös drapierten Fanatismus auf brutalste 
Weise vor Augen fuhrt. Ein solcher Fanatismus, dessen Ziel­
strebigkeit sich einzig gegen die Werte und Symbole der freien 
demokratischen Welt richtet, kann auch durch krampfhafte Suche 
nach Motiven und Erklärungen für die barbarische Tat der Selbst­
mordattentäter zu keiner Entschuldigung fuhren. Denn das Morden 
im Namen eines Gottes kann selbst nur als Gotteslästerungen ver­
standen werden, als willkürlich instrumentalisierte „Glaubens­
stärke“, die keine ist. Wie zynisch und wie fern jeder humanen reli­
giösen Vorstellung sind also alle Versuche, das andere, nicht den 
eigenen Wertvorstellungen Entsprechende unter Berufung auf eine 
religiöse „Pflicht“ (z.B. als Djihad) auszulöschen.27 Wenn eine 
derartige lebensverachtende kriminelle Energie zu solch geistigen 
Verblendungen und Verwirrungen führt, schwindet jede Hoffnung 
auf einen Dialog der Kulturen. Was bleibt, ist Sprachlosigkeit. 
Aber die freie und demokratische Welt verrät um des eigenen hoch­
geschätzten Lebensstandards willen und aus blindem Toleranz­
denken heraus ihre Werte (die keineswegs kulturspezifisch sind, 
sondern zwingend zum Allgemeingut einer neuzeitlichen Gesell­
schaft gehören) und toleriert selbst die „Tradition“ von Staaten, in 
denen das Knechten, Foltern, Verstümmeln und Morden von Men­
schen zur Tagesordnung gehört und sogar „gesetzmäßig“ verankert 
ist.

Wenn hier zunächst nur auf die Greueltaten islamischer Funda­
mentalisten eingegangen wurde, so deshalb, weil diese erstens ein 

27 Vgl. hierzu H.-P.Raddatz: Von Allah zum Terror? Der Djihad und die De­
formierung des Westens. München 2002. Raddatz weist u.a. darauf hin, daß 
der Islam keineswegs nur eine tolerante Religion ist, sondern auch einen durch 
die Offenbarung begründeten „Willen zur Macht“ enthält. Der Djihad werde 
zwar gern mit ,Anstrengung in Glaubenssachen“ übersetzt und daher von 
naiven multikulturellen Vertretern verharmlost, während er tatsächlich aber als 
Religionskrieg (als religiöse Pflicht) religiös motiviert und damit sanktioniert 
sei.

202

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besonders krasses Beispiel menschenverachtender Taten sind und 
weil sie zweitens inzwischen eine globale Bedrohung darstellen, die 
beweist, daß alle Wertvorstellungen jederzeit aus ideologischen 
Gründen in ihr Gegenteil verkehrt werden können.28 Gerechter­
weise darf aber auch die verabscheuungswürdige Gewaltausübung 
in christlichen Ländern (z.B. Nordirland oder Spanien) nicht 
verschwiegen werden wie auch die immer häufiger auftretenden 
faschistoiden oder rassistischen Auswüchse, denen es an Men­
schenverachtung keineswegs mangelt. Gleiches trifft zu auf die 
unmenschlichen Praktiken auf dem afrikanischen Kontinent oder 
die Religionskriege Asiens usw.

Der nachdenkliche Beobachter dieses Szenarios wird sich seiner 
Ohnmacht immer deutlicher bewußt und zugleich auch der Tatsa­
che, daß die Vision einer friedlichen Weltgemeinschaft schon aus 
den genannten Gründen bereits an die Grenzen ihrer Realisierbar­
keit gestoßen ist. Und unter diesen Bedingungen wagen wir es noch 
über Werte nachzudenken? Welch eine Illusion! Aber wir sind 
tolerant und nehmen sogar die islamische Kritik an den Ausschwei­
fungen der westlichen Welt schuldbewußt zur Kenntnis - überse­
hen aber (oder wollen aus welchen Gründen auch immer überse­
hen), daß die kapitalkräftigen korangetreuen Potentaten diese 
westliche Unmoral sehr wohl und sehr häufig zu genießen pflegen. 
Doch bleiben wir sachlich. Es geht schließlich tun den Versuch, die 
Bedeutung von Werten in Erinnerung zu bringen und zugleich zu 
zeigen, daß diese in ihrem Wesen kulturunspezifisch im umfas­
senden Sinne sind und auch nicht durch religiöse oder ideologische 
Vorschriften entkräftet werden können.29

28 So zeichnet sich eine Einflußnahme des islamischen Dogmatismus auf die 
westliche freie Welt immer deutlicher ab wie z.B. auf dem Balkan, wo mit 
saudischen Mitteln Moscheen gebaut und intensiv und erfolgreich Bekeh- 
rungsmaßnahmen vorangetrieben werden.
29 Daß ein auf Verständnis und Kooperation zielender Dialog der Kulturen 
zweifellos auch von einigen Vertretern der islamischen Welt mit allem Emst

203

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nur wenige international renommierte Muslime wie z.B. der Is­
lamexperte Bassam Tibi, aber auch die indischstämmigen Schrift­
steller Rushdi, der Literatumobeipreisträger V.S.Naipaul und der 
ägyptische Nobelpreisträger Mahfuz reflektieren die Probleme 
ihrer eigenen Religion mit dem Ziele der Verbreitung oder des Ver­
ständnisses eines moderaten Islam, in dem die Errungenschaften 
der zivilisierten und demokratischen Welt gelebt werden können. 
Sie behaupten mit Recht, daß der Koran - ließe man allerdings eine 
der abendländischen Tradition entsprechende Exegese (als nicht 
orthodoxe Interpretation) zu30 - durchaus humane und lebenswerte 
Vorstellungen enthält, die dem religiösen Verständnis keinen Ab­
bruch tun. Solche mutigen Versuche, die eigene Position zu klären, 
stoßen selbstverständlich auf heftige (und gefährlich ausartende) 
Gegenwehr, die sich gleichwohl nicht auf die Komplexität und 
Auslegefahigkeit des Koran beruft, sondern auf menschengemachte 
egozentrierte Auffassungen, die einem Verfall ethischer Grundla­
gen eher Vorschub leisten als ihn zu verhindern und zugleich als 
Bedrohung für den Weltfrieden zu sehen sind. Hierzu einige Erläu­
terungen.

vertreten wird, beweist nicht zuletzt ein im Jahre 2002 stattfindender Weltkon­
greß in Jordanien, dessen Tenor die Tatsache betont, daß ohne einen internatio­
nalen Konsens und eine Akzeptanz universaler Werte kein globaler Friede her­
gestellt werden könne.
” Der im europäischen Exil lebende Islamwissenschaftler Nasar Hamed Abu 
Zaid, selbst Opfer des militanten Islamismus, fordert demzufolge auch, daß an 
den die Kulturen entfremdenden Auffassungen nicht zuletzt auch der nicht 
reformierte islamische Diskurs der arabischen Moderne schuld und daher eine 
Reformbewegung zwingend notwendig sei. Eine solche Vorstellung ruft aber 
naturgemäß den Protest derjenigen Gegner hervor, die zwar die Vorzüge des 
modernen technisierten Lebens schätzen, der westlichen Welt aber die Instru­
mentalisierung des Islam zum Zwecke der Sicherung der absoluten Weltherr­
schaft und einer westlich geprägten Weltordnung vorwerfen. Eine Differenzie­
rung zwischen ‘Gut’ und ‘Böse’ der islamischen Gesellschaftsordnung finde 
daher aus ideologischen Gründen mit imperialistischer Motivation gar nicht 
erst statt.

204

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der schon erwähnte in Damaskus geborene Bassam Tibi, der 
nach einem Studium der Sozialwissenschaften, Philosophie und 
Geschichte in Deutschland eine Professur in Göttingen innehat, hat 
schon verschiedene Schriften über den Islam und sein Verhältnis 
zur westlichen Welt publiziert und dabei immer auch auf die 
weltanschaulichen Probleme aufmerksam gemacht. Die kulturelle 
Bewältigung des sozialen Wandels, die Menschenrechte, die Krisen 
der multikulturellen Gesellschaft, Radikalismus und Terrorismus 
sind nur einige der Themen, die sein kritisches Verständnis sowohl 
des Islam aber auch der westlichen Welt bestimmen und doch die 
Hoffnung auf einen konstruktiven Dialog der Kulturen offenbaren. 
Seine im Jahre 2000 erschienene Abhandlung „Fundamentalismus 
im Islam“ versieht er im Untertitel mit der vorsichtigen Frage: 
„Eine Gefahr für den Weltfrieden?“31 und nimmt damit unmittelbar 
Bezug auf die sich immer weiter ausdehnenden terroristischen 
Anschläge, die seit dem 11. September 2001 ihren bisherigen Hö­
hepunkt erreicht haben und als globale Bedrohung erkennbar wer­
den. ‘Fundamentalismus’ versteht Tibi zunächst sachlich als 
„Politisierung von Religion. Hierbei wird von Fundamentalisten 
unter selektiver Berufung auf offenbarte Schriften das Ziel ver­
folgt, eine als ‘göttlich’ gedeutete politische Ordnung zu errich­
ten“, deren spezifische Problematik er in Bezug auf die Weltpolitik 
darlegen will.32 Ein wesentlicher Gesichtspunkt grenzt diese 
Problematik schon dadurch ein, daß der Islam als besonderer Fall 
der Religionen ein „Universalismus“ (der universalen Gottesherr­
schaft) sei, der eine weltpolitische Bedeutung dann erhält, wenn er 

31 Darmstadt 32002. Vgl. hierzu auch die Abhandlung S.P.Huntingtons, auf den 
sich Tibi häufig beruft (Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Welt­
politik im 21.Jahrhundert. München/Wien 1998). Huntington verweist u.a. 
sowohl auf das Problem der Machtverhältnisse als auch auf „Heuchelei“ hin­
sichtlich der westlichen Doppelmoral, welche maßgeblich zu Konflikten bei­
trage (295).
32A.a.O.,S. IX.

205

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politisiert werde. So sei der religiöse Fundamentalismus nicht nur 
eine Weltanschauung, sondern er diene auch „der Legitimierung 
einer anvisierten staatlichen Ordnung“,33 die wie auch Tibi be­
zeugt, eine Vorherrschaft dieser „Gottesordnung“ anstrebt, z.B. 
unter Berufung auf den im Koran auftauchenden Begriff Djihad 
(i.e. Anstrengung, aber auch Krieg) und nur seine Auffassung vom 
Islam zuläßt und für sie kämpft. Tibi begründet den dadurch er­
kennbaren „Zivilisationskonflikt“ (als „Weite-Konflikt“) zunächst 
damit, daß er den durch die westliche Technologie bewirkten 
Stillstand des „islamischen Globalisierungsprojekts“ vom 7. bis 
16. Jahrhundert als Motiv für den islamistischen Militantismus 
anführt. Sind es aber nicht vielmehr - wie der von Tibi erwähnte 
Oxford-Gelehrte Hedley Bull (1989) auch meint - die westlichen 
Normen und Werte, die zu diesen Exzessen führen: als Krieg des 
„rechten Glaubens“ gegen den Unglauben?

So spricht auch Tibi von der „Suche nach einem Wertekon­
sens“, der als Instrument für die Lösung der Polarisierung der 
Zivilisationen als einzige Möglichkeit hervortritt.34 Daß der Ver­
fasser allerdings eine Vereinbarkeit des Islam (im Unterschied zum 
islamischen Fundamentalismus bzw. Islamismus) ohne kritische 
Betrachtung ethischer Grundsätze mit Demokratie vermutet,35 wird 

so leicht nicht zu belegen sein, wenn nicht zuvor auch eine neue, 
der Zeit entsprechende Koranexegese erfolgt.36 Doch das Gegenteil 

ist der Fall: islamistische Migranten, die aus völlig anderen 
Zivilisationen mit anderen Vorstellungen in die westliche Welt 

33 A.a.O., S. XII.
34 A.a.O., S. XXII.
35 A.a.O., S. 3.
36 Tibi stützt diese Behauptung mit der Bemerkung, daß der islamische Fun- 
damentalismus in dem Bewußtsein lebe, zum „Ur-Islam“ zurückzukehren, 
während es sich seiner Auffassung nach jedoch um eine „politisch-kulturelle 
‘Revolte gegen den Westen’“ handelt (a.a.O., S. 11). Doch man denke u.a. nur 
an die 4. Sure im Koran, deren Beschreibung der Stellung der Frau auch bei 
nicht fundamentalistischen und nicht militanten Muslimen Geltung besitzt.

206

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommen, verlangen „im Namen einer einseitig definierten Toleranz 
... die Aufnahme dieser Vorstellungen in europäische Verfassungen 
... Doch einige dieser ‘anderen Sitten’ beziehen sich auf die 
Kündigung des in Europa bestehenden Grundkonsens über demo­
kratische Herrschaft im Rahmen von Volkssouveränität“,37 was 
nicht zuletzt den Anspruch auf Geltung dieser Gesellschaftsord­
nungen mit den ihnen entsprechenden „Werten“ und „Normen“ 
(z.B. der Schari’a) für Europa deutlich macht (so aufgrund des 
kollektiven Denkens der Umma als universeller Gemeinschaft aller 
Muslime). Diese Tatsache aber werde in den meisten westlichen 
Ländern aus falsch verstandener Toleranz der permissiven Gesell­
schaftsformen verkannt, deren laizistische Auffassung die Aufklä­
rung der westlichen Gesellschaft verhindere (deshalb: „Von Mus­
limen können Christen die Grenzen der Toleranz lernen“.38). Und 
so wird sogar ein Identitätsverlust in Kauf genommen, der indes 
zum Kalkül des Fundamentalismus gehört. Wir werden gleich noch 
darauf zurückkommen.

Doch betrachten wir noch kurz die „Wertordnung“, die dem 
Fundamentalismus im Islam einen totalitären Stempel aufdrückt, 
insofern diese alle Lebensbereiche des Menschen durchdringt und 
zu durchdringen hat. Zunächst darf nicht unerwähnt bleiben, daß 
es sich, wie auch im Islam selbst, um kollektives Denken handelt, 
das der Individualität keinerlei Eigenbedeutung zumißt.39 Staat und 
Religion können nicht getrennt und bürgerliche oder moralische 
Pflichten können nur aus der rigiden Schriftgläubigkeit abgeleitet 
werden: die Schari’a gilt als einziges von Allah ausgehendes Organ 

37 A.a.O., S. 4f..
A.a.O., S. 102.

39 A,a.O., S. 166: daher richte sich der Kampf des islamischen Fundamenta­
lismus vor allem gegen die „kartesianische, mensch-zentrierte Weitsicht sowie 
auf den Glauben an das Potential der Vernunft auf Kosten der göttlichen 
Offenbarung.“ Übernommen werden zwar die Errrungenschaften der west­
lichen Welt, aber „zu islamischen Bedingungen“.

207

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Rechtsprechung (die sogar im nichtfundamentalistischen 
Ägypten die „Gerichte zu einem Erfullungsorgan moderner 
Inquisitoren werden“ läßt und vor allem Intellektuelle durch Häre­
sieverdacht und Verfolgung einzuschüchtem versucht40). Konkret 

bedeutet dies: „Ein Schari ’a-Staat ist ebenso furchterregend wie 
der NS-Staat oder die Diktatur Stalins“, in denen ebenfalls eine 
„Atmosphäre intellektuellen Terrors“ herrschte.41 Die Kom- 
promißlosigkeit dieser weltübergreifenden islamistischen Vorstel­
lung verhindert folglich jeden Ansatz eines Konsenses, weil schon 
die Anerkennung der Grundwerte wie Freiheit, Menschenrechte, 
Demokratie usw. negiert werden, so daß die Hisbah (die islamische 
Rechtsnorm) grenzüberschreitend und unter Nichtachtung demo­
kratischer Staatsformen zu einem Völkerrecht gemacht wird.42 Des 
immer gefährlicher auftretenden Islamismus, der besonders durch 
die Migration verbreitet werde, könne sich der demokratische 
Westen wohl kaum durch ‘Toleranz anderer Gesellschaftsformen’ 
erwehren, doch das „Fehlen einer Leitkultur“ und die Idealisierung 
der Multikulturalität öfihe Tür und Tor.43 Daher könne Europa 
sich gegen einen importierten islamischen Fundamentalismus nur 
durch eine „restriktive Einwanderer- und Integrationspolitik ... als 
demokratisches Mittel schützen“, zugleich aber einen Frie­
densdialog mit liberalen islamischen Staaten etablieren.44 Ein 
mutiges Wort!

Tibis Postulat hinsichtlich eines zu führenden konstruktiven 
Dialogs zwischen den Kulturen heißt daher auch, daß kein 
emstzunehmender Diskurs möglich ist, wenn nicht diese archai- 

40 A.a.O., S.104.
41 A.a.O., S. 107f.
42 A.a.O., S. 115 unter Bezug auf den Fall Rushdi.
43 A.a.O., S.115. Es ist wohl bemerkens- und bewundernswert, daß die Bedeu­
tung des in Deutschland so verpönten Begriffs ,Leitkultur“ in diesem Zusam­
menhang vor Augen geführt werden muß!
44 A.a.0., S. 158.

208

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Strukturen und die Schriftgläubigkeit revidiert werden, da 
sie in krassem Gegensatz zu den Erkenntnissen der modernen Zeit 
stehen und ihre Tolerierung einen Rückfall in barbarische Zeiten 
bedeutet. Als Voraussetzung für einen Weltfrieden fordert Tibi 
daher: „Der Bedarf an einer universell gültigen Ethik als Basis 
einer internationalen, d.h. kulturübergreifenden Moralität ist in 
unserem Zeitalter größer, als dies welthistorisch je der Fall gewe­
sen ist. Die fundamentalistische Herrschafts- und Ordnungslehre 
der Hakimiyyat Allah (Gottesherrschaft, islamistisches Ordnungs­
konzept, E.J.) steht im Kontrast zum benötigten Brückenschlag 
zwischen den Zivilisationen im Rahmen eines Konsenses über eine 
kulturübergreifende Moralität, die als Basis für einen demokrati­
schen Frieden dienen könnte“.45 Dies aber erfordert wohl eine 
Ethik, die den Glauben an einen personalen Gott oder irgendeine 
andere religiöse Form nicht ausschließt, sondern vielmehr im Sein 
das Verbindende aller Lebens- und Denkweisen ortet und dennoch 
der Religion ihre Bedeutung erhält. Die ontologische Ethik ist eine 
solche Ethik.

Nach der etwas ausführlicheren Auseinandersetzung mit dem 
Islamismus, der hier nur als besonders prägnantes Beispiel die 
konträren Standpunkte unserer Welt eindrucksvoll dokumentiert, 
ist es nur gerecht, auch einige kritische Anmerkungen zum Wert­
verständnis der westlichen Welt anzufügen, das in seiner derzeiti­
gen Ausformung durchaus auch zur Entfremdung der Kulturen 
beiträgt. Darüber hinaus muß noch einmal betont werden, daß mit 
dem Wertverständnis immer auch das Verständnis der eigenen 

45 A.a.O., S. 85f. Vgl. auch die kürzlich erschienene Abhandlung von B. 
Liebsch: Zerbrechliche Lebensformen. Widerstreit, Differenz, Gewalt. Berlin 
2001, in der der Vf. auf die Einebnung von Gegensätzen, aber auch auf ihre 
Radikalisierung verweist, um zugleich die daraus resultierende Problematik 
des interkulturellen Lebens zu untersuchen.

209

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität verbunden ist, und in diesem Punkt lassen sich bedauerli­
cherweise nicht nur positive Beobachtungen heranziehen.

Ein erstes Moment, das als wesentliches zum Kulturkonflikt bei­
trägt, ist gewiß die Auffassung der Moderne vom Primat der Sub­
jektivität und der Vernunft, auf welchem letztlich die Auffassung 
von Freiheit (die allerdings auch ihre Grenzen überschreitet) und 
Recht aufbaut. Der Glaube, d.h. das religiöse Leben und seine 
Wertvorstellungen dagegen haben an Bedeutung eingebüßt, das 
theozentrische Weltbild wird durch ein anthropozentrisches ersetzt, 
der Wandel der Werte ist eingeleitet. Habermas fuhrt diese 
Entwicklung folgendermaßen vor Augen: „In der Moderne ver­
wandeln sich also das religiöse Leben, Staat und Gesellschaft, 
sowie Wissenschaft, Moral und Kunst in ebensoviele Verkörpe­
rungen des Prinzips der Subjektivität ... Kant legt diesen reflexi­
onsphilosophischen Ansatz zugrunde ... setzt die Vernunft als den 
obersten Gerichtshof ein, vor dem sich rechtfertigen muß, was 
überhaupt auf Gültigkeit Anspruch erhebt... Dieses Wissen hatte 
sich insgesamt von der Sphäre des Glaubens ... abgesondert“.46

Eine Vielzahl von Beispielen ließe sich anführen, um zu belegen, 
daß moralisches Handeln höchstens im Mikrobereich (und auch 
dort nur marginal) als bewußt erkanntes Mittel des Zusammenle­
bens eingesetzt wird. Aber dieser Einfluß auf die Struktur der Ge­
sellschaft insgesamt ist minimal, während alle Handlungsweisen 
auf der direktiven Ebene dem Utilitarismus, Pragmatismus und der 
daraus folgenden Effizienz des eigenen „Wohllebens“ zum Opfer 
fallen. Man denke nur an die Kontroversen im Klimaschutz, die in 
den Weltkongressen zu keinerlei überzeugenden Ergebnissen ge­
langen konnten, weil nationale Eigeninteressen dies verhinderten. 
Man denke an die Ausbeutungstrategien der hochtechnisierten 

46 J. Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfürt/M. 1985, 
S. 29f.

210

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Länder, aber auch an die Unterdrückungsmechnismen der sich nun 
in Freiheit befindenden ehemaligen Kolonialländer. Man kann noch 
weiter gehen und im eigenen Bereich den schwindenden Respekt 
vor dem Alter, die ausufemden und zuhöchst fragwürdigen und 
grenzüberschreitenden Freizeitbeschäftigungen usw. anfuhren, um 
auf die desolate Haltung hinsichtlich von Werten aufmerksam zu 
machen, die als Verlust der Werte auftreten und damit zugleich als 
Identitätsverlust. Besonders drastisch zeigt sich der Werte- sc. 
Identitätsverlust durch den Verlust der Geistigkeit,47 welcher darin 
gipfelt, daß alle erdenklichen Primitivismen zum „Kult“ erhoben 
werden und damit Vorbildcharakter erhalten. Ganz klar ist, daß 
solche Entgleisungen aller Welt durch die medialen und 
verkehrstechnischen Möglichkeiten vor Augen geführt werden und 
eine Kollision der Wertvorstellungen nur fördern, auch wenn die 
Gesetzgebung Werte theoretisch verankert hat, die dem faktischen 
Handeln aber häufig (zu häufig !) diametral entgegenstehen. Auf 
der anderen Seite stumpft die Sensibilität für Werte gerade durch 
die massenmediale Übertragung von Massakern oder Ungerech­
tigkeiten, die die Schlagzeilen der täglichen Medien bestimmen, bei 
den meisten Menschen eher ab als daß die an sich zu erwartende 
und mit dem Schlagwort ‘Betroffenheit’ bezeichnete Wahr­
nehmung mehr als nur ohnmächtigen Zorn oder Gleichgültigkeit 
hinterließe. Auch der Appell engagierter Menschenrechts­
organisationen an die führenden Nationen dieser Welt stößt in der 
Regel auf taube Ohren, wenn es um Interventionen zur Beseitigung 
von offenkundigem Unrecht geht. Dann wird scheinheilig von der 
Unantastbarkeit der von entsprechenden Staaten durchgesetzten 
Gesetzgebung gesprochen, mit denen natürlich enge wirtschaftliche 

47 Den man mit den Worten Tibis als „Sinnkrise der Säkularität“ bezeichnen 
könnte (Der Fundamentalismus im Islam, S. 16).

211

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kontakte gepflegt werden oder deren Ressourcen für das eigene 
Wohl erforderlich sind.

Alle diese hier nur skizzierten Probleme offenbaren, daß wir von 
einer „Kultur des Friedens“ weiter entfernt sind als je, was allein 
schon durch die Nähe der Völker, d.h. das Aufeinanderprallen 
absolut gegensätzlicher Wertvorstellungen hervorgerufen wird. So 
wird die unbewußte oder auch bewußte Unterschätzung der Gefahr 
durch die fundamentalistische Bedrohung auch weiterhin das Bild 
des politischen Dialogs bestimmen, wenn nicht von beiden sich zur 
Zeit voneinander immer weiter entfernenden Kulturen ein 
gemeinsames Fundament gefunden wird.

III

Dieses Fundament kann nach eingehender Reflexion des bisher 
Gesagten nur in einer Werterfahrung zu finden sein, die interkultu­
rell, intersubjektiv und nicht zuletzt auch überreligiös ist, was so 
abwegig nicht scheint, wenn man einmal in Betracht zieht, daß in 
den meisten Kulturen und Religionen Grundwerte beschrieben 
werden, die durchaus kompatibel sind. Ihre Entwurzelung aus 
einem ethischen Kontext und besonders ihre Vereinnahmung und 
bewußte Fehldeutung sowie das Beharren auf Normen, die der Zeit 
nicht mehr entsprechen, verhindern jedoch einen Konsens. Betrach­
ten wir einmal einige wesentliche für die Werterfahrung charakte­
ristische Kriterien, die - legte man sie einem Christen, Muslim, 
Hindu oder Buddhisten usw. vor - kaum auf Unverständnis stoßen 
würden, insofern sie als Grundwerte des menschlichen Lebens fast 
in jeder Religion auftauchen. Wir erläutern diese Kriterien der 
Werterfahrung allerdings im folgenden bereits unter dem Aspekt 
einer ontologischen Erfahrung, die als übergreifende Erfahrung 
jedem Menschen zu Bewußtsein gelangen kann, ohne daß seine

212

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religiosität oder seine kulturabhängige Mentalität dadurch beein­
trächtigt würde. Gleichwohl muß einschränkend betont werden, 
daß durch die Nichtbeachtung der Tatsache der Gleichwertigkeit 
der Menschen im Sein jeder Versuch einer Einsicht in die zu schil­
dernden Zusammenhänge scheitern und jede Diskussion über 
Werte ad absurdum fuhren müßte.

a) Die Menschenwürde
Die Anerkennung der Menschenwürde als Wert ist das oberste, 
aber zugleich auch das problematischste aller Kriterien, die bei der 
Charakterisierung der Werterfahrung bedacht werden müssen, 
denn sie bezieht sich auf die Tatsache des Lebens als Prinzip 
selbst. Sie bezeichnet auf den ersten Blick vor allem Vorstellungen 
der abendländischen Tradition, die in totalitären und fundamenta­
listischen Staaten wohl kaum zur Geltung kommen können. Doch 
auch in diesen Staaten sind die Wurzeln einer solchen Auffassung 
vorhanden, gleichwohl verdrängt durch Zustände, die nicht im 
religiösen oder ethischen Bereich zu suchen sind. Eine Wiederbele­
bung der Bedeutung der Menschenwürde im Bewußtsein der Men­
schen könnte also nur dann erfolgen, wenn eine Besinnung auf die 
wirklichen Werte der jeweiligen Kultur stattfande und zugleich 
auch die sogenannte Tradition auf ihre zeitgemäßen Implikate kri­
tisch analysiert würde. Da die Menschenwürde aber - versteht man 
sie als Resultat der Existenz im Sein (und religiös betrachtet: als 
Resultat eines Schöpfungsaktes) - nur dann verletzt wird, wenn 
diese Tatsache negiert wird, so wird nicht zuletzt auch das Sein 
selbst oder der Schöpfungsakt als grundlegendes Prinzip in Zweifel 
gezogen oder der Verachtung preisgegeben.

Die Menschenwürde schließt bereits einige weitere Kategorien 
der Werterfahrung mit ein: die Freiheit, Unverletzbarkeit, Ehr­
furcht und Gleichwertigkeit, vor allem aber auch Mitmenschlich­
keit oder Brüderlichkeit und sogar Zuwendung und Liebe (als tra­

213

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gendes Fundament der Bindung zwischen Menschen). Da die Un­
verletzbarkeit des Menschen sowohl gesetzlich, aber auch im all­
gemeinen Bewußtsein vor allem nur auf das physische Leben be­
zogen wird, muß - um eine weitere Dimension der Menschenwürde 
als ihr grundlegendes Element zu betonen - selbstverständlich auch 
die geistig-seelische Unversehrtheit hinzugenommen werden (vgl. 
weiter unten). Alle die Menschenwürde ermöglichenden Kategorien 
sind indes daran beteiligt, wenn es um das Miteinander auch 
gänzlich unterschiedlicher Individuen geht und sie bestimmen das 
Mit- und Füreinander.

b) Wahrheit
Auf das Grundprinzip der Menschenwürde bezogen sind auch die 
folgenden Aspekte, als deren umfassender Begriff die Wahrheit zu 
gelten hat. Es sind Ehrlichkeit, Offenheit, Zuverlässigkeit, Ver­
trauen und Maß sowie Gutheit als zentraler Gesichtspunkt eines 
jeden. So wie Vertrauen nur auf dem Horizont von Wahrheit ent­
stehen kann, verhält es sich mit der Offenheit, Zuverlässigkeit und 
Ehrlichkeit usf. Das heißt, daß alle auf der Wahrheit gründenden 
Eigenschaften miteinander verbunden sind und die eine ohne die 
andere kaum wird existieren können. Alle beruhen aber - sind wir 
gewillt, die Faktizität des Seins und unsere Existenz im Sein anzu­
erkennen - auf der Erfahrung, daß das Sein selbst Ursache und 
Prinzip dieser Werte ist.

c) Geistigkeit
Die folgenden Kriterien, die zwar auch zu den Werten gerechnet 
werden müssen, offenbaren aber noch eine weitere Dimension der 
Werterfahrung, insofern sie auch eine Interpretation des Verhaltens 
mitliefem, die die ontologische Erfahrung als Entfaltungsprozeß 
des Individuums auszeichnet. Zu nennen sind u.a. die Ruhe (als In- 
sich-Ruhen), die Einfachheit (als auf das Wesentliche bezogene 

214

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einstellung), die Reinheit (als nach dem Echten und Wahren stre­
bende Haltung), vor allem aber die Geistigkeit, die für die zuvor 
genannten Werterfahrungen grundlegend ist. Sie ist einerseits die­
jenige herausragende wesensmäßige Eigenschaft, die dem Men­
schen in erster Linie eine Lebenshaltung und Weltorientierung 
vermittelt, die seine Wesensbildung formt und das elementar 
Menschliche in ihm erweckt. Andererseits aber kann Geistigkeit 
auch als Wert verstanden werden, den zu erstreben (d.h. das We­
sensmäßige des Menschen zu entfalten) als Bedürfnis empfunden 
werden kann. So ist die Werterfahrung des Geistigen nicht nur als 
Korrektiv gegenüber allen anderen, den Menschen von seinem 
eigentlichen Wesen entfernenden Einflüssen zu verstehen, sondern 
sie ist der Schlüssel zu einem sinnvollen Leben überhaupt. Geistig­
keit ist das Fundament der Werterfahrungen des Glücks, des Frie­
dens, der Zufriedenheit-, sie erschließt Dimensionen des Lebens, 
die dem imbewußt Existierenden verborgen bleiben.

d) Schönheit
Auch die Werterfahrung der Schönheit gehört zu den Erfahrungen, 
die dem Leben einen Sinn verleihen, wenn man zuvor Schönheit als 
Kennzeichnung für zum Ausdruck kommende Geistigkeit versteht. 
Als nur auf das Äußere gerichtete Eigenschaft verliert sie aller­
dings ihr wesentliches Moment, insofern nur ihre Singularität zum 
Maßstab erhoben wird, während Schönheit aber gerade Harmonie 
bezogen auf ein Ganzes, Umfassendes: ein Wahrhaftiges meint. 
Sanftheit wäre daher ein Aspekt der Schönheit, ebenso wie Demut 
oder Reinheit oder Klarheit, ein Moment also, das den Menschen 
in seinem Innersten berührt und nicht auf seine Triebe, sein 
Verlangen oder seine Bedürfnisse ausgerichtet ist. Und dennoch - 
auch wenn es so scheinen mag - handelt es sich nicht um ein 
„interesseloses Wohlgefallen“ im Kantischen Sinne, denn das Seh­
nen nach Schönheit ist ein berechtigtes Sehnen als geistig-seeli­

215

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sches Bedürfen, weil es auf der Ebene der aus dem Sein stammen­
den Lebensqualitäten liegt.

e) Tapferkeit
Die aristotelische Kardinaltugend der Tapferkeit gründet in einer 
Werterfährung, in der der Mensch sein eigenes Leben nicht in den 
Vordergrund stellt und sogar bereit ist, es für eine moralische 
Handlung zu opfern. Freilich ist dies nur eine Seite der Tapferkeit, 
die vor allem ja auf Handlungen bezogen wird, die eine Aktion 
bezeichnen, welche aber durchaus auch moralisch ambivalent sein 
kann. Wir haben weiter oben bereits auf die jeweilige Kehrseite 
von Tugenden aufmerksam gemacht und auch zu erläutern ver­
sucht, daß Tapferkeit keineswegs immer als moralische Handlung 
verstanden werden kann z.B. wenn Tapferkeit mit Mut (oder gar 
Übermut) verwechselt wird oder wenn sie nicht einem moralisch 
vertretbaren Ziel dient. In dem hier gemeinten Sinne aber soll Tap­
ferkeit als Gesinnung verstanden werden, der ein sicheres Wertbe­
wußtsein zugrundeliegt und die die eigene Person zum Erreichen 
eines ethisch wertvollen Zieles zurückstellt. Begleitet wird Tapfer­
keit sicherlich von einem weiteren, heute kaum mehr beachteten 
Wert, der Disziplin, die nicht als Terminus für gehorsames, sich 
unterordnendes Verhalten preußischer Provenienz zu verstehen ist, 
sondern als besonnenes, auch gelassenes und ein Ziel mit höchstem 
Einsatz verfolgendes Handeln.

Während die meisten Wertlehren eine Wertrangordnung formu­
lieren, die sowohl hinsichtlich Qualität als auch Intensität der 
Werte durch einen hierarchischen Aufbau bestimmt ist, läßt sich 
an dem oben Zusammengestellten leicht erkennen, daß eine solche 
Wertrangordnung auf dem Fundament der ontologischen Erfah­
rung von der Sache her nicht möglich ist. Man könnte daher mit 
aller Vorsicht und mit gewissen Einschränkungen von einer ganz­
heitlichen Sicht auf die Werte sprechen, insofern alle Werte einan­

216

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der gewissermaßen bedingen, sich durchdringen und je nach In­
tensität den einen oder anderen Wert besonders aktualisieren. Wie 
beispielsweise die Offenheit ohne die Wahrheit nicht möglich ist, 
so sind auch Tapferkeit oder Ruhe nicht denkbar ohne die Einwir­
kung eines anderen Wertes, der sowohl als Korrektiv als auch als 
Verstärker wirkt. Von daher wird verständlich, daß man selbst die 
z.B. von Scheier beschriebene „erste“ und „niedrigste“ Wertreihe 
(gebildet aus den Werten des Angenehmen und Nützlichen), die 
man der pragmatischen oder der Triebsphäre zuordnen kann, aus 
der Sicht der ontologischen Erfahrung völlig anders zu verstehen 
hätte. Denn - wie eingangs schon ausgefuhrt wurde - die Erfahrung 
des Seins vermag auch den einfachen und alltäglichen Dingen 
einen anderen Status zu verleihen, weil er immer unter dem Aspekt 
des Sinnhaften bzw. der Werterfahrung erscheint. Nur wenn die 
einfachen Handlungen des Alltags unter diesem Gesichtspunkt in 
das Bewußtsein des Menschen dringen, verlieren sie ihre Belang­
losigkeit und erhalten Lebensbedeutung. Dieser Erkenntnisprozeß 
aber setzt die rigorose Unterscheidung des bloß Zweckhaften und 
dem Sinnvollen und Lebensbedeutenden voraus. Ein Beispiel:

Ein Waldlauf wird in der Regel mit der Absicht unternommen, 
an der frischen Luft seinen Körper zu stählen, um dem Trend der 
Zeit entsprechend eine sportliche, dynamische und junge Ausstrah­
lung zu erreichen, die Anerkennung verspricht. Damit ist die Ziel­
setzung der sportlichen Aktivität auf ein Äußeres (die Anerken­
nung) gerichtet und damit auch als Übernahme der derzeitigen 
Auffassung vom „Kult“ des Körpers und der Jugendlichkeit er­
kennbar. Ein Waldlauf kann dagegen auch aufgrund des Bedürf­
nisses gemacht werden, in Ruhe und Abgeschiedenheit in der Natur 
zu sein und sich selbst zu finden. Im philosophischen Sinne wäre in 
diesem Falle von dem Bedürfnis nach einer Erfahrung zu sprechen, 
die als Erfahrung der Existenz einen grundlegenden Wert dar­

217

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt.48 Diese Erfahrung ist insofern die umfassendste, als alle 

anderen Werterfahrung in ihr gründen und durch sie begründet 
werden. Die Erfahrung der Existenz ist von daher auch die Instanz, 
welche dem Menschen erst die Lebensbedeutung der Werte er­
schließt und ihn dazu bewegt, Werte als solche zu erkennen und sie 
als Prinzipien des Lebens zu realisieren. Und mit Lavelle gespro­
chen: „Der Wert bringt seine Beziehung zum Absoluten im Relati­
ven zum Ausdruck“.49 Jedes Denken und jede Tätigkeit, die auf 
diesen Zusammenhang bezogen sind, transzendieren folglich ihre 
bloße Funktionalität, indem sie auf dem Hintergrund einer völlig 
anderen Dimension des Weltverhaltens auftreten und diesem ent­
sprechend auch zum Ausdruck kommen. Will man dennoch an 
einer Wertrangordnung festhalten, so könnte ein Zugeständnis 
höchstens in dem Punkt eine qualitative Unterscheidung erlauben, 
daß der Grad der Intensität darüber entscheidet, wie umfassend 
und tiefgehend ein Wert die Handlung bestimmt.

Denken und Handeln werden folglich deshalb an Sinn und Wert 
orientiert, weil diese Prinzipien in der Existenzerfahrung evident 
werden. Die Existenzerfahrung aber resultiert aus der Seinserfah- 
rung und man kann sie sogar mit dieser aufgrund ihrer Intensität 
und Qualität ineins sehen, wenn man die Teilhabe am Sein so ver­
steht, daß das Ich im Sein aufgeht und sich gerade dadurch seiner 
Existenz bewußt wird. Der Mensch wird seiner bis dahin nur un­
bewußt wahrgenommenen eigenen Existenz ge-“whr“: so wird sie 
■wahr und im Bewußtsein real.

Kehren wir zu der eingangs dargelegten Kritik am tradierten 
Tugend- und Wertbegriff zurück, so ist sicherlich deutlich gewor­

48 Über die Erfahrung der Existenz vgl. die Ausführungen weiter unten im 
3.Kapitel des dritten Teils. Vgl. auch K.Albert: Die ontologische Erfahrung, 
a.a.O.
49 L. Lavelle: Einführung in die Ontologie (Introduction ä l’ontologie). Übers, 
von K. Albert. Köln 1970, S. 160.

218

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, daß Werte und die sie realisierenden Tugenden nur dann 
wirklich ein überzeugtes Handeln des Subjekts evozieren, wenn sie 
aus dem Inneren stammen, nicht also aus einer rationalen Er­
kenntnis oder aus Sollensvorschriften, sondern aus dem Bedürfriis 
und dem Wollen heraus, sich dieser Welt gegenüber seinem We­
sen gemäß als Teil des Seins zu verhalten. Diese Haltung kann 
überall auf der Welt gelebt werden, sie verbindet die Menschen 
und überbrückt Barrieren, die durch dogmatische Sichtweisen auf­
gebaut sind. Die Suche nach den Werten, die diese Haltung konsti­
tuieren, hängt indes mit der Haltung des Menschen zur Existenz 
schlechthin ab: „... la recherche de la valeur est aussi ancienne que 
la reflexion: celle-ci pose le probleme de la valeur des qu’elle 
s’interroge sur l’existence pour savoir si eile merite d’etre vecue, 
sur les differentes fins de son activite pour savoir si elles meritent 
d’etre poursuivies et meme sur les differents objets qu’elle rencon- 
tre dans le monde pour savoir s’ils meritent qu’on s’y attache“.50

50 Louis Lavelle: Traitö des Valeurs. 2 Bde., hier Bd.I, Theorie generale de la 
valeur. Paris 1950, S. V.

219

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die ontologische Ethik

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Semsdimension des Lebens

In der Einleitung und in den vorhergegangenen Kapiteln ist schon 
mehrfach der Gedanke einer Erfahrung des Seins aufgetaucht. Das 
vorliegende Kapitel sucht nun den Seinsgedanken mit dem Lebens­
gedanken in einen Zusammenhang zu bringen und damit einen 
weiteren Schritt in die Richtung einer ontologischen und kultur­
übergreifenden Ethik zu tun. Dabei wird sich auch zeigen, daß die 
Erfahrung des Seins Lebensbedeutung erhält, insofern sie als Ori­
entierung und Richtmaß des Denkens und Handelns das Leben des 
Menschen bestimmt. Ferner ist an die zuvor schon erwähnte aus 
der ontologischen Erfahrung resultierende Art und Weise morali­
schen Handelns zu erinnern, die im Gegensatz zum ‘Sollen’ oder 
‘Streben’ als Wollen bezeichnet wurde, was bedeutet, daß der 
Mensch ohne äußeren Zwang und ohne bloßes Zweckdenken han­
deln kann. Das Wollen aber stammt aus der inneren Überzeugung, 
als Teil eines übergreifenden Ganzen sinnvoll zu agieren. Bevor 
wir diesen Gedanken weiter ausfuhren, werden wir aber auf einige 
philosophische Auffassungen eingehen, die andere moralbegrün­
dende Prinzipien der Lebensbewältigung heranziehen, wobei wir zu 
zeigen beabsichtigen, daß diese nicht als sicheres und überzeugen­
des Fundament ethischen Handelns gelten können. Das gilt vor 
allem auch unter dem Aspekt einer aktuellen kulturübergreifenden 
Ethik, die ja gerade zum Ziel hat, weltanschauliche Differenzen zu 
überwinden.

223

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I

Wenn von Moralphilosophie die Rede ist, so denkt man in 
Deutschland wohl besonders an Kant. Die Kantsche Philosophie ist 
jedoch vor allem eine Aufklärungsphilosophie und damit eine 
Philosophie des Verstandes und der lebensfernen Vernunft, wie sie 
in der „Kritik der reinen Vernunft“ und in der „Kritik der prakti­
schen Vernunft“ vorgetragen wird. In Kants Vorlesungen über 
„Philosophische Enzyklopädie“ findet sich allerdings eine Bemer­
kung ganz anderer und einigermaßen selbstkritischer Art: die alten 
griechischen Philosophen wie Sokrates, Zenon, Diogenes von Si- 
nope oder Epikur seien „der wahren Idee der Philosophie weit 
treuer geblieben, als dies in neueren Zeiten geschehen ist, wo man 
den Philosophen als einen Vemunftkünstler antrifft“ (AA XXIX 
9). In der Tat war für die Griechen die Philosophie eine Form des 
Lebens, was übrigens nicht nur für die sich auf Sokrates berufen­
den hellenistischen Schulen der Stoiker, Kyniker und Epikureer 
gilt, die Kant erwähnt, während er von Platon nicht spricht, dessen 
Philosophie als „Einübung des Sterbens“, als „Sorge für die Seele“ 
und als „Angleichung an Gott“ ebenfalls in diese griechische 
Tradition gehört. Pierre Hadot, ein ausgezeichneter Kenner der 
spätantiken Philosophie, hat 1981 mit seinem Buch „Exercices 
spirituels et Philosophie antique“ dieses Thema erfolgreich wieder 
in die Diskussion gebracht.

Zehn Jahre später erschien eine deutsche Übersetzung und Um­
arbeitung dieses Buches unter dem Titel „Philosophie als Lebens­
form“.1 In einem Vorwort weist Hadot darauf hin, daß er mit 
seinem Buch „die Frage nach der eigentlichen Definition der Philo­
sophie erneut zur Diskussion stellen möchte“.1 2 Die Grundthese des 

1 Philosophie als Lebensform. Geistige Übungen in der Antike. Berlin 1991.
2A.a.O.,S. 10.

224

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werks besteht darin, daß die Philosophie nicht nur eine bestimmte 
Art, die Welt zu sehen, ist, sondern eine Art zu leben und daß alle 
theoretischen Diskurse nichts sind im Vergleich mit dem konkreten 
gelebten philosophischen Leben“.3 In der deutschen Fassung seines 
Werks ist Hadot weiter über die hellenistische Philosophie 
hinausgegangen und hat Betrachtungen über Goethe und 
Nietzsche, außerdem u.a. noch über Descartes und Kierkegaard 
hinzugefügt.4 Einige Jahre später hat Hadot dieses Thema noch 

einmal aufgegriffen und ausführlicher dargestellt in seiner Abhand­
lung „Qu’est-ce que la philosophie antique“, die in deutscher Über­
setzung unter dem Titel „Wege zur Weisheit oder Was lehrt uns 
die antike Philosophie?“ im Jahre 1999 veröffentlicht wurde.5 

Dabei geht es diesmal erstens um die Platonische Definition der 
Philosophie und ihre Vorläufer bei den Sophisten, bei Herodot und 
Sokrates, zweitens im Hauptteil um die Philosophie als Lebens­
form bei Platon und der Akademie sowie bei Aristoteles und seiner 
Schule, um die hellenistischen Schulen in Griechenland und im 
Rom der Kaiserzeit, sowie um Plotin, Porphyrius und den Neupla­
tonismus, drittens um die Philosophie als Lebensform in Mittelalter 
und Neuzeit und das Verschwinden und Wiederauftauchen der 
antiken Auffassung der Philosophie, so daß Hadot schließlich trotz 
gewisser Ausnahmen resümieren kann: „In der Geschichte der 
abendländischen Philosophie läßt sich eine gewisse Beständigkeit, 
ein gewisses Überleben der antiken Auffassung feststellen“.6 

Wichtige Ergänzungen zu Hadots Interpretationen der antiken 
Auffassung der antiken Philosophie als Lebensform hat Juliusz

3A.a.O.,S. 9.
4 Vgl. K. Albert: Platon und die Philosophie des Altertums. Dettelbach 1998, S. 
318-322.
5 Frankfurt a.Main 1999.
6A.a.O., S. 300.

225

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Domanski in seinen Untersuchungen zur Renaissancephilosophie 
geliefert.7

n

Das Thema einer als Lebensform aufgefaßten Philosophie ist in 
besonderer Weise von einer philosophischen Richtung in Angriff 
genommen worden, die heute unter dem Namen einer ‘Lebens­
philosophie’ bekannt ist und als deren Begründer meist Nietzsche, 
Dilthey und Bergson angesehen werden, vor allem im Anschluß an 
Scheiers zuerst 1913 erschienenen Aufsatz über „Versuche einer 
Philosophie des Lebens“.8 Es setzte bald eine lebhafte Beschäf­
tigung und Auseinandersetzung mit dieser neuen philosophischen 
Strömung ein. Zu erwähnen sind hier die Bücher von Heinrich 
Rickert („Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der 
philosophischen Modeströmungen unserer Zeit. Tübingen 1920), 
Georg Misch („Lebensphilosophie und Phänomenologie. Eine 
Auseinandersetzung der Diltheyschen Richtung mit Heidegger und 
Husserl“. Bonn 1930), Oswald Spengler („Der Mensch und die 
Technik. Beitrag zu einer Philosophie des Lebens“. München
1931) , Philipp Lersch („Lebensphilosophie der Gegenwart“. Berlin
1932) , O.F.Bollnow („Die Lebensphilosophie“. Berlin 1958).

Die lebensphilosophischen Denker vom Ausgang des 19.Jahr­
hunderts bis in die Mitte des 2O.Jahrhunderts bildeten zwar keine 

7 La Philosophie, theorie ou maniere de vivre? Les controverses de l’Antiquite 
ä la Renaissance. Freiburg (Schweiz) 1996. Vgl. ferner auch den Aufsatz Do­
manskis: Platon der Humanisten. Einige Bemerkungen über Petrarca, Gianozzo 
Manetti und Guarino Veronese. In: Sein und Werden im Lichte Platons. FS 
Karl Albert. Hg. von E.Jain/St. Grätzel. Freiburg-München 2001, S. 229-253.
8 Versuche einer Philosophie des Lebens. Nietzsche, Dilthey, Bergson. In: 
Gesammelte Werke Bd.HI. Bem und München 1955, 311-339 (zuerst in: Die 
weißen Blätter L 1913).

226

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigentliche Schule, doch war ihnen gemeinsam die Ablehnung einer 
bloßen „Kathederphilosophie“, „Universitätsphilosophie“, „Fach­
philosophie“. Der Begriff des Lebens wird ihnen zum „Kampf­
begriff“ eines neuen Philosophierens, das sich zwar nicht selten 
noch an den Universitäten findet, aber die bisherigen Wege bloßer 
Erkenntnistheorie und philosophiehistorischer Forschung verläßt, 
tun sich wieder den ursprünglichen Problemen des philosophischen 
Denkens zuzuwenden: Leben, Tod, Liebe, Natur, Gott. Der 
Lebensbegriff wirkte sich jedoch nicht nur in der Philosophie aus, 
sondern ebenso in der Literatur, der bildenden Kunst, der Musik, 
nicht zuletzt auch im gesellschaftlichen Leben und Verhalten, etwa 
in der „Jugendbewegung“. Bei Wolfdietrich Rasch heißt es 
allgemein zur damaligen Literatur: „Leben ist das Grundwort der 
Epoche, ihr Zentralbegriff, vielleicht noch ausschließlicher als der 
Begriff der Vernunft für die Aufklärungszeit oder der Begriff der 
Natur für das spätere 18.Jahrhundert“.9 Zur Kunst der Zeit und 
insbesondere zum Jugendstil bemerkt Dolf Stemberger: „die 
Themen der Kunst werden zu Programmen der Lebensführung und 
dringen in die allgemeine Gesellschaft vor: Jugend, Frühling, 
Landschaft, Nacktheit, Tanz“.10 11 Emst Robert Curtius betont das 
Gefühlsmoment der Epoche vor dem ersten Weltkrieg, in der „das 
Zauberwort der Jugend und ihrer Fackelträger ‘Leben’ hieß. Alle 
originalen Schöpfungen der Philosophie und der Dichtung, die im 
ersten Jahrzehnt des 2O.Jahrhunderts ans Licht traten, trugen den 
Akzent des ‘Lebens’. Es war wie ein Rausch, ein Jugendrausch, 
den wir alle geteilt haben“.11 In seiner Darstellung der 

Lebensphilosophie aus den fünfziger Jahren beschreibt Otto Fried- 

9 Aspekte der deutschen Literatur um 1900. In: Zur deutschen Literatur seit der 
Jahrhundertwende. Stuttgart 1967, S. 1-48. Hier: S. 17.
10 Über Jugendstil. Frankfurt a.M. 1977, S. 108.
11 Zitiert nach T.K.Oesterreich: Die Philosophie des Auslandes vom Beginn des 
19. Jahrhunderts bis auf die Gegenwart. In: Ueberwegs Grundriß der Geschichte 
der Philosophie. Bd.V. 12.Aufl. Tübingen 1928, S. XXIX.

227

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rieh Bollnow, der selber eine Zeitlang der Jugendbewegung nahe­
stand und eine Habilitationsschrift über F.H.Jacobis Lebensphilo­
sophie verfaßt hatte, das Gefühl der Befreiung, das die junge Ge­
neration seiner Zeit ergriffen hatte: „Gegenüber dem in festen 
Formen erstarrten Leben der vorhergehenden Zeit, gegenüber dem 
Zwang der gesellschaftlichen Konventionen und der erdrückenden 
Gelehrsamkeit eines wirklichkeitsfremden Wissens, gegenüber der 
ganzen Künstlichkeit eines veräußerlichten Daseins strebte man 
zurück nach einer neuen Ursprünglichkeit und Unmittelbarkeit. 
Und eben dies bezeichnete man mit dem damals emphatisch beton­
ten Wort als Leben“.12

Als Bollnows Buch erschien, spielte die Lebensphilosophie keine 
Rolle mehr. Heidegger, der ebenfalls zeitweilig im Banne des le­
bensphilosophischen Ansatzes gestanden hatte, war mit „Sein und 
Zeit“ zu einer Philosophie der Existenz und zur Thematik der 
Seinsfrage gelangt und beherrschte von da an das philosophische 
Denken seiner Epoche, vor allem dann aber das Interesse der aus 
dem zweiten Weltkrieg zurückgekehrten Generation. Als heftiger 
Gegner der Lebensphilosophie trat im Jahre 1953 Georg Lukäcs 
mit seinem rein politisch orientierten Buch „Die Zerstörung der 
Vernunft. Der Weg des Irrationalismus von Schelling bis Hitler“ 
auf den Plan, worin die Lebensphilosophie als Versuch verstanden 
wird, „vom Standpunkt der imperialistischen Bourgeoisie und ihrer 
parasitären Intelligenz jene Fragen philosophisch zu beantworten, 
die von der gesellschaftlichen Entwicklung, von den neuen Formen 
des Klassenkampfes gestellt wurden“.13 Als ehemaliger Schüler 
Simmels hatte Lukäcs allerdings zunächst durchaus im Sinne 
lebensphilosophischen Denkens gearbeitet, etwa in der Es­
saysammlung „Die Seele und die Formen“ (1911) und in der

12 Die Lebensphilosophie. Berlin 1958, S. 3f.
13 Die Zerstörung der Vernunft. Werke Bd.9, S. 352.

228

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Theorie des Romans“ (1920).14 Nach seiner „Bekehrung“ zum 
Marxismus und „Antifaschismus“ erregte Lukäcs besonders in der 
Bewegung der achtundsechziger Jahre Aufsehen und fand 
Zustimmung selbst bei nichtmarxistischen Philosophiehistorikem 
wie H.M.Baumgartner.15 Das Ende der Lebensphilosophie schien 
damit besiegelt.

in

Es ist mm einigermaßen überraschend, daß seit dem letzten Jahr­
zehnt des 2O.Jahrhunderts ein neues, und zwar keineswegs nur 
historisches Interesse an der Lebensphilosophie hervorgetreten ist, 
obgleich natürlich Darstellungen zu einzelnen Lebensphilosophen 
noch in der Mehrzahl vorkommen. Wir halten uns hier zunächst an 
grundsätzliche Stellungnahmen. Neben meinem Artikel „Lebens­
philosophie“ aus dem Jahre 199016 sei hier noch meine aus­
führlichere philosophiegeschichtliche Darstellung erwähnt: „Le­
bensphilosophie. Von den Anfängen bei Nietzsche bis zu ihrer 
Kritik bei Lukäcs“.17 Daneben gibt eine Anzahl von Untersuchun­
gen zur einzelnen Lebensphilosophen. So hat der Würzburger 
Neugermanist Theo Meyer ein umfangreiches Nietzsche-Buch 
unter diesem Gesichtspunkt veröffentlicht.18 Zu Bergson gibt es die 
Arbeit von Konstantin P.Romanos: „Henri Bergsons lebensphi­
losophische Ansätze zur Heilung von erstarrtem Leben“.19 Außer­

14 Vgl. dazu Albert-Jain: Philosophie als Form des Lebens. Freiburg-München 
2000, S. 58f..
15 Vgl. dazu Albert: Lebensphilosophie. Von den Anfängen bei Nietzsche bis zu 
ihrer Kritik bei Lukäcs. Freiburg-München 1995, S. 182-186.
16 In: TRE 20,1990, S.580-594.
17 Vgl. Anm.15.
18 Kunstauffassung und Lebensbegriff. Tübingen 1991.
19 Frankfurt a.M. 1988.

229

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem meinen Aufsatz: Henri Bergson. Unterwegs zu einer Philoso­
phie des Lebens.20 Den fest immer zur Lebensphilosophie gezähl­
ten Schriftsteller und Popularphilosophen Keyserling behandelt 
Ute Gahlings.21 Außerdem gibt es von mir noch den Aufsatz über 
„Theodor Lessing und die Lebensphilosophie“22 sowie den ur­
sprünglichen Kongreßvortrag „Zum Intuitionsbegriff in der Le­
bensphilosophie“.23

Neben diesen Arbeiten über einzelne Lebensphilosophen sind in 
den letzten Jahren mehrere allgemeinere Betrachtungen zur Er­
neuerung des lebensphilosophischen Ansatzes vorgelegt worden. 
Dazu gehören zwei Arbeiten aus dem Jahre 1993, in denen Konse­
quenzen aus dem lebensphilosophischen Ansatz gezogen werden: 
einerseits die Habilitationsschrift von Elenor Jain: „Das Prinzip 
Leben. Lebensphilosophie und Ästhetische Erziehung“ (Frankfurt 
a.M.) sowie Ferdinand Fellmann: „Lebensphilosophie. Elemente 
einer Theorie der Selbsterfehrung“ (Reinbek bei Hamburg).24 Die 

Jainsche Arbeit geht von der These aus, daß in der Lebensphiloso­
phie trotz deren Abkehr von der überlieferten Metaphysik dennoch 
wesenhaft ein metaphysisches Denken angelegt sei und behauptet, 
daß dieser „in seiner metaphysischen Erweiterung betrachtete Le- 
bensbegriff für die Ästhetische Erziehung“ von Bedeutung“ sei.25 

Daraus ergebe sich „die Forderung nach einer Pädagogik der indi­
viduellen Lebensentfeltung auf dem Hintergrund der ontologischen

20 In: Philosophen des 19. Jahrhunderts. Hg. von M.Fleischer und J.Hennigfeld. 
Darmstadt 1998, S. 241-253.
21 Sinn und Ursprung. Untersuchungen zum philosophischen Weg Hermann 
Graf Keyserlings. Sankt Augustin 1992.
22 In: Philosophie im Schatten von Auschwitz. Dettelbach 1994, S. 30-45.
23 In: Die Zukunft des Wissens. Konstanz 1999, S. 525-532. Jetzt in: Karl 
Albert: Descartes und die Philosophie der Moderne. Dettelbach 2000, S. 356- 
367 (u. d. Titel: Intuitionsbegriff und Philosophie des Lebens).
24 Lebensphilosophie. Von den Anfängen bei Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei 
Lukacs. Freiburg-München 1995.
25 Das Prinzip Leben. Lebensphilosophie und Ästhetische Erziehung. Frankfurt 
a.M. 1993, S. 33.

230

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrung“.26 Fellmann wiederum betont die Lebensbedeutung der 
Selbsterfahrung, die nach seiner Ansicht sogar „zum faszi­
nierendsten Thema des gegenwärtigen Philosophierens“ geworden 
sei.27 Um eine Weiterbildung der Lebensphilosophie geht es in 
unserer Untersuchung über „Philosophie als Form des Lebens“ aus 
dem Jahre 2000.28 Dabei verbinden wir den Lebensbegriff mit dem 
Gedanken der Erfahrung des Seins, der ontologischen Erfahrung, 
und betrachten auf dieser Grundlage die moderne Religionsphi­
losophie, ausgehend von der Romantik und endend mit der 
Problematik von Atheismus und Pantheismus, ferner den Le­
bensgedanken in der bildenden Kunst, der Musik und der Literatur, 
außerdem in der Pädagogik sowie im Leben der Gesellschaft. Ein 
weiteres Thema wird bereits einleitend angedeutet, wenn es heißt: 
„Schon in der theoretischen Betrachtung des Lebensbegriffs, der 
vor allem die Bedeutung der Erfahrung in den Vordergrund rückt, 
wird bereits die ethische Dimension eines metaphysischen Lebens­
begriffs deutlich, insofern diese elementare und existentielle 
Erfahrung schon fundamentale ethische Momente enthält“.29 In der 
Tat gibt es auch innerhalb der Lebensphilosophie Ansätze zu einer 
Ethik, auf die wir nun kurz eingehen wollen.

IV

Vorbereitende lebensphilosophische Entwürfe zu einer ontologi­
schen Ethik gibt es bereits bei Schopenhauer, vor allem in seinen 
Preisschriften über die Willensfreiheit und über die Grundlage der 

26A.a.O., S. 298.
27 Fellmann: Lebensphilosophie, S. 247ff
28 K.Albert-E.Jain: Philosophie als Form des Lebens. Zur ontologischen Er­
neuerung der Lebensphilosophie. Freiburg-München 2000.
29A.a.O., S.24.

231

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moral. Hierhin gehören ferner Nietzsches „Jenseits von Gut und 
Böse“ sowie „Zur Genealogie der Moral“. Höhepunkte lebens­
philosophischer Ethik liegen vor bei J.M.Guyau mit seinem 
„Entwurf einer Moral ohne Verpflichtung und Strafandrohung“ 
und Henri Bergsons „Die beiden Quellen der Moral und der Reli­
gion“. Eine kulturüberschreitende lebensphilosophische Ethik fin­
det sich schließlich noch bei Theodor Lessing (vgl. auch das zweite 
Kapitel des zweiten Teils).

Schon bei Schopenhauer verbindet sich der kulturüberschrei­
tende Aspekt lebensphilosophischer Ethik mit dem Seinsgedanken. 
In der Preisschrift über die Grundlage der Moral wendet sich 
Schopenhauer gegen den Apriorismus der Moralphilosophie Kants, 
die wie die alten Stützen der Ethik morsch geworden sei angesichts 
der neuen Bekanntschaft mit Brahmanismus und Buddhismus 
(WW 4,112). Schopenhauers eigene Ethik geht dagegen aus von 
den menschlichen Triebfedern als Fundament der Ethik, nämlich 
letztlich dem Mitleid, „der ganz unmittelbaren, von allen ander­
weitigen Rücksichten unabhängigen Theilnahme zunächst am Lei­
den eines Anderen und dadurch an der Verhinderung oder Aufhe­
bung dieses Leidens, als worin zuletzt alle Befriedigung und alles 
Wohlseyn und Glück besteht“ (WW 4,208). Das letzte Fundament 
der Ethik könne aber selbst nicht wieder in der Ethik liegen, son­
dern bedürfe der Grundlegung in der Metaphysik (WW 4,209). 
Diese metaphysische Grundlage der Ethik tue sich im menschli­
chen Selbstbewußtsein kund. Für diese Erkenntnis habe das Sans­
krit die Formel des „tat tvam asi“ (das bist du) gefunden. Sie sei 
es, „die als Mitleid hervorbricht, auf welcher daher alle ächte, d.h. 
uneigennützige Tugend beruht und deren realer Ausdruck jede gute 
That ist“ (WW 4,271). Das „tat tvam asi“ aber ist zuletzt der 

232

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausdruck für die Erfahrung der Einheit des Ich mit dem Seinsgan- 
zen, dem Weltall.30

Einen weiteren lebensphilosophischen Schritt in Richtung auf 
eine ontologisch gegründete Ethik hat in Frankreich Jean Marie 
Guyau getan insbesondere in seiner „Esquisse d’une morale sans 
Obligation ni sanction“ aus dem Jahre 1885, deren deutsche Über­
setzung durch Elisabeth Schwarz den allerdings recht freien Titel 
trägt „Sittlichkeit ohne Pflicht“.31 Mindestens ebensowichtig ist für 
das Verständnis der Moralphilosophie Guyaus sein Buch „L’ir- 
religion de l’avenir“, das zwei Jahre später herauskam. Im Mit­
telpunkt des erstgenannten Buches, das allgemein als Guyaus 
Hauptwerk gilt, steht der Lebensgedanke, im Mittelpunkt des 
zweiten Buches der Gedanke der Gemeinschaft. Nach Guyau, den 
man auch als den französischen Nietzsche bezeichnet hat, ist das 
Ziel des Lebens die Steigerung seiner Intensität und Extensität. Je 
intensiver das Leben erlebt wird, desto mehr scheint es sich auszu­
dehnen, erweitern zu wollen. Aus diesem Charakter des Lebens 
entwickelt Guyau seine Moralphilosophie. Als Ziel aller Moral gilt 
nämlich die Überwindung des Egoismus und der Ausgleich zwi­
schen Egoismus und Altruismus. Darin unterscheidet sich der 
französische Denker von der Moralvorstellung, wie sie etwa in 
Kants „kategorischem Imperativ“ entwickelt wird. Der Gedanke 
sittlicher Verpflichtung muß deshalb als unnatürlich verworfen 
werden. Verworfen wird ferner der Gedanke, moralisches Handeln 
sei deshalb sinnvoll und geboten, weil unmoralisches Handeln sehr 
häufig seine Strafe finde: entweder aufgrund der Natur, also durch 
Krankheit als Folge immoralischen Handelns, oder aufgrund des 
entdeckten Verstoßes gegen bestehende Gesetze, etwa in der Ge­
fängnisstrafe, oder aufgrund der menschlichen Psyche, welche 

30 Vgl. dazu meine Abhandlung: Mystik und Philosophie. St.Augustin 1986, S. 
25-36.
31 Leipzig 1909.

233

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unmoral durch Gewissensbisse bestrafen kann, oder aufgrund der 
Bestrafung durch die Religion, die etwa, wie im Christentum, mit 
Höllenstrafen droht. Guyau will eine andere Moral, die der Natur 
des Menschen entspricht, die sich aus dem Wesen des Lebens er­
gibt. Moral aber ist wesenhaft Altruismus, Überschreitung des 
Egoismus durch Zuwendung zum anderen Menschen. Diese Über­
schreitung des Egoismus gründet in der Expansionskraft des Le­
bens, das sich überall selbst überschreiten will. Es entspricht daher 
der Natur des Menschen, daß er sich in seinem Handeln auf die 
anderen Menschen hin überschreitet und sich damit erweitert. Und 
„diese Erweiterung ist nicht gegen seine Natur: sie ist im Gegenteil 
seiner Natur gemäß; noch mehr: sie ist sogar die Bedingung des 
wahren Lebens“.32

Das Leben fuhrt demnach dem Menschen die moralische Norm 
vor Augen. Was bewegt uns also zu moralischem Handeln? 
„Nichts als die innere Triebkraft“.33 Aber „diese treibende Kraft ist 
das Leben selbst, das seiner eigensten Natur nach wachsen und 
sich erweitern will“.34 Guyaus Moralphilosophie kennt also keine 
übernatürlichen Prinzipien, denn „aus dem Leben selbst und aus 
der ihm innewohnenden Kraft leitet sich alles ab: „das Leben gibt 
sich selbst das Gesetz durch seinen Drang, sich unausgesetzt zu 
entfalten; es legt sich selbst die Verpflichtung zum Handeln auf“.35 

Diese Verpflichtung ergibt sich aus dem Gefühl der Identität von 
Denken und Handeln. Dazu heißt es dann: „dieses Gefühl erweitert 
sich zu dem der Einheit des Seins, zur Einheit des Lebens“.36 

Guyau steht hier vor der Einsicht in den ontologischen Hintergrund 
seiner lebensphilosophischen Ethik, die er dann im Sinne einer 

32 Sittlichkeit ohne Pflicht. In: J.M.Guyaus Philosophische Werke in Auswahl. 
Hg. Von E.Bergmann. Bd.III. Leipzig 1912, S. 245.
33 A.a.O„ S. 272.
^A.a.O.
35 A.a.O., S. 273.
36 A.a.O„ S. 274.

234

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewissermaßen „kosmischen“ Religion und Moral weiter entfaltet 
und damit seine ontologische Ethik kulturüberschreitend ausweitet.

Das geschieht dann in der Schrift über die „Irreligion der Zu­
kunft“. Zu diesem Titel erklärt Guyau: „‘Irreligiös’ oder ‘areligiös’ 
deckt sich keineswegs mit ‘antireligiös’. Vielmehr wird ... die 
Irreligion der Zukunft den reinsten Gehalt des religiösen Gefühls in 
sich aufhehmen, und zwar als Bewunderung für den Kosmos und 
der in ihm entfalteten unendlichen Kräfte sowie als Streben nach 
nicht nur individuellen, sondern sozialen, ja kosmischen, die aktu­
elle Wirklichkeit weit hinter sich lassenden Idealen“.37 Es geht 
Guyau eben um eine Religion, die das Eigentliche der bis dahin 
bekannten Religion ans Licht hebt und die von diesen so verschie­
den ist, daß sie ihnen gegenüber als Unreligion erscheint. Die Dar­
stellung dieser eigentlichen Religion versteht Guyau nun als 
„soziologische Studie“, wobei ‘Soziologie’ nicht als Wissenschaft 
von den Formen menschliche Gemeinschaft aufgefaßt werden soll. 
Gemeint ist nämlich etwas ganz anderes: „Nach unserem 
Dafürhalten wird der Mensch erst dadurch im wahren Sinne reli­
giös, daß er der menschlichen Gesellschaft eine höhere und mäch­
tigere, eine universale, sagen wir ‘kosmische Gesellschaft’ über­
ordnet. Damit dehnt sich die Sozialität, die ein anerkannter 
menschlicher Wesenszug ist, bis zu den Sternen aus“.38 Es geht 
daher nicht nur um die Liebe zu den anderen Menschen, sondern 
darüber hinaus über die Liebe zum Kosmos, zum Universum, zum 
Seinsganzen. Guyau nennt diese kosmische Liebe auch „universale 
Sympathie“. Sie bildet die Grundlage seiner Moral und Religion, 
die keiner Mythen und keiner Kulte bedarf: „Kann es Höheres im 
ganzen Gebiet philosophischen Denkens geben als diesen Ehrgeiz 
der Moral, durch die Mittlerschaft der Menschheit allmählich das 

37 Philosophische Werke in Auswahl. Bd.ni, S. 10.
MA.a.O, S. 1.

235

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


All zu durchdringen ... Es bedarf keines Mythos, um das Feuer der 
Liebe zum Guten zu schüren und das Bewußtsein allumfassender 
Brüderlichkeit zu stärken“.39

Guyau setzt sich außerdem mit anderen Thesen auseinander, die 
die Religion durch Metaphysik ersetzen. Eine dieser Thesen ist 
theistisch und lehrt einen Schöpfergott, nach der in manchen Reli­
gionen ein Gott die Welt aus dem Nichts erschaffen habe. Jedoch: 
„Das Sein ist nicht aus dem Nichts hervorgegangen; vielmehr ist 
das Nichts nur eine Art, das Sein zu sehen oder, noch richtiger, 
eine einfache Illusion des Denkens“.40 An die Stelle der Annahme 

eines Schöpfergottes müsse so etwas wie die altindische Idee der 
Upanischaden vom Weltgrund, vom Atman und dem „tat tvam 
asi“, treten. Kritisch betrachtet Guyau ebenfalls den metaphysi­
schen Pantheismus, der etwa in der Lehre Spinozas von der einen 
Substanz zu unbestimmt sei oder in der von E.v.Hartmann ange­
nommenen Form des Aufgehens des Ich im All das Wesen des 
Lebens verkenne: „Das Aufgehen in der unendlichen Substanz, das 
Ertöten des Willens zum Leben, die tatenlose Heiterkeit werden die 
letzte Form und der vollendetste Ausdruck aller menschlichen 
Illusionen bleiben ... Die ‘Heiligkeit’ der Mystiker, Buddhisten, 
Pessimisten ist in Wahrheit ein sublimierter Egoismus“.41 Das 

Leben will sich vielmehr erweitern, und zwar zuletzt und zutiefst 
bis hinein ins Kosmische und damit bis hinein ins allgemeine Sein. 
Durch diese Icherweiterung gelangt der Einzelne zu Sozialität, 
Moralität und Religiosität. Das letzte Ziel aber erscheint als ein 
philosophisches: „Die metaphysische Spekulation wie die mo­
ralische Handlung entspringen demnach der Quelle des Lebens 
selbst. Leben heißt, sich zu einem bewußten, sittlichen und 

39A.a.O.,S. 381.
40 A.a.O, S.402.
41 A.a.O., S. 442.

236

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließlich philosophischen Wesen auszuformen“.42 Guyaus 
Formel für den Nietzscheschen „Übermenschen“ ist der philoso­
phische Mensch.

Sowohl in Schopenhauers als auch in Guyaus vorbereitender le­
bensphilosophischer Ethik deuten sich kulturüberschreitende 
Aspekte an, die sich im 2O.Jahrhundert bei Theodor Lessing 
(1872-1933) und Ludwig Klages (1872-1956) fortsetzen. Bei 
Lessing gibt es zwar gelegentliche Kritik an der Lebensphiloso­
phie, doch darf man ihn doch wohl trotzdem ebenfalls zu den Le­
bensphilosophen zählen. Jedenfalls war für ihn die Philosophie 
„nichts anderes als der höchste Ausdruck des Lebens selbst“ mit 
dem Ziel, „genau zu erfahren, durch welche Art Betätigung unserer 
Kräfte wir das Leben am meisten erhöhen und in uns selbst die 
höchste Form von Leben verwirklichen können“.43 Wieder wirkt 
hier Nietzsches Menschenbild weiter, aber auch schon lebensprak­
tische und lebensvertiefendes Moment. Wie eine Anzahl anderer 
Lebensphilosophen bezieht sich Lessing auch auf das philosophi­
sche Denken anderer Kulturen, vor allem der indischen und der 
chinesischen, an denen ihn besonders die mystischen Elemente 
interessieren, insbesondere auch die Brahman-Atman-Lehre der 
Upanischaden, von der Lessing immerhin (bei aller Oberflächlich­
keit seines Wissens auf diesem Gebiet) zu der Erkenntnis gekom­
men ist, daß mit ‘brahma’ ein Ur-Sein gemeint sein muß und damit 
ein metaphysisches Moment.44 Dabei verbindet sich die Über­
nahme der aus den Kulturen Asiens stammenden Gedanken mit 
heftiger Kritik am abendländischen Denken. Die Titel zweier Les- 
singscher Bücher lassen die Richtung dieser Kritik erkennen: 
„Europa und Asien. Untergang der Erde am Geist“ sowie „Die 
verfluchte Kultur. Gedanken über den Gegensatz von Leben und 

42A.a.O„ S.461.
43 Philosophie als Tat. Göttingen 1914, S. 17f.
44 Die verfluchte Kultur. München 1981, S. 10.

237

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist. Unter ‘Geist’ versteht Lessing freilich lediglich den Ver­
stand, die ‘ratio’. Im Sinne dieses verengten Geistbegriffs kann 
dann gesagt werden, daß der Geist durch die Not der Lebensbe­
wältigung in den Ländern des Nordens entstanden sei und daß er 
aus dem erzwungenen Kampf mit der feindlichen Natur und dem 
dadurch entstandenen Gegensatz zu ihr die Ursprünglichkeit des 
Lebens zerstöre. Daß es sogar im Bereich des abendländischen 
Denkens ebenfalls Verbundenheit mit der Natur, etwa bei Franz 
von Assisi, Goethe oder Hölderlin sowie philosophische Mystik, 
Einheitsdenken und Seinsdenken gegeben hat, weiß Lessing freilich 
nicht. Immerhin kann man im Blick auf Schopenhauer, Guyau und 
Lessing sagen, daß der Seinsgedanke auf dem Umweg über die 
indische Philosophie Eingang in das lebensphilosophische Denken 
gefunden hat. Der Gedanke des Seins und der mit ihm identische 
Gedanke des Einen überschreitet die Schranken der verschiedenen 
Kulturen und ermöglicht damit eine ontologische und kulturüber­
schreitende Ethik. Lebensphilosophie will nämlich mehr sein als 
Philosophie über das Leben. Es geht letztlich um gelebte Philoso­
phie.45 Gelebte Philosophie aber ist Moral.

Das zuvor auf der Grundlage der Lebensphilosophie entwickelte 
philosophische Denken gründet sich auf die unmittelbare Erfah­
rung des Seins oder des Einen. Von hier aus ist dann auch der Ge­
danke einer gelebten Philosophie zu verstehen. Sie wird gelebt als 
Seinsvollzug oder als Vollzug der Erfahrung des Einen.

Eine solche als Vollzug der Erfahrung des Seins oder des Einen 
zu verstehende gelebte Philosophie sollte allerdings nicht verwech­
selt werden mit einer Philosophie, die sich lediglich auf das kon­

45 Vgl. dazu EJain: Lebensphilosophie und west-östliche Mystik. In: Probleme 
philosophischer Mystik. Hg. von EJain und R.Margreiter. St. Augustin 1991, 
S. 263-283. Ferner: K.Albert: Ludwig Klages und die Bedeutung der Mystik 
für die Lebensphilosophie. In: Perspektiven der Lebensphilosophie. Bonn 1999, 
S. 109-118.

238

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


krete Seiende in seiner Vielheit bezieht. In seinem Buch „Gelebte 
Philosophie in Deutschland“ hat Ferdinand Felhnann eine derar­
tige Auffassung von gelebter Philosophie vorgestellt.46 Felhnann 
meint ganz allgemein, daß die „im Zeitalter der Rationalisierung 
durchaus überraschende Wirksamkeit der Lebensphilosophie“ 
durch die Übernahme der sozialen und politischen Bedingungen 
ihrer Epoche zu erklären sei und ihren Zeitbezug daraus beziehe, 
„daß sie selbst primär als Lebensform“ auftrete. Für Fellmann 
ergibt sich daraus „die hermeneutische Aufgabe, den Realisations­
formen der Lebensphilosophie als ‘gelebter Philosophie’ nachzu­
spüren“.47 Als Beispiele solcher „Realisationsformen der Le­
bensphilosophie“ werden dann genannt: Husserls späte „Lebens­
weltphänomenologie“ sowie die von Jürgen Habermas ausgebildete 
Form der „kritischen Theorie“. Schon dieser Ausgangspunkt ist 
äußerst unglücklich, denn weder Husserl, der die Philosophie als 
strenge Wissenschaft neubegründen wollte, noch der Marxist und 
Gesellschaftstheoretiker Habermas hat etwas mit dem Lebensge­
danken der Lebensphilosophie zu tun. Das zeigt sich auch, wenn 
wir die Bemühungen Fellmanns um Husserl und Habermas etwas 
näher ins Auge fassen.

Zwar gibt es in der Tat bei Husserl den Begriff der „Lebens­
welt“. Aber wie weit ist er von dem geradezu ekstatischen Le­
bensgedanken der von Nietzsche, Dilthey und Bergson ausge­
henden Denker entfernt! Die Husserlsche „Lebenswelt“ ist die 
Welt des Alltagslebens, die triviale Welt der „natürlichen Einstel­
lung“, wie sie sich der unreflektierten Anschauung darbietet, d.h. 
die Welt des Seienden in seinem Gegensatz zum Sein. Felhnann 
versucht nun merkwürdigerweise, den von der Mathematik und der 
Logik herkommenden Husserl aus einer bestimmten historischen 

46 F.Fellmann: Gelebte Philosophie in Deutschland. Denkformen der Le- 
bensphänomenologie und der kritischen Theorie. Freiburg-München 1983.
47 Gelebte Philosophie in Deutschland, S. 8f.

239

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Situation heraus zu verstehen. Von ihr ausgehend, soll der Hus- 
serlsche Begriff der Lebenswelt „der konservativ orientierten idea­
listischen Kulturphilosophie des beginnenden 2O.Jahrhunderts“ 
entstammen.48 Als Hinweis auf die Berechtigung dieser These wird 

dann behauptet, der Husserlsche Lebensweltbegriflf habe sich 
ausgewirkt auf das Buch von Richard Benz „Lebenswelt der Ro­
mantik“ (1948), in welchem der Begriff der Lebenswelt als Be­
zeichnung für die „Bindung an das Leben“ dem konservativen 
Geist der Romantik entspreche und in einem Gegensatz zur moder­
nen Welt der technisch-wissenschaftlichen Rationalität stehe, was 
Fellmann zu dem Schluß verleitet: „Somit fungiert die immer 
schon vergangene Lebenswelt als Inbegriff der rückwärts gewand­
ten Utopie einer heilen Welt, die den Anforderungen der modernen 
Rationalisierungen begrifflos gegenübersteht“.49 Nachdem so aus­
gerechnet Husserl mit der Romantik in Verbindung gebracht ist, 
wagt Fellmann noch einen weiteren Schritt, indem er Husserl in die 
Nähe der unter dem Namen einer „konservativen Revolution“ be­
kannten Strömung bringt, einer Strömung, die übrigens heute viel­
fach als eine Vorform des Nationalsozialismus verstanden wird.50 

So klingt es wenig überzeugend, wenn Fellmann Husserl mit dieser 
Strömung in einen Zusammenhang bringen möchte. Husserls 
Versuch, „dem Rationalismus eine neue, den Anfechtungen des 
Irrationalismus gewachsene Form zu geben, gerät tief in die Zwie­
spältigkeit der gelebten Philosophie der konservativen Kräfte der 
Weimarer Republik, die die Vernunft wollten, deren Verhältnis 

48 A.a.O., S. 24.
49A.a.O.,S. 25.
50 Vgl. dazu AMohler: Die konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. 
2.Aufl. Darmstadt 1972. Ergänzungsband 1989. Zusätzlich verweise ich auf 
meinen Aufsatz: Landsbergs Deutung des Mittelalters und die Idee einer 
konservativen Revolution. In: Philosophie der Sozialität. St.Augustin 1992, S. 
193-203 (wo ein Denker jüdischer Abstammung sich zum Gedanken einer 
konservativen Revolution bekennt).

240

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum westeuropäischen Geist aber durch das Trauma des Kriegs­
ausgangs nachhaltig gestört war“.51 Und zwar, wie man wohl 
hinzufiigen muß, nicht nur durch den Ausgang des Krieges, son­
dern mehr noch durch die von den westeuropäischen Siegermäch­
ten ausgehende Demütigung der Besiegten. Ob man Husserls Le­
bensweltbegriff durch solche historischen Anspielungen besser 
versteht, scheint mir allerdings nicht ohne weiteres einzuleuchten.

Dem „konservativen“ Husserl stellt Fellmann dann den „fort­
schrittlichen“ Habermas gegenüber und dessen soziologisch und 
politologisch orientierte Denkweise, die diesen sogar eine Zeitlang 
in die vorderste Front der revolutionsähnlichen Bestrebungen der 
achtundsechziger Jahre in Westdeutschland brachte. Auch hier 
geht Fellmann geschichtlich vor, in diesem Falle vor allem philo­
sophiegeschichtlich, erinnert dabei zudem daran, daß Habermas 
anfangs Rothackerschüler war. Als Grundbegriff der Habermas­
sehen Philosophie wird der Begriff des Interesses angenommen, der 
jedenfalls noch in der bekannten Antrittsvorlesung über 
„Erkenntnis und Interesse“ sowie in dem erkenntniskritischen Band 
„Erkenntnis und Interesse“ eine tragende Rolle gespielt hatte. Den 
Begriff des Interesses fuhrt Fellmann dann auf eine Anregung 
Rothackers zurück: „Es gehört zweifellos zu den großen gei­
stespolitischen Leistungen von Habermas, den Interessebegriff der 
konservativen Kulturphilosophie Rothackers umbesetzt und zum 
Leitbegriff der politisch progressiven Kräfte seiner Zeit gemacht 
zu haben“.52 Fellmann ist allerdings der wenig einleuchtenden 
Ansicht, daß der Interessebegriff bei den sogenannten „politisch 
progressiven Kräften“ weniger durch deren geradezu penetranten 
Marxismus bestimmt gewesen sein soll als ausgerechnet durch die 
Lebensphilosophie, deren Verdammung als „faschistisch“ durch 

51 Felhnann: Gelebte Phüosophie in Deutschland, S. 107.
52 A.a.O., S. 27f. mit Anm.5, S. 27.

241

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lukäcs in marxistischen Kreisen als endgültiges Urteil galt und in 
aller Munde war. So verrennt sich Felhnann in die Behauptung der 
lebensphilosophischen Quellen der „kritischen Theorie“ bei Ha­
bermas. Als Begründung dafür wird angeführt, daß das Interesse 
am „guten Leben“ (das in Wirklichkeit auf die Spätantike zurück­
geht) seine Legitimation aus dem Lebensbegriff der „Lebensphi­
losophie“ herleite, wozu es dann in Umkehrung der tatsächlichen 
Entwicklung heißt: „Wenn man diesen Hintergrund des In­
teressebegriffs bei Habermas berücksichtigt, gewinnt die Tatsache, 
daß er als Lebensbegriff der Aufbruchsgeneration der sechziger 
Jahre fungieren konnte, eine abgründige Bedeutung. Sie belegt 
nämlich, wie wenig die Studentenbewegung und die ihr zugehörige 
gelebte Philosophie trotz der einsetzenden Marx-Rezeption der 
dialektisch-materialistischen Tradition des Denkens verpflichtet 

53 waren .
Der Versuch Felhnanns, sowohl eine scheinbar „konservative“ 

als auch eine betont „progressive Strömung“, nämlich die Husserl- 
sche Lebenswelttheorie als auch die Habermassche letztlich poli­
tisch orientierte Gesellschaftstheorie unter dem Stichwort „gelebte 
Philosophie“ zusammenzufassen und damit in die Nähe der Le­
bensphilosophie um die Jahrhundertwende zu bringen, hängt mit 
einem einseitigen Lebensbegriff zusammen, der nur auf die Ebene 
des alltäglichen Lebens, und dabei insbesondere auf die des sozia­
len und politischen Lebens, bezogen ist. Das bedeutet zugleich, daß 
auf der Ebene des sozialen und politischen Denkens nur die Ebene 
des Seienden in seiner Vielheit, nicht aber die Ebene des einen 
Seins, die ontologische Ebene erreicht wird. Die ontologische Di­
mension des Lebensgedankens bleibt daher unbeachtet und uner­
faßt. Zu ihr gelangt man auf dem Wege eines Umdenkens hin­
sichtlich des Lebensbegriffs. In einer späteren Veröffentlichung hat *

53 A.a.O., S. 28.

242

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fellmann versucht, das individuelle Leben, das Leben des Einzel­
nen in seiner Selbstbezogenheit und Selbstwahmehmung einge­
hender zu berücksichtigen und „Elemente einer Theorie der 
Selbstwahmehmung“ herauszuarbeiten.54 Den Schritt von der 
Selbsterfahrung zur Erfahrung des Seins vollzieht Fellmann aber 
auch in dieser Schrift nicht.

V

Wie wir gesehen haben, gibt es in verschiedenen philosophischen 
Konzepten zwar Hinweise oder sogar Ansätze, die Philosophie als 
Lebensform zu verstehen und eine Ethik für diese Lebensform zu 
entwickeln, gleichwohl aber bleiben diese Überlegungen im rein 
pragmatischen, zweckbestimmten Raum. Vor allem in der Le­
bensphilosophie deutet sich aber ein Schritt zu einer das bloß 
Pragmatische überschreitenden ontologisch gegründeten Ethik an, 
die jedoch noch nicht in ihrer Tiefe und im Blick auf ihre Lebens­
bedeutung ausgefuhrt worden ist. Dies kann allerdings auch nur 
geschehen, wenn das Leben selbst als Dimension des Seins ver­
standen wird, d.h. wenn alles Seiende, alle Vielfalt als Teil eines 
übergreifenden Ganzen zu Bewußtsein gelangt. Dann erst wird 
auch deutlich, daß das Sein sich gewissermaßen im Leben selbst 
konkretisiert, indem durch die Teilhabe am Sein jede Form des 
Lebens Ausdruck des Seins und damit gleichsam real erfahrbar 
wird. Wir können dann auch nicht mehr vom Dualismus von Leben 
und Sein sprechen, ebensowenig wie vom Dualismus von Sein und 
Wollen.

54 Vgl. Fellmann: Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der Selbsterfah­
rung. Reinbek bei Hamburg 1993.

243

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unsere Vorstellung von einer kulturübergreifenden ontologi­
schen Ethik nimmt jedoch diesen, bisher nicht erkannten Grund 
vom Leben als Dimension des Seins zum Anlaß, in ihm das Ver­
bindende und von jedem Menschen Erlebbare als Fundament ethi­
schen Denkens und Handelns zu bezeichnen. Die Seinsdimension 
des Lebens verweist auf diesem Hintergrund auf die Erkenntnis, 
daß die Seinserfahrung im Menschen eine Horizonterweiterung 
bewirkt, die ihn über die engen Grenzen des alltäglichen Lebens 
hinaus eine andere und bewußtere Sicht auf die Welt erleben läßt. 
Um dies deutlich zu machen, greifen wir auf die im zweiten Teil 
kritisch erläuterten Themen der Ästhetik, des Humanitätsgedan­
kens, der Tugend, des Individualismus und Kollektivismus sowie 
der Wertvorstellungen zurück. Einige Momente dieser Themen­
bereiche werden allerdings unter anderen Gesichtspunkten auch in 
den folgenden beiden Kapiteln über den Seinsgehalt des Glücks 
und die Ethik der Seinsgemeinschaft noch einmal im jeweiligen 
Kontext bedacht, während sie zunächst allgemein unter dem Ge­
sichtspunkt der Seinsdimension des Lebens erörtert werden.

a) Zur Ästhetik
Die Ästhetik ist - wie wir in der Einleitung schon erläutert haben - 
ein Bereich menschlichen Ausdrucks, der in ganz besonderer 
Weise das Allgemeinmenschliche zu konkretisieren in imstande ist. 
Betrachten wir das Ästhetische (sowohl im Theoretischen als auch 
im Praktischen) nun einmal unter der Optik der Seinsdimension des 
Lebens, so läßt sich dieser Gedanke recht gut verdeutlichen.

Wie im Kapitel zur Ethik und Ästhetik schon ausgefuhrt wurde, 
basiert jede Kunst auf einer bestimmten Geisteshaltung, einer be­
sonderen Wahrnehmung der Welt. Wir haben zu zeigen versucht, 
daß die künstlerische Wahrnehmung einerseits auf die Faktizität 
der Welt gerichtet sein kann, andererseits aber auf Momente, die 

244

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Realität, die empirische Welt transzendieren. Im letzteren Fall 
bezieht sich das künstlerische Ausdruckswollen auf allgemein­
menschliche Daseinsformen, auf das Existentielle des menschli­
chen Lebens, das sich sowohl zeit- als auch kulturübergreifend 
verhält. Diese existentiellen Motive in der Kirnst aber sind diejeni­
gen, die das Seiende nicht bloß in seiner alltäglichen Qualität vor 
Augen fuhren, sondern vielmehr in einem Gesamtzusammenhang, 
in seiner Beziehung zum Sein selbst. Wie der Kunsthistoriker W. 
Hofmann im Blick auf den „pantheistischen“ Anspruch der Im­
pressionisten bemerkt, unterscheiden sich die Impressionisten von 
der positivistischen Auffassung der Realisten, „weil sie ‘Leben’ 
nicht bloß innerhalb der gegenständlichen Welt wahmehmen wol­
len, sondern es auf die zwischen-gegenständlichen Bereiche von 
Raum, Atmosphäre und Licht ausdehnen ... Die Impressionisten 
wollen von der harten, tastbaren Materialität der Sinnenwelt nicht 
das wiedergeben, was ihnen ihre aus Gewöhnung entstandene Er­
fahrung davon berichtet, sie wollen nur auf die Leinwand übertra­
gen, was sich im spontanen, von keinem Bewußtsein gelenkten 
Sehakt niederschlägt“.55 Eine „Kunst der Kunstlosigkeit“ äußere 
sich dagegen aufgrund der Absicht, die „totale Wirklichkeit“ zu 
visualisieren: „Die neuen Standortbestimmungen des Schöpfe­
rischen stoßen in Grenzbereiche vor, die das Kunstwerk nicht nur 
in Frage stellen, sondern sein Eigendasein aufheben. Ihr Ziel ist die 
Herstellung einer totalen Wirklichkeit, nicht bloß die subjektive 
Interpretation eines bestimmten Wirklichkeitsaspekts - ob dabei 
Kunstwerke entstehen, ist von sekundärer Bedeutung“.56 Hierzu sei 
auf die Beispiele zur bildenden Kunst, Literatur und Musik 
verwiesen, die weiter oben im zweiten Teil, Kapitel 1, und weiter 
unten im dritten Teil, Kapitel 2, behandelt sind.

55 W. Hofmann: Die Grundlagen der modernen Kunst. Stuttgart 1987, S. 182.
56 A.a.O., S. 345.

245

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kunstform, von der dort die Rede ist, verfahrt mithin nicht 
nur deskriptiv, d.h. die Wirklichkeit beschreibend so wie sie uns 
begegnet, sondern sie verweist in die Tiefe des menschlichen Be­
wußtseins. Sie vermag den Menschen auf diejenigen Lebensinhalte 
und Lebensformen aufmerksam zu machen, die für ihn Lebensbe­
deutung besitzen, indem sie geistige Inhalte in den Blick rücken, 
die dem Betrachter in der zwecksetzenden Alltagswelt nicht be­
gegnen. In jeder Epoche finden sich solche Kunstwerke, deren 
Eigenart es ist, auf das Innere des Menschen zu wirken, ihn zu 
verändern, indem sie das Essentielle als Sinn des Lebens im Sein 
offenbaren. Auf diese Weise können Kunstwerke nicht nur Wert­
vorstellungen ausdrücken, die der Künstler als subjektives Welt­
verhalten selbst besitzt, sie können darüber hinaus auch Wertvor­
stellungen im Betrachter wachrufen und zur Entfaltung bringen, 
die ihm zuvor nicht bewußt waren und die seine Haltung zur Wirk­
lichkeit maßgeblich beeinflussen.

Schon die Begegnung mit einem Kunstwerk verlangt eine ganz 
spezifische Einstellung (vgl. n,l und in,2): innere Sammlung und 
Aufgeschlossenheit für das am Kunstwerk zu Erfahrende, d.h. ein 
Heraustreten aus der Denkweise des Alltags und damit den Eintritt 
in ein Denken von der Art der metaphysischen Erfahrung.57

b) Der Humanitätsgedanke
Wenn wir von der Seinsdimension des Lebens sprechen, so ergibt 
sich aus dem zuvor Gesagten und aus der Darlegung der Erfahrung 
des Seins eine ganz besondere Haltung bzw. Auflassung zur Hu­
manität. Während der Humanitätsgedanke im zweiten Teil unserer 
Abhandlung vor allem unter kritischen Gesichtspunkten erörtert 
wurde, kann nun auf die dabei auftauchenden ethischen Fragen 

57 Vgl. dazu bei Weischedel den Abschnitt: Die Begegnung mit dem Kunst­
werk. In: Die Tiefe im Antlitz der Welt. Tübingen 1952, S.13ff.

246

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eingegangen werden, wie nämlich Humanität auf dem Fundament 
der ontologischen Erfahrung und zwar unter dem Aspekt der 
Seinsdimension des Lebens zutagetritt. Wesentlich ist dabei die 
Überlegung, daß Humanität insofern wesensmäßig zum Menschen 
gehört, als sich dieser als Teil des erfahrenen Seins dem Anderen 
als dem Gleichwertigen gegenüber verhalt. Man könnte dieses 
Verhalten als im Sein verankertes anthropologisches (oder ge­
nauer: ontologisches) Postulat bezeichnen, was jedoch nichts mit 
einem oktroyierten Sollen zu tun hat. Aus dem Sein ergibt sich 
nicht ein Sollen in Gestalt einer reglementierenden Norm oder eines 
der Nützlichkeit dienenden Gesetzes, sondern ein Wollen und Kön­
nen, die aus tiefster Einsicht in das Umfassende des Seins eine 
spezifische Weise des Handelns bewirken. Wie schon erwähnt 
wurde, hat Heidegger bereits behauptet, daß jeder Humanismus 
entweder in einer Metaphysik gründe oder aber er sich selbst zum 
Grund einer solchen mache.58 hn Gegensatz zu Heidegger, der 
trotz seiner Metaphysik- und Humanismuskritik einen wahren Hu­
manismus keineswegs ablehnt, habe ich allerdings zu zeigen 
versucht, daß die Theorie der Erfahrung des Seins grundsätzlich 
von der Beziehung des Menschen zum Sein ausgeht. Das bedeutet, 
daß humanes Handeln erst durch die Öffnung des Menschen zum 
Sein möglich wird, durch seine bewußte Hinwendung zur Seinser- 
fahrung, die das Wesen des Menschen selbst affiziert, so daß er 
aus dieser Erkenntnis heraus erst human zu handeln imstande ist.59 
Die Seinserfahrung ist mithin Grundbedingung und Ausgangs­
punkt ethischen Handelns, insofern sie eine Dimension des Lebens 
erschließt, welche dem unreflektiert Lebenden imbekannt bleibt.

38 M. Heidegger: Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den 
Humanismus. Bem 1947, S. 63f.
59 K. Albert: Heidegger und der Humanismus. In: Philosophische Pädagogik. 
Eine historische und kritische Einführung. Sankt Augustin 1984 (jetzt in: Phi­
losophische Studien Bd. V. Sankt Augustin 1990, S. 1-155, hier S. 126-132).

247

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Horizonterweiterung bedeutet dann nicht zuletzt Erweiterung des 
Verstehenshorizontes, aus welcher Einsicht sinnvolles, humanes 
Handeln hervorgeht. Nicht die Vernunft oder der Verstand sind 
also tragfähige oder verläßliche Fundamente; sie sind vielmehr 
intellektuelle Instrumente, die humanes Handeln aus funktionalen 
Motiven heraus durchaus auch verhindern können. Allein die 
innere Erfahrung als Quelle der Erkenntnis kann aus ontologischer 
Sicht als sicherer und untrüglicher Grund der Humanität 
bezeichnet werden. Freilich ist auch hier die Selbstverantwortung 
des Menschen in höchstem Maße beteiligt. Aber sie muß sich nicht 
auf äußere Einwirkung berufen, sondern nur auf das Verstehen. 
Humanität ist so gesehen dann Verstehen des Anderen als des 
Gleichwertigen, dessen Wohl es zu bewahren gilt, das Anspruch 
auf Unversehrtheit, Selbstbestimmung und Freiheit hat. Gelebte 
Humanität muß nicht mit Einschränkung oder Verzicht verbunden 
sein, wohl aber mit der Bereitschaft, sein Ich nicht in den 
Vordergrund zu stellen und dadurch das Wesentliche vom 
Unwesentlichen scheiden zu können. Human leben bedeutet folg­
lich nicht zuletzt, sein Selbst zu steigern, was dem Menschen je­
doch nur gelingt, wenn er sich dem Sein öffnet, um wirklich 
Mensch zu sein oder tun eine höhere Form des Menschseins zu 
verwirklichen.60 Schon Nietzsche hatte die so charakterisierte 
Bewußtseinshaltung des Menschen zu ethischem Handeln in ähnli­
cher Weise gesehen, wenn er meint: „Daß euer Selbst in der 
Handlung sei, wie die Mutter im Kinde ist“, ermöglicht es erst, daß 
humanes Handeln nicht „Krampf unter einer Peitsche“ bedeutet, 
sondern einzig aus der dem Ich entstammenden Überzeugung des 
‘Ich will’.61

“A.a.O., S. 128.
61KSA4, S. 97,121fT.

248

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Die Tugenden
Ein ethisch gegründetes Leben erfordert sowohl im Sinne des Ge­
meinwohls, aber auch im Blick auf den Einzelnen die Anerkennung 
von Regeln. In der Tradition sind die Tugenden das Instrument, 
Regeln lebenswirksam zu realisieren. Wie wir weiter oben ausge- 
fiihrt haben, sind Tugenden jedoch dem Wandel unterworfen, nicht 
jede Tugend also kann zu jeder Zeit als solche verstanden werden. 
Andererseits haben wir darauf verwiesen, daß es auch zeitüberdau- 
emde Tugenden gibt, die ihrer Substanz nach das Allgemein- 
Menschliche betreffen. Es sind dies Tugenden, die als Prinzip oder 
Fundament menschlicher Existenz nie fragwürdig werden, da sie 
das Wesen des Menschen selbst betreffen. Werden sie im Leben 
verwirklicht, so bilden sie die Grundlage für jedes andere morali­
sche Verhalten: sie sind der Kem des Lebens schlechthin.

Verschiedene Auffassungen vertreten den Standpunkt, daß Tu­
genden vermittelbar, also auch erlernbar seien. Aber dies ist nur 
ein Teilaspekt des Phänomens ‘Tugend’. Eine tugendbestimmte 
Einstellung zum Nächsten und der Welt entsteht nämlich in glei­
cher Weise wie das Bewußtsein von Humanität oder von Wertvor­
stellungen. Es entsteht dadurch, daß dem Leben selbst nicht in 
seiner Äußerlichkeit begegnet wird, sondern vielmehr durch Erken­
nen der Seinsdimension des Lebens der Sinn des Lebens offenbar 
wird. Der Sinn des Lebens ist aber Bejahung des Lebens, das als 
höchstes Gut erhalten werden muß. Man kann also sagen, daß die 
Verwirklichung von Tugenden zum Gelingen eines ganzen Lebens 
beiträgt und daß sie den Sinn und Wert des subjektiven Lebens erst 
begründet.

d) Individualität und Gemeinschaft
Die ontologische Ethik ist eine Individualethik. Dies hat sich be­
reits an den bisherigen Eröterungen gezeigt, aber auch schon durch 
die Erörterung des Kapitels über Individualismus und Kollektivis­

249

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mus. So wurde das Individuum aus ontologischer Sicht charakte­
risiert als menschliches Wesen, das aufgrund seiner geistigen Er­
fahrung, der Erfahrung des Seins, eine Ebene des Selbstseins 
erreicht, die in klarem Gegensatz steht zu denjenigen Charakteri­
stika, die man heute dem ‘Individualisten’ zuschreibt. Wir haben 
ferner betont, daß die Entfaltung des Individuums als Grundbedin­
gung des Gemeinschaftslebens vorausgesetzt wird, insofern das 
„Mehr-Leben“ als ein über sich Hinaustreten erst den Boden berei­
tet für jede interpersonale Beziehung. Insofern ist Individualität in 
der ontologischen Ethik nicht als Antithese zum Gemeinschaftsle­
ben zu begreifen, sondern als zwingend notwendige Entwick­
lungsstufe des Menschen, die in der Seinsdimension des Lebens 
selbst angelegt ist. Auf dieser Entwicklungsstufe steht das Subjekt 
nicht monadisch da, sondern im Gegenteil in innerer Verbundenheit 
mit allen anderen Subjekten, die gleich ihm selbst als Teil des 
Seins akzeptiert werden. Jedes Teil aber verfugt neben dieser Teil- 
haftigkeit des Übergreifenden über sein ganz spezielles Wesen, 
seine Eigenart und Unnachahmlichkeit, welche Qualitäten jedoch 
nicht zur Entfremdung voneinander fuhren. Am Problem der Frei­
heit haben wir diesen Tatbestand bereits erörtert, doch sei noch 
einmal erwähnt, daß Individualität im hier verstandenen Sinne 
reflektierte Freiheit in höchstem Maße einschließt, wenn diese 
nämlich an die Grundprinzipien der Seinsdimension des Lebens 
gebunden ist.

Von Ortega haben wir gehört, daß der westliche Mensch den 
Zug zur Individualität verliere und zum Massenmenschen ver­
komme. Der Mensch gebe „etwas von der Dichte seines Wesens“ 
auf,62 was letztlich bedeutet, daß der Mensch das Essentielle seines 

Daseins verleugnet. Mit Simmel gesprochen, ist es aber unab-

62 Ortega y Gasset: Die Sozialisierung des Menschen. GW I, Stuttgart 1978, S. 
536.

250

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dingbar, daß die „Menschheit immer mehr, immer mannigfaltigere 
Formen aufbringen wird, mit denen die Persönlichkeit sich bejahen 
und den Wert ihres Daseins bejahen wird“.63 In der Seinsdimension 
des Lebens ist diese Form bereits angelegt: sie gründet Indivi­
dualität in der Seinsgewißheit, der im Sein begegnenden existen­
tiellen Ich-Erfährung.

e) Wertvorstellungen
Nietzsche hat betont, daß der Mensch aufgrund eines „heiligen 
Jasagens“ imstande sei, Werte zu setzen und diese auch zu ver­
wirklichen.64 Diese Bemerkung trifft in vielerlei Hinsicht den Kem 
einer ontologisch gegründeten Ethik, insofern das ‘Jasagen’ die 
Grundvoraussetzung bildet, die den Menschen zu ethischem 
Handeln bereit macht und befähigt. Wie wir schon ausfuhrten, ist 
die Seinserfahrung zwar jedem Menschen gegeben, sie aber tat­
sächlich in sein Bewußtsein zu heben, erfordert zunächst Öffiiung 
des Bewußtseins, der Wahrnehmung. Ist diese Öffiiung vollzogen, 
so ist damit zugleich eine im Platonischen Sinne zu verstehende 
‘Umlenkung’ des Menschen erfolgt, die ihn die Welt und sein 
Verhalten zu ihr anders bewerten läßt. Das ‘Jasagen’ ist mithin der 
entscheidende Faktor, wenn es darum geht, Werte in der Welt zu 
erkennen und nach ihnen zu leben. Das Leben erweitert sich durch 
diese Erkenntnis um eine wesentliche Dimension, indem nicht nur 
die Kritikfähigkeit des Menschen entfaltet wird, sondern er zu­
gleich auch in die Lage versetzt wird, Wert und Unwert zu unter­
scheiden, auszuwählen und aufgrund seines aus der Seinserfahrung 
resultierenden Selbstbewußtseins selbständig zu handeln. Durch 
diese Haltung tritt die Sinnfrage in das Zentrum des Lebens, was 
bedeutet, daß Denken und Handeln an einem Wert gemessen wer­

63 G. Simmel: Das Individuum und die Freiheit. Essais. Berlin 1984, S. 219.
64KSA4, S. 31.

251

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, welcher sinntragend ist. Alle Willensimpulse werden folglich 
von dem Gedanken geleitet, Sinngebung zu erkennen und sein 
Handeln darauf zu gründen.

Wie im zweiten Teil schon gezeigt wurde, ist unsere Gegenwart 
vor allem durch das Verhalten der Massen bestimmt. Dieses aber 
hat maßgeblich dazu beigetragen, daß Werte als solche gar nicht 
mehr erkannt werden. Der Einzelne ist weder interessiert noch etwa 
bemüht, sich dem dabei herrschenden „Trend“ zu entziehen, son­
dern meint, sein Selbstbewußtsein dadurch zu demonstrieren, daß 
er sogenannte Werte bereitwillig übernimmt, ohne jedoch zu 
durchschauen, welche Interessen diese ‘Werte’ durchscheinen las­
sen. Symptomatisch ist diese willenlose Übernahme von soge­
nannten Werten in allen Lebensbereichen, angefangen von der 
Mode, der Kunst und Politik bis hin zur Bildung und zwischen­
menschlichen Beziehungen. Fatal und zuhöchst gefährlich wirken 
sich falsche oder differierende Wertvorstellungen besonders in 
Bezug auf weltanschauliche Grundlagen aus, wie die derzeitige 
politische Situation ja beweist. Doch auch hier gilt, daß diese welt­
anschaulichen Kontroversen überwunden werden können, wie es 
sich durch eine ontologische Ethik aufgrund ihres kulturübergrei­
fenden Anspruchs begründen läßt.

252

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Der Seinsgehalt des Glücks

Das deutsche Wort ‘Glück’ hat zwei verschiedene Bedeutungen. 
Es bedeutet einerseits etwas uns von außen Zufallendes oder von 
außen Zugefallenes (und das scheint auch die etymologische 
Grundbedeutung zu sein), andererseits etwas nur innerlich zu Er­
fassendes, in der Selbsterfahrung des Bewußtseins erkennbar Wer­
dendes, Erlebtes, Gefühltes (und allein in diesem Sinne wird in der 
Folge von Glück gesprochen werden). Dabei geht es uns zuletzt 
und zutiefst nicht um eine Psychologie des Glücks, sondern um 
eine Ontologie des Glücks, um den zu erfahrenden Seinsgehalt des 
Glücks und seine Bedeutung für die Ethik.

Diesen Zusammenhang hat in letzter Zeit auch Robert Spae- 
mann erkannt. Als Gegner einer metaphysikfreien Ethik betont er 
im Vorwort seines Buches „Glück und Wohlwollen“, daß die Ethik 
nicht von der Metaphysik zu trennen sei: „Es gibt keine Ethik ohne 
Metaphysik. Aber Ethik geht so wenig der Ontologie als erste 
Philosophie vorauf, wie diese jener. Ontologie und Ethik werden 
durch die Intuition des Seins als Selbstsein - des eigenen ebenso 
wie des anderen - uno actu konstituiert“.1 Wir halten den Ansatz 
bei dieser, der Trennung von praktischer und theoretischer Philo­
sophie vorausliegenden, Intuition grundsätzlich einmal fest (auch 
wenn wir nach wie vor an der Metaphysik als Grundlage der Ethik 
festhalten), versuchen jedoch, vor allem unter Wetterführung unse­

1 Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik. Stuttgart 1989, S. 11.

253

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rer weiter oben in den Vorüberlegungen des ersten Teils skizzierten 
Charakterisierung der ontologischen Erfahrung, diesen Ansatz 
noch zu vertiefen.

I

Schon bei Aristoteles, der die Ethik als abgesonderte philosophi­
sche Disziplin begründet hat und auf den auch ihre Bezeichnung 
zurückgeht, wird im ersten und im zehnten Buch der „Niko- 
machischen Ethik“ das Glück zum Thema gemacht. Und man kann 
ganz allgemein sagen, daß das Thema des Glücks bis hin zu Kant 
die moralphilosophische Diskussion bestimmt hat. Mit der Wie­
deraufnahme der Seinsfiage im 2O.Jahrhundert können wir heute 
jedoch wieder nach dem Wesen des Glücks und nach seiner 
Bedeutung für die Ethik fragen. Drei Probleme scheinen in diesem 
Zusammenhang in besonderer Weise Beachtung zu verdienen: 
Glück und Erkenntnis, Glück und Sein, Glück und Liebe.

Beginnen wir mit dem Problem des Verhältnisses zwischen 
Glück und Erkenntnis, wie es etwa in Wittgensteins Tagebüchern 
ausgesprochen ist: „Das Leben der Erkenntnis ist ein Leben, wel­
ches glücklich ist der Not der Welt zum Trotz“.2 Aristoteles weist 

bekanntlich darauf hin, daß das höchste Gut, das der Mensch 
durch Handeln erreichen könne, von fest allen Menschen als 
‘Glück’ (eudaimonia) bezeichnet werde. Darin aber, was das 
Glück sei, stimmten die Menschen nicht mehr überein. Um in die­
sem Punkte weiterzukommen, geht Aristoteles von den verschiede­
nen Lebensformen aus und unterscheidet das Leben des Genusses, 
das Leben im Dienste des Staates und das Leben als Hingabe an 
die Philosophie, das theoretische Leben. Für die Masse der Men- 

2 Schriften (Frankfurt a.M. 1960), S. 174.

254

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen sei das höchste Lebensziel der Genuß und damit ein nicht 
eigentlich menschliches, sondern eher ein animalisches Leben. Das 
politische Leben, dem es letztlich um die Ehre gehe, sei entschieden 
höher zu bewerten, weil dessen höchster Wert in der Tugend, der 
Vortrefflichkeit (der arete) bestehe. Die dritte Lebensform, die 
theoretische Weise des Lebens, wird von Aristoteles, der dabei an 
die Überlegungen des ersten Buch anknüpft, im letzten Buch der 
Nikomachischen Ethik erörtert. Auf Einzelheiten dieser Erörterung 
brauchen wir hier nicht weiter einzugehen. Es genügt in unserem 
Zusammenhang, diejenige Bestimmung des Glücks bei Aristoteles 
festzuhalten, wonach das Glück eine der Tugend oder der Vor­
trefflichkeit (arete) entsprechende Tätigkeit (energeia) ist und daß 
diese in der theoretischen Erkenntnis der Vernunft (nous) besteht 
(X c.7, 1177a 12-18). Der Mensch könne aber so nicht als Mensch 
leben, sondern nur insofern, als etwas Göttliches ihm innewohne, 
nämlich die Vernunft (1177b 27-28). Dabei bleibt also noch ein 
Rest der ursprünglich religiösen Bedeutung des Begriffs der 
theoria erhalten. Aristoteles schreibt nämlich: „Daher muß die 
durch Glück ausgezeichnete Tätigkeit (energeia) Gottes eine theo­
retische, d.h. eine durch Vemunfterkenntnis bestimmte sein, und 
die menschliche (Tätigkeit), die diesem am meisten verwandt ist, 
die am meisten glückliche“ (1178b 21-23). Zum Menschen aber 
gehört als sein Bestes und Höchstes die Vernunft. So schließt denn 
Aristoteles: „Was nämlich einem jeden von Natur eigentümlich ist, 
das ist für diesen das Stärkste und Angenehmste. Und das ist für 
den Menschen das Leben nach der Vernunft ... Dieser ist also auch 
der Glücklichste“ (1178a 5-8). So bleibt ein Rest der ursprünglich 
religiösen Bedeutung des Theoria-Begriffs erhalten.3 Was aber die 

Vemunfterkenntnis des Menschen bedeutet, bleibt bei Aristoteles 

3 Vgl. HRausch: Theoria. Von ihrer sakralen zur philosophischen Bedeutung. 
München 1982.

255

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unklar, wenngleich wir immerhin annehmen können, daß die 
Vemunfterkenntnis der theoria eine vernehmende Erkenntnis meint, 
wobei allerdings der entsprechende Erkenntnisgegenstand 
unbestimmt bleibt.

Das verhält sich anders bei Platon, bei dem insbesondere der re­
ligiöse Sinn des Begriffs der Theoria und damit der des Glücksbe­
griffs noch stärker erhalten ist. Wir werfen unter diesem Gesichts­
punkt einen Blick auf den Dialog „Phaidon“, in welchem Platon 
(wie überhaupt in den „mittleren Dialogen“) seinen vom Alltags­
denken wesenhaft verschiedenen Philosophiebegriff entfaltet. Der 
Platonische Sokrates zeigt im „Phaidon“ keine Todesfurcht. Er 
betont vielmehr, daß jemand „der sein Leben wahrhaft philoso­
phisch verbracht hat, getrost sein muß, wenn er im Begriff zu ster­
ben ist“ (63E-64A). Denn „diejenigen, die auf rechte Weise der 
Philosophie anhängen, begehren nichts anderes als zu sterben und 
tot zu sein, freilich so, daß es den anderen verborgen ist“ (64A). 
Unter dem Sterben aber wird die Trennung der Seele vom Körper 
verstanden, so daß der wahre Philosoph sich von allem Körperli­
chen abwenden und sich der Seele zuwenden müsse. Das philoso­
phische Denken wendet sich vom Körperlichen so sehr ab, daß es 
den Alltagsmenschen als lebensfremd erscheint. Ziel des philoso­
phischen Denkens aber sei „das Seiende“ (65C). Mit dem 
‘Seienden’ sind aber nicht die vielen einzelhaften Dinge des alltäg­
lichen Umgangs gemeint, sondern das, was im Dialog weiter unten 
bezeichnet wird als das „reine, immer seiende Unsterbliche und 
sich stets Gleichende“ (79D), das „wahrhaft Seiende“. Dieses ist 
aber nur dann zu erkennen, wenn wir es nicht mit den körperlichen 
Sinnen zu erkennen versuchen, sondern mit der Seele. Da aber eine 
vollständige Trennung von Seele und Körper erst nach dem Tode 
stattfindet, können wir, jedenfalls nach dem Platonischen 
„Phaidon“, im Leben eine reine Erkenntnis noch nicht erlangen. 
Auf diese bereitet die Philosophie vor, denn wenn die Seele „durch 

256

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich selbst betrachtet, dann geht sie zu dem reinen, immer seienden 
Unsterblichen und sich stets Gleichen, und als diesem verwandt 
hält sie sich stets zu ihm, wenn sie für sich selbst ist und es ihr 
vergönnt wird, und dann hat sie Ruhe von ihrem Irren und ist auch 
in Beziehung auf dieses immer sich selbst gleich, weil sie derarti­
ges berührt, und diesen Zustand nennt man Innerlichkeit 
(phronesis)“ (79D). Ich habe bisher die Übersetzung Schleierma­
chers zur Grundlage genommen, jedoch gelegentlich Korrekturen 
vorgeschlagen. So scheint mir im vorliegenden Fall Schleierma­
chers Übersetzung von ‘phronesis’ mit „Vernünftigkeit“ mißver­
ständlich zu sein. Das Wort ‘phronesis’ hängt nämlich sprachge­
schichtlich mit ‘phren’ zusammen und bedeutet wörtlich soviel wie 
‘Zwerchfell’, was im übertragenen Sinn dann auch Herz, Inneres, 
Geist und dergleichen mehr meinen kann. Durch die Trennung vom 
Körper erreicht die Erkenntnis der Seele einen Zustand, durch den 
sie zumindest vorübergehend in den Bereich des göttlichen Seins 
und damit in den Bereich des glückseligen Lebens der Götter vor­
dringen kann. Die Selbsterkenntnis der Seele führt also zur Er­
kenntnis des Immerseienden oder, wie wir in unserer Denkweise 
sagen könnten, des schlechthinnigen Seins. In dieser Erkenntnis, 
welcher der Erkennende sich als verwandt empfindet, liegt die Auf­
forderung, sich auch weiter an diese Verwandtschaft zu halten.

Die Erkenntnis des „wahrhaft Seienden“ oder Immerseienden er­
scheint im „Phaidon“ als eine in der Innerlichkeit vorfindliche Er­
kenntnis, als eine Erkenntnis der Seele durch sich selbst. Wie es zu 
einer solchen Erkenntnis kommen kann, läßt sich aus dem Höh­
lengleichnis der „Politeia“ ersehen. Dort ist ja die Rede von der 
Befreiung eines Einzelnen aus der Menge der in einer Höhle ge­
fangenen und gefesselten Menschen, die im Gleichnis die Alltags­
menschen in ihrem oberflächlichen Denken darstellen. Der Befreite 
aber gelangt in mehreren Stufen schließlich zu einer letzten und 
höchsten Erkenntnis. Um zu ihr zu gelangen, muß er sein bisheri­

257

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ges Denken verlassen und eine Umwendung (periagoge) vollziehen. 
Platon nennt sie in seinen Erläuterungen des Gleichnisses „die 
Umlenkung der Seele aus einem nächtlichen Tage zum wahren 
Tag“ (52IC). Der Bück des philosophischen Erkennens wird im 
Platonischen Sinne als Aufstieg dargestellt, doch ist hier zu beach­
ten, was Eugen Fink mit Recht hinzugefugt hat: „Wir gehen nicht 
vom Sinnlichen weg zum Geistigen hin; wir machen in der Philo­
sophie keine wunderbare Reise. Wir kommen nur bei dem an, bei 
dem wir immer schon sind, wenn wir es auch nicht gemeinhin wis­
sen. Das Gleichnis spricht allerdings von einem Weg, der durch­
laufen wird: von der Stelle der gefesselten Gefangenen bis hinauf 
an den oberirdischen Tag. Aber das eigentümliche Wesen dieses 
Weges wird gleich zu Anfang schon ausgesprochen: der Gefangene 
wird, sobald die Fesseln fallen, gezwungen, sich umzudrehen. Der 
Weg ist im ganzen eine Umkehrung“.4 Die Umkehrung geschieht in 
der Seele des Philosophierenden, und zwar als „radikale 
Umkehrung des in der Seele einheimischen Seinsverständnisses“.5 

Oder, wie wir sagen würden: der Seinserfahrung. Diese 
Umkehrung oder Umlenkung des Erkennens, der Ausstieg aus dem 
gewöhnlichen Denken und der Eintritt in einen völlig anderen Er- 
kenntnisbereich sind es, die das Platonische Philosophieren von 
dem des Aristoteles trennt, und dies bis zum heutigen Tag, an dem 
die Philosophie, von soziologischen und wissenschaftstheoretischen 
Ansätzen überwuchert, in die „Lebenswelt“ und damit in die 
Alltagswelt, d.h. die Vielheitswelt des Seienden gefesselt ist. Die in 
der Platonischen Philosophie vorausgesetzte Umlenkung verwan­
delt den ganzen Menschen, verinnerlicht ihn, macht ihn wesentli­
cher und ermöglicht auf dieser Grundlage eine von den Belanglo­
sigkeiten und der Äußerlichkeit des Alltagsdenken befreite Le­

4 Metaphysik der Erziehung im Weltverständnis von Plato und Aristoteles. 
Frankfurt a.M. 1970, S. 61f.
5A.a.O., S. 64.

258

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bensweise, gewissermaßen eine glückserfullte neue Moral, ein 
neues, in der Erfahrung des Seins verwurzeltes Ethos. Für dieses 
ist charakteristisch, was Platon dem aus der Höhle des alltäglichen 
Lebens am Ziel des durch die Umlenkung erreichten Erkenntnis­
aufstieges verspricht: „Ruhe vom Wege“ und „Ende der Reise“ 
(532DE).

Von einer Ankunft am Ziel des Erkenntnisweges handelt Platon 
ferner im „Symposion“. Dort wird in der Sokratesrede von der 
reinen und unvermischten Anschauung des „Schönen selbst“ (autö 
to kalön) oder des „göttlichen Schönen“ (theion kalon) gesprochen, 
das „selbst und gemäß seiner selbst und mit sich selbst einartig 
ewig seiend“ ist, d.h. Seinscharakter hat. Die Begegnung mit dieser 
äußersten Erkenntnis ist daher keineswegs nur ästhetisch zu ver­
stehen, wie vor allem Ernesto Grassi einmal, wenngleich recht 
einseitig verkürzt, besonders hervorgehoben hat: „Der Schönheit 
kommt bei Platon nicht eine ästhetische, sondern eine ontologische 
Bedeutung zu. Schönheit ist Offenbarung des Seins auf seinen 
verschiedenen Stufen, vom Sinnlichen und Augenscheinlichen bis 
zum Geistigen. Der Drang nach Schönheit kommt in diesem Sinne 
dem Drang nach Wirklichkeit gleich, er bringt auf den Weg zum 
Urseienden, Unvergänglichen, Unwandelbaren, Ewigen“.6 Darüber 
hinaus hat die Seinserkenntnis am Schönen auch ethische 
Bedeutung, bringt Tugend hervor und Anteilnahme am Glück des 
göttlichen Lebens. Und so heißt es denn bei Platon von der An­
schauung des Schönen selbst: „Meinst du wohl, daß das ein 
schlechtes Leben sei, wenn einer dorthin blickt und damit umgeht? 
Oder glaubst du nicht, daß dort ihm allein begegnen kann,..., nicht 
Schatten der Tugend hervorzubringen, weil er nämlich nicht Schat­
ten berührt, sondern Wahres, weil er das Wahre berührt? Wer aber 
wahre Tugend hervorbringt und nährt, dem kommt es zu, von den 

6 Die Theorie des Schönen in der Antike. Köln 1962, S. 97.

259

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Göttern geliebt zu werden, und wenn irgendeinem Menschen, dann 
gewiß ihm, unsterblich zu sein“ (211E-212A). Von den Göttern 
geliebt zu werden und Unsterblichkeit zumindest verdient zu 
haben, ist eine griechische Vorstellung vom durch Erkenntnis zu 
erreichenden Glück.

Im Platonismus der Antike ist diese Vorstellung übernommen 
und vertieft worden, und zwar bis hin zur mystischen Erfahrung 
der Einswerdung mit Gott bei Plotin. Der mittelalterliche Platoni- 
ker Eckhart deutet die intellektuelle Erkenntnis Gottes als des Seins 
als Glück des Menschen.7 Das soll hier nicht weiter erörtert wer­
den. Es sei nur noch erwähnt, daß die christlichen Auffassung vom 
Glück der Seligen im Himmel ebenfalls Erkenntnischarakter hat: 
die Anschauung Gottes (man vergleiche damit die Auffassung vom 
Jenseits im Islam!). Für christliche Mystiker war die mystische 
Erfahrung nichts anderes als eine Vorwegnahme der Gottesschau 
im Himmel. Der Platonismus der Neuzeit kehrt noch einmal zur 
Antike zurück, und zwar einerseits in der Platonischen Akademie 
der Medici in Florenz unter der Führung von Marsilio Ficino im 
15.Jahrundert, andererseits bei Descartes (1596-1650) und seiner 
Interpretation der Gottesbeweise in den „Meditationen“, während 
im 2O.Jahrhundert Louis Lavelle den Cartesischen Ansatz beim 
„Cogito, ergo sum“ zur Lehre von der Erfahrung des Seins weiter­
fuhrt.

II

Gehen wir nun einen Schritt weiter, indem wir nach der Beziehung 
der Glückserfahrung zum Seinsgedanken fragen. Zum Thema 
Glück und Sein gibt es nämlich eine Anzahl gehaltvoller Texte aus 

7 Vgl. dazu mein Buch: Meister Eckhart und die Philosophie des Mittelalters. 
Dettelbach 1999, S. 522.

260

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Literatur. Einer dieser Texte war schon im zweiten Kapitel des 
ersten Teils vorübergehend ins Auge gefaßt worden. Wir erinnern 
an ihn jetzt nur noch im Blick auf das Thema ‘Glück und Sein’. Es 
handelt sich um die Beschreibung des Existenzgefühls in 
Rousseaus „Träumereien des einsamen Spaziergängers“. Rousseau 
schildert es als einen Zustand, „wo uns kein anderes Gefühl erfüllt 
als das unseres Daseins, das wiederum die ganze Ausdehnung 
dieses Daseins einnimmt: solange dieser Zustand dauert, kann man 
von dem, der sich darin befindet, sagen, er sei glücklich; wohlver­
standen: glücklich und nicht beglückt, also nicht nur im Genuß 
jenes unvollkommenen, armseligen und bedingten Glücks, das man 
in den sogenannten Freuden des Lebens findet, sondern im Besitz 
jenes ausreichenden, vollkommenen Glücks, das in der Seele kei­
nerlei Leere hinterläßt, die sie nachher das Bedürfnis zu füllen 
hätte...Was ist es denn, das man in solchem Zustand genießt? 
Nichts, das äußerlich wäre. Man genießt nur sich selbst und seine 
eigene Existenz“. Und: „Das Gefühl der Existenz, von jeder ande­
ren Regung des Gemütes befreit, ist an sich ein derart kostbares 
Gefühl der Zufriedenheit und des Friedens, daß es allein genügte, 
uns dieses Leben lieb und wertvoll zu machen; allerdings muß 
einer die vielen sinnlichen, irdischen Eindrücke von sich entfernt 
halten können, die uns dauernd ablenken und zerstreuen und uns 
hier die Süßigkeit eines solchen Zustandes immer wieder trüben“.8

Dreierlei sei zur Phänomenologie des bei Rousseau erscheinen­
den ontologischen Aspekts der Glückserfahrung angemerkt. Zu­
nächst die Unterscheidung von zwei Arten des Glücks: einerseits 
das vollkommene Glück der Existenzerfahrung (sentiment de 
l’existence), andererseits das unvollkommene Glück der Vergnü­
gungen des Lebens, der „plaisirs de la vie“. Das Glück dieser Art 
ist ein vergängliches Glück, ein Glück, das kommt und geht. So­

8 Oeuvres completes. Paris (Bibl.de la Pleiade) 1959, Bd.I, S. 146f.

261

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Bibl.de
https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann ist die Existenzerfahrung im Gegensatz zu den wechselnden 
Lebensfreuden eine bleibende Erfahrung. Rousseau unterscheidet 
allerdings nicht scharf genug zwischen den beiden Weisen der 
Existenzerfahrung, nämlich einer unentfaltcten, die ständig unbe­
achtet im Bewußtsein gegeben ist, und einer entfalteten, die uns 
nur manchmal bewußt ist. Wenn es dann heißt: „solange dieser 
Zustand dauert, kann man von dem, der sich darin befindet sagen, 
er sei glücklich“, ist von der entfalteten, der expliziten Weise der 
Existenzerfahrung die Rede. Die explizite Erfahrung der Existenz 
aber wird von uns nicht erfahren als etwas unserem Bewußtsein 
völlig Unbekanntes, sondern als etwas, das immer schon in uns 
gewissermaßen schlummerte, unentfaltet in allen unseren Erleb­
nissen enthalten war und ihnen zugrundelag. Es ist das, was im 
2O.Jahrhundert Lavelle meinte, als er schrieb: „Es gibt eine erste 
Erfahrung, die in allen anderen Erfahrungen eingeschlossen ist und 
ihnen ihr Gewicht und ihre Tiefe verleiht: die Erfahrung der Ge­
genwart des Seins“.9 Damit sind wir bei einer dritten Anmerkung. 
Wenn es bei Rousseau heißt, daß man im vollkommenen Glücks­
bewußtsein nur sich selbst und seine eigene Existenz erfahre, so sei 
an die im ersten Teil beschriebene ontologische Erfahrung erinnert, 
die auch bei Rousseau in der Deutung der Erfahrung der Gegen­
wart und damit der Erfahrung des Seins schlechthin erkennbar 
wird.

Ein zweiter für das Thema ‘Glück und Sein’ heranzuziehender 
Text findet sich in dem Roman „Sonne des Lebens“ des finnischen 
Schriftstellers und Nobelpreisträgers Frans Eemil Sillanpää.10 Der 
Roman beginnt mit dem Bericht über den Ferienbesuch eines in der 
Stadt arbeitenden Bauernsohnes bei seiner auf dem Lande lebenden 
Mutter. Der Heimgekehrte ruht sich einige Augenblicke aus und 

9 Die Gegenwart und das Ganze. Düsseldorf 1952, S. 9.
10 Berlin 1956. Wir zitieren den Roman nach der Übersetzung von Edzard 
Schaper. Originaltitel: „Elämä ja aurinko“ (Das Leben und die Sonne).

262

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nimmt dabei seine Umgebung ganz anders auf als im alltäglichen 
Leben: „Beschwichtigten Sinnes spürte er gleichsam etwas von 
dem Duft des jungen Grüns, und das Ticken der Wanduhr wirkte 
auf ihn wie die unablässige Wiederholung von irgend etwas. Und 
diese unablässige Wiederholung versetzte auch so allmählich den 
Lauschenden in den Zustand, nach dem ihn verlangte. Für ein paar 
Augenblicke war er sich der ungeheuren Einfachheit des Lebens - 
des Seins - bewußt, und in diesem Bewußtsein war während dieser 
Augenblicke alles einbeschlossen, was ihn umgab: der Gang der 
Uhr, das Leben des sprießenden Grases, die holdselige Wehmut 
dieses Tages - und er selber. Als hätte sein Innerstes zu sich selber 
gesagt: Hier sitze ich nun! Und damit das ganze Rätsel des Daseins 
erklärt und gedeutet“.11

Die Szene, die Sillanpää uns vor Augen fuhrt, beginnt mit der 
Beschreibung eines Zustandes, in welchem Wollen, Streben, Ver­
langen ans Ziel gekommen sind. Ein einziges Verlangen ist aller­
dings in diesem Zustand innerer Ruhe geblieben: das Verlangen, in 
welchem uns das Sein (im Finnischen steht in der Tat das Wort für 
‘Sein’: ‘oleminen’) in seiner Einfachheit begegnet, also ein 
Verlangen, das nicht auf einzelnes Seiendes gerichtet ist, sondern 
auf das eine Sein und damit der Gegenwart, d.h. ein ontologisches 
Verlangen. Die beglückende Erfüllung dieses Verlangens ist end­
gültig ausgedrückt in den Sätzen: „Hier sitze ich nun! Und damit 
das ganze Rätsel des Daseins (K.A.: im Finnischen steht einfach 
nur ‘Sein’) erklärt und gedeutet“. Was Sillanpää beschreibt, ist 
also eine Erfahrung des Seins, und zwar mit Betonung des Gegen­
wartscharakters. In der Erfahrung der Gegenwart liegt ein Glücks­
moment, was sich auch in der Wendung von der „holdseligen 
Wehmut dieses Tages“ andeutet. 11

11 A.a.O., S. 8f. Vgl. dazu auch das Kapitel: Phüosophische Motive in der 
Literatur Finnlands. Im ILBand meiner Phüosophischen Studien: Philosophie 
der Kunst. St.Augustin 1989, S. 472-484.

263

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Zusammenhang zwischen Glücksgefuhl und Erfahrung des 
Seins wird besonders deutlich in dem Roman „Die Unsterblichkeit“ 
von Milan Kundera.12 Eine der Hauptpersonen des Romans erfahrt 
dort das Glück ausdrücklich in der Erfahrung des Seins. Diese 
aber wird ermöglicht durch einen Zustand der Ichbefreitheit. 
Kundera beschreibt die Entwicklung zu diesem Zustand folgen­
dermaßen:

„Agnes erinnerte sich an einen merkwürdigen Moment ... Sie 
war an einen Bach gekommen und hatte sich ins Gras gelegt. 
Sie lag lange dort und hatte das Gefühl, daß die Strömung in 
sie eindrang und allen Schmerz, allen Schmutz aus ihr heraus­
spülte: das Ich. Ein seltsamer, unvergeßlicher Moment: sie 
vergaß ihr Ich, sie verlor ihr Ich, sie war von ihrem Ich befreit; 
und darin lag ihr Glück“.13

Das Vergessen, das Verlieren, das Befreitsein vom Ich scheint 
auf den ersten Blick nur etwas Negatives zu sein. Wie kommt es 
jedoch von dort aus zum Gedanken des Glücks? Die Befreiung 
vom Ich eröffnet den Blick auf das Sein. So jedenfalls beschreibt 
es Kundera:

„Das, was am Leben unerträglich war, war nicht zu sein, son­
dern ein Ich zu sein. Der Schöpfer hatte mit seinem Computer 
Milliarden von Ichs mit einem Leben in die Welt hinausge­
schickt. Aber neben diesen vielen Leben war auch noch ein 
elementareres Sein vorstellbar, das schon da war, bevor der 
Schöpfer zu schaffen begann, ein Sein, auf das er weder Ein­
fluß hatte noch hat. Als sie im Gras lag und der eintönige Ge­
sang des Baches durch sie hindurchströmte und ihr Ich, den 
Schmutz dieses Ich aus ihr herausschwemmte, hatte sie Anteil 
an diesem elementaren Sein ... sie wußte jetzt, daß es nichts 
Schöneres gab“.14

12 München-Wien 1990. Wir zitieren nach der Taschenbuch-Ausgabe bei 
Fischer. Frankfurt a.M. 1992.
13 A oCi Q 'IIOC

264

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Bewußtsein der Teilhabe am uranfänglichen Sein (das vom 
vielheitlichen Sein der Schöpfung zu unterscheiden ist) begegnet 
Agnes der äußersten Schönheit und dem Glück. Kundera läßt sie 
zusammenfassend denken: „Leben, darin liegt kein Glück. Leben, 
das schmerzende Ich durch die Welt tragen./ Aber sein, sein ist das 
Glück. Sein: sich in einen Brunnen, in ein steinernes Becken ver­
wandeln, in das wie warmer Regen das Universum fallt“.15 Das be­
deutet, daß der zum Seinsbewußtsein erwachte Mensch jetzt auch 
das Ganze des Seienden aufzunehmen vermag, wie das Brun­
nenbecken den Regen aufhimmt.

Die Erfahrung des Seins erscheint auch in einem Werk des 
Dramatikers O’Neill, jedoch dort in einer etwas anderen Gestalt, 
nämlich als Ausdruck einer geradezu mystischen Einheitserfah- 
rung. In dem Stück „Eines langen Tages Reise in die Nacht“ schil­
dert ein Matrose, was er im Laufe seines Lebens mehrfach erlebt 
hat:

„Ich lag im Bugsprit, das Wasser zischte schaumig unter mir 
weg, vor mir achteraus turmhoch die Masten mit vollen Segeln 
im weißen Licht. Und ich betrank mich an dieser Schönheit 
und diesem Wechselgesang und verlor mich, einen Augenblick 
lang, mich und meine Geschichte - und war frei! Ich löste mich 
auf und wurde zum Meer, zu den weißen Segeln und der we­
henden Gischt, wurde selber Schönheit und Wechselgesang, 
wurde Mond und Schiff und stemübersäter Himmel. Ich war 
ohne Vergangenheit oder Zukunft, aufgenommen in den Frie­
den, das Einssein, und in eine imbändige Freude, in etwas Grö­
ßeres als mein eigenes kleines Geschick, oder Menschenge­
schick überhaupt, ins Leben selbst! Oder ich könnte auch sa­
gen, in Gott.“
„Und immer wieder habe ich diese Erfahrung gemacht, wenn 
ich mich weit hinaustreiben ließ oder am Strand lag. Ich wurde 
zur Sonne, zum gleißenden Sand, zum Tang am Felsblock, der 

15A.a.O.

265

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in der Strömung wiegt. Wie ein Heiliger, der die Glückse­
ligkeit erschaut. Als hätte eine unsichtbare Hand den Schleier 
des nur Scheinbaren gelüftet. Und dann gehen dir einen Au­
genblick lang die Augen auf - , du siehst das Geheimnis und 
bist es. Du siehst den Sinn. Aber dann läßt die Hand den 
Schleier wieder feilen, und du stehst wie vorher allein da, im 
Nebel verloren, und stolperst weiter, ohne Wohin und 
Wozu“.16

In der Erfahrung der Einheit von Ich und Welt tritt etwas ans 
Licht, das vorher wie hinter einem Schleier verborgen war (viel­
leicht dürfen wir hier auch an so etwas wie den Schleier der Maya 
aus der indischen Philosophie denken). Wenn aber der nur vor­
übergehend aufgehobene Schleier wieder feilt, tritt wieder das All­
tagsdenken ins Bewußtsein und der Verlust der Orientierung.

Dazu noch zwei Beispiele aus der Glückserfahrung in der bil­
denden Kunst. Von seiner Betrachtung über einen der Paestumer 
Tempel hält der Schriftsteller Gustav Rene Hocke in seinem Un­
teritalienbuch fest: „Blühend ruhte der Tempel. Ebenmaß bekun­
dete er, aber doch anderes auch als bloß geometrische Harmonie. 
Er zeigte Erfülltheit. Er machte glücklich, weil er Seins-Stille aus­
atmete“.17

Oder das, was der Kunsthistoriker Heinrich Lützeler angesichts 
eines Bildes von Mark Rothko (1903-1970) als beglückend emp­
findet: „Wie kann man Glück darstellen? Gewiß nicht durch einen 
lächelnden Menschen in angenehmer Umgebung. Glück erfüllt uns, 
ist tief und umfassend; vor Rothkos Bild möchte man sagen: so ist 
Glück“. Der Gedanke des Glücks verbindet sich aber bei Lützeler 
ebenfalls mit dem Seinsgedanken: „Rothko möchte den ‘Grund’ 
unseres Daseins mit den Mitteln der Malerei ausdrücken ...

16 Fischer-Taschenbuch. Frankfurt a.M. 1989, S. 128f.
17 Magna Graecia. Wanderungen durch das griechische Unteritalien. Herrenalb- 
Berlin 1960, S. 210.

266

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‘Grund’ ist für ihn das Ganze, das Letzte. Für ihn ist der Mensch 
mehr als nur Mensch; er kann nicht aus sich allein begriffen wer­
den. Der Künstler will ihn in den ‘Grund’ des Seins hineinhalten. 
Der ‘Grund’ des Seins ist das große und einzige Thema seiner 
Bilder“.18

Werfen wir abschließend noch einen Blick auf einige Sätze, die 
Dolf Stemberger in einem seiner Vorträge aus dem Tagebuch von 
Montesquieu zitiert hat. Dieser schreibt dort über das Glück der 
Existenz, und Stemberger kommentiert es folgendermaßen: „Was 
ist also das Glück? Worin hegt es? Im Besitz? Im Reichtum? In 
der Macht, in der Gesundheit? In der Kraft des Geistes? Im Wert, 
in der Leistung, in der Arbeit? Im Selbstbewußtsein oder Selbstge­
fühl? Oder gerade in der Selbstlosigkeit, in der Aufopferung des 
eigenen Nutzens, im Dienst und in der Liebe? - Nein, antwortet 
Montesquieu, der Philosoph: in der Existenz selber. Das eigentli­
che Glück ist das Glück des Existierens oder: das Existieren ist 
schon das Glück. Wir brauchen das Glück nicht zu suchen, das 
Paradies ist nicht verloren, noch liegt es in der abstrakten Feme 
der Utopie“.19 Dieser Interpretation der Philosophie des Glücks bei 
Montesquieu stellt Stemberger danach den Heroismus Nietzsches 
gegenüber, der „das kleine Glück, das Fliegenglück, das 
Lämmerglück“ verachtet und verspottet habe und so wie eine Ant­
wort auf Montesquieu erscheine. Und: „Mit der Verdammung des 
Glücks und des Strebens nach dem Glück will Nietzsche zugleich 
die gesamte bürgerliche Moral und Gesellschaft treffen, welche er, 
wahrscheinlich durch ein grandioses Mißverständnis, sofort auch 

18 In: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 21 (1976), S. 
189.
19 Das glückliche und das gefährliche Leben. In: D. Stemberger: Figuren der 
Fabel. Frankfurt a.M. 1990, S. 143f.

267

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der christlichen Lehre und der christlichen Weltordnung iden­
tifiziert hat“.20

Betrachten wir zunächst die recht zwiespältige Bemerkung 
Montesquieus. Gewiß spricht dieser auf den ersten Blick von dem 
Glück der reinen Existenz, einem Glück also, das er selbst von dem 
augenblickhaften und sogar von dem durch Tugenden erreichten 
unterscheidet. Das Schlüsselwort ist jedoch der Begriff ‘Existenz’. 
Welche Form oder Qualität der Existenz ist überhaupt gemeint? 
Anschließende von Stemberger herangezogene Aussagen des 
Rechtsphilosophen machen nun auf den ersten Blick die Hoffnung 
zunichte, daß er tatsächlich von einem philosophisch oder gar me­
taphysisch gegründeten Glück ausgeht. So spricht er vom „Glück 
der Privatleute“, welches zum großen Teil auf nichts anderem als 
auf der „Mittelmäßigkeit ihrer Fähigkeiten und ihrer Vermögen“ 
beruhe.21 Eine Republik mit solch mittelmäßigen, aber offensicht­
lich doch recht glücklichen Menschen müsse eine glückliche Re­
publik sein. Stemberger meint nun zu erkennen, daß Montesquieu 
diese Mittelmäßigkeit akzeptiere, ja sogar fordere, gleichwohl: 
„Die Mittelmäßigkeit der Vermögen ließe sich durchaus noch er­
tragen, die Mittelmäßigkeit der Menschen aber nicht“.22 Deshalb 
heißt es auch, Montesquieu habe noch eine Hoffiiung, indem er 
sagt: „Man müßte die Menschen von dem Glück überzeugen, das 
sie nicht kennen, nicht einmal, während sie es genießen“.23

Montesquieu scheint also zwei Weisen der Glückerfahrung zu 
bedenken, denn er spricht von einem scheinbaren Glück, welches 
der Alltagsmensch erfahrt und das ihm aufgrund seiner Medio­
krität, seines auf das Äußere gerichteten Bewußtseins als das 
wirkliche Glück erscheint. Diesem scheint er aber das Glück ent­

20A.a.O., S. 150f.
21 Stemberger, S. 148.
22A.a.O.
“A.a.O., S. 144.

268

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenzuhalten, welches durch die Philosophie vermittelt wird.24 Es 
ist dann das Glück der wahren Erkenntnis, das ohne Zielstrebigkeit 
oder Zweckdenken, sondern nur durch die Erfahrung der Existenz 
zu Bewußtsein gelangt, ein seltenes Glück offenbar, das 
Montesquieu den durchschnittlichen Bürgern zu erlangen nicht 
zutraut.

Stemberger ist auf diese unterschiedliche Deutung des Ver­
ständnisses von Glück bei Montesquieu allerdings nicht einge­
gangen, weshalb er er auch meint, in Nietzsches Vorstellung des 
Glücks am Beispiel des Heroismus einen antagonistischen Ansatz 
erkennen zu müssen. So muß auch seine Absicht, eine Synthese 
zwischen der Idee des Heroismus und der einseitig verstandenen 
Vorstellung von Glück im Sinne Montesquieus scheitern. Nietz­
sche wendet sich nämlich wie auch Montesquieu gegen eine 
„schale“ und „zu klein gewordene“ menschliche Welt, also gegen 
die Mittelmäßigkeit und gegen die oberflächliche Zufriedenheit des 
Durchschnittsmenschen.25 Heroismus bedeutet für Nietzsche 
Ablehnung alles Primitiven, Verzicht auf Befriedigung niedriger 
Instinkte. Nietzsche mißtraut, wie auch Stemberger anmerkt, sogar 
dem Glück des Zufalls, weil er an den Menschen selbst die 
Forderung stellt, sein Schicksal in die Hand zu nehmen und sein 
wirkliches menschliches Leben zu entfalten. Und dieses Leben ist 
natürlich ein „gefährliches“, das sogar zum Untergang fuhren 
kann, denn es erfordert Absonderung von der Masse und schließ­
lich Einsamkeit. „Der Durst nach dem Erhabenen“26 stellt sich also 
dar als Sehnen nach einem geistigen Zustand, der als Glücks­
zustand das Besondere, aber dem menschlichen Wesen Entspre­
chende will. Dieser Zustand setzt Selbstüberwindung voraus und - 
aus der Sicht des Alltagsmenschen - sogar den Untergang. Hier 

24 A.a.O., S. 140.
"A.a.O-.S. 149.
26A.a.O.,S. 153.

269

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt sich, daß beide Philosophen unter ‘Existenz’ eine höhere 
Form der Lebenshaltung verstehen, die sich deutlich vom zweck­
setzenden Leben unterscheidet.

Wir sehen also, daß die Glücksvorstellung beider Philosophen 
so weit nicht voneinander entfernt ist, und die von Stemberger an­
gestrebte, aber nicht erreichte Synthese durchaus rechtfertigt. In 
der Tat gehören die Begriffe Glück und Heroismus dialektisch 
zusammen, aber eine Synthese gelingt nur, wenn man den Begriff 
der Existenz im Geistigen begründet. Dann ist nämlich zum Errei­
chen von Glück „Größe und ... sogar Heldentum nötig, um das 
Glück und sogar ein dauerhaftes Glück zu begründen“, und: „man 
muß bisweilen gefährlich leben können, gerade um des Glückes 
willen“.27 Ein solcher Mensch weiß, „was er opfert, was er mögli­
cherweise zu verlieren hat“, das alltägliche „Glück“ mithin.28 Und 
letztlich ist dieses „Opfer“ gar kein solches mehr, weil im Ziel das 
Glück erfahren wird.

Stemberger möchte die Idee des Glücks und des Heroismus an­
tagonistisch verstehen, sie dann aber zu einer Synthese vereinigen. 
Dies gelingt ihm nicht, weil er weder in der Philosophie Nietzsches 
noch in der Montesquieus zwischen den zwei Weisen der Existenz 
unterschieden hat. Beide sprechen von einem ‘wahren’ Glück, wel­
ches nicht außerhalb von uns zu suchen, sondern in der Erfahrung 
der Existenz, des Seins, uns immer schon, wenngleich nur vorbe­
wußt, gegeben ist.

Wir brauchen das Glück nicht außerhalb von uns zu suchen. In 
der Erfahrung der Existenz, des Seins, ist es uns immer schon vor­
bewußt gegeben und scheint nur darauf zu warten, in die Helle des 
Bewußtseins gehoben zu werden. Ist also mit dem Glück des 
Existierens wirklich nur das Lämmerglück des bürgerlichen Le­

27A.a.O.,S. 158.
“AaO, S. 159.

270

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bens gemeint, dem man dann ein heroisches Lebensgefuhl entge­
genstellen sollte? Oder liegt das Glück der Existenz, von dem 
Montesquieu spricht, nicht allem bürgerlichen und heroischen 
Denken voraus? In der reinen Existenzerfahrung jedenfalls ist der 
Einzelne weder Bürger noch Heros. Das Glück der Existenzerfäh- 
rung ist nicht das scheinbare Glück, das man in der die Langeweile 
vertreibenden „Zerstreuung“ zu finden meint, sondern von der Art, 
daß es das Bewußtsein auf ein Wesentliches versammelt, denn so 
ist „Zerstreuung das Hinausgehen aus der Gesammeltheit in die 
sich ausbreitende Mannigfaltigkeit“. Wenn nun Zerstreuung den 
Menschen kennzeichnet, dann heißt das: „er strebt aus einem 
Mittelpunkt auseinander, er strebt von seinem Zentrum weg ins 
Weite“, verliert sich in seinem „leeren Selbst“ und in der dieses 
leere Selbst charakterisierenden „Langeweile“. Diese Weise des 
Lebens widerspricht aber dem Wesen des Menschen, was nach 
Weischedel bedeutet, daß der Mensch in seiner konkreten Existenz 
in einen Widerspruch zu seinem wahren Selbst trete.29 Das Glück 

der Existenzerfahrung ist dagegen weder rauschhaft noch armselig, 
sondern von ruhevoller Tiefe und voll Leben. Allein daraus kann 
hervorgehen, was den letzten Sinn des Glücks und, wie sich noch 
zeigen wird, auch der Liebe erfüllt.

III

Auch das Thema der Liebe hat Beziehungen zum Seinsgedanken 
und insbesondere zur Erfahrung des Seins. Das deutsche Wort 
‘Liebe’ hat allerdings einen weiten Bedeutungsbereich. Es kann vor 

29 Vgl. W.Weischedel: Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Philo­
sophie. Versuch einer philosophischen Auslegung der ‘Pensees’ des Blaise 
Pascal. In: Beiträge zur geistigen Überlieferung. Godesberg 1947, S. 86-166. 
Hier: S. 105,107ff.

271

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allem ebenso sich auf die Liebe zwischen den Geschlechtern bezie­
hen, also dem lateinischen „amor“ oder dem griechischen „eros“ 
entsprechen, ferner läßt sich von der Liebe zu Gott, etwa im Sinne 
des lateinischen „caritas“ oder des griechischen „agäpe“ reden. 
Dazu kennt man Kindesliebe, Elternliebe, Freundesliebe, Vater­
landshebe und vielerlei andere übertragene Bedeutungen des 
Wortes.

Wir halten uns zunächst an die in der Umgangssprache ge­
bräuchlichste Verwendung: an die geschlechtliche Liebe (wobei 
wir von den mannigfachen Spielarten, die z.T. sogar in den Bereich 
des Perversen hineinreichen, hier einmal absehen). Es ist nun nicht 
ohne weiteres zu erwarten, daß gerade bei der Liebe zwischen den 
Geschlechtern nicht selten der Seinsgedanke miteinbezogen wird. 
Dennoch gibt es in diesem Punkt einige Beispiele. So schreibt der 
Schweizer Schriftsteller und Philosoph Henri Frederic Amiel in 
seinem Tagebuch zum 17.März 1868: „Die Frau will geliebt wer­
den ohne Grund, ohne Warum, nicht weil sie hübsch ist oder gut 
oder wohlerzogen oder graziös oder intelligent, sondern weil sie 
ist“.30 Eine vergleichbare Auffassung findet sich in dem Roman 

von Aldous Huxley „Das Genie und die Göttin“ (The Genius and 
the Goddess). In diesem zuerst 1955 erschienenen Buch unterhal­
ten sich zwei Männer und stellen dabei die folgende Überlegung 
an:

„Warum liebt man die Frau, in die man verliebt ist? Weil sie ist. 
Und das ist schließlich Gottes eigene Definition seiner selbst. Ich 
bin, der ich bin. Die Frau ist, die ist. Einiges von ihrer Istheit fließt 
über und durchtränkt das ganze Weltall“.31

30 Journal intime Bd.II. Genf 1905, S. 20. Übersetzung vom Verfasser.
31 2.Aufl. München-Zürich 1989, S. 43f. Von diesem Sein heißt es bei Huxley, 
daß es das mit großem Anfangsbuchstaben geschriebene Sein sei (being gegen 
Being). Die deutsche Übersetzung von H.H.Herlitschka mißversteht das und 
meint: „das mit dem größten aller Anfangsbuchstaben geschriebene Sein“.

272

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemeint ist also klar, daß die Frau oder das Mädchen (im engli­
schen Text steht ‘girl’) wegen des Seins geliebt werde, und zwar 
wegen des in einem tieferen Sinne verstandenen Seins: die Frau 
werde geliebt aufgrund des in ihr sichtbar werdenden Seins. Der 
Sprecher verbindet diesen Seinsbegriff mit dem Gottesnamen von 
Exodus 3,14: „Ich bin, der ich bin“. Nach dem Gespräch in Hux- 
leys Roman handelt es sich bei dem in der Frau erscheinenden Sein 
um das göttliche Sein und damit um das schlechthinnige Sein, das 
Sein alles Seienden. Daher kann gesagt werden: „Einiges von ihrer 
Istheit (im Englischen steht: isness) fließt über und durchtränkt das 
ganze Weltall. Das bedeutet, allgemein gesprochen, daß in der 
Liebe zu einem Menschen das Sein in ihm entdeckt wird und damit 
das Sein alles Seienden. Der Liebende hebt im geliebten anderen 
Menschen die ganze Welt, wie man metaphorisch sagen könnte.

Die Liebe zwischen den Geschlechtern, auch wenn sie bereits in 
die Sphäre des Ontologischen hineinreicht, ist aber noch nicht die 
höchste Stufe der Liebe. Von dieser Liebe spricht Platon im 
„Symposion“, und zwar dort in der Sokratesrede über den Liebes­
gott Eros. Dieser ist in Platons Dialog Bild für den Philosophen 
und die philosophische Erkenntnis, deren Wesen von neuzeitlichen, 
an der Wissenschaft orientierten Erkenntnisweisen, sehr oft miß­
verstanden wird. Platon versteht nämlich die Philosophie nicht als 
ein endloses, niemals an sein Ziel kommendes Unterwegssein. Das 
zeigt sich etwa in dem Mythos von der Abstammung des Eros. 
Demnach ist Eros der Sohn des Gottes Pöros und der Göttin Penia. 
Das Wesen des Eros und damit der Philosophie ist durch diese 
Abstammung bestimmt. Die Namen der Eltern des Eros sind „spre­
chende Namen“. ‘Penia’ wird meist mit ‘Armut’ übersetzt. Genau­
er wäre wohl so etwas wie ‘Mühe’. Das Wort hängt mit dem 
griechischen Wort für ‘Mühe’ zusammen (pönos) und für ‘sich 
mühen’ (penomai). Das erinnert an den Zustand des Unbefriedigt­
seins, aus dem das erotische Streben und sexuelle Verlangen sich 

273

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu befreien sucht, ins Philosophische übertragen, an die Er­
kenntnisbemühungen des philosophischen Denkens, die „Anstren­
gung des Begriffs“. Dies zur Mutter des Eros. Ganz anders der 
Vater. Sein Name, ‘Poros’ wird leider meist, verleitet durch den 
falschverstandenen Namen der Mutter, häufig mit ‘Reichtum’ 
wiedergegeben. Aber ‘Poros’ hat mit ‘Reichtum’ nichts zu tun. 
‘Reichtum’ würde im Griechischen ‘plutos’ heißen. Der Name des 
Gottes Poros leitet sich ab von Verben wie ‘perao’ (durchdringen, 
ans Ende von etwas gelangen) oder ‘poreuomai’ (marschieren, 
durchziehen) und hängt sprachlich zusammen mit Substantiven wie 
‘porthmos’ (Durchgang, Überfahitsweg) oder ‘porthmeüs’ (Fähr­
mann), was etymologisch zum lateinischen ‘per’ und zum 
deutschen ‘Furt’ paßt (die Stelle, an der man durch einen Fluß 
gehen kann). Der Name des Gottes ‘Poros’ bedeutet also etwa 
„der, der durchkommt“. So ist der Liebesgott Eros von der Mutter 
her ein Suchender, Verlangender, Strebender. Von seinem Vater 
jedoch kennt er den Weg zum erstrebten Ziel und findet ihn auch. 
Die Liebe ist also einerseits ein Verlangen, das aber nicht 
wesenhaft unerfüllbar ist. Das gilt dann auch für die Liebe zur 
Weisheit, und zwar einer Weisheit, wie die Götter sie besitzen. Das 
erotische Streben aber entzündet sich am Anblick des Schönen, 
wobei am Ende und Ziel dieses Strebens in der philosophischen 
Erkenntnis das „Schöne selbst“ erkannt wird, ein „staunenswert 
Schönes“, „das zuerst immer ist und weder entsteht noch vergeht, 
weder wächst noch schwindet“, also Seinscharakter hat.

Platon, aber auch im 19. und 2O.Jahrhundert Amiel und Huxley 
verbinden den Begriff der Liebe mit dem Gedanken des Seins. Bei 
Nietzsche erwartet man dergleichen jedoch kaum. In den Dionysos- 
Dithyramben, also in der letzten Schaffenszeit des Philosophen, 
gibt es jedoch Verse, in denen sich Liebe und Sein verbinden:

274

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Höchstes Gestirn des Seins! 
Ewiger Bildwerke Tafel 
Du kommst zu mir?- 
Was keiner erschaut hat, 
deine stumme Schönheit,- 
wie? Sie flieht vor meinen Blicken nicht?

Schild der Nothwendigkeit! 
Ewiger Bildwerke Tafel!
- aber du weisst es ja: 
was Alle hassen, 
was allein ich liebe, 
dass du ewig bist! 
Dass du nothwendig bist! 
Meine Liebe entzündet
sich ewig nur an der Nothwendigkeit.

Schild der Nothwendigkeit! 
Höchstes Gestirn des Seins!
- das kein Wunsch erreicht, 
das kein Nein befleckt, 
ewiges Ja des Sein’s, 
ewig bin ich dein Ja:

denn ich hebe dich, oh Ewigkeit! —

275

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Ethik der Semsgemeinschaft

Thema der Ethik ist das menschliche Handeln. Als handelndes 
Wesen aber steht der Mensch vor allem in auffälliger Beziehung zu 
anderen Menschen. Man hat ihn deshalb schon früh als ein auf 
Gemeinschaft hin angelegtes Wesen verstanden, als ein „animal so­
ciale“. Worin besteht aber die Sozialität des Menschen? Und in­
wiefern ergibt sich aus dieser Sozialität eine Ethik, eine Lehre vom 
moralischen Handeln? Hierzu zunächst einige philosophiege­
schichtliche Vorbemerkungen, an die sich die Erörterung unter­
schiedlicher Auffassungen zu Gemeinschaft und Gesellschaft und 
deren ethische Grundlagen anschließt. Immer wird dabei die Ab­
sicht verfolgt, die Prinzipien einer auf der ontologischen Erfahrung 
fundierenden Seinsgemeinschaft einerseits als Gegensatz zu 
bestimmten philosophischen Vorstellungen darzulegen, anderer­
seits aber auch eine Weiterfuhrung einiger diese Richtung vorbe­
reitenden Ansätze anzugehen, die bislang noch nicht konsequent zu 
einer lebensbestimmenden Ethik gelangt sind.

I

Zum Begriff des „animal sociale“ ist zunächst zu bemerken, daß es 
eine Übersetzung des Aristotelischen Ausdrucks vom Menschen 
als „zoon politikon“ darstellt. Diese Übersetzung trifft aber nicht 
das von Aristoteles Gemeinte. Der Aristotelische Ausdruck spricht 

277

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nämlich gar nicht von der wesenhaften Sozialität oder gar von der 
wesenhaften Gesellschaftlichkeit des Menschen. Der Aristotelische 
Begriff des „zoon politikon“ bezieht sich auf die Politik. Mit Recht 
hat dazu Hannah Arendt kritisch hervorgehoben: „In Wahrheit 
hegen die Dinge ganz anders, und die Selbstverständlichkeit, mit 
der hier das Gesellschaftliche an die Stelle des Politischen tritt, 
verrät mehr als alle Theorien, wie sehr die ursprüngliche griechi­
sche Auflassung von dem, was Politik eigentlich ist, verloren ge­
gangen war ... Erst als man später begann, von einer societas ge- 
neris humani, einer Gesellschaft des Menschengeschlechts zu 
sprechen, konnte man auch meinen, daß es zur Natur des Men­
schen gehöre, ‘sozial’ zu sein, in Gesellschaft zu leben“.1 Die 
Griechen machten nämlich einen Unterschied zwischen dem natur­
bedingten Gemeinschaftsleben der Menschen in der Familie im 
weitesten Sinne und dem zweckhaft bestimmten Zusammenleben in 
der politischen Gemeinschaft, in der Polis. Die Kennzeichnung des 
Menschen als „zoon politikon“ bezog sich für die Griechen nicht 
auf eine allgemein-menschliche Eigentümlichkeit, nichts 
Wesenhaftes am Menschen, weshalb Hannah Arendt auch fort­
fahrt: „Natürlich haben auch Plato und Aristoteles gewußt, daß der 
Mensch nicht außerhalb der Menschengesellschaft leben kann, 
aber dies gerade galt ihnen nicht als eine spezifisch menschliche 
Eigentümlichkeit, sondern im Gegenteil als etwas, was menschli­
ches und tierisches Leben miteinander gemein haben und das daher 
unter keinen Umständen zu den eigentümlichen Grundbedingungen 
des Menschlichen gerechnet werden kann“.1 2 Nur faktisch ist also 
der Mensch ein pohtisches Wesen. Wenn man ihn deshalb als 
„animal sociale“ versteht, so kommt man dem Eigentfichen im 
Menschen schon näher. Cicero hatte festgestellt, daß die Menschen 

1 Vita activa oder Vom tätigen Leben. Stuttgart 1960, S. 28.
2A.a.O.

278

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht aus Schwäche (imbecillitas) Zusammenkommen, sondern 
aufgrund eines natürlichen Zusammenschlusses (congregatio). Das 
Menschengeschlecht sei nämlich nichts Einzelhaftes (singulare) 
und nichts einzeln Herumschweifendes (solivagum). Das entspricht 
der Definition des Menschen als „animal sociale“ (vgl. De re 
publica I c.39).

Welcher Art aber ist die Sozialität des Menschen? Der Mensch 
ist in ganz anderer Weise sozial als etwa die Bienen oder die Amei­
sen. Ein Zeichen dafür ist das immer wieder zu beobachtende 
Verlangen nach Alleinsein und Einsamkeit. In ihrem Artikel 
„Einsamkeit“ im „Historischen Wörterbuch der Philosophie“ ha­
ben H.Emmel und U.Dierse zu diesem Thema eine Anzahl bemer­
kenswerter Belege und weiterführende Literatur zusammenge­
stellt.3 Dort finden sich einerseits Aussagen, in denen Einsamkeit 
und Alleinsein als leidvoll und zumindest bedrückend erscheint, 
andererseits Hinweise auf Stellungnahmen zur Einsamkeit als 
Wert, nicht zuletzt in der Mystik. Nach Berdjaev sucht das Ich in 
der Einsamkeit „Schutz vor der objektivierten und sozialisierten 
Welt“.4 Bei Ortega ist das menschliche Leben wesenhaft Einsam­
keit, die Gesellschaftlichkeit lediglich etwas Sekundäres.5 Herbert 
Marcuse verlangt sogar in einer sozialistischen Gesellschaft „einen 
inneren und äußeren Bereich der Einsamkeit“.6 Georg Lukacs sieht 
das allerdings im Sinne eines strengen Marxismus-Leninismus 
ganz anders. „Die Einsamkeit gehört bereits zu den zu liqui­
dierenden Resten des Kapitalismus. Der einsame Mensch verkör­
pert den asozialen, den in allen Poren fortschrittsfeindlichen Men­
schen, der infolge seiner Seins-Basis Todfeind der neuen Gesell- 

3 HWPh 2. Basel 1972, Sp. 407-413.
4 Das Ich und die Welt der Objekte. Versuch einer Philosophie der Einsamkeit 
und Gemeinsamkeit. 2. Aufl. Darmstadt 1951, S. 119.
5 Der Mensch und die Leute. Stuttgart 1957, S. 13f.
6 Über Revolte, Anarchismus und Einsamkeit. Zürich 1969, S. 43.

279

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schäft ist, der sich bewußt außerhalb der wirtschaftlichen Struktur 
des Sozialismus stellt,... der sich unter der unter schweren Kämp­
fen geborenen menschlichen Gemeinschaft herauslöst und den die 
neue, sozialistische menschliche Gemeinschaft deshalb - mit Recht 
- ausstößt“.7

Gemeinschaft und Ichhaftigkeit müssen sich aber nicht aus­
schließen. In dem soeben schon erwähnten Artikel von Enunel und 
Dierse wird eine Reihe von Aussagen zusammengestellt, in denen 
die Einsamkeit des Ich gerade als Voraussetzung für eine tiefere 
Gemeinsamkeit erscheint, etwa in dem aus Arnold Metzgers 
Schrift „Automation und Autonomie“ zitierten Satz: „In der refle­
xiven Tiefe des Einsamen offenbart sich das gemeinschaftlich Hu­
mane“.8 Einen Schritt weiter ist Jaspers gegangen, wenn er im 
Sinne existenzphilosophischen Denkens die Selbstwerdung mit der 
Kommunikation zu anderen verbindet: „Ich kann nicht selbst wer­
den, ohne in Kommunikation zu treten, und nicht in Kommunika­
tion treten, ohne einsam zu sein ... Ich muß die Einsamkeit wollen, 
wenn ich selbst aus eigenem Ursprung zu sein und darum in tiefste 
Kommunikation zu treten wage“.9 Wir brauchen nur einen kleinen 

Schritt darüber hinaus zu tun, um den Grund des „gemeinschaft­
lich Humanen“ und des Eintritts in „tiefste Kommunikation“ in der 
insbesondere im 2. Kapitel des ersten Teils analysierten Erfahrung 
des Seins zu finden, in der alle menschliche Gemeinschaftlichkeit 
ihren Grund hat.

7 Werke V 376.
8 Pfullingen 1964, S. 51.
9 Philosophie. Bd.H. Berlin 1932, S. 61.

280

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


n

Nach diesen grundsätzlichen Erinnerungen wenden wir uns nun 
wieder der speziell ethischen Thematik und damit dem Handeln des 
Menschen zu. Es gibt drei Bereiche des menschlichen Handelns, 
die zudem in der Tiefe wiederum miteinander Zusammenhängen: 
den Bereich des Ich des Einzelmenschen, den Bereich der anderen 
Menschen, mit denen der Einzelne zusammenlebt und auf die sich 
sein Handeln bezieht, schließlich den Bereich der Natur, der Um­
welt, letztlich sogar der Welt überhaupt, auf welchen Bereich und 
dessen Bedeutung wir in letzter Zeit durch die immer häufiger 
eintretenden Naturkatastrophen besonders achtzugeben gezwungen 
werden. Eine auf die Erfahrung des Seins gegründete Ethik einer 
innerlich vertieften Ichhaftigkeit, einer vertieften Mitmensch­
lichkeit und einer vertieften Weltbezogenheit verlangt ein neues 
Verhältnis zur Innerlichkeit und Geistigkeit, ein Umdenken, eine 
Metanoesis.

Beginnen wir mit dem vorläufig als Ichbereich Bezeichneten. 
Das Thema ist nicht neu. Es klingt schon an in Pindars „Werde, 
der du bist“ aus der zweiten Pythischen Ode (V.72) oder bei Ange­
lus Silesius mit dem „Mensch, werde wesentlich“ aus dem „Cheru­
binischen Wandersmann“ (II 30). In der Philosophie der Ge­
genwart gibt es u.a. einerseits die existenzphilosophische Forde­
rung nach dem „eigentlichen Selbstsein“, wie es Heidegger in 
„Sein und Zeit“ vorgetragen hat, andererseits die psychologische 
oder auch die soziologisch-politisch bestimmte Forderung nach 
„Selbstverwirklichung“, die leider meist recht amoralisch als „Ver­
wirklichung der je eigenen Individualität“ oder als „Durchsetzung 
der eigenen Interessen“ mißverstanden wird.10

10 Vgl. dazu u.a. den Artikel „Selbstverwirklichug, Selbstaktualisienmg“ von 
G.Gerhardt im „Historischen Wörterbuch der Philosophie“ (Bd.9. Basel 1995, 
Sp. 356-360).

281

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Ethik der Verwirklichung der Erfahrung des Seins im Ich 
deutet sich schon bei dem „Heidegger-Thomisten“ J.B.Lotz an. Im 
Anschluß an die Heideggersche Unterscheidung zwischen dem 
Seienden und dem Sein unterscheidet er zwischen zwei Menschen­
typen: dem Massenmenschen und dem Menschen als Person: „Der 
Alltags- und Massenmensch ist ganz an das Seiende verloren und 
findet in diesem allein die Wirklichkeit, während ihm das Sein 
selbst nichts sagt und bedeutet. Darum ist er auf einen engen Kreis 
und schließlich auf das wenige Seiende, mit dem er sich noch ab­
gibt, beschränkt, wodurch sein Leben verarmt und verkümmert, 
seinen Gehalt und seine Tiefe verliert“.11 Der Alltagsmensch ver­
stößt also gegen die Forderung der Selbstwerdung, der Seinsver- 
wirklichung im Ich. Er erfährt sein Ich ohne Seinsbezug und han­
delt daher unmoralisch gegen sich selbst, zugleich aber auch gegen 
die Mitmenschen, deren Eigentliches und mit ihm Verbundenes er 
nicht sehen will. Als Person dagegen handelt der Mensch jedoch 
anders, da er seine Ichhaftigkeit nicht isoliert, sondern als seins­
verbunden erfahrt: „Weil das Sein alles umfaßt, wird die Person, 
die in dem und aus dem Sein lebt, durch das Sein mit allem in 
Kommunikation gebracht oder zu allem in Beziehung gesetzt“.12 
Der Alltagsmensch hat in seiner seinsentfremdeten Ichbezogenheit 
nicht die Möglichkeit zur inneren Bezogenheit auf seine Mitmen­
schen. Zwar kann er mit ihnen auf eine oberflächliche Weise um­
gehen, doch hat dieser Umgang niemals den Charakter des Morali­
schen, sondern nur des Praktischen und Zweckhaften. Selbst, wenn 
er sich mit ihnen unterhält, bleibt er auf der Ebene des bloßen Ge­
redes, der Plauderei oder des nichtssagenden Geschwätzes.

Vom Standpunkt einer personalistischen, einer Ich-Du-Philoso- 
phie ausgehend, ist auch Martin Buber zu einer Ethik des Seinsge- 

11 Der Mensch im Sein. Freiburg 1967, S. 366.
,2Ä.a.O.

282

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dankens gelangt. Im Unterschied zu Lotz beurteilt Buber aber das 
außermoralische Verhalten weniger negativ. Er unterscheidet zwei 
Menschentypen und ihr Verhalten, die er „Person“ und „Ei­
genwesen“ nennt: „Kein Mensch ist reine Person, keiner reines 
Eigenwesen ... Jeder lebt im zwiefaltigen Ich. Aber es gibt Men­
schen, die so personbestimmt sind, daß man sie Person, und so 
eigenbestimmte, daß man sie Eigenwesen nennen darf“.13 Als 
moralisch ist nur das Verhalten der „Person“ zu verstehen. Das 
Verhalten des als „Eigenwesen“ denkenden und handelnden Sub­
jekts ist zumindest amoralisch aufzufassen. In der Beschreibung 
des moralischen ichbezogenen Handelns greift Buber zum Seins­
begriff: „Die Person wird sich ihrer selbst als eines am Sein Teil­
nehmenden, als eines Mitseienden, und so als eines Seienden be­
wußt“. In dieser Wendung erscheinen alle drei Aspekte des mora­
lischen Handelns: das Handeln gegenüber dem eigenen Ich, das 
Handeln gegen die Mitmenschen und das Handeln gegen das Sei­
ende schlechthin. Buber blickt dann wieder auf das personhafte 
Handeln und Denken des Ich, indem er fortfahrt: „Die Person sagt: 
‘Ich bin’, das Eigenwesen: ‘So bin ich’“. In Erinnerung an das 
griechische Wort von der Selbsterkenntnis heißt es abschließend: 
„‘Erkenne dich selbst’ bedeutet der Person: erkenne dich als Sein, 
dem Eigenwesen: erkenne dein Sosein. Indem das Eigenwesen sich 
gegen andere absetzt, entfernt es sich vom Sein“.14 Im jeweiligen 
Sosein sind die Menschen und die Dinge voneinander getrennt, 
verschieden und geschieden. Im Sein sind sie miteinander verbun­
den. Das sich in seinem Sein erfahrende Ich der Person setzt sich 
nicht von allem anderen Seienden ab, sondern weiß sich mit diesem 
in der Gemeinschaft des Seins verbunden. Diese Erfahrung der 

13 Werke. München-Heidelberg 1962, Bd.1, S. 122.
14A.a.O., S. 121.

283

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seinsgemeinschaft im Ich ist die Grundlage und die Norm einer 
ichbezogenen ontologisch gegründeten Ethik.

Im Rahmen einer solchen Ethik läßt sich eine entsprechende Tu­
gendlehre entwickeln. Allerdings hat der Begriff der Tugend heute 
in mancher Hinsicht seinen Emst und damit seine Bedeutung verlo­
ren. In seinem Aufsatz „Zur Rehabilitierung der Tugend“ hat 
Scheier geschrieben: „Das Wort Tugend ist durch die pathetischen 
und rührseligen Apostrophen, welche die Bürger des 18.Jahr­
hunderts als Dichter, Philosophen und Prediger an sie richteten, so 
mißliebig geworden, daß wir uns eines Lächelns kaum erwehren 
können, wenn wir es hören oder lesen ... Und doch war diese alte, 
keifende, zahnlose Jungfer zu anderen Zeiten, z.B. in der Blüte des 
Mittelalters und bei den Hellenen und Römern vor der Kaiserzeit, 
ein höchst anmutiges, anlockendes und charmevolles Wesen“ (GW 
3,15). Sollte daher vielleicht in unserer heutigen mehr an Unmoral 
als an Moral interessierten Spaß- und Unterhaltungsgesellschaft 
das Wort von der Tugend auch unzeitgemäß sein, so verdient die 
Sache selbst gerade deshalb unser Interesse. Von der aus der grie­
chischen Philosophiegeschichte überlieferten Lehre von den vier 
Kardinaltugenden (Klugheit, Tapferkeit, Besonnenheit, Gerech­
tigkeit) gehören die drei ersten Tugenden zur Ethik der Ichbe- 
ziehung.

Beginnen wir mit der Tugend der Klugheit, der ‘sophia’ oder 
‘phrönesis’ im Griechischen, der ‘prudentia’ im Lateinischen, die 
die mittelalterliche Scholastik dann übernommen hat. Für den 
praktischen und (trotz Cicero) philosophiefremden Sinn der Römer 
war die ‘prudentia’ nichts anderes als die Fähigkeit, die Folgen 
eines Handelns vorherzusehen: die „providentia“, die „Vorher­
sicht“. Der Neuthomist Josef Pieper versteht im Anschluß an 
Thomas von Aquin die Klugheit als die Voraussetzung für alle 
anderen Tugenden, weil sie sich an der objektiven Wirklichkeit 

284

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausrichte.15 Ebenso hat das deutsche Wort ‘Klugheit’ Nebenbe­
deutungen wie ‘gewandt’, ‘listig’, ‘schlau’. So mag die Klugheit 
im praktischen Leben hilfreich sein, scheint aber nicht in die Tiefe 
der Ich-Erfahrung hineinzureichen. Anders verhält es sich offen­
kundig mit dem griechischen Wort für diese Tugenden: phronesis 
und sophia, insbesondere in der Deutung des Platonischen Philoso­
phie. Das Wort ‘phronesis’ hängt zusammen mit dem griechischen 
Wort ‘phren’, eigentlich Zwerchfell, im übertragenen Sinne dann 
‘Herz’, ‘innerer Sinn’, ‘Innerlichkeit’, ‘Geistigkeit’, hn Dialog 
„Phaidon“ unterscheidet Platon die sinnliche Erkenntnis, in der die 
Seele „vom Körper gezogen wird zu dem, was sich niemals auf die 
gleiche Weise verhält“, weswegen sie dann auch „selbst schwankt 
und irrt und wie trunken taumelt“ (79C). Es gibt aber noch eine 
andere Erkenntnisweise in der Seele des Menschen: „Wenn sie aber 
sich durch sich selbst betrachtet, dann geht sie zu dem reinen, im­
mer seienden Unsterblichen und sich stets Gleichen ein, und als 
diesem verwandt, hält sie sich stets zu ihm, wenn sie für sich selbst 
ist und es ihr vergönnt wird, und dann hat sie Ruhe von ihrem Irren 
und ist auch in Beziehung auf dieses immer sich selbst gleich ... 
und diesen ihren Zustand (pathema) nennt man Innerlichkeit“ 
(79D: phronesis). Die Tugend der Phronesis ist also weit mehr als 
die für das Verhalten in der Außenwelt, der Alltagswelt zweifellos 
wichtige Klugheit. Was Platon als ‘phronesis’ beschreibt, ist die 
Erfahrung des „immer seienden Unsterblichen“, d.h. aber des 
Seins, wie es sich im eigenen Selbst offenbart, der tiefste Grund 
wcishcitlichen Wissens. Der Weise ist der wahrhaft Wissende, sein 
Wissen ist ein Wissen des tiefsten Inneren. Schleiermacher 
übersetzt ‘phronesis’ mit ‘Vernünftigkeit’, verkennt aber damit das 
Moment der seinsgegründeten Ichbezogenheit, die Verfassung der 

15 Traktat über die Klugheit. München 1949, bes. S. 16-21.

285

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seele, in der sie ganz bei sich selbst, selbstgegründet und ganz in 
sich selbst gesammelt ist.

Als eine weitere ichbezogene, selbstgegründete Tugend hat die 
Tapferkeit (lat. fortitudo, gr. andreia) zu gelten. Das französische 
Wort ‘courage’, das sich von ‘coeur’ (Herz) ableitet, deutet an, 
daß es dabei tun eine innere, auf die Innerlichkeit des Einzelmen­
schen bezogene Tugend geht. In ihr wird „beherztes“ Handeln 
verlangt. Zu dieser Tugend gehört im letzten Grund ein besonderes 
Verhältnis zum Tod. Nach Pieper, der sich in mehreren Schriften 
mit den Kardinaltugenden der christlichen Tugendlehre beschäftigt 
hat, gehört zur Tapferkeit ein besonderes Verhältnis zum Tod: 
„alle Tapferkeit steht im Angesichte des Todes. Tapferkeit ist im 
Grunde die Bereitschaft zu sterben ... So nährt sich aus der Todes­
bereitschaft wie aus seiner tiefsten Wurzel jedes tapfere Tun“.16 
Als Todesbereitschaft ist die Tapferkeit auch eine hervorragende 
Weise des philosophischen Denkens,17 wie sie bekanntlich vor al­
lem schon bei Platon im „Phaidon“ als ein „Auf-den-Tod-bedacht- 
Sein“ (81A melete thanatou) erscheint und bei Schopenhauer 
wieder aufgenommen wird: „Der Tod ist der eigentliche inspirie­
rende Genius oder der Musaget der Philosophie ... Schwerlich 
sogar würde auch ohne den Tod philosophiert werden“ (WW III 
528). Was aber ermöglicht dem Philosophierenden die Tapferkeit 
der Todesbereitschaft? Wie überwindet er die natürliche Angst vor 
dem Tode, die Angst vor dem Nichts, von der Heidegger in seiner 
Freiburger Antrittsvorlesung aus dem Jahre 1929 so eindringlich 
gesprochen hat? Bei der frühverstorbenen französischen Philo­
sophin und Mystikerin Simone Weil findet sich dazu die folgende 
Überlegung: „Ich mag sterben, das Universum dauert fort. Das ist 
kein Trost für mich, wenn ich etwas anderes bin als das Uni­

16 Vom Sinn der Tapferkeit. München 1963, S. 27f.
17 Vgl. dazu u.a. J.Choron: Der Tod im abendländischen Denken. Stuttgart 
1967; G.Scherer: Das Problem des Todes in der Philosophie. Darmstadt 1979.

286

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versum. Ist jedoch das Universum für mich wie ein anderer Leib, 
dann hört mein Tod auf, für mich von größerer Bedeutung zu sein 
als der Tod eines anderen“.18 Im Unterschied vom Alltags­
menschen, der in seiner Verhaftetheit an die Vielheitswelt den 
Gedanken an den Tod verdrängt oder verharmlost, kann der Philo­
sophierende im Gedanken an das eine Sein oder die Erfahrung des 
Universalen die Todesangst überschreiten. Das mit der Unver­
gänglichkeit der Seinseinheit, des Seinsganzen, des Universums 
einsgewordene und in ihm aufgehobene Ich erfahrt sich als seiner 
Endlichkeit und Vergänglichkeit enthoben. So kann er der Platoni­
schen Vorstellung der Philosophie als eines Sterbens entsprechen 
und die Angst vor dem Tod hinter sich lassen. Von dieser Angst 
und ihrer philosophischen Überwindung spricht der Schriftsteller 
Hermann Broch, indem er von ihr feststellt, sie werde nur zum 
Schweigen gebracht, „wenn der Mensch den Zusammenhang seiner 
erschreckenden tödlichen Endlichkeit mit der Unendlichkeit des 
Kosmos zu ahnen beginnt“ (GW 6,231). Und noch stärker: „wo 
die Schau des Weltalls in seiner ganzen, inneren und äußeren Ein­
heit vollzogen wurde, da ist auch die wahre Erlösung von der un­
ermeßlichen Angst geschehen“ (GW 6,235).

Nun noch die dritte Kardinaltugend des Einzelmenschen, die Be­
sonnenheit, lateinisch ‘temperantia’, griechisch ‘sophrosyne’. In 
der Behandlung dieser Tugend bezieht sich Pieper im wesentlichen 
auf die lateinische Version und übersetzt dabei ‘temperantia’, da 
wir zu diesem Wort im Deutschen keine genaue Entsprechung 
haben, mit den beiden Ausdrücken ‘Zucht und Maß’.19 Das mag 

nun für den Bereich der lateinischen Sprache einigermaßen zutref­
fen. Die Bedeutung des griechischen Ausdrucks ist damit jedoch 
verfehlt. Zwar darf jemand, der sich in Zucht halten kann und es 

18 Schwerkraft und Gnade. München 1952, S. 241.
19 Zucht und Maß. München 1939.

287

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versteht, sich stets maßvoll zu verhalten, als besonnen aufgefaßt 
werden, doch ist damit der griechisch gedachte Grund der Beson­
nenheit noch nicht erfaßt: ‘sophrosyne’ besagt mehr und Tieferes. 
Das Wort leitet sich ab von ‘sophrori und enthält die beiden 
Bestandteile ‘sos’ (etwa ‘heil’, ‘unversehrt’, ‘gesund’) und, wie zu­
vor schon genannt, ‘phren’ (Grundbedeutung ‘Zwerchfell’), näm­
lich in übertragener Bedeutung soviel wie ‘Herz’, ‘Geist’, ‘In­
nerlichkeit’. Die Tugend der ‘Sophrosyne’ meint dann etwa soviel 
wie ‘Unversehrtheit in der Innerlichkeit des Geistes’. Im Un­
terschied zum leicht zu beeinflussenden Massenmenschen läßt sich 
der Besonnene nicht von den vielen äußeren Eindrücken aus der 
Vielheit der Dinge und Ereignisse ablenken, auch nicht vom 
Gerede des Alltags oder der politischen Propaganda. Er ruht in 
sich selbst, hält an sich, hat Halt in seiner Innerlichkeit. Das 
Selbst, die Innerlichkeit aber ist verwurzelt in der Erfahrung des 
Seins. Daher ist die Tugend der Besonnenheit ebenfalls eine auf 
dem Seinsbezug des menschlichen Bewußtseins beruhende Tugend. 
Indem der Besonnene sich nicht vom Augenblick hinreißen läßt, ist 
er in der Lage, überlegt und überlegen zu handeln, gerade auch im 
Blick auf das Verhalten zu den anderen Menschen. Aus diesem 
Grunde scheint Heraklit die Besonnenheit als die höchste aller 
Tugenden angesehen zu haben (B 112), und zwar als eine 
allgemeine und mit Selbsterkenntnis verbundene Tugend: „Den 
Menschen ist allen zuteilgeworden, sich selbst zu erkennen und 
besonnen zu sein“ (B 116). Diesen Gedanken hat später Platon 
aufgenommen und mit der Selbsterkenntnis gleichgestellt (Char- 
mides 164E). Selbsterkenntnis läßt sich aber nur dann als Tugend 
verstehen, wenn sie mit Seinserkenntnis verbunden ist. Dies also zu 
den Tugenden, die der Einzelne für sich selbst zu entwickeln hat.

Die vierte der klassischen Kardinaltugenden, die Gerechtigkeit 
(gr. dikaiosyne, lat. iustitia), ist nun in höchstem Maße auf das 
Verhalten zu den Mitmenschen bezogen. In der Gerechtigkeit hegt 

288

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zweierlei: einerseits die Berücksichtigung des Einzelfalles und der 
Eigenart des anderen Menschen (was in der alten Formel des 
„suum cuique“, etwa bei Cicero, später im Corpus iuris Justinians, 
zum Ausdruck kommt), andererseits der Rückgang auf das Ge­
meinsame im Menschen, denn alle Berücksichtigung des Indivi­
duellen geschieht auf dem Grunde einer letzten und tiefsten Ge­
meinschaft: der Gemeinschaft im Sein. Nur auf dem Boden des 
Gemeinsamen kann auch die Verschiedenheit erfaßt werden. So 
verbindet die Tugend der Gerechtigkeit Einheit und Vielfeit mitein­
ander, Gemeinschaft im Sein und Verschiedenheit des einzelnen 
Seienden.

Wir stehen mit diesem Tugendbegriff vor einem zweiten und für 
besonders wichtig angesehenem moralphilosophischen Thema, das 
zuvor schon kurz angeschlagen worden ist: zum Thema des Ver­
haltens des einzelnen Menschen zu seinen Mitmenschen, zu der 
Gemeinschaft der vielen anderen Menschen, zum Verhältnis des 
Ich zum Du und zum Ihr und Wir. Beim moralisch indifferenten 
Alltagsmenschen hat dieses Verhalten nur einen oberflächlichen, 
rein äußerlichen, zweckhaften Charakter, so daß er im Sinne eines 
ontologischen Ethikbegriffs gar nicht moralisch handeln kann, 
sondern bestenfalls gesetzlich. Der Alltagsmensch bleibt in seinen 
Egoismus eingeschlossen und daher von den Mitmenschen abge­
schlossen und abgetrennt. Der auf die Erfahrung des Seins bezo­
gene Mensch entdeckt jedoch in sich etwas, was ihn mit allen ande­
ren Menschen verbindet (und letztlich mit allem anderen Seienden 
überhaupt: aber darüber später). Aus dieser Verbundenheit in der 
Seinsgemeinschaft ergibt sich, daß wir nicht nur für uns selbst 
verantwortlich sind, sondern eine mindestens ebenso große, und 
vielleicht sogar eine noch größere Verantwortung auch für unsere 
Mitmenschen haben.

Das Bewußtsein der Seinsgemeinschaft eröffnet uns ferner ein 
Verständnis für zwei andere Tugenden, die in unserer Zeit in be­

289

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonderer Weise geachtet sind: Toleranz und Solidarität. Werfen 
wir zunächst einen Blick auf die Toleranz! Wir können z.B. fremde 
Meinungen gelten lassen, wenn sie uns gleichgültig sind. Aber 
dann handelt es sich nicht um Toleranz in ihrer wahren Gestalt. 
Dagegen tolerieren wir aber fremde, von den unsrigen weit ver­
schiedene Ansichten aufgrund des Wissens von der Gemeinschaft 
im Sein: in diesem Falle erscheinen die abweichenden Meinungen 
gegenüber der fundamentalen Gemeinschaft im Sein als etwas 
lediglich Nebensächliches, Äußerliches, Unwesentliches, das nicht 
zur Feindseligkeit und Aggression fuhren kann. Wo dieses Fun­
dament imbekannt oder mißachtet ist, können sich entsetzliche 
Kämpfe unter den Vertretern der verschiedenen Meinungen abspie­
len: man denke nur die Religionskriege!

Oder die Tugend der Solidarität. Sie wird allerdings meist nur 
soziologisch verstanden, als Gefühl und Bewußtsein einer Zusam­
mengehörigkeit, aufgrund derer wir dann handeln. Der Pädagoge 
Eduard Sprenger, der in mancher Hinsicht der Lebensphilosophie 
nahestand, hat der Individualpsychologie Alfred Adlers mit Recht 
vorgeworfen, dieser habe das menschliche Gemeinschaftsgefühl 
nur unzureichend verstanden, wenn er meine, es komme darauf an, 
daß man sein egoistisches und aggressives Ego an ein Wir hingebe. 
Dem entgegnet Sprenger: „Das Wir ist von Natur nicht besser als 
das Ich. Auch eine Räuberbande hat ein Wir-Bewußtsein“20: 
Solidarität als Tugend nimmt nicht den unmittelbaren Weg vom 
Ich zum Wir, sondern geht gewissermaßen den Umweg über die 
Erfahrung der Einheit im Sein, welche Erfahrung in innerer 
Sammlung zugänglich wird. Dazu heißt es bei Sprenger in seiner 
ein wenig gefühligen Ausdrucksweise: „In diesem Zustand fühlt die 
Seele den großen Zusammenhang, in dem ihr Einzelleben mit dem 
Universum steht. Da wird etwas von der schmerzlichen Indivi­

20 Pädagogische Perspektiven. 3.Aufl. Heidelberg 1955, S. 120f.

290

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


duation aufgehoben. Da, in dieser gesammelten Stille fühlt man, 
daß es ein und dasselbe menschliche Leben ist, das durch alle 
Menschenwesen hindurch pulsiert ... Bloß gesellschaftliche Soli­
darität ist Zweckverbundenheit, also etwas viel Flacheres. In jenem 
stillen Beisichselbstsein aber leuchtet der geheimnisvolle Urgrund 
alles Lebens auf“21: Als ein durch die Diltheysche Lebensphiloso­
phie geprägter Denker vermeidet Spranger den Seinsbegriff der 
Metaphysik, doch ist erkennbar, daß dieser letztlich gemeint ist. 
Das wird u.a. sichtbar in Sprengers Deutung der Nächstenhebe: 
„Was aber die Menschenhebe betrifft, so ist sie ebenso eine Ah­
nung, daß alle Menschen aus dem gleichen heiligen Urquell her­
kommen, daß man sie im Sinne einer ‘metaphysischen Solidarität’ 
zu schonen und zu achten, zu ehren und zu heben hat“.22 Hier wird 
also die Tugend der Solidarität auf ein Gemeinschaftsbewußtsein 
gegründet, das von der Art der Metaphysik und folglich auf das 
Sein bezogen ist. Sprengers „metaphysische Solidarität“ ist Be­
standteil einer mitmenschhchen Moralität.

III

Nach dem auf den Einzelmenschen sowie auf die Mitmenschen 
bezogenen moralischen Verhalten ist nun noch das moralische Ver­
halten gegenüber der Natur, der Umwelt und der Welt schlechthin 
ins Auge zu fassen. Die klassische Ethik seit Platon und Aristote­
les kannte dieses Thema noch nicht: „Ethische Bedeutung gehörte 
zum direkten Umgang von Mensch mit Mensch, einschließlich des 
Umgangs mit sich selbst; alle traditionelle Ethik ist anthropozen­

21 A.a.O., S. 136.
22A.a.O.

291

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trisch“.23 Auf die Bedeutung einer Ethik, die auch die von der 

modernen Technik bedrohte Natur in die Betrachtung einbezieht, 
hat in den letzten Jahrzehnten vor allem Hans Jonas, Schüler bei 
Husserl und Heidegger, aufmerksam gemacht und eine Ethik für 
die technologische Zivilisation auf den Begriff der Verantwortung 
gegründet. In diesem Sinne läßt sich sagen, daß wir nicht nur mo­
ralische Verantwortung tragen für uns selbst und für unsere Mit­
menschen, sondern auch für die Natur und sogar für die Welt 
schlechthin.

Verantwortung kann sich indes auch auf den bloßen Zweckge­
danken stützen, wie es bei uns in den Bemühungen um die Ge­
sunderhaltung der „Umwelt“ der Fall ist. Der in dieser Weise ver­
standene Umweltbegriff ist aber noch vor allem egoistisch und 
anthropozentrisch gedacht. Der Begriff der Natur, wie er bei Goe­
the und den Romantikern in Erscheinung tritt, bezieht sich auf 
Seiendes schlechthin, auf das Sein dieses Seienden, das dennoch 
mit dem Einzelnen verbunden ist und von ihm erfahren werden 
kann. Diese Verbundenheit ist zuletzt die innere Erfahrung der 
Gemeinschaft im Sein. Aus dieser Erfahrung ergibt sich eine neue 
Ethik. Von ihr spricht andeutungsweise schon Hans Jonas, wenn er 
schreibt: „Die Begründung einer solchen Ethik, die nicht mehr an 
den unmittelbar menschlichen Bereich der Gleichzeitigen gebunden 
bleibt, muß in die Metaphysik reichen“.24 Jonas will daher eine 
Ethik grundlegen, in der versucht werden soll, „die neu erschienene 
Pflicht des Menschen jenseits des Wertsubjektivismus im Sein zu 
verankern“.25 Das bedeutet, daß Jonas sich von der modischen Idee 
einer „Ethik ohne Metaphysik“ lösen will, so daß für ihn „das erste 
Prinzip einer ‘Zukünftigkeitsethik’ nicht selber in der Ethik liegt 

23 Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die techni­
sche Zivilisation. Frankfurt a.M. 1979, S. 22.
24 Das Prinzip Verantwortung, S. 8.
25A.a.O.

292

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als einer Lehre vom Tun sondern in der Metaphysik als einer 
Lehre vom Sein“,26 was sich letztlich gegen die verbreitete These 
richtet, aus dem Sein lasse sich kein Sollen ableiten. Wie aber steht 
es um die Ethik, wenn sich zwar aus dem Seinsbegriff kein Sollen 
(das aus ontologischer Sicht aber vielmehr ein Wollen ist) ableiten 
läßt, wohl aber aus der Erfahrung des Seins?

Erfahrung des Seins bedeutet aber Entdeckung des Seins im Ich, 
Seinsbewußtsein, und zwar des Bewußtseins vom Sein als des 
schlechthin Gemeinsamen, also auch der Gemeinsamkeit von Ich 
und Welt. Der sozialistische Schriftsteller und Meister-Eckhart- 
Übersetzer Gustav Landauer schreibt über das Bewußtsein der 
Verbundenheit von Ich und Welt: „Der Weg, den wir gehen müs­
sen, um zur Gemeinschaft mit der Welt zu kommen, fuhrt nicht 
nach außen, sondern nach innen ... Nun denn: kehren wir ganz in 
uns selbst zurück, dann haben wir das Weltall leibhaftig gefun­
den“.27 Die im Seinsbewußtsein des Ich zu entdeckende Gemein­
schaft mit der Welt, mit dem Universum, dem Seinsganzen über­
trifft die oberflächliche Beziehung zu Gesellschaft und Staat bei 
weitem. Landauer faßt dies folgendermaßen zusammen: „Unser 
Allerindividuellstes ist unser Allgemeinstes. Je tiefer ich in mich 
selbst heimkehre, um so mehr werde ich der Welt teilhaftig“.28 Das 
Allerindividuelleste, von dem Landauer spricht, ist das in der Tiefe 
des Ich erfahrene Sein alles Seienden, das zugleich das Al­
lerallgemeinste darstellt. Mit der Wendung nach innen wenden wir 
uns nur scheinbar von der Welt ab, während wir „in dieser Abson­
derung und in tiefster Einkehr bei uns selbst die Welt leibhaftig 
und seelenhaft in uns finden und spüren“.29 Mit dem Zugang zur 

26 A.a.O., S. 92.
27 Skepsis und Mystik. 2.Aufl. Köln 1923, S. 10 (Neudruck Münster-Wetzlar 
1978).
“AaO, S. 17.
29A.a.O., S. 18.

293

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt auf dem Umweg über die Tiefe des Ich und des im Ich erfah­
renen einen Seins ist das Fundament gelegt für ein Handeln, das 
die Verantwortung für die Welt zu übernehmen bereit ist, nicht 
zuletzt auch deshalb, weil wir uns mit der Natur brüderlich ver­
bunden erfahren.

In diesen Zusammenhang gehört auch Max Scheiers Begriff der 
„kosmischen Einsfühlung“, wie er in der Schrift über „Wesen und 
Formen der Sympathie“ dargelegt wird. Scheier beruft sich dabei 
vor allem auf Rabindranath Tagores Buch „Sadhana“ (Ver­
wirklichung), das damals in Europa bekannt wurde: „Als Wald­
volk lebt der Inder - im Gegensatz zur städtischen antiken und 
christlichen Welt - nicht in der Einstellung nordeuropäischen pri­
mären Herrschafts- und Lenkungswillens gegenüber der Natur ..., 
sondern er lebt ‘in’ ihr, d.h. in vitaler Einsfühlung mit ihr und 
ihrem als universal angeschauten All-Leben“ (GW 7,89f.). Außer­
dem erwähnt Scheier in einer Anmerkung noch Theodor Lessing, 
in dessen Buch „Europa und Asien“ der Gedanke der „universellen 
Seinsdemokratie“ gut herausgearbeitet sei, sowie Leopold Ziegler 
mit seinem zweibändigen Werk „Gestaltwandel der Götter“.30 Im 
christlichen Mittelalter habe es Vergleichbares bei Franz von As­
sisi gegeben, in dessen Orden „das Bruderschaftsverhältnis des 
Menschen zu Pflanze, Tier, Wind, Wolke“ gesehen und erfahren 
worden, jedoch bald wieder verlorengegangen sei, so daß der mo­
derne Mensch schließlich „aus seiner großen, ewigen Mutter der 
Natur“ herausgerissen worden sei (GW 7,114). Für diese Entwick­
lung ist nach Scheier verantwortlich „der einseitige, historisch aus 
dem Judentum hervorgegangene Nur-Herrschaftsgedanke des 
Menschen über die Natur, der immer mehr, trotz aller Gegenbewe­
gungen von Urchristentum, Franziskanismus, Goethe, Fechner, 
Bergson, romantischer Naturphilosophie, ein Axiom gleichsam des 

30 GW 7,90 Anm.

294

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abendländischen Weltethos geworden ist und der schließlich die 
materialistische Absolutsetzung des Naturmechanismus erst zu 
einer seiner Folgen hatte“ (GW 7,113). In seinen Betrachtungen 
über „Mensch und Natur bei Franz von Assisi, Jakob Böhme, 
Albert Schweitzer, Teilhard de Chardin“ hat Hans-Joachim Wer­
ner daran erinnert, daß inzwischen auch im Abendland ein neues 
Einheitsgefuhl hervorgetreten ist, aus dem sich eine auf die Natur 
bezogene Ethik entwickeln könnte, da sich bei den genannten Den­
kern „nicht nur die ganzheitliche Perspektive, sondern auch ihr 
Verhältnis zur Lebenspraxis“ findet.31

Blicken wir noch einmal zurück. Im vierten Kapitel des zweiten 
Teils haben wir den Individualismus und Kollektivismus als zwei 
Lebensentwürfe dargestellt, die jedoch in keiner Weise weder dem 
Menschen als Einzelwesen noch als Gemeinschaftswesen gerecht 
werden. Dabei haben wir ferner schon darauf hingewiesen, daß in 
einer kulturübergreifenden ontologischen Ethik eine ganz andere 
Art des Zusammenlebens erkennbar wird, die eine dritte Lebens­
form, die Seinsgemeinschaft, erfordert. Wie schon erwähnt wurde, 
ist diese soziale Lebensform keine Synthese der beiden vorgenann­
ten, sie überschreitet sie vielmehr, indem sowohl der Individualität 
als auch dem Gemeinschaftswesen Rechnung getragen wird.

In vielen der hier erörterten Ansätze zur Ethik schwingt zwar 
schon der Gedanke einer übergreifenden Instanz für menschliches 
Handeln mit, die in Bezug auf ein gemeinschaftliches Leben von 
höchster Bedeutung ist. Doch auch wenn diese Ansätze schon eine 
metaphysische Grundlegung nahelegen, so wird sie dennoch fak­
tisch nicht als begründendes Prinzip von Denken und Handeln 
ausgefuhrt. Und so bleibt immer die Frage offen, weshalb denn der 
Mensch überhaupt gut und nicht nur in seinem, sondern auch im 

31 H.-J. Werner: Eins mit der Natur. Mensch und Natur bei Franz von Assisi, 
Jakob Böhme, Albert Schweitzer, Teilhard de Chardin. München 1986, S. 8f.

295

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interesse der Gemeinschaft agieren sollte. Ihm fehlt die Orientie­
rung, die weder die Vernunft, noch irgendeine andere willkürlich 
angenommene Voraussetzung bieten könnte. Vor allem aber fehlt 
eine Perspektive, die weltanschauliche oder kulturspezifische Vor­
annahmen transzendiert, was allerdings im Blick auf unsere Zeit 
für eine aktuelle Ethik unabdingbar ist.

In meiner 1981 erschienenen Abhandlung „Das gemeinsame 
Sein. Studien zur Philosophie des Sozialen“32 habe ich bereits den 

Versuch unternommen, die Sozialität auf das sie tragende Fun­
dament des gemeinsamen Seins zurückzufuhren, wobei die Erfah­
rung des Seins als unabdingbares Konstituens des menschlichen 
Daseins beschrieben wurde. Ethische Fragen wurden damals je­
doch noch nicht umfassend berücksichtigt, was in unserem Zu­
sammenhang nach weiteren langjährigen Studien allerdings erfol­
gen mußte. So läßt sich nun noch präziser und komplexer fassen, 
was eigentlich schon in dem ersten Versuch über die Grundlagen 
der menschlichen Gemeinschaft latent enthalten war. Es sind dies 
Kategorien, die nun eigens ins Auge gefaßt und vor allem auch 
unter der Dimension ihrer Lebensbedeutung betrachtet werden. 
Auf diese Weise sind sie als Fundament eines Gemeinschaftsbe­
griffs zu verstehen, das nicht nur Wert- und Tugendbegriffe aus 
einer neuen Perspektive heraus definiert, sondern die auch ihren 
eigenen Standort - als Individuum und Gemeinschaftswesen - im 
Kontext eines „wertsetzenden“ Lebens begreift. Der besondere Ak­
zent dieses Lebens ist immer eine alles Handeln steuernde und 
regulierende Geistigkeit, die der ontologischen Erfahrung ent­
springt.

Ihre besondere Bedeutung erhält eine ontologisch gegründete 
Ethik durch die ihr eigene Struktur als kulturübergreifende Ethik. 
Ihre Wirk- und Überzeugungskraft liegt in der Tatsache des allen 

32 Jetzt in: Philosophische Studien Bd. IV. Sankt Augustin 1992, S. 119-248.

296

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen gemeinsamen Seins, an dem sie teilhaben, aus dem sie 
schöpfen und ihr Leben und Handeln gestalten können. Religiöse 
oder kulturelle Bindungen und Überzeugungen können sich dieser 
Tatsache nicht entziehen, sie vielmehr aber als Grundprinzip einer 
jeden, auch der eigenen Weltanschauung erkennen. Die Faktizität 
und Evidenz des Seins ist daher als Grundprinzip menschlichen 
Denkens und Handelns das tragende Fundament einer ‘verste­
henden’ Weltgemeinchaft, in der durchaus immer wieder auf­
tauchende Differenzen überbrückt werden können. Ob diese Tat­
sache wahrgenommen wird, ist indes eine Frage, die der Mensch 
sich selbst stellen muß, wenn er nach dem Sinn seines Lebens und 
dem Zusammenhang der Dinge fragt.

297

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Namenregister

Adorno, Th.W. 29; 65f.;
85f.; 96; 173

Albert, K. 20: 23; 26; 44; 
48; 54; 64; 71; 73f.; 81; 
83; 85ff.; 97; 99; 100; 
119; 218; 225f.; 229ff.; 
233; 239; 249; 260; 263

Althusser, L. 29
Amiel, H.-F. 9; 54; 273;

275
Apel, K.O. 153
Arendt, H. 278
Aristoteles 7ff.; 15; 31 - 38; 

42; 45; 49; 141ff.; 179; 
225; 254f.; 258; 277f.

Augustinus 7; 43; 53; 109 
Averroes (Ibn Ruschd) 45
Avicenna (Ibn Sina) 45

Bach, J.S. 8; 82f.; 85-88
Bakunin, M. 163
Bardenhewer, O. 45
Baumgartner, H.M. 229 
Beck, M. 124

Berdjaev, N.A. 279
Bergson,H. 102; 119; 226;

230;232; 240
Beuys, J. 64f.
Bloch, E. 29; 77
Boethius, A.M.T.S. 37
Bollnow, O.F. 149ff.; 156f.;

168; 227f.
Bonaventura 44
Broch, H. 287
Bruno, G. 85
Buber, M. 175; 181-184;

283
Bull, H. 206

Camus, A. 96
Canetti, E. 170
Cassinari, F. 163
Cassirer, E. 72
Choron, J. 286
Cicero 32; 130; 279; 285
Colli, G. 102,194
Coriando, P.-L. 71
Curtius, E.R. 90£; 228

299

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Descartes, R. 7; 41f.; 44;
225; 230; 260

Deuser, H. 77
Dierse, U. 279
Dilthey, W. 81; 102; 119;

226;240
Domanski, J. 9; 226
Düwell, M. 79

Eckardt, A. 47
Eckhart, Meister 7; 40f.;

44f;55;260
Ehrenfels, Chr. 109
Emmel, H. 279
Endreß, M. 132
Engelhardt,?. 30; 77

Fellmann, F. 9; 231; 240ff.;
244

Fenner, D. 59
Feuerbach, L. 30
Fidora-Niederberger, A. 45
Fink, E. 42; 50; 74; 258
Flusser, V. 75
Forke, A. 47
Foucault, M. 173
Franz von Assisi 239
FungYu-Lan 48

Gahlings, U. 194; 230
Gehlen, A. 155
Gerhardt, G. 282

Gerhardt, V. 69
Gigon, O. 39
Giotto 77f.
Goethe, J.W. von 87f.; 92f.;

225; 239
Gosepath, St. 138; 202
Grassi, E. 55f.; 259
Grätzel, St. 226
Guyau, J.M. 9;232;234f.;

237ff.

Habermas, J. 9; 29f.; 210;
240; 242f.

Hadot, P. 9; 224f.
Haftmann, W. 56
Hanson, D. 63
Hartmann, E.v. 237
Hartmann, N. 197
Hauskeller, M. 135
Hegel, G.W.F. 30
Heidegger, M. 7; 20; 25;

29; 40ff.; 49f.; 62; 64;
75f.; 96 - 100;; 102; 161;
171ff.; 182; 227f.; 248f.;
281f.;287

Held, K. 40
Henry, M. 133
Heraklit 40
Herlitschka, H.H. 55; 273
Herodot 225
Herrmann, F.-W. von 50
Hesiod 40

300

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hesse, H. 87
Hetzer, Th. 77f.
Hindenburg 108
Hippokrates 124
Hocke, G.R. 267
Höffe, O. 34; 36
Hofmann, W. 71; 246
Hölderlin, F. 92; 239
Horkheimer, M. 29; 65f.; 96
Humboldt, W. von 92
Hume, D. 38
Huntington, S.P. 205
Husserl, E. 9; 108; 227;

240;242
Huxley, A. 9; 54; 273; 275

Ionesco, E. 52

Jacobi, F.H. 228
Jaeger, P. 75; 172
Jaeger, W. 93
Jain, E. 23; 42; 49; 59; 73;

75; 77; 80; 88; 119; 178;
181; 194; 226; 229;231;
239

Jaspers, K. 64; 280
Johannes Duns Scotus 44
Jonas, H. 10; 193

Kabakow, I. 63
Kandinsky, W. 63

Kant, I. 7; 9; 38; 109; 130; 
138; 142; 163; 175; 210; 
224; 254

Keyserling, H. Graf v. 230
Khan, U.V 85
Kierkegaard, S. 76f.; 173;

182; 225
Klages, L. 107; 238f.
Klee, P. 71; 77
Kluxen,W. 37
Krämer, H. 16; 132; 145
Krämer, S. 76

Lao-tse 47; 48
Lavelle, L. 7; 20; 42; 45;

200; 218f.; 260; 262
Lehmann, G.K. 76
Leist, A. 176f.
Leonardo 59; 71; 72
Lersch, Ph. 227
Lessing, Th. 9f.; 25; 105 - 

122; 195; 230; 232; 238
Levinas, E. 109
Levi-Strauss, C. 96
Liebsch, B 209
Lohmann, G. 202
Löhneisen, W. von 33
Lotz, J.B. 282f.
Lotze, R.H. 109; 191
Lukacs, G. 104; 229fif; 243; 

279
Lüthe, R. 76; 172

301

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lützeler, H. 267
Lyotard, J.-F. 73

Maclntyre, A. 137-140;
142ff.; 146; 148

Mahfuz, A. 204
Manetti, G. 226
Mann, Th. 107
Marc, F. 56
Marcuse, H. 29; 95; 279
Margreiter, R. 239
Markl, H. 124
Marwedel, R. 106f.; 113
Marx, K. 30; 94f.; 243
Meinong, A. 109
Menuhin, Y. 86f.
Merleau-Ponty, M. 96
Metzger, A. 280
Meyer, Th. 230
Misch, G. 226
Mittelstraß, J. 36
Mohler, A. 241
Montaigne, M. de 92
Montesquieu, Ch. de 9;

267ff.; 271
Montinari, M. 102; 194
Musil, R. 79

Naipaul, V.S. 204
Nam June Paik 77
Nasar Hamed Abu 204
Nestler, G. 82

Newman, B. 73f.
Nicolin, F. 167
Niethammer, F. I. 90
Nietzsche, F. 25; 33; 69;

88; 102-105; 107; 111;
119; 121; 138; 168f.; 173; 
180f.; 194f.; 225f.; 229ff.; 
230f.; 234; 240; 250; 252; 
268f.; 271; 275

Nikolaus von Kues 85
Nozick, R. 147

O’Neill, M. 9; 265
Oesterreich, T.K. 228 
Ortega 8; 18; 66; 172f.;

252; 279

Parmenides 7; 20; 39f.; 43;
45; 49; 53

Pascal, B. 12; 19; 66f.; 92;
272

Patzig, G. 38
Petrarca 226
Philon 45
Pieper, J. 35; 285f.
Platon 7; 9; 20; 3Iff.; 35ff.;

40; 43; 49; 55; 80; 87; 98; 
100; 105; 141; 224ff.;
256; 258f.; 274f.; 278; 
285f.

Plotin 55; 179; 225; 260
Pöltner, G. 126

302

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Porphyrius 225 
Proklos 45f.

Raddatz, H.-P. 202
Raffael 33
Rang, M. 51
Rasch, W. 227
Rausch, H. 228; 255
Rauschenberg, R. 65
Rauscher, A. 162
Rawls, B. 147
Rembrandt 73; 80
Rhonheimer, M. 13 lf.; 134;

145; 200
Rickert, H. 226
Riedel, M. 15;31;151f.
Romanos, K.P. 230
Rorty, R. 173
Rothko, M. 9; 63; 267
Rötzer, F. 75
Rousseau, J.J. 51£; 168;

26 lf.
Rushdi, S. 204; 208

Sartre, J.-P. 29; 96; 101
Schadewaldt, W. 125
Schaper, E. 54; 263
Scheier, M. 9; 10; 49f.; 97;

107; 108; 183f; 195 -
199; 217;284

Scherer, G. 286
Schiler, F. 87

Schüler, F. 92
Schlegel, Fr. 92
Schleiermacher, F.E.D. 257; 

286
Schmidt, G. 44
Schnädelbach, H. 108
Schopenhauer 9; 77; 88; 

168; 179ff; 232£; 238£; 
286

Schwarz, E. 233
Schweitzer, A. 83; 86f.;
Seel, M. 69
Segal, G. 63
Sülanpää, F.E. 9; 54; 263
Simmel, G. 72; 77; 79f.; 

107; 162£; 174; 185f.; 
252

Sloterdijk, P. 133£; 169ff;
173; 190

Sokrates 31f.; 224f.; 256
Spaemann, R. 9; 128; 252f.
Spencer, H. 169
Spengler, O. 227
Spinoza, B. 109; 237
Spranger, E. 181
Stern, I. 73
Stemberger, D. 9; 227; 267- 

271

Taureck, B.H.F. 109
Thomas von Aquin 7; 37£;

44; 285

303

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tibi, B. 204-207; 209
Trappe, T. 49

Veronese, G. 226
Voigtländer, H.-D. 40
Volpi, F. 163

Warhol, A. 65; 70
Weber, M. 77

Weil, S. 287
Weischedel, W. 12; 19;

65ff.; 248; 272
Welsch, W. 69

Zamboni, G. 72
Zarathustra 102
Zimmer, H. 46

304

https://doi.org/10.5771/9783495993590 - am 20.01.2026, 22:17:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einleitung
	I. Vorüberlegungen
	1. Zum Begriff der Ethik
	2. Zum Begriff der ontologischen Erfahrung

	II. Die Utopie der Moral
	1. Ethik und Ästhetik
	2. Zur Aktualität des Humanitätsgedankens
	3. Die Fragwürdigkeit der Tugenden
	4. Individualismus und Kollektivismus als Lebensentwürfe
	5. Wertvorstellungen und ihre anthropologische Bedeutung

	III. Die ontologische Ethik
	1. Die Seinsdimension des Lebens
	2. Der Seinsgehalt des Glücks
	3. Die Ethik der Seinsgemeinschaft

	Namenregister

